Nikolaus von Kues
Der Laie iiber die Weisheit

Lateinisch - Deutsch



Schriften des

NIKOLAUS VON KUES

in deutscher Ubersetzung

Im Auftrag der
Heidelberger Akademie der Wissenschaften
herausgegeben von

ERNST HOFFMANN * - PAUL WILPERT +
und KARL BORMANN

Heft 1
Lateinisch-deutsche Parallelausgabe



NICOLAI DE CUSA

Idiota de sapientia

IN AEDIBUS FELICIS MEINER
HAMBURGI



NIKOLAUS VON KUES

Der Laie Uber die Weisheit

Auf der Grundlage des Textes
der kritischen Ausgabe neu ubersetzt und
mit Einleitung und Anmerkungen
herausgegeben von

RENATE STEIGER

Lateinisch - deutsch

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 411

Der lateinische Text ist der kritischen Edition der Hei-
delberger Ausgabe entnommen: Nicolai de Cusa opera
omnia, vol. V: ldiota de sapientia. ldiota de mente,
editionem post Ludovicum Baur alteram curavit Renata
Steiger, duas appendices adiecit Raymundus Klibansky.

De staticis experimentis ex editione Ludovici Baur,
brevem dissertationem addiderunt Carolus Bormann et
lohannes Gerhardus Senger, Hamburgi in aedibus Felicis
Meiner MCMLXXXIII, p. 3-80. Eine nur deutsche Uber-
setzung dieses Textes von Elisabeth Bohnenstadt er-
schien 1936 als PhB-Band 216; die funfte Auflage 1978.

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische
Daten sind im Internet abrufbar Gber <http:/portal.dnb.de>.

ISBN: 978-3-7873-0765-4

ISBN eBook: 978-3-7873-3264-9

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 1988.

Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt auch fir Vervielfaltigungen,
Ubertragungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und
Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit es nicht §8 53 und
54 UrhG ausdriicklich gestatten. www.meiner.de



Beatus vir qui in sapientia morabitur.
Cibabit illum pane intellectus,
et aqua sapientiae potabit illum;

Sirach 14,22. 15.3

Wohl dem, der stets mit der Weisheit umgeht.

Sie wird ihn speisen mit dem Brot des Verstands
und wird ihn trinken mit Wasser der Weisheit.



Corvinus-Graduale, Initialminiatur zum Introitus
am Osterdienstag. Siehe Einleitung S. XIII £.



INHALT

Einleitung. Von Renate Steiger . . . . . . . VII
1.Die Gestaltdesidiota . . . . . ... ... X
2.DieFormdesDialogs . . . ... ... .. XIX
3.DieSprachederMystik . . . . . ... .. XXX
4. Idiota de sapienta eine

»mystische«Schrift? . . . ... .. ... XXXIV
5.Zur Ausgabe und zur Ubersetzung . . . . XXXVII

NikoLAUS VON KUEs
Der Laie iiber die Weisheit

Text und Ubersetzung »Idiota de sapientia«

Liberprimus—ErstesBuch . . ... .. .. 2/3
Liber secundus—ZweitesBuch . . . . . .. 46/47
Anmerkungen der Herausgeberin . . . . . . 81
VerzeichnisderSiglen . . . . . . ... ... 135
Quellennachweis . . . . . ... ... ... 137
Literaturnachweis . . . . . .. .. .. ... 141
Verzeichnis wichtigerBegriffe . . . . . . . . 143
Register zu Einleitungund Anmerkungen . 157
1.Zitierte Handschriften . . . . ... . .. 157
2.ZitierteBibelstellen . . . . . . . .. ... 158
3. Autoren, Namenund Titel . . ... . .. 159

4 Sachregister . . . ... ... ... .... 163



EINLEITUNG

Nikolaus von Kues hat die beiden Biicher Idiota de
sapienta im Sommer 1450 geschrieben. Am 11. Januar
dieses Jahres war er von Papst Nikolaus V. zum Kardi-
nal erhoben, am 23.Maidrz zum Bischof von Brixen
ernannt und im Monat darauf zum Bischof geweiht
worden. Herzog Sigmund von Osterreich widersetzt
sich dieser Ubertragung. Erste Schreiben in der Sache
werden gewechselt!. Der Konflikt, der die kommen-
den Jahre tiberschatten wird, deutet sich an.

In Rom wiitet die Pest. Der Papst hat die Stadt am
15.Juni verlassen und zieht von Kastell zu Kastell
iiber Foligno, Assisi und Gualdo nach Fabriano®. Nico-
laus Cusanus hat sich von der Kurie entfernt. In Rieti
beginnt und vollendet er am 15.Juli in einem Zuge
Buchl von Idiota de sapientia®. Buch II verfafit er am
7. und 8.August in Fabriano*, wohin er Papst und
Kurie inzwischen gefolgt ist und wo er sich bis in den
September hinein aufhalten wird®.

Ein Autograph der Schrift ist nicht erhalten, doch
ist seine Uberlieferungsgeschichte alsbald greifbar:

! vgl. AC 1/2, hrsg. von E. Meuthen, Hamburg 1983, Nr.
902-904; 906; 907.

2 ACI909 A.3;914 A.1.

3 Siehe hVn.27.

4 Siehe h Vn. 47.

5 Am 23. August 1450 beendet er im Camaldulenserkloster Val
di Castro bei Fabriano den Idiota de mente (s. h Vn. 160}, am 9. oder
13. oder 14. September in Fabriano den Idiota de staticis experi-
mentis {s. h V n. 195).



VIII Renate Steiger

die iltesten Textzeugen stammen von 1451 und
14525, Am 24. Dezember 1450 war Nikolaus von Kues
zum Apostolischen Legaten pro tota Alemannia er-
nannt worden. Er sollte die Verlingerung des Jubi-
ldumsablasses fiir alle, die im Jubeljahr 1450 am Pil-
gerzug nach Rom verhindert gewesen waren, in den
Landen deutscher Zunge verkiinden’. Nikolaus von
Kues hat seine Legation als Reform- und Seelsorgeauf-
gabe verstanden. In seinem Gepack fiihrte er auch ein
Exemplar des Idiota de sapientia mit, das er bei sei-
nem Aufenthalt in Magdeburg von Pfingstsonntag,
13.Juni, bis zum 28. Juni 1451 an Thomas Hirschhorn
(latinisiert: de Cornucervino), den berithmten Leib-
arzt des Erzbischofs von Magdeburg und titigen For-
derer der Klosterreform®, zum Abschreiben verliehen
hat’. Dies war, soweit wir sehen, der Anfang der Uber-
lieferung des Idiota de sapientia. Die von Thomas
Hirschhorn veranlafite oder selbst angefertigte Ab-
schrift von 1451 (die selbst verschollen ist} wurde zur
Matrix einer Gruppe von Handschriften, die eine Son-
deriiberlieferung des Idiota de sapientia bildet'® und

¢ Einzelheiten s. in meiner Praefatio zu h V, S. IX-XLIII.

7 Vgl. E. Meuthen, Nikolaus von Kues 1401-1464. Skizze einer
Biographie, Miinster 1985, S. 83-90; ferner J. Koch, Der deutsche
Kardinal in deutschen Landen. Die Legationsreise des Nikolaus
von Kues (1451/52), Kleine Schriften der Cusanus-Gesellschaft 5,
Trier 1964.

8 vgl. H. G. Senger, Thomas Hirschhorn, ein Magdeburger Ge-
lehrter des 15. Jahrhunderts, Historisches Jahrbuch der Gérres-Ge-
sellschaft 100 {1980}, S. 217-239.

? Vgl. die subscriptio des Thomas de Cornucervino im cod. lat.
1918/1466 der Stadtbibliothek Trier, mitgeteilt in h V, Praefatio, S.
XXVIL

10 Zu den typischen Textvarianten und anderen Merkmalen der
Filiations. h V.



Einleitung X

in besonderer Weise auf die Eigenart der Schrift auf-
merksam macht. Die Handschriften dieses Stammes
tiberliefern von den drei Idiota-Schriften nur De sa-
pientia, einzig der schon genannte Trierer Kodex (ge-
schrieben ist er in Magdeburg, sein letzter, spiter an-
gebundener Teil in Halle) enthilt von Cusanus aufier-
dem noch De quaerendo deum und De filiatione dei,
inhaltlich verwandte Schriften, alle drei Texte von der
Hand des Thomas Hirschhorn.

Thomas Hirschhorn arbeitete in Magdeburg in Sa-
chen Klosterreform zusammen mit dem Domkanoni-
kus und Doktor der Theologie Heinrich Toke und
dem Praemonstratenserpriapositus an Liebfrauen
Eberhard Woltmann. Alle drei Minner standen in en-
gem Kontakt zu dem Augustinerchorherren Johannes
Busch und damit zum Reformprogramm der Windes-
heimer Kongregation. Johannes Busch wurde durch
Nikolaus von Kues auf seiner Legationsreise 1451
zum Apostolischen Visitator der Augustiner in Sach-
sen und Thiiringen bestellt'!. In diesem Kontext per-
sonlicher Beziehungen und gemeinsamer Reformbe-
strebungen ist das Interesse des Thomas Hirschhom
speziell an Idiota de sapientia zu sehen'?,

Die Schrift ist dann weiter tradiert worden in regu-

11 Vgl. Johannes Busch, Liber de reformatione monasteriorum,
Cap. XX, in: K. Grube, Des Augustinerpropstes Ioannes Busch
Chronicon Windeshemense und Liber de reformatione monaste-
riorum, Halle 1886, S. 759-763.

12 Denn daf der Kardinal auch die beiden anderen Idiota-Schrif-
ten im Reisegepidck hatte, zeigt eine andere heute der Stadtbiblio-
thek Trier gehoérende Handschrift, cod. lat. 1926/1470, die Ende
1451, als Nikolaus auf seiner Visitationsreise in Trier weilte, ge-
schrieben worden ist und De mente und De staticis experimentis



X Renate Steiger

lierten Chorherrenkléstern'® bzw. in Verbindung zu
ihnen'# und in Kartausen'.

Das Interesse der Tradenten, die die Schrift einzeln
iiberliefern, deutet, wie ich sagte, auf die Eigenart des
Idiota de sapientia. Worin besteht sie?

1. Die Gestalt des idiota

Die beiden Biicher Idiota de sapientia sind Dialoge,
Unterredungen eines idiota mit einem orator. In n. 1
werden die Unterredner eingefiihrt!®.

Die leitenden Begriffe dieses Abschnitts sind Ar-
mut und Demut. Sie werden von ihrem jeweiligen
Gegenbild abgehoben: Ein armer ungebildeter Mann
_spricht einen wohlhabenden Redner an und stellt das
wahre Wissen der »Weisheit dieser Welt« (1. Kor.
3,19} entgegen; jenes fithrt zur Demut, diese »bldht

(nicht aber De sapientia) enthilt. — Zur Verbindung zu Toke und
Woltmann vgl. cod. Wolfenbiittel, Herzog August Bibliothek 680
(630°Helmst.), dazu h V S. XIII-XX.

13 Cod. London, Brit. Mus. addit. 18 007, geschrieben 1465 von
Hermann von Nienburg im Augustiner Chorherrenkloster St. May-
nulf in Boddeken, Didzese Paderborn, das seit 1430 der Windeshei-
mer Kongregation angeschlossen war.

14 Cod. Berlin (Deutsche Staatsbibliothek) theol. lat. fol. 194,
geschrieben 1471 von Hermann Steman, Augustiner Eremit in
Lippstadt; Verbindung nach Béddeken wahrscheinlich, s. Praefatio
hV, S. XIL )

15 Cod. Augsburg, Universititsbibliothek, Ottingen-Waller-
stein II Lat. 1 {4°) 33, geschrieben 1468 in der Basler Kartause; s.
auch cod. Trier, Bibliothek des Priesterseminars 109 (nicht vom
Magdeburger Exemplar, aber von derselben Vorlage wie dieses ab-
stammend), geschrieben 1476 von Nikolaus de Saraponte OSB nach
einem Exemplar in der Amsterdamer Kartause.

16 Siehe u. S. 2.



Einleitung X1

auf« (1. Kor. 8,1). Der Angesprochene steuert ein wei-
teres Gegensatzpaar bei: stellt dem Studium der Wis-
senschaften die Ignoranz entgegen, das Nichtwissen.
Damit ist das Problem gestellt, die Konfrontation ge-
geben, die Cusanus in n. 2—4 weiter exponiert.
Pauper idiota ist das Stichwort, das eine doppelte
Absetzbewegung andeutet. Idiotae et illitterati, auch
rustici oder rusticani im Gegensatz zu den docti oder
sapientes, wurden von den kirchlichen Schriftstellern
die Anhinger der verschiedenen religiosen Bewegun-
gen des 12.Jahrhunderts genannt, die den Gedanken
der christlichen Armut und der apostolischen Nach-
folge wiedererwecken wollten. Durch das Vorbild ih-
rer Lebensfithrung, freiwillige Armut und Predigt des
Evangeliums in rastloser Wanderschaft wollten sie
das christliche Leben erneuern. Gegeniiber der hierar-
chischen Kirche beanspruchten sie fiir sich die aposto-
lische Sukzession. Dariiber kam es bei den Katharern
und Waldensern zum Bruch mit der Kirche. Herbert
Grundmann hat gezeigt, daf} die Bezeichnungidiotae,
illitterati, rustici nichts tiber die soziale Herkunft der
Ketzer besagt; sie sollte brandmarken, dafl »Leute
ohne gelehrte, literarische Bildung sich anmaften, in
Fragen des Glaubens und der Kirche besser Bescheid
zu wissen als der theologisch geschulte Klerus«!7. So
erging es ihnen wie in der Apostelgeschichte (4,13)
den Aposteln Petrus und Johannes, die von den Ho-
henpriestern und Schriftgelehrten Gv3gwmol dyodu-
uatol ®ai idwwrtal, homines illitterati (Itala; sine litte-

17 H. Grundmann, Religiése Bewegungen im Mittelalter, Darm-
stadt 21970, S. 30.



XII Renate Steiger

ris Vulgata) et idiotae genannt wurden. — Der Spott-
name wurde zum Programm. Franz von Assisi und
seine Gefihrten bezeichneten sich selbst als idiotae'®.
Die Armutsbewegung fand unter Innozenz III. mit
neuen Ordensgriindungen, den Bettelorden, einen
Platz innerhalb der Kirche. Ihr kritischer Impuls hat
sich erhalten und findet sich wieder in den Bestrebun-
gen zur Klosterreform, wie sie von der Windesheimer
Kongregation ausgingen, bis in die Frommigkeitsbe-
wegung der Devotio moderna, aus deren Umfeld Cu-
sanus ihn wohl aufgenommen hat.

Als Verzicht auf die Giiter und Ehren der Welt in der
»Nachfolge Christi« (so der Titel des Werkes, das ihr
Programm verbreitet hat'’) gehéren paupertas (frei-
willige Armut) und humilitas (Demut, Niedrigkeit)
zusammen. Der religios-kritischen Idealgestalt des
pauper idiota sind im Lauf des 14.Jahrhunderts mit
dem wachsenden Selbstbewufitsein des Stadtbiirger-
tums neue Ziige zugewachsen. So ist das Pathos dieses
Begriffs bei Cusanus facettenreich. Es ist ein Pathos
der Unmittelbarkeit: der Unmittelbarkeit der Erfah-
rung gegeniiber einem durch Biicherstudium und
Schulwissen vermittelten Zugang zur Wirklichkeit

18 Franz von Assisi, Testament c. 4.

19 De imitatione Christi, bekannt spitestens seit 1427. Die Ver-
fasserfrage dieses nach der Bibel meistgelesenen Buches der Weltli-
teratur ist bis heute nicht endgiiltig geklirt. Sprache und Spirituali-
tit weisen eindeutig auf die Devotio moderna. Thomas Hemerken
von Kempen, Augustinerchorherr im Windesheimer Reformkloster
St. Agnetenberg bei Zwolle, hat letzte Hand an das Werk gelegt.
Lit.: E. Iserloh, Thomas von Kempen und die Devotio Moderna,
Bonn 1976.



Einleitung X1l

(festgemacht an der Metaphorik der zwei Biicher®);
ein Pathos der Unmittelbarkeit auch darin, dafd nicht
mehr nur die Kleriker und die Gelehrten an der Weis-
heit teilhaben?!. Wie dies im Gefiihl der Zeit lag, illu-
striert eine Initialminiatur im Corvinus-Graduale, ei-
ner der schonsten und bedeutendsten Handschriften
des 15.Jahrhunderts aus dem Besitz des ungarischen
Konigs Matthias Corvinus {1458—1490)*2, Das Bild
zum Introitus am Osterdienstag, »Aqua sapientiae
potavit eos« (Sir. 15,3f.} zeigt eine farbenprichtige
Personengruppe um eine Quelle versammelt. Uber
der Landschaft erscheint Gottvater, von Engeln um-

20 Giehe u. n. 4,8—10. Dazu H. Blumenberg, Die Lesbarkeit der
Welt, Frankfurt a. M. 21983. Nach Blumenberg enthiillt die Meta-
pher vom Buch der Natur »ihren rhetorischen Gehalt erst als Para-
dox in der Stofirichtung gegen die Scholastik«, die Blicherwelt der
Kleriker {S. 58). Fiir den Cusaner sei — vorbereitet durch Raymund
von Sabunde, von dessen Theologia naturalis Nikolaus sich 1450
eine Abschrift verschafft hat {cod. Cus. 196]—der Laie eine Figur der
Unmittelbarkeit (S. 60}. »Der Laie ist der Sprecher der Weisheit, die
nicht nur das Pathos der grofleren Tiefe gegeniiber der Wissenschaft
vom scholastischen Typus angenommen hat, sondern.. . sich einen
skeptischen, sogar polemischen Ton gegeniiber allem zulegt, was
Wissenschaft heiflen will. Das hat immer zwei Seiten: Es moniert
die Erfahrungsdistanz der scholastischen Begriffsspekulation, und
es rekurriert auf den theologischen Hintergrund in den Formen
einer schlicht gewordenen Mystik, fiir deren Typus die Devotio
moderna steht.« {S. 63} So wird die Unmittelbarkeit der Erfahrung
von Wirklichkeit vom bloflen Lesen oder Horensagen iiber sie abge-
setzt {s. u. n. 19}.

2 Trotz des prazis angegebenen Ortes, an dem Cusanus die
Unterredung stattfinden 1483, sind hinter den Unterrednern keine
historischen Personlichkeiten zu suchen, vielmehr ist der idiota
eine stehende Figur, ein Typus, dem Nikolaus den eigentlichen
Inhalt, die Gedankenfithrung des Gesprichs in den Mund legt,
wihrend der orator — in De mente kommt noch der Philosoph dazu
—den Gegentypus von Wissenschafts- und Lebensstil reprisentiert.

2 A Mdtyds-Graduale, Magyar Helicon/Corvina, Budapest 1980.



XIv Renate Steiger

ringt. Sein Thron steht in einem Kranz von Wolken,
aus denen in dicken Tropfen Regen fillt, der die
Quelle der Weisheit speist. Neben der Quelle stehen
auf der einen Seite Papst, Kardinal, Konig und ein
junger Adliger (die Vertreter der Feudalgesellschaft),
ihnen gegeniiber Gelehrtengestalten in orientali-
schen Gewindern (repriasentieren sie die dstliche Phi-
losophie?); sie alle halten kostbare Gefdf3e mit Wasser
in Handen. Dazwischen —und dies ist das Erwdhnens-
werte an dem Bild — zwei Minner aus dem Volk: ein
Bauer schopft bauchlings aus der Quelle, ein Mann in
Drillich und Bundschuh hebt seinen schlichten Krug
an den Mund. Laien, ungebildete Leute direkt an der
Quelle. — Die gleiche Tendenz verrdt das Corvinus-
Graduale auch in anderen Bildern, z.B. in der Minia-
tur zum Sonntag Cantate {Introitus: Ps 97,1f.). Hier
sehen wir im Chorraum einer gotischen Kathedrale
eine Sdngerschar um ein Notenpult versammelt. Die
Sanger sind — wie an der buntgewiirfelten Kleidung
abzulesen — Laien. Das 15.Jahrhundert ist das Jahr-
hundert der grof3en Laienbewegung der Briider vom
gemeinsamen Leben, des nichtmonchischen Zweigs
der Devotio moderna, jener von Geert Groote erweck-
ten neuen Frommigkeit, die sich als die wirksamste
Reformbewegung vor Luther von den Niederlanden
her iiber Deutschland ausgebreitet hat.

In den zwei anderen Idiota-Schriften, Idiota de
mente und Idiota de staticis experimentis, wird deut-
lich werden, daf$ der idiota fiir Cusanus noch auf zwei
weitere Weisen Figur der Unmittelbarkeit ist: In De
mente ist er Loffelschnitzer, ein Handwerker, der un-
mittelbar umgeht mit der seiner Kunst vorgegebenen



Einleitung XV

Materie. Zwar wird ihm der Handwerker zum Gleich-
nis des gottlichen Artifex dienen, der seine Artefakte
zuvor im Geist konzipiert hat; da§ der Laie fiir Cusa-
nus aber urspriinglich und in erster Linie eine kriti-
sche Figur ist, der rusticus, der in apostolischer Armut
von seiner Hinde Arbeit lebt, verrit sich in De
mentel n. 54: Der Redner steigt mit dem Philo-
sophen, den er zu dem Loffelschnitzer fithrt, hinab »in
subterraneum quendam locellum«. Die unterirdische
Behausung, der Aufenthalt »in cellariis«, »in subter-
raneis domibus« und »in speluncis terrae« ist ein To-
pos in den Berichten tiber die predigenden idiotae des
12.Jahrhunderts, die sich meist als Weber ihren Le-
bensunterhalt verdienten®.

In De staticis experimentis schlief}lich ist der Laie
in hochmoderner, vorausweisender Art Exponent ei-
ner neuen Unmittelbarkeit: der Unmittelbarkeit des
experimentellen Zugriffs auf die Natur und der Erar-
beitung von Methoden des Messens der nach Maf,
Zahl und Gewicht erschaffenen Welt der Erscheinun-
gen*.

Der idiota ist also fiir Cusanus eine Figur der Un-
mittelbarkeit. Ehe ich anzudeuten versuche, was dies
in bezug auf De sapientia meint, sei zur Geschichte
des Wortes und seiner Konnotationen festgehalten:

a) Litteratus heiflt im Mittelalter zunichst nichts
anderes als buchstabenkundig, schreib- und lesefihig.
Da die Schriftsprache des Abendlandes bis ins

1 Belege bei Grundmann {s. Anm. 17}, S. 31 f.

24 Zum Komplex der Entwicklung der Naturwissenschaften vgl.
A. C. Crombie, Von Augustinus bis Galilei. Die Emanzipation der
Naturwissenschaft, Kéln und Berlin 1964.



XVI Renate Steiger

12.Jahrhundert hinein das Lateinische war, bezeich-
nete littera (oder grammatica) zugleich das Latein.
Schreib- bzw. lateinkundig waren nur Kleriker und
Monche. So kam es, dafd illitteratus bzw. idiota
gleichbedeutend wurde mit dem Laien im kirchen-
rechtlichen Sinn?°.

b) Homines idiotae sind seit Augustin — chne Ge-
ringschidtzung — Menschen, die nur ihre Mutterspra-
che reden und verstehen?.

c) Gregorl. befand in bezug auf Bilder in den Kir-
chen: quod legentibus scriptura, hoc idiotis praestat
pictura cernentibus. Was dem Lesenden das Buch, das
bietet den Nicht-Lesern das Bild?’. In Zusammenhang
mit diesem oft wiederholten Wort ist auch die zen-
trale Bedeutung des Bildes fiir die Devotio moderna zu
sehen. Im Mittelpunkt ihrer Frommigkeitsiibung

%5 Vgl. H. Grundmann, Litteratus — illitteratus. Der Wandel
einer Bildungsnorm vom Altertum zum Mittelalter, in: Archiv fir
Kulturgeschichte 40 (1958), S. 1-65; hier: 3-7.

26 Belege bei Grundmann, a.a.0., S. 6. Vgl. Thesaurus linguae
latinae VII, Leipzig 1934, Sp. 221 {. Die Bedeutung hilt sich. Noch
Martin Moller, der grofie Vermittler mittelalterlicher Tradition an
die lutherische Kirche, wendet sich an die »einfiltigen Laien«, »so
das Latein nicht verstehen« (Soliloquia de passione Iesu Christi,
Gorlitz 1587, Vorrede).

V7 Gregorl., Registrum XI, 10; zit. bei Grundmann, a.a.0., S. 7.
Auch dieses Wort lebt noch in der Literatur des 17.Jahrhunderts.
Ich fand es in dem berithmten Emblembuch von Johann Mannich,
Sacra Emblemata, Niirnberg 1624. Dort heif3t es in der Widmungs-
schrift: Was den Lesenden thut die Schrifft/das thut den Idioten das
Gemaild/dann darinnen sehen die vnwissenden/wie und was sie
folgen sollen/vnd lesen darinnen/die sonsten nimmermehr lesen
kénnen.— Noch bis ins 19. Jahrhundert hinein hat die Bezeichnung
»Idiot« keinen veridchtlichen Klang sondern bezeichnet den Unge-
lehrten/Laien im Gegensatz zum Gelehrten und Fachmann; s. H.
Schulz, Deutsches Fremdwdrterbuch, Bd. 1, Straflburg 1913 zum
Stichwort.



Einleitung Xvi

stand die Passionsmeditation. Sie hat neben dem lite-
rarischen Genus der »Passieboeken« in der Bildenden
Kunst den Typus des »erzdhlenden« Passionsbildes
hervorgebracht?®. Des Nikolaus von Kues libellus de
icona oder De visione dei ist in seinem Anheben bei
der Erfahrung mit einem Bild und dessen unmittelba-
rer Evidenz in dieser Tradition der Devotio moderna
zu sehen. (Wir stofen hier auf eine erste Gemeinsam-
keit unserer Schrift mit De visione dei, die sich inhalt-
lich noch fiillen wird.)

d) Dadie Begriffe litteratus und illitteratus im Mit-
telalter nicht verschiedene Bildungsgrade, sondern
verschiedene Bildungsweisen unterscheiden®, ist
frith ein Bewuf3tsein von der Vermitteltheit literari-
scher Bildung zu beobachten und davon, was nach der
Verkiindigung Jesu und der Apostel {Mt. 5,3; 11,25;
1.Kor. 1,18-21; 8,1-3) als Mafistab fiir das wahre Wis-
sen zu gelten habe®. Auch dem illitteratus kann Gott
die vollkommene Weisheit geben®'.

e} Mit dem Aufkommen der Deutschen Mystik be-
gegnet uns ein Schrifttum und eine Leserschaft, auf
die die alten Unterscheidungen von litterat und illit-
terat nicht mehr anwendbar sind. Eine Umwertung

28 Dazu J. H. Marrow, Passion Iconography in Northern Euro-
pean Art of the Late Middle Ages and Early Renaissance. A Study of
the Transformation of Sacred Metaphor into Descriptive Narra-
tive, Ars Neerlandica, Volume], 1979.

¥ H. Grundmann, a.a.0., S. 13.

30 Ich verweise noch einmal auf die Metapher vom »Buch der
Natur« {dazuunten Anm. zun. 4,12—-15)und auf das Wort von Augu-
stin, Enarrationes in Psalmos 45 n. 7 {CCSL XXXVII, S. 522,5-7}:
»liber tibi sit orbis terrarum, ... in toto mundo legat et idiota«.

31 Vgl. Cassiodor, Institutiones divinarum litterarum, c. 28, zit.
bei Grundmann, a.a.0., S. 24.



XVIII Renate Steiger

hat stattgefunden: das volgare, die Volkssprache wird
schrift- und literaturfahig, Laien werden lesefihig und
schreiben selbst, in ihrer Muttersprache®. Es entsteht
das Phinomen einer Illitteraten-Literatur’,

f) Herbert Grundmann stellt am Ende seiner Studie
zur Wortgeschichte von Iitteratus — illitteratus in be-
zug auf Nikolaus von Kues fest: »Der idiota, der
nichts vom Biicherwissen und von Autorititen hilt,
kommt durch fragendes Selbstdenken der Wahrheit
niher als die litterati philosophi; ...er ist zugleich
demiitiger als der Gelehrtenstolz, weil er sich sokra-
tisch seines Nichtwissens bewuf3t bleibt.«** Grund-
mann nennt dies eine »philosophische Umwertung
der Begriffe«, die weder als Ergebnis des langen Bedeu-
tungswandels ableitbar sei noch den weiteren Sprach-
gebrauch bestimmt habe. Was ist mit der »philoso-
phischen Umwertung« gemeint und ist dem zuzu-
stimmen!?

32 Hildegard von Bingen und Mechthild von Magdeburg waren
nach zeitgenossischen Aussagen beide laicae et illitteratae; Belege
bei Grundmann, a.a.0., S. 581.

3% In Konsequenz der reformatorischen Lehre von der Gegen-
wart Gottes im Wort der Heiligen Schrift wird auf dem Boden eines
Erziehungssystems, das in der Elementarschule an Hand von Bibel
(in der Muttersprache), Gesangbuch und Katechismus neben dem
Lesen und Schreiben auch Grundkenntnisse tiber den christlichen
Glauben breiten Volksschichten vermittelt, im protestantischen
Bereich diese Art Literatur weiter gepflegt. Dies weist eine Untersu-
chung wie diese aus: E. Weyrauch, Die Illiteraten und ihre Litera-
tur, in: Literatur und Volk im 17.Jahrhundert. Probleme populirer
Kultur in Deutschland, Wolfenbiitteler Arbeiten zur Barockfor-
schung Bd. 13 Teil II, S. 465—474. Eine Bibliothek wie die vonJ. S.
Bach mit ihrem Bestand an vorwiegend deutschsprachigen Erbau-
ungsbiichern gehort zweifellos in die Wirkungsgeschichte des
idiota, wie ihn die Devotio moderna als kritische Idealfigur aufge-

baut und auch Nikolaus von Kues ihn verstanden hat.
34 Grundmann, a.a.0., S. 63.



Einleitung XiX

2. Die Form des Dialogs

Die Dialogform einiger Werke des Cusanus wird all-
gemein mit den platonischen Dialogen in Verbindung
gebracht®*., Mit wachsender Platon-Kenntnis habe
sich der Gebrauch des Dialogischen bei Cusanus ver-
starkt3®.

Sicher ist, dafd Nikolaus in cod. Cus. 177 eine Reihe
platonischer Dialoge besessen hat. Die Lektiire beson-
ders des Phaidros ist durch zahlreiche Randbemer-
kungen von seiner Hand bezeugt. Formal bot sich der
Dialog an, wenn er entgegengesetzte Positionen kon-
frontieren oder seine Gedanken gesprichsweise all-
maihlich entfalten wollte. Niherliegende Vorbilder
wiren die in der Scholastik gebriuchlichen Dialoge
zwischen Lehrer und Schiiler. Zweierlei am Idiota de
sapientia gemahnt allerdings an Platon: erstens die
sokratische Weise, wie der idiota seinen Gesprichs-
partner »annimmt« und dieser auf das gestellte Pro-
blem eingeht; zweitens dieses: So rhetorisch entsa-
gungsvoll wie etwa Hans Blumenberg?” vorgibt, ist der
idiota gar nicht. Notabene, er spricht Latein! (Und die
Sprache des ganzen Dialogs ist mit all ihren Implika-
tionen hochst kunstvoll und durchdacht.) So ist der
idiota, der als kritische Idealgestalt der neuen From-
migkeit »beim Wort genommen-« sich der Volksspra-

35 Nikolaus von Cues, Die Kunst der Vermutung. Auswahl aus
den Schriften, besorgt und eingeleitet von H. Blumenberg, Samm-
lung Dieterich Bd. 128, Bremen 1957, S. 231.

3 Zuletzt P Moffitt Watts, Nicolaus Cusanus. A fifteenth-cen-
tury Vision of Man, Studies in the History of Christian Thought vol.
XXX, Leiden 1982, S. 117.

% Blumenberg, a.a.0., S. 232.



XX Renate Steiger

che bedienen miifdte, fiir Cusanus bereits eine litera-
risch-rhetorische Figur. Er soll zum urspriinglichen,
zum Selbst-Denken aufrufen statt den Autorititen
nachzutreten. Das ist das platonische Element des
cusanischen idiota.

Ich mufy im Blick auf die Sprache besonders von
Buch1 des Idiota de sapientia nun aber noch auf eine
andere Tradition aufmerksam machen, in der das
Werk steht und die bisher von der Forschung ganz
aufler Acht gelassen wurde: die Tradition der Mystik,
die sich ebenfalls mit Vorliebe des Dialogs bedient
hat. Heinrich Seuses Biichlein der Ewigen Weisheit®,
das Cusanus in cod. Cus. 115 besaf3, ist ein Gespriach
zwischen dem Diener, Seuse selbst, und der ewigen
Weisheit, Christus. Dessen spitere lateinische Fas-
sung, das Horologium sapientiae® (das in seiner Ver-
breitung nur von der Imitatio Christi Ubertroffen
wurde), lag Nikolaus in cod. Cus. 51 vor. Inder Dialog-
form dieses Werkes ist das Verhiltnis der anima fide-
1Iis, der glaubigen Seele, zu Christus, dem Brautigam
abgebildet*.

Hier ist hinzuweisen auf das Hauptwerk Bermhards
von Clairvaux, seinen Predigtkommentar iiber das
Hohelied*, in dem er das Canticum auf Christus und

38 Heinrich Seuse, Biichlein der Ewigen Weisheit, in: Heinrich
Seuse, Deutsche Schriften, hrsg. K. Bihlmeyer, Stuttgart 1907, S.
196-325.

3% Heinrich Seuse, Horologium sapientiae, ed. P. Kiinzle, Spici-
legium Friburgense 23, Freiburg/Schweiz 1977.

40 Vgl K. Bihlmeyer, a.a.0., S.104*.

4l Bernhard von Clairvaux, Sermones super Cantica Canti-
corum, S. Bernardi Opera Vol Iund I, recc. J. Leclercq, C. H. Talbot,
H. M. Rochais, Rom 1957 und 1958.



Einleitung XXI

die liebende Seele gedeutet hat. Die Brautmystik, der
Hauptzweig der sog. affektischen Mystik, nahm hier
ihren Ausgang. Sie fand breiten literarischen Nieder-
schlag in dialogischen Gedichten**.

Zweitens ist in den literarischen Kontext des Idiota
de sapientia aufzunehmen die Lebensbeschreibung
Johannes Taulers, in der berichtet wird, wie ein
schlichter Laie den gelehrten Doktor zur Erleuchtung
und Wiedergeburt gefithrt habe*®. Auch sie hat die
Form eines Gesprichs, kleidet sich in einen »Dialog
zwischen dem Doctor und dem Mann oder Layen«*,
Dieser Laie, »ein gottseliger Mann« {S. 2}, sagt dem
»grossen Doctor der Hl.Schrifft« (S. 12}, der »ziemlich
alt/und 50.J4ahrig worden« {S. 13} ist {andere Ausgaben
haben: 40.Jdhrig): »in dem jetzigen Leben/darinnen
ihr noch seyd/habt ihr noch kein Licht/sondern lebtin
der Finsternify/darinnen ihr den Buchstaben wohl mo-
get erkennen/aber die Siissigkeit defy H.Geistes habt

42 Vgl. W. Wackernagel, Geschichte der deutschen Litteratur,
4.Teil 1. Band, Basel 21879, § 85, S.391. Die Gattung wirkt fort bis
in die Dialogkantaten Johann Sebastian Bachs.

4 Gie ist allen Predigtausgaben beigefiigt. Ich zitiere nach der
Ausgabe Lebens-Beschreibung Des berithmten und hoch-erleuch-
ten DOCTORIS JOH. TAULERI, Worinnen gar viel gute Lehren
und Predigen begriffen seynd, Frankfurt a. M. 1692 {32 Seiten). Lit.:
H. S. Denifle, Taulers Bekehrung, Straflburg 1879; weiteres bei
Wackernagel {s. vorige Anmerkung] § 90, S.427-429. Der geheim-
nisvolle Gottesfreund aus dem Oberland, wie der Laie sich nennt,
wurde von Denifle als groflangelegte Filschung erwiesen; s. auch J.
Quint, Art. »Mystike, in: Reallexikon der deutschen Literaturge-
schichte, hrsg. v. P Merker und W. Stammler, 4.Bd. Nachtrige,
Berlin 1931, S. 65—88; hier S. 84.

#“ Zu seiner Topik gehort, dafl — wie in unserem Cusanus-
Text—, der Laie das Gesprich beginnt und in seinem Verlauf vom
Doktor befragt und sein Fiithrer wird.



XXII Renate Steiger

ihr noch nicht geschmaickt.« (S. 7)* Was der Laie dem
Doktor am Ende inhaltlich vermittelt, ist die Quint-
essenz einer schlichten Nachfolgefrommigkeit. Spe-
kulatives Interesse liegt dem Erzihler dieser Bekeh-
rungsgeschichte fern; vielmehr spiegelt sich in ihr die
Hochschitzung der geistlichen Erfahrung und das
Aufkommen einer Laientheologie. Damit ist ihre
Tendenz der des Idiota de sapientia verwandt*.

4 Zudem Satz »aber die Siissigkeit def H. Geistes habt ihrnoch
nicht geschmickt« stelle ich die Auferung des Nikolaus von Kues
im Brief an Kaspar Aindorffer vom 22. September 1452 (E. Vansteen-
berghe, Autour de la docte ignorance, Une controverse sur la théo-
logie mystique au XV* siécle, BGPhMA XIV,2—4, Minster 1915, S.
113): »Potest enim quis aliis viam ostendere, quam scit ex auditu
veram, eciam si per ipsam non ambulaverit: sed certius qui visu per
eam incessit. Ego, si quid scripsero aut dixero, incertius erit;
nondum enim gustavi quoniam suavis est dominus.« — Ist das
»nondum gustavi« als direkte Selbstaussage zu nehmen oder haftet
ihm etwas Toposhaftes an?

% Festzuhalten ist, dafl die Nachfolgefrommigkeit in den Um-
kreis der Passionsmystik gehort. Auch sie geht auf Bernhard von
Clairvaux zuriick und gehort der affektischen Mystik zu. Vgl. dasin
der Bernhard-Nachfolge (wahrscheinlich von Amulf von Léwen)
gedichtete Lied Rhythmica oratio ad unumgquodlibet membrorum
Christi patientis et a cruce pendentis, einen Zyklus von sieben
Betrachtungen iiber die Gliedmafie des gekreuzigten Heilands, und
die sich daran schlieflende Literatur. In die Wirkungsgeschichte der
Bernhardschen Passionsmystik gehort auch die Gattung der luthe-
rischen Passionspredigt wie die vorwiegend auf protestantischem
Boden gepflegte oratorische Passion mit ihren musikalischen Ho-
hepunkten, den Bachschen Passionen.

Nachfolge ist nach Mt. 16,24 Kreuzesnachfolge. Vgl. E O. Biitt-
ner, Imitatio pietatis, Motive der christlichen Ikonographie als
Modelle zur Verdhnlichung, Berlin 1983, bes. S. 47—62. Vorgebildet
ist die Meditation des leidenden Christus in der Vita Christi des
Kartausers Ludolf von Sachsen, Cusanus besaf3 das Werk in cod.
Cus. 100 und 101.

Hier sind nun noch folgende literarische Zusammenhinge zu
beachten: Das Biichlein der ewigen Weisheit von Heinrich Seuse
schlieffit mit hundert Betrachtungen tber den leidenden Jesus,



Einleitung XXIII

So lenkt die Form des Dialogs unsere Aufmerksam-
keit noch einmal auf die Gestalt des idiota. Sie hat als
kritische Figur der Devotio moderna idealtypische
Ziige angenommen, die ich am Urteil des Dionysius
Cartusianus iiber Johannes Ruysbroeck {Jan van Ru-
usbroec) verdeutlichen mochte. Dionysius beschreibt
Ruusbroec*”: »qui cum idiota esset, & ipsius prope-
moduun Latini ignarus eloquij, nihilo mints merito
sanctitatis & simplicitatis suae, tam supernaturales
diuinitus theorias sortitus est, & in suo quoque vul-
gari idiomate tam subtilissimas veritates conscripsit,
vt excellentissimi sacrae Theologiae professores spiri-
tum prae admiratione vix habeant, seque non posse
sententias eius intelligere, palam edisserant? Enim
vero & ego in Christiana scientia pauper, recense mo-
dicus, hoc libere fateor, quod in nullius Ecclesiasti-
corum adque Catholicorum Doctorum voluminibus
tantam scientiarum altitudinem, mihiqué tam diffici-
lem comperi, vt in libris ipsius, solo uno proNysio

ebenso das Horologium sapientiae. (Cod. Cus. 115 enthilt im An-
schlufl an den Seuse-Text eine weitere Passionsbetrachtung: Dat
boichelgyn van uns heren Jesu Christi mynnenclichen lyden {fol.
67-81"}. Im cod. Cus. 116 besall Nikolaus Die passie ons herren
Jhesu Christi na den vier ewangelisten {fol. 132"-175).)

Bonaventuras Itinerarium mentis in deum {Opera omnia, edita
studio et cura PP. Collegii S. Bonaventurae, Ad Claras Aquas [Qua-
racchil, vol. V, 1891, S. 293—-316; das Exemplar des Cusanus: cod.
Strallbourg, Bibliothéque Nationale et Universitaire, MS. 84, fol.
40°-51"), das Nikolaus von Kues schon sehr frith besessen hat und
dessen Wirkung auf De sapientia deutlich ist, lenkt eingangs (I 3)
und beim schlief}lichen transitus in die mystica sapientia den Blick
auf den Gekreuzigten (VII 2).

4 In Serm. 1 de confess., mitgeteilt in der von Laurentius Surius
besorgten lateinischen Ubersetzung der Werke Ruusbroecs {Ioannis
Rusbrochius, Opera omnia, é Brabantiae Germanico idiomate red-
dita Latiné, K6ln 1552}, am Ende der Vorrede.



XXIV Renate Steiger

dempto, cuius tamen difficultas propter styli obscuri-
tatem magna ex parte contingit, quod utique in libris
huius admirabilis viri locum non habet.« Wir begeg-
nen hier Stichworten, die auch den idiota des Cusa-
nus charakterisieren: die profunditas bzw. altitudo
seiner Lehre, das Erstaunen der docti iiber die subtili-
tas der von ihm, dem (lateinjunkundigen Laien, ver-
mittelten Wahrheit, die Dialektik von difficultas und
facilitas seiner Rede, das Abheben auf sanctitas und
simplicitas seiner Person (das Wort von den superna-
turales theoriae wird uns noch beschiftigen). An an-
derer Stelle bezeichnet Dionysius den Moénch von
Groenendaal als einen bewundernswerten Mann, ma-
gnifice eruditus, der in seinen Biichern uber die Be-
trachtung (de contemplatione) »multa profunda se-
cundum suam experientiam conscripsit«*%. Schliefi-
lich duflert der Kartduser: Wie Hugo von St. Viktor ein
»zweiter Augustin« genannt werde, »sic [oannes iste
mirabilis propter excellentissimam suam sapientiam
nominetur alter Dionysius.— Quoniam igitur vir hic
tantae sapientiae fuit, merito eum appello Doctorem
divinum: quia instructorem non habuit nisi spiritum
sanctum: erat enim alias illiteratus ac idiota, (id est,
non admodum doctus, si ad humanam spectes sapien-
tiam)... Unde & libros suos in vulgari conscripsit,
quorum tamen profunditatem atque sententiam
nemo ad plenum mirari iam valet. Quoniam itaque
certus sum, virum istum a Spiritu sancto instructum,
propterea magna est eius authoritas apud me«*.

4 De contempl. 11 art. 9; zit. ebd.
* Tract. 2 de donis spiritus sancti, art. XII; zit. ebd.



Einleitung XXV

Jan van Ruusbroec, deridiota, ein »alter Dionysius«
von alles iibertreffender Weisheit, dessen Tiefe nie-
mand genug bestaunen kann, ein gottlicher Lehrer,
unmittelbar vom Heiligen Geist selbst belehrt und
deshalb eine Autoritit.

In den drei zitierten Abschnitten entsprechen ein-
ander die Aussagen: supernaturales diuinitus theo-
rigas sortitus est — secundum suam experientiam —
instructorem non habuit nisi spiritum sanctum. Wir
werden zu fragen haben, was diese Aussagenreihe fiir
das Verstidndnis des cusanischen idiotq, fiir die Frage
nach dem Verhiltnis von natiirlichem und mysti-
schem Erkennen, von Philosophie und Theologie be-
deutet. Hiermit ist ein weiterer Begriff gefallen, der
uns dem Verstindnis unseres Dialogs niherbringt.
Die Unmittelbarkeit, als deren literarisch-rhetorische
Figur der idiota des Cusanus zu deuten ist, ist in De
sapientia die Unmittelbarkeit der mystischen Erfah-
rung der Gegenwart Gottes bzw. der Ewigen Weisheit
in der heiligen, d.i. rein gemachten Seele (sancta
anima) des Gldubigen, die mit den Metaphermn von
Berithrung (tactus), Sich-Einen (se unire) und einer
Sii8e, die man schmeckt (praegustata dulcedo), um-
schrieben wird (n. 17). Der Weg zu dieser unmittelba-
ren Erfahrung, die eine Art praktischer Erkenntnis
(cognitio experimentalis) ist, ist der Weg, den die in

0 Der Herausgeber teilt noch aus der Vita Gerardi Magni des
Thomas von Kempen {d.i. die Lebensbeschreibung Geert Grootes,
des Begriinders der Devotio moderna) mit, dafl dieser den weiten
Weg nach Brabant geeilt sei »ad videndum sancti ac devotissimi
Patris Joannis> praesentiam corporalem, vt vocem eius pretiosam,
tamquam Spiritus sancti fistulam, audiret sua verba resonantem. «



XXVI Renate Steiger

der Nachfolge des (Pseudo-)Dionysius Areopagita so-
genannte mystische Theologie lehrt.

Nikolaus von Kues hat die Mystische Theologie des
Dionysius besessen.’! Friith lernte er die Theologia
mystica des Johannes Gerson kennen®?, die auch als
die unmittelbare Quelle fiir seine Gestalt des idiota
anzuschen ist. Hier lesen wir: »si philosophia dicatur
scientia omnis procedens ex experientiis, theologia
mystica erit vere philosophia, eruditique in ea, quo-
modolibet aliunde idiotae sint, philosophi recta ra-
tione nominantur.«> Und: »theologia mystica licet
sit suprema atque perfectissima notitia, ipsa tamen
potest haberi a quolibet fideli, etiam si sit muliercula
vel idiota.«** Die mystische Theologie ist also die
eigentliche Philosophie, die héchste und vollkom-
menste Erkenntnis und gleichwohl jedem —auch dem
schlichtesten — Gliubigen zuginglich.>®

5! In codd. Cus. 43-45; s. u. Anm. zun. 10,16 f. Den Dionysius-
Kommentar Alberts d. Grofien besal erin cod. Cus. 96. Dieser zeigt
eine Vielzahl von Randbemerkungen des Cusanus; sie sind von L.
Baur in CT III 1, Heidelberg 1941, ediert.

52 Er besafl sie zusamimen mit dem [tinerarium von Bona-
ventura (s. Anm. 46} in cod. Strafibourg, Bibliothéque Nationale et
Universitaire MS 84, fol. 1'-39".

5 Ich zitiere nach der kritischen Ausgabe von P. Glorieux, Jo-
hannes Gerson, (Euvres compleétes, De theologia mystica, Bd. III,
Paris 1962, Nr. 100, S. 250-292; hier: I cons. 3, S. 253.

5 Ebd., IV cons. 30, S. 276.

5 Ein Nachfahre dieses idiota, der der wahre Philosoph ist,
begegnet bei Soren Kierkegaard in Furcht und Zittern. Von dem
Mann, der Abraham verstehen will, heifdt es: »Der Mann war kein
Denker ... Der Mann war kein gelehrter Schriftausleger, Hebrdisch
konnte er nicht; hitte er Hebriisch gekonnt, mag sein, dafl er die
Geschichte und Abraham leicht verstanden hitte.« {Soren Kierke-
gaard, Gesammelte Werke, hrsg. von E. Hirsch und H. Gerdes, S
71{.)In dem »leicht verstanden« erscheint in ironischer Umkehrung
der mystische Topos der facilitas wieder {s. u. Anm. zu n. 7,20).



Einleitung XXV

Die Frage fiir den Interpreten von De sapientia ist,
wie weit Cusanus mit der Erfahrungstheologie seines
idiota das strittige Verhiltnis von intellectus und af-
fectus fiir die Gotteserkenntnis entschieden hat. Ist
der Geist®®, der die Weisheit schmeckt (n. 13,4}, das
hochste Vermégen im iiberkommenen Aufstiegs-
schema der Erkenntnisweisen oder ist die cognitio
experimentalis kein denkendes Erkennen mehr son-
dern von ganz anderer Art, eben mehr als amplexus
amorosus, als Liebeserfahrung zu beschreiben?®’
Diese Frage zu beantworten, ist hier nicht der Ort,
aber sie soll als Problem dem Benutzer der Ausgabe
mitgegeben sein. Sie stellt sich dem aufmerksamen
Leser des Werks durchgehend, da die nachgewiesenen
Kontexte seiner literarischen Elemente in einem
Spannungsverhiltnis zum Text selbst stehen. Die
Auslegung verlangt ein Mafd von hermeneutischer Re-
flexion, das iiber die historisch-kritische Arbeit der
Quellenscheidung weit hinausgeht. Wie in der Kunst-
betrachtung ein Werk, etwa eine Komposition von
Bach, nicht verstanden ist, wenn man die musik-

5% Ich tibersetze intellectus mit »Geist«, da Cusanus hier intel-
lectus synonym mit spiritus noster bzw. spiritus noster intellectua-
lis braucht (vgl. n. 12,22; 17,1.19). Vgl. auch De spiritu et anima (PL
40,779—832; 785): Dicitur spiritus mens rationalis, ubi est quaedam
scintilla tamquam oculus animae, ad quem pertinet imago et cogni-
tio Dei. Cusanus besafy das unter dem Namen Augustins verbrei-
tete Werk in cod. Cus. 55. Zu oculus animae s. unter 3. und in Anm.
zun. 29,19.

57 Vgl. dazu E. v. Ivinka, Apex mentis. Wanderung und Wand-
lung eines stoischen Terminus, in: Zeitschrift fiir katholische
Theologie 72 {1950}, S. 129-176, besonders S. 166 f. zu Thomas
Gal)lus (Vercellensis), Bonaventura und Hugo de Balma {mit Bele-
gen).



XXVIIL Renate Steiger

sprachlichen Elemente, die von der Tradition bereit-
gestellt waren, herzihlt und die typischen Kennzei-
chen des Bachschen Personalstils hinzuaddiert, son-
dern die Komposition in ihrer einmaligen Gestalt und
Werkhaftigkeit phinomenal zu beschreiben ist (und
in diesem Fall nach der Analyse noch zu realisieren —
was bei der Musik im eigentlichen Sinn die »Interpre-
tation« heifit}, so ist ein Text in der Komplexheit
seiner vorliegenden Gestalt zum Sprechen zu bringen.

Der idiota ist von seiner Herkunft her eine religios-
kritische Figur. Sein Lehrer ist der Heilige Geist. Was
macht Cusanus aus dieser Vorgabe, poetisch gesehen?
»Miror« ist das erste Wort, das der Laie spricht. Es
weist ihn als Philosophen aus, denn das Staunen ist
der Anfang aller Philosophie. Der cusanische idiota
ist der, der urspriinglich denkt {der die Phinomene
hinterfragt, wiirde man heute wohl sagen). Aber das
hat nichts mit »Autonomie der Vernunft« (Blumen-
berg) zu tun. Der idiota hort den Ruf der Weisheit in
den Gassen (n. 3,14 f.}, er liest in »Gottes Biichern« (n.
4,8), der Natur, er sieht im Schoénen die Schonheit
selbst widerstrahlen(n. 10,22f.; 14,5{.}, erfithltinallem
was ist, wie die ewige Weisheit ihn zu sich zieht
{attrahit). Die Unmittelbarkeit seiner Erkenntnis
liegt gerade in der Erfahrung, daf} Sapientia sich ver-
mittelt. Dies ist mit dem Schema natiirlich — iiberna-
tiirlich hermeneutisch nicht zu fassen. Es ereignet
sich als praegustatio. In der praegustatio fillt beides
zusammen: die philosophisch-theologische Erfah-
rung des absoluten prae Gottes, der vor und hinter
allem ist, was als Geschaffenes und Gewirktes begeg-
net, der ruft und zieht und leuchtet, und die geistliche



	Cover
	9783787332649
	Inhaltsverzeichnis
	Einleitung. Von Renate Steiger
	1. Die Gestalt des idiota
	2. Die Form des Dialogs
	3. Die Sprache der Mystik
	4. Idiota de sapientia eine »mystische« Schrift?
	5. Zur Ausgabe und zur Übersetzung

	Nikolaus von Kues: Der Laie über die Weisheit
	Text und Übersetzung "Idiota de sapientia"
	Liber primus - Erstes Buch
	Liber secundus - Zweites Buch


	Anmerkungen der Herausgeberin
	Verzeichnis der Siglen
	Quellennachweis
	Literaturnachweis
	Verzeichnis wichtiger Begriffe
	Register zu Einleitung und Anmerkungen
	1. Zitierte Handschriften
	2. Zitierte Bibelstellen
	3. Autoren, Namen und Titel
	4. Sachregister





