
Nikolaus von Kues
Der Laie über die Weisheit
Lateinisch – Deutsch

Meiner

Philosophische Bibliothek



 

Schriften des 
 

NIKOLAUS VON KUES 
 

in deutscher Übersetzung 
 
 

Im Auftrag der 
Heidelberger Akademie der Wissenschaften 

herausgegeben von 
 

ERNST HOFFMANN † · PAUL WILPERT † 
und KARL BORMANN 

 
 

Heft 1 
Lateinisch-deutsche Parallelausgabe 

 
 



 

NICOLAI DE CUSA 
 
 

Idiota de sapientia 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

IN AEDIBUS FELICIS MEINER 
HAMBURGI 



 

NIKOLAUS VON KUES 
 
 

Der Laie über die Weisheit 

 
 

Auf der Grundlage des Textes 
der kritischen Ausgabe neu übersetzt und 

mit Einleitung und Anmerkungen 
herausgegeben von 

 

RENATE STEIGER 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Lateinisch - deutsch 
 

FELIX MEINER VERLAG 
HAMBURG 



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 411 
 

Der lateinische Text  ist der kri tischen Edition der Hei-
delberger Ausgabe entnommen: Nicolai  de Cusa opera 
omnia,  vol. V: Idiota de sapientia. Idiota de mente, 
edit ionem post  Ludovicum Baur alteram curavit Renata 
Steiger,  duas appendices adiecit  Raymundus Klibansky. 
De staticis experimentis ex edit ione Ludovici Baur, 
brevem dissertationem addiderunt Carolus Bormann et 
Iohannes Gerhardus Senger,  Hamburgi  in aedibus Felicis 
Meiner MCMLXXXIII,  p .  3-80.  Eine nur deutsche Über-
setzung dieses Textes von Elisabeth Bohnenstädt  er-
schien 1936 als PhB-Band 216; die fünfte Auflage 1978. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek 

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in 
der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische 
Daten sind im Internet abrufbar über ‹http://portal.dnb.de›. 
ISBN: 978-3-7873-0765-4 
ISBN eBook: 978-3-7873-3264-9 
 
 
 
© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 1988.  
Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt auch für Vervielfältigungen, 
Übertragungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und 
Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit es nicht §§  53 und 
54 UrhG ausdrücklich gestatten.                       www.meiner.de 



Beatus vir qui in sapientia morabitur. 

Cibabit illum pane intellectus, 
et aqua sapientiae potabit illum; 

Sirach 14,22. 15.3 

Wohl dem, der stets mit der Weisheit umgeht. 

Sie wird ihn speisen mit dem Brot des Verstands 
und wird ihn tränken mit Wasser der Weisheit. 



Corvinus-Graduale, Initialminiatur zum Introitus am Osterdienstag. Siehe Einleitung S. XIII f. 



INHALT 

Einleitung. Von Renate Steiger 
1. Die Gestalt des idiota . 
2. Die Form des Dialogs . 
3. Die Sprache der Mystik 
4. Idiota de sapienta eine 

"mystische" Schrift? ...... . 
5. Zur Ausgabe und zur Übersetzung 

NIKOLAUS VON KuEs 

Der Laie über die Weisheit 

Text und Übersetzung nidiota de sapientia" 

Liber primus - Erstes Buch . . 
Liber secundus- Zweites Buch . . 

Anmerkungen der Herausgeberin . 

Verzeichnis der Siglen 

Quellennachweis . . . . . . . 

Literaturnachweis ...... . 

Verzeichnis wichtiger Begriffe . 

Register zu Einleitung und Anmerkungen 

1. Zitierte Handschriften .. 
2. Zitierte Bibelstellen . . . . 
3. Autoren, Namen und Titel 
4. Sachregister . . . . . . . . 

VII 
X 

XIX 
XXX 

XXXIV 
XXXVII 

2/3 
46/47 

81 
135 
137 
141 

143 
157 

157 
158 
159 
163 



EINLEITUNG 

Nikolaus von Kues hat die beiden Bücher Idiota de 
sapienta im Sommer 1450 geschrieben. Am 11. Januar 
dieses Jahres war er von Papst Nikolaus V. zum Kardi­
nal erhoben, am 23. März zum Bischof von Brixen 
ernannt und im Monat darauf zum Bischof geweiht 
worden. Herzog Sigmund von Österreich widersetzt 
sich dieser Übertragung. Erste Schreiben in der Sache 
werden gewechselt1. Der Konflikt, der die kommen­
den Jahre überschatten wird, deutet sich an. 

In Rom wütet die Pest. Der Papst hat die Stadt am 
15. Juni verlassen und zieht von Kastell zu Kastell 
über Foligno, Assisi und Gualdo nach Fabriano2• Nico­
laus Cusanus hat sich von der Kurie entfernt. In Rieti 
beginnt und vollendet er am 15. Juli in einem Zuge 
BuchI von Idiota de sapientia3 . Buch II verfaßt er am 
7. und 8. August in Fabriano4, wohin er Papst und 
Kurie inzwischen gefolgt ist und wo er sich bis in den 
September hinein aufhalten wird5• 

Ein Autograph der Schrift ist nicht erhalten, doch 
ist seine Überlieferungsgeschichte alsbald greifbar: 

1 Vgl. AC 1/2, hrsg. von E. Meuthen, Hamburg 1983, Nr. 
902-904; 906; 907. 

2 AC 1909 A.3; 914 A.l. 
3 Siehe h V n. 27. 
4 Siehe h V n. 47. 
5 Am 23. August 1450 beendet er im Camaldulenserkloster Val 

di Castro bei Fabriano den Idiota de mente (s. h V n. 160), am 9. oder 
13. oder 14. September in Fabriano den Idiota de staticis experi­
mentis (s. h V n. 195). 



VIII Renate Steiger 

die ältesten Textzeugen stammen von 1451 und 
14526. Am 24. Dezember 1450 war Nikolaus von Kues 
zum Apostolischen Legaten pro tota Alemannia er­
nannt worden. Er sollte die Verlängerung des Jubi­
läumsablasses für alle, die im Jubeljahr 1450 am Pil­
gerzug nach Rom verhindert gewesen waren, in den 
Landen deutscher Zunge verkünden7• Nikolaus von 
Kues hat seine Legation als Reform- und Seelsorgeauf­
gabe verstanden. In seinem Gepäck führte er auch ein 
Exemplar des Idiota de sapientia mit, das er bei sei­
nem Aufenthalt in Magdeburg von Pfingstsonntag, 
13. Juni, bis zum 28. Juni 1451 an Thomas Hirschhorn 
(latinisiert: de Cornucervino), den berühmten Leib­
arzt des Erzbischofs von Magdeburg und tätigen För­
derer der Klosterreform8, zum Abschreiben verliehen 
hat9. Dies war, soweit wir sehen, der Anfang der Über­
lieferung des Idiota de sapientia. Die von Thomas 
Hirschhorn veranlaßte oder selbst angefertigte Ab­
schrift von 1451 (die selbst verschollen ist) wurde zur 
Matrix einer Gruppe von Handschriften, die eine Son­
derüberlieferung des Idiota de sapientia bildet10 und 

6 Einzelheiten s. in meiner Praefatio zu h V, S. IX-XLIII. 
7 Vgl. E. Meuthen, Nikolaus von Kues 1401-1464. Skizze einer 

Biographie, Münster 61985, S. 83-90; ferner J. Koch, Der deutsche 
Kardinal in deutschen Landen. Die Legationsreise des Nikolaus 
von Kues (1451152), Kleine Schriften der Cusanus-Gesellschaft 5, 
Trier 1964. 

8 Vgl. H. G. Senger, Thomas Hirschhorn, ein Magdeburger Ge­
lehrter des 15. Jahrhunderts, Historisches Jahrbuch der Görres-Ge­
sellschaft 100 (1980), S. 217-239. 

9 Vgl. die subscriptio des Thomas de Cornucervino im cod. lat. 
1918/1466 der Stadtbibliothek Trier, mitgeteilt in h V, Praefatio, S. 
XXVII. 

10 Zu den typischen Textvarianten und anderen Merkmalen der 
Filiation s. h V 



Einleitung IX 

in besonderer Weise auf die Eigenart der Schrift auf­
merksam macht. Die Handschriften dieses Stammes 
überliefern von den drei Idiota-Schriften nur De sa­
pientia, einzig der schon genannte Trierer Kodex (ge­
schrieben ist er in Magdeburg, sein letzter, später an­
gebundener Teil in Halle) enthält von Cusanus außer­
dem noch De quaerendo deum und De filiatione dei, 
inhaltlich verwandte Schriften, alle drei Texte von der 
Hand des Thomas Hirschhorn. 

Thomas Hirschhorn arbeitete in Magdeburg in Sa­
chen Klosterreform zusammen mit dem Domkanoni­
kus und Doktor der Theologie Heinrich Take und 
dem Praemonstratenserpräpositus an Liebfrauen 
Eberhard Woltmann. Alle drei Männer standen in en­
gem Kontakt zu dem Augustinerchorherren Johannes 
Busch und damit zum Reformprogramm der Windes­
heimer Kongregation. Johannes Busch wurde durch 
Nikolaus von Kues auf seiner Legationsreise 1451 
zum Apostolischen Visitator der Augustiner in Sach­
sen und Thüringen bestellt11• In diesem Kontext per­
sönlicher Beziehungen und gemeinsamer Reformbe­
strebungen ist das Interesse des Thomas Hirschhorn 
speziell an Idiota de sapientia zu sehen12• 

Die Schrift ist dann weiter tradiert worden in regu-

11 Vgl. Tohannes Busch, Liber de reformatione monasteriorum, 
Cap. XX, in: K. Grube, Des Augustinerpropstes Ioannes Busch 
Chronicon Windeshemense und Liber de reformatione monaste­
riorum, Halle 1886, S. 759-763. 

12 Denn daß der Kardinal auch die beiden anderen Idiota-Schrif­
ten im Reisegepäck hatte, zeigt eine andere heute der Stadtbiblio­
thek Trier gehörende Handschrift, cod. lat. 1926/1470, die Ende 
1451, als Nikolaus auf seiner Visitationsreise in Trier weilte, ge­
schrieben worden ist und De mente und De staticis experimentis 



X Renate Steiger 

lierten Chorherrenklöstern13 bzw. in Verbindung zu 
ihnen 14 und in Kartausen 15 • 

Das Interesse der Tradenten, die die Schrift einzeln 
überliefern, deutet, wie ich sagte, auf die Eigenart des 
Idiota de sapientia. Worin besteht sie? 

1. Die Gestalt des idiota 

Die beiden Bücher Idiota de sapientia sind Dialoge, 
Unterredungen eines idiota mit einem orator. Inn. 1 
werden die Unterredner eingeführt16 . 

Die leitenden Begriffe dieses Abschnitts sind Ar­
mut und Demut. Sie werden von ihrem jeweiligen 
Gegenbild abgehoben: Ein armer ungebildeter Mann 

.spricht einen wohlhabenden Redner an und stellt das 
wahre Wissen der "Weisheit dieser Welt" (1. Kor. 
3,19) entgegen; jenes führt zur Demut, diese "bläht 

(nicht aber De sapientia) enthält. - Zur Verbindung zu Toke und 
Woltmann vgl. cod. Wolfenbüttel, Herzog August Bibliothek 680 
(630hHelmst.), dazu h VS. XIII-XX. 

13 Cod. London, Brit. Mus. addit. 18 007, geschrieben 1465 von 
Hermann von Nienburg im Augustiner Chorherrenkloster St. May­
nulf in Böddeken, Diözese Paderborn, das seit 1430 der Windeshei­
mer Kongregation angeschlossen war. 

14 Cod. Berlin (Deutsche Staatsbibliothek) theol. lat. fol. 194, 
geschrieben 1471 von Hermann Steman, Augustiner Eremit in 
Lippstadt; Verbindung nach Böddeken wahrscheinlich, s. Praefatio 
h V, S. XII. 

15 Cod. Augsburg, Universitätsbibliothek, Öttingen-Waller­
stein II Lat. 1 (4°) 33, geschrieben 1468 in der Basler Kartause; s. 
auch cod. Trier, Bibliothek des Priesterseminars 109 (nicht vom 
Magdeburger Exemplar, aber von derselben Vorlage wie dieses ab­
stammend), geschrieben 1476 von Nikolaus de Saraponte OSB nach 
einem Exemplar in der Amsterdamer Kartause. 

16 Siehe u. S. 2. 



Einleitung XI 

auf" ( 1. Kor. 8, 1 ). Der Angesprochene steuert ein wei­
teres Gegensatzpaar bei: stellt dem Studium der Wis­
senschaften die Ignoranz entgegen, das Nichtwissen. 
Damit ist das Problem gestellt, die Konfrontation ge­
geben, die Cusanus in n. 2-4 weiter exponiert. 

Pauper idiota ist das Stichwort, das eine doppelte 
Absetzbewegung andeutet. Idiotae et illitterati, auch 
rustici oder rusticani im Gegensatz zu den docti oder 
sapientes, wurden von den kirchlichen Schriftstellern 
die Anhänger der verschiedenen religiösen Bewegun­
gen des 12. Jahrhunderts genannt, die den Gedanken 
der christlichen Armut und der apostolischen Nach­
folgewiedererwecken wollten. Durch das Vorbild ih­
rer Lebensführung, freiwillige Armut und Predigt des 
Evangeliums in rastloser Wanderschaft wollten sie 
das christliche Leben erneuern. Gegenüber der hierar­
chischen Kirche beanspruchten sie für sich die aposto­
lische Sukzession. Darüber kam es bei den Katharern 
und Waldensern zum Bruch mit der Kirche. Herbert 
Grundmann hat gezeigt, daß die Bezeichnung idiotae, 
illitterati, rustici nichts über die soziale Herkunft der 
Ketzer besagt; sie sollte brandmarken, daß "Leute 
ohne gelehrte, literarische Bildung sich anmaßten, in 
Fragen des Glaubens und der Kirche besser Bescheid 
zu wissen als der theologisch geschulte Klerus" 17. So 
erging es ihnen wie in der Apostelgeschichte (4,13) 
den Aposteln Petrus und Johannes, die von den Ho­
henpriestern und Schriftgelehrten avitgwnm aygaµ­
µmm xai lötO:rtm, homines illitterati (Itala; sinelitte-

17 H. Grundmann, Religiöse Bewegungen im Mittelalter, Darm­
stadt 21970, S. 30. 



XII Renate Steiger 

ris Vulgata) et idiotae genannt wurden. - Der Spott­
name wurde zum Programm. Franz von Assisi und 
seine Gefährten bezeichneten sich selbst als idiotae18 • 

Die Armutsbewegung fand unter Innozenz III. mit 
neuen Ordensgründungen, den Bettelorden, einen 
Platz innerhalb der Kirche. Ihr kritischer Impuls hat 
sich erhalten und findet sich wieder in den Bestrebun­
gen zur Klosterreform, wie sie von der Windesheimer 
Kongregation ausgingen, bis in die Frömmigkeitsbe­
wegung der Devotio moderna, aus deren Umfeld Cu­
sanus ihn wohl aufgenommen hat. 

Als Verzicht auf die Güter und Ehren der Welt in der 
"Nachfolge Christi" (so der Titel des Werkes, das ihr 
Programm verbreitet hat19 ) gehören paupertas (frei­
willige Armut) und humilitas (Demut, Niedrigkeit) 
zusammen. Der religiös-kritischen Idealgestalt des 
pauper idiota sind im Lauf des 14. Jahrhunderts mit 
dem wachsenden Selbstbewußtsein des Stadtbürger­
tums neue Züge zugewachsen. So ist das Pathos dieses 
Begriffs bei Cusanus facettenreich. Es ist ein Pathos 
der Unmittelbarkeit: der Unmittelbarkeit der Erfah­
rung gegenüber einem durch Bücherstudium und 
Schulwissen vermittelten Zugang zur Wirklichkeit 

18 Franz von Assisi, Testament c. 4. 
19 De imitatione Christi, bekannt spätestens seit 142 7. Die Ver­

fasserfrage dieses nach der Bibel meistgelesenen Buches der Weltli­
teratur ist bis heute nicht endgültig geklärt. Sprache und Spirituali­
tät weisen eindeutig auf die Devotio moderna. Thomas Bemerken 
von Kempen, Augustinerchorherr im Windesheimer Reformkloster 
St. Agnetenberg bei Zwolle, hat letzte Hand an das Werk gelegt. 
Lit.: E. Iserloh, Thomas von Kempen und die Devotio Moderna, 
Bonn 1976. 



Einleitung XIII 

(festgemacht an der Metaphorik der zwei Bücher2°); 
ein Pathos der Unmittelbarkeit auch darin, daß nicht 
mehr nur die Kleriker und die Gelehrten an der Weis­
heit teilhaben21 • Wie dies im Gefühl der Zeit lag, illu­
striert eine Initialminiatur im Corvinus-Graduale, ei­
ner der schönsten und bedeutendsten Handschriften 
des 15. Jahrhunderts aus dem Besitz des ungarischen 
Königs Matthias Corvinus (1458-1490)22• Das Bild 
zum Introitus am Osterdienstag, »Aqua sapientiae 
potavit eosu (Sir. 15,3f.) zeigt eine farbenprächtige 
Personengruppe um eine Quelle versammelt. Über 
der Landschaft erscheint Gottvater, von Engeln um-

20 Siehe u. n. 4,8-10. Dazu H. Blumenberg, Die Lesbarkeit der 
Welt, Frankfurt a. M. 21983. Nach Blumenberg enthüllt die Meta­
pher vom Buch der Natur »ihren rhetorischen Gehalt erst als Para­
dox in der Stoßrichtung gegen die Scholastik", die Bücherwelt der 
Kleriker (S. 58). Für den Cusaner sei- vorbereitet durch Raymund 
von Sabunde, von dessen Theologia naturalis Nikolaus sich 1450 
eine Abschrift verschafft hat (cod. Cus. 196 I-der Laie eine Figur der 
Unmittelbarkeit (S. 60). »Der Laie ist der Sprecher der Weisheit, die 
nicht nur das Pathos der größeren Tiefe gegenüber der Wissenschaft 
vom scholastischen Typus angenommen hat, sondern ... sich einen 
skeptischen, sogar polemischen Ton gegenüber allem zulegt, was 
Wissenschaft heißen will. Das hat immer zwei Seiten: Es moniert 
die Erfahrungsdistanz der scholastischen Begriffsspekulation, und 
es rekurriert auf den theologischen Hintergrund in den Formen 
einer schlicht gewordenen Mystik, für deren Typus die Devotio 
moderna steht." (S. 63) So wird die Unmittelbarkeit der Erfahrung 
von Wirklichkeit vom bloßen Lesen oder Hörensagen über sie abge­
setzt (s. u. n. 19). 

21 Trotz des präzis angegebenen Ortes, an dem Cusanus die 
Unterredung stattfinden läßt, sind hinter den Unterrednern keine 
historischen Persönlichkeiten zu suchen, vielmehr ist der idiota 
eine stehende Figur, ein Typus, dem Nikolaus den eigentlichen 
Inhalt, die Gedankenführung des Gesprächs in den Mund legt, 
während der orator- in De mente kommt noch der Philosoph dazu 
- den Gegentypus von Wissenschafts- und Lebensstil repräsentiert. 

22 AMatyas-Graduale, Magyar Helicon/Corvina, Budapest 1980. 



XN Renate Steiger 

ringt. Sein Thron steht in einem Kranz von Wolken, 
aus denen in dicken Tropfen Regen fällt, der die 
Quelle der Weisheit speist. Neben der Quelle stehen 
auf der einen Seite Papst, Kardinal, König und ein 
junger Adliger (die Vertreter der Feudalgesellschaft), 
ihnen gegenüber Gelehrtengestalten in orien!ali­
schen Gewändern (repräsentieren sie die östliche Phi­
losophie?); sie alle halten kostbare Gefäße mit Wasser 
in Händen. Dazwischen - und dies ist das Erwähnens­
werte an dem Bild - zwei Männer aus dem Volk: ein 
Bauer schöpft bäuchlings aus der Quelle, ein Mann in 
Drillich und Bundschuh hebt seinen schlichten Krug 
an den Mund. Laien, ungebildete Leute direkt an der 
Quelle. - Die gleiche Tendenz verrät das Corvinus­
Graduale auch in anderen Bildern, z.B. in der Minia­
tur zum Sonntag Cantate (Introitus: Ps 97,l f.). Hier 
sehen wir im Chorraum einer gotischen Kathedrale 
eine Sängerschar um ein Notenpult versammelt. Die 
Sänger sind - wie an der buntgewürfelten Kleidung 
abzulesen - Laien. Das 15. Jahrhundert ist das Jahr­
hundert der großen Laienbewegung der Brüder vom 
gemeinsamen Leben, des nichtmönchischen Zweigs 
der Devotio moderna, jener von Geert Groote erweck­
ten neuen Frömmigkeit, die sich als die wirksamste 
Reformbewegung vor Luther von den Niederlanden 
her über Deutschland ausgebreitet hat. 

In den zwei anderen Idiota-Schriften, Idiota de 
mente und Idiota de staticis experimentis, wird deut­
lich werden, daß der idiota für Cusanus noch auf zwei 
weitere Weisen Figur der Unmittelbarkeit ist: In De 
mente ist er Löffelschnitzer, ein Handwerker, der un­
mittelbar umgeht mit der seiner Kunst vorgegebenen 



Einleitung XV 

Materie. Zwar wird ihm der Handwerker zum Gleich­
nis des göttlichen Artifex dienen, der seine Artefakte 
zuvor im Geist konzipiert hat; daß der Laie für Cusa­
nus aber ursprünglich und in erster Linie eine kriti­
sche Figur ist, der rusticus, der in apostolischer Armut 
von seiner Hände Arbeit lebt, verrät sich in De 
mente 1 n. 54: Der Redner steigt mit dem Philo­
sophen, den er zu dem Löffelschnitzer führt, hinab "in 
subterraneum quendam locellum". Die unterirdische 
Behausung, der Aufenthalt nin cellariis", nin subter­
raneis domibus" und nin speluncis terrae" ist ein To­
pos in den Berichten über die predigenden idiotae des 
12. Jahrhunderts, die sich meist als Weber ihren Le­
bensunterhalt verdienten23• 

In De staticis experimentis schließlich ist der Laie 
in hochmoderner, vorausweisender Art Exponent ei­
ner neuen Unmittelbarkeit: der Unmittelbarkeit des 
experimentellen Zugriffs auf die Natur und der Erar­
beitung von Methoden des Messens der nach Maß, 
Zahl und Gewicht erschaffenen Welt der Erscheinun­
gen24. 

Der idiota ist also für Cusanus eine Figur der Un­
mittelbarkeit. Ehe ich anzudeuten versuche, was dies 
in bezug auf De sapientia meint, sei zur Geschichte 
des Wortes und seiner Konnotationen festgehalten: 

a) Litteratus heißt im Mittelalter zunächst nichts 
anderes als buchstabenkundig, schreib- und lesefähig. 
Da die Schriftsprache des Abendlandes bis ins 

23 Belege bei Grundmann (s. Anm. 17), S. 31 ff. 
24 Zum Komplex der Entwicklung der Naturwissenschaften vgl. 

A. C. Crombie, Von Augustinus bis Galilei. Die Emanzipation der 
Naturwissenschaft, Köln und Berlin 1964. 



XVI Renate Steiger 

12. Jahrhundert hinein das Lateinische war, bezeich­
nete littera (oder grammatica) zugleich das Latein. 
Schreib- bzw. lateinkundig waren nur Kleriker und 
Mönche. So kam es, daß illitteratus bzw. idiota 
gleichbedeutend wurde mit dem Laien im kirchen­
rechtlichen Sinn25 . 

b) Homines idiotae sind seit Augustin - ohne Ge­
ringschätzung - Menschen, die nur ihre Mutterspra­
che reden und verstehen26. 

c) Gregor!. befand in bezug auf Bilder in den Kir­
chen: quod legentibus scriptura, hoc idiotis praestat 
pictura cernentibus. Was dem Lesenden das Buch, das 
bietet den Nicht-Lesern das Bild27 . In Zusammenhang 
mit diesem oft wiederholten Wort ist auch die zen­
trale Bedeutung des Bildes für die Devotio moderna zu 
sehen. Im Mittelpunkt ihrer Frömmigkeitsübung 

25 Vgl. H. Grundmann, Litteratus - illitteratus. Der Wandel 
einer Bildungsnorm vom Altertum zum Mittelalter, in: Archiv für 
Kulturgeschichte 40 (1958), S. 1-65; hier: 3-7. 

26 Belege bei Grundmann, a.a.O., S. 6. Vgl. Thesaurus linguae 
latinae VII, Leipzig 1934, Sp. 221 f. Die Bedeutung hält sich. Noch 
Martin Moller, der große Vermittler mittelalterlicher Tradition an 
die lutherische Kirche, wendet sich an die "einfältigen Laien", nso 
das Latein nicht verstehen" (Soliloquia de passione Iesu Christi, 
Görlitz 1587, Vorrede). 

27 Gregor!., Registrum XI, 10; zit. bei Grundmann, a.a.O., S. 7. 
Auch dieses Wort lebt noch in der Literatur des 17. Jahrhunderts. 
Ich fand es in dem berühmten Emblembuch von Johann Mannich, 
Sacra Emblemata, Nürnberg 1624. Dort heißt es in der Widmungs­
schrift: Was den Lesenden thut die Schrifft/das thut den Idioten das 
Gemäld/dann darinnen sehen die vnwissenden/wie und was sie 
folgen sollen/vnd lesen darinnen/die sonsten nimmermehr lesen 
können.- Noch bis ins 19. Jahrhundert hinein hat die Bezeichnung 
nidiot" keinen verächtlichen Klang sondern bezeichnet den Unge­
lehrten/Laien im Gegensatz zum Gelehrten und Fachmann; s. H. 
Schulz, Deutsches Fremdwörterbuch, Bd. 1, Straßburg 1913 zum 
Stichwort. 



Einleitung XVII 

stand die Passionsmeditation. Sie hat neben dem lite­
rarischen Genus der nPassieboeken" in der Bildenden 
Kunst den Typus des "erzählenden" Passionsbildes 
hervorgebracht28 . Des Nikolaus von Kues libellus de 
icona oder De visione dei ist in seinem Anheben bei 
der Erfahrung mit einem Bild und dessen unmittelba­
rer Evidenz in dieser Tradition der Devotio moderna 
zu sehen. (Wir stoßen hier auf eine erste Gemeinsam­
keit unserer Schrift mit De visione dei, die sich inhalt­
lich noch füllen wird.) 

d) Da die Begriffelitteratus undillitteratus im Mit­
telalter nicht verschiedene Bildungsgrade, sondern 
verschiedene Bildungsweisen unterscheiden29, ist 
früh ein Bewußtsein von der Vermitteltheit literari­
scher Bildung zu beobachten und davon, was nach der 
Verkündigung Jesu und der Apostel (Mt. 5,3; 11,25; 
1. Kor. 1,18-21; 8,1-3) als Maßstab für das wahre Wis­
sen zu gelten habe30. Auch dem illitteratus kann Gott 
die vollkommene Weisheit geben31 • 

e) Mit dem Aufkommen der Deutschen Mystik be­
gegnet uns ein Schrifttum und eine Leserschaft, auf 
die die alten Unterscheidungen von litterat und illit­
terat nicht mehr anwendbar sind. Eine Umwertung 

28 Dazu J. H. Marrow, Passion Iconography in Northern Euro­
pean Art of the Late MiddleAges and Early Renaissance. A Study of 
the Transformation of Sacred Metaphor into Descriptive Narra­
tive, Ars Neerlandica, Volumel, 1979. 

29 H. Grundmann, a.a.O., S. 13. 
30 Ich verweise noch einmal auf die Metapher vom "Buch der 

Natur" (dazu unten Anm. zun. 4,12-15)undauf das Wort von Augu­
stin, Enarrationes in Psalmos 45 n. 7 (CCSL XXXVIII, S. 522,5-7): 
nliber tibi sit orbis terrarum, ... in toto mundo legat et idiota". 

31 Vgl. Cassiodor, Institutiones divinarum litterarum, c. 28, zit. 
bei Grundmann, a.a.O., S. 24. 



XVIII Renate Steiger 

hat stattgefunden: das volgare, die Volkssprache wird 
schrift- und literaturfähig, Laien werden lesefähig und 
schreiben selbst, in ihrer Muttersprache32 . Es entsteht 
das Phänomen einer Illitteraten-Literatur33 . 

f) Herbert Grundmann stellt am Ende seiner Studie 
zur Wortgeschichte von litteratus - illitteratus in be­
zug auf Nikolaus von Kues fest: "Der idiota, der 
nichts vom Bücherwissen und von Autoritäten hält, 
kommt durch fragendes Selbstdenken der Wahrheit 
näher als die litterati philosophi; ... er ist zugleich 
demütiger als der Gelehrtenstolz, weil er sich sokra­
tisch seines Nichtwissens bewußt bleibt."34 Grund­
mann nennt dies eine "Philosophische Umwertung 
der Begriffe", die weder als Ergebnis des langen Bedeu­
tungswandels ableitbar sei noch den weiteren Sprach­
gebrauch bestimmt habe. Was ist mit der "Philoso­
phischen Umwertung" gemeint und ist dem zuzu­
stimmen? 

32 Hildegard von Bingen und Mechthild von Magdeburg waren 
nach zeitgenössischen Aussagen beide laicae et illitteratae; Belege 
bei Grundmann, a.a.0., S. 58 f. 

33 In Konsequenz der reformatorischen Lehre von der Gegen­
wart Gottes im Wort der Heiligen Schrift wird auf dem Boden eines 
Erziehungssystems, das in der Elementarschule an Hand von Bibel 
(in der Muttersprache), Gesangbuch und Katechismus neben dem 
Lesen und Schreiben auch Grundkenntnisse über den christlichen 
Glauben breiten Volksschichten vermittelt, im protestantischen 
Bereich diese Art Literatur weiter gepflegt. Dies weist eine Untersu­
chung wie diese aus: E. Weyrauch, Die Illiteraten und ihre Litera­
tur, in: Literatur und Volk im 17. Jahrhundert. Probleme populärer 
Kultur in Deutschland, Wolfenbütteler Arbeiten zur Barockfor­
schung Bd. 13 Teil II, S. 465-474. Eine Bibliothek wie die von J. S. 
Bach mit ihrem Bestand an vorwiegend deutschsprachigen Erbau­
ungsbüchern gehört zweifellos in die Wirkungsgeschichte des 
idiota, wie ihn die Devotio moderna als kritische Idealfigur aufge­
baut und auch Nikolaus von Kues ihn verstanden hat. 

34 Grundmann, a.a.O., S. 63. 



Einleitung XIX 

2. Die Form des Dialogs 

Die Dialogform einiger Werke des Cusanus wird all­
gemein mit den platonischen Dialogen in Verbindung 
gebracht35. Mit wachsender Platon-Kenntnis habe 
sich der Gebrauch des Dialogischen bei Cusanus ver­
stärkt36. 

Sicher ist, daß Nikolaus in cod. Cus. 177 eine Reihe 
platonischer Dialoge besessen hat. Die Lektüre beson­
ders des Phaidros ist durch zahlreiche Randbemer­
kungen von seiner Hand bezeugt. Formal bot sich der 
Dialog an, wenn er entgegengesetzte Positionen kon­
frontieren oder seine Gedanken gesprächsweise all­
mählich entfalten wollte. Näherliegende Vorbilder 
wären die in der Scholastik gebräuchlichen Dialoge 
zwischen Lehrer und Schüler. Zweierlei am Idiota de 
sapientia gemahnt allerdings an Platon: erstens die 
sokratische Weise, wie der idiota seinen Gesprächs­
partner "annimmt« und dieser auf das gestellte Pro­
blem eingeht; zweitens dieses: So rhetorisch entsa­
gungsvoll wie etwa Hans Blumenberg37 vorgibt, ist der 
idiota gar nicht. Notabene, er spricht Latein! (Und die 
Sprache des ganzen Dialogs ist mit all ihren Implika­
tionen höchst kunstvoll und durchdacht.) So ist der 
idiota, der als kritische Idealgestalt der neuen Fröm­
migkeit "beim Wort genommen« sich der Volksspra-

35 Nikolaus von Cues, Die Kunst der Vermutung. Auswahl aus 
den Schriften, besorgt und eingeleitet von H. Blumenberg, Samm­
lung Dieterich Bd. 128, Bremen 1957, S. 231. 

36 Zuletzt P. Moffitt Watts, Nicolaus Cusanus. A fifteenth-cen­
tury Vision of Man, Studies in the History of Christian Thought vol. 
XXX, Leiden 1982, S. 117. 

37 Blumenberg, a.a.O., S. 232. 



XX Renate Steiger 

ehe bedienen müßte, für Cusanus bereits eine litera­
risch-rhetorische Figur. Er soll zum ursprünglichen, 
zum Selbst-Denken aufrufen statt den Autoritäten 
nachzutreten. Das ist das platonische Element des 
cusanischen idiota. 

Ich muß im Blick auf die Sprache besonders von 
Buch! des Idiota de sapientia nun aber noch auf eine 
andere Tradition aufmerksam machen, in der das 
Werk steht und die bisher von der Forschung ganz 
außer Acht gelassen wurde: die Tradition der Mystik, 
die sich ebenfalls mit Vorliebe des Dialogs bedient 
hat. Heinrich Seuses Büchlein der Ewigen Weisheit38, 

das Cusanus in cod. Cus. 115 besaß, ist ein Gespräch 
zwischen dem Diener, Seuse selbst, und der ewigen 
Weisheit, Christus. Dessen spätere lateinische Fas­
sung, das Horologium sapientiae39 (das in seiner Ver­
breitung nur von der Imitatio Christi übertroffen 
wurde), lag Nikolaus in cod. Cus. 51 vor. In der Dialog­
form dieses Werkes ist das Verhältnis der anima fide­
lis, der gläubigen Seele, zu Christus, dem Bräutigam 
abgebildet40. 

Hier ist hinzuweisen auf das Hauptwerk Bernhards 
von Clairvaux, seinen Predigtkommentar über das 
Hohelied41, in dem er das Canticum auf Christus und 

38 Heinrich Seuse, Büchlein der Ewigen Weisheit, in: Heinrich 
Seuse, Deutsche Schriften, hrsg. K. Bihlmeyer, Stuttgart 1907, S. 
196-325. 

39 Heinrich Seuse, Horologium sapientiae, ed. P. Künzle, Spici­
legium Friburgense 23, Freiburg/Schweiz 1977. 

40 Vgl. K. Bihlmeyer, a.a.O., S.104 *. 
41 Bernhard von Clairvaux, Sermones super Cantica Canti­

corum, S. Bernardi Opera Vol I und II, recc. J. Leclercq, C. H. Talbot, 
H. M. Rochais, Rom 1957 und 1958. 



Einleitung XXI 

die liebende Seele gedeutet hat. Die Brautmystik, der 
Hauptzweig der sog. affektischen Mystik, nahm hier 
ihren Ausgang. Sie fand breiten literarischen Nieder­
schlag in dialogischen Gedichten42. 

Zweitens ist in den literarischen Kontext des Idiota 
de sapientia aufzunehmen die Lebensbeschreibung 
Johannes Taulers, in der berichtet wird, wie ein 
schlichter Laie den gelehrten Doktor zur Erleuchtung 
und Wiedergeburt geführt habe43 • Auch sie hat die 
Form eines Gesprächs, kleidet sich in einen "Dialog 
zwischen dem Doctor und dem Mann oder Layen« 44. 

Dieser Laie, nein gottseliger Mann" (S. 2), sagt dem 
ngrossen Doctor der Hl.Schrifft" (S. 12), der „ziemlich 
alt/und SO.Jährig worden" (S. 13) ist (andere Ausgaben 
haben: 40.Jährig): nin dem jetzigen Leben/darinnen 
ihr noch seyd/habt ihr noch kein Licht/ sondern lebt in 
der Finsterniß/darinnen ihr den Buchstaben wohl mö­
get erkennen/aber die Süssigkeit deß H.Geistes habt 

42 Vgl. W. Wackernagel, Geschichte der deutschen Litteratur, 
4. Teil 1. Band, Basel 21879, § 85, S. 391. Die Gattung wirkt fort bis 
in die Dialogkantaten Johann Sebastian Bachs. 

43 Sie ist allen Predigtausgaben beigefügt. Ich zitiere nach der 
Ausgabe Lebens-Beschreibung Des berühmten und hoch-erleuch­
ten DOCTORIS [OH. TAULERI, Worinnen gar viel gute Lehren 
und Predigen begriffen seynd, Frankfurt a. M. 1692 (32 Seiten). Lit.: 
H. S. Denifle, Taulers Bekehrung, Straßburg 1879; weiteres bei 
Wackernagel (s. vorige Anmerkung)§ 90, S. 427-429. Der geheim­
nisvolle Gottesfreund aus dem Oberland, wie der Laie sich nennt, 
wurde von Denifle als großangelegte Fälschung erwiesen; s. auch J. 
Quint, Art. „Mystik", in: Reallexikon der deutschen Literaturge­
schichte, hrsg. v. P. Merker und W. Stammler, 4. Bd. Nachträge, 
Berlin 1931, S. 65-88; hier S. 84. 

44 Zu seiner Topik gehört, daß - wie in unserem Cusanus­
Text-, der Laie das Gespräch beginnt und in seinem Verlauf vom 
Doktor behagt und sein Führer wird. 



XXII Renate Steiger 

ihr noch nicht geschmäckt." (S. 7)45 Was der Laie dem 
Doktor am Ende inhaltlich vermittelt, ist die Quint­
essenz einer schlichten Nachfolgefrömmigkeit. Spe­
kulatives Interesse liegt dem Erzähler dieser Bekeh­
rungsgeschichte fern; vielmehr spiegelt sich in ihr die 
Hochschätzung der geistlichen Erfahrung und das 
Aufkommen einer Laientheologie. Damit ist ihre 
Tendenz der des Idiota de sapientia verwandt46. 

45 Zu dem Satz "aber die Süssigkeit deß H. Geistes habt ihr noch 
nicht geschmäckt" stelle ich die Äußerung des Nikolaus von Kues 
im Brief an Kaspar Aindorffer vom 22. September 1452 (E. Vansteen­
berghe, Autour de Ja docte ignorance, Une controverse sur Ja theo­
logie mystique au XV siecle, BGPhMA XIV,2-4, Münster 1915, S. 
113): "Potest enim quis aliis viam ostendere, quam seit ex auditu 
veram, eciam si per ipsam non ambulaverit: sed certius qui visu per 
eam incessit. Ego, si quid scripsero aut dixero, incertius erit; 
nondum enim gustavi quoniam suavis est dominus." - Ist das 
"nondum gustavi" als direkte Selbstaussage zu nehmen oder haftet 
ihm etwas Toposhaftes an? 

46 Festzuhalten ist, daß die Nachfolgefrömmigkeit in den Um­
kreis der Passionsmystik gehört. Auch sie geht auf Bernhard von 
Clairvaux zurück und gehört der affektischen Mystik zu. Vgl. das in 
der Bernhard-Nachfolge (wahrscheinlich von Arnulf von Löwen) 
gedichtete Lied Rhythmica oratio ad unumquodlibet membrorum 
Christi patientis et a cruce pendentis, einen Zyklus von sieben 
Betrachtungen über die Gliedmaße des gekreuzigten Heilands, und 
die sich daran schließende Literatur. In die Wirkungsgeschichte der 
Bernhardschen Passionsmystik gehört auch die Gattung der luthe­
rischen Passionspredigt wie die vorwiegend auf protestantischem 
Boden gepflegte oratorische Passion mit ihren musikalischen Hö­
hepunkten, den Bachsehen Passionen. 

Nachfolge ist nach Mt. 16,24 Kreuzesnachfolge. Vgl. F. 0. Bütt­
ner, Imitatio pietatis, Motive der christlichen Ikonographie als 
Modelle zur Verähnlichung, Berlin 1983, bes. S. 47-62. Vorgebildet 
ist die Meditation des leidenden Christus in der Vita Christi des 
Kartäusers Ludolf von Sachsen, Cusanus besaß das Werk in cod. 
Cus. 100 und 101. 

Hier sind nun noch folgende literarische Zusammenhänge zu 
beachten: Das Büchlein der ewigen Weisheit von Heinrich Seuse 
schließt mit hundert Betrachtungen über den leidenden Jesus, 



. 
r 

Einleitung XXIII 

So lenkt die Form des Dialogs unsere Aufmerksam­
keit noch einmal auf die Gestalt des idiota. Sie hat als 
kritische Figur der Devotio moderna idealtypische 
Züge angenommen, die ich am Urteil des Dionysius 
Cartusianus über Johannes Ruysbroeck (Jan van Ru­
usbroec) verdeutlichen möchte. Dionysius beschreibt 
Ruusbroec47 : „qui cum idiota esset, & ipsius prope­
modum Latini ignarus eloquij, nihilo minus merito 
sanctitatis & simplicitatis suae, tarn supematurales 
diuinitus theorias sortitus est, & in suo quoque vul­
gari idiomate tarn subtilissimas veritates conscripsit, 
vt excellentissimi sacrae Theologiae professores spiri­
tum prae admiratione vix habeant, seque non posse 
sententias eius intelligere, palam edisserant? Enim 
vero & ego in Christiana scientia pauper, recense mo­
dicus, hoc libere fateor, quod in nullius Ecclesiasti­
corum adque Catholicorum Doctorum voluminibus 
tantam scientiarum altitudinem, mihique tarn diffici­
lem comperi, vt in libris ipsius, solo. uno DIONYSIO 

ebenso das Horologium sapientiae. (Cod. Cus. 115 enthält im An­
schluß an den Seuse-Text eine weitere Passionsbetrachtung: Dat 
boichelgyn van uns heren Jesu Christi mynnenclichen lyden (fol. 
67-81'). Im cod. Cus. 116 besaß Nikolaus Die passie ans herren 
fhesu Christina den vier ewangelisten (fol. 132'-175).) 

Bonaventuras Itinerarium mentis in deum (Opera ornnia, edita 
studio et cura PP. Collegii S. Bonaventurae, Ad Claras Aquas (Qua­
racchi], vol. V, 1891, S. 293-316; das Exemplar des Cusanus: cod. 
Straßbourg, Bibliotheque Nationale et Universitaire, MS. 84, fol. 
40•-51•), das Nikolaus von Kues schon sehr früh besessen hat und 
dessen Wirkung auf De sapientia deutlich ist, lenkt eingangs (1 3) 
und beim schließlichen transitus in die mystica sapientia den Blick 
auf den Gekreuzigten (VII 2). 

47 In Serm. 1 de confess„ mitgeteilt in der von Laurentius Surius 
besorgten lateinischen Übersetzung der Werke Ruusbroecs (Ioannis 
Rusbrochius, Opera omnia, e Brabantiae Germanico idiomate red­
dita Latine, Köln 1552), am Ende der Vorrede . 



XXIV Renate Steiger 

dempto, cuius tarnen difficultas propter styli obscuri­
tatem magna ex parte contingit, quod utique in libris 
huius admirabilis viri locum non habet." Wir begeg­
nen hier Stichworten, die auch den idiota des Cusa­
nus charakterisieren: die profunditas bzw. altitudo 
seiner Lehre, das Erstaunen der docti über die subtili­
tas der von ihm, dem (latein)unkundigen Laien, ver­
mittelten Wahrheit, die Dialektik von difficultas und 
f acilitas seiner Rede, das Abheben auf sanctitas und 
simplicitas seiner Person (das Wort von den superna­
turales theoriae wird uns noch beschäftigen). An an­
derer Stelle bezeichnet Dionysius den Mönch von 
Groenendaal als einen bewundernswerten Mann, ma­
gnifice eruditus, der in seinen Büchern über die Be­
trachtung (de contemplatione) »multa profunda se­
cundum suam experientiam conscripsit«48 . Schließ­
lich äußert der Kartäuser: Wie Hugo von St. Viktor ein 
„zweiter Augustin« genannt werde, »sie Ioannes iste 
mirabilis propter excellentissimam suam sapientiam 
nominetur alter Dionysius.- Quoniam igitur vir hie 
tantae sapientiae fuit, merito eum appello Doctorem 
divinum: quia instructorem non habuit nisi spiritum 
sanctum: erat enim alias illiteratus ac idiota, (id est, 
non admodum doctus, si ad humanam spectes sapien­
tiam) ... Unde & libros suos in vulgari conscripsit, 
quorum tarnen profunditatem atque sententiam 
nemo ad plenum mirari iam valet. Quoniam itaque 
certus sum, virum istum a Spiritu sancto instructum, 
propterea magna est eius authoritas apud meu49• 

48 De contempl. II art. 9; zit. ebd. 
49 Tract. 2 de donis spiritus sancti, art. XIII; zit. ebd. 



Einleitung XXV 

Jan van Ruusbroec, der idiota, ein nalter DionysiUS« 
von alles übertreffender Weisheit, dessen Tiefe nie­
mand genug bestaunen kann, ein göttlicher Lehrer, 
unmittelbar vom Heiligen Geist selbst belehrt und 
deshalb eine Autorität50. 

In den drei zitierten Abschnitten entsprechen ein­
ander die Aussagen: supernaturales diuinitus theo­
rias sortitus est - secundum suam experientiam -
instructorem non habuit nisi spiritum sanctum. Wir 
werden zu fragen haben, was diese Aussagenreihe für 
das Verständnis des cusanischen idiota, für die Frage 
nach dem Verhältnis von natürlichem und mysti­
schem Erkennen, von Philosophie und Theologie be­
deutet. Hiermit ist ein weiterer Begriff gefallen, der 
uns dem Verständnis unseres Dialogs näherbringt. 
Die Unmittelbarkeit, als deren literarisch-rhetorische 
Figur der idiota des Cusanus zu deuten ist, ist in De 
sapientia die Unmittelbarkeit der mystischen Erfah­
rung der Gegenwart Gottes bzw. der Ewigen Weisheit 
in der heiligen, d. i. rein gemachten Seele (sancta 
anima) des Gläubigen, die mit den Metaphern von 
Berührung (tactus), Sich-Einen (se unire) und einer 
Süße, die man schmeckt (praegustata dulcedo), um­
schrieben wird (n. 17). Der Weg zu dieser unmittelba­
ren Erfahrung, die eine Art praktischer Erkenntnis 
(cognitio experimentalis) ist, ist der Weg, den die in 

so Der Herausgeber teilt noch aus der Vita Gerardi Magni des 
Thomas von Kempen (d. i. die Lebensbeschreibung Geert Grootes, 
des Begründers der Devotio moderna) mit, daß dieser den weiten 
Weg nach Brabant geeilt sei „ad videndum sancti ac devotissimi 
Patris •loannis• praesentiam corporalem, vt vocem eius pretiosam, 
tamquam Spiritus sancti fistulam, audiret sua verba resonantem"' 



XXVI Renate Steiger 

der Nachfolge des (Pseudo-)Dionysius Areopagita so­
genannte mystische Theologie lehrt. 

Nikolaus von Kues hat die Mystische Theologie des 
Dionysius besessen. 51 Früh lernte er die Theologia 
mystica des Johannes Gerson kennen52, die auch als 
die unmittelbare Quelle für seine Gestalt des idiota 
anzusehen ist. Hier lesen wir: nsi philosophia dicatur 
scientia omnis procedens ex experientiis, theologia 
mystica erit vere philosophia, eruditique in ea, quo­
modolibet aliunde idiotae sint, philosophi recta ra­
tione nominantur."53 Und: ntheologia mystica licet 
sit suprema atque perfectissima notitia, ipsa tarnen 
potest haberi a quolibet fideli, etiam si sit muliercula 
vel idiota.« 54 Die mystische Theologie ist also die 
eigentliche Philosophie, die höchste und vollkom­
menste Erkenntnis und gleichwohl jedem - auch dem 
schlichtesten - Gläubigen zugänglich.55 

51 In codd. Cus. 43-45; s. u. Anm. zu n. 10,16 f. Den Dionysius­
Kommentar Alberts d. Großen besaß er in cod. Cus. 96. Dieser zeigt 
eine Vielzahl von Randbemerkungen des Cusanus; sie sind von L. 
Baur in CT III 1, Heidelberg 1941, ediert. 

52 Er besaß sie zusammen mit dem Itinerarium von Bona­
ventura (s. Anm. 46) in cod. Straßbourg, Bibliotheque Nationale et 
Universitaire MS 84, fol. l '-39'. 

53 Ich zitiere nach der kritischen Ausgabe von P. Glorieux, To­
hannes Gerson, CEuvres completes, De theologia mystica, Bd. III, 
Paris 1962, Nr. 100, S. 250-292; hier: I cons. 3, S. 253. 

54 Ebd., IV cons. 30, S. 276. 
55 Ein Nachfahre dieses idiota, der der wahre Philosoph ist, 

begegnet bei Sören Kierkegaard in Furcht und Zittern. Von dem 
Mann, der Abraham verstehen will, heißt es: 11 Der Mann war kein 
Denker ... Der Mann war kein gelehrter Schriftausleger, Hebräisch 
konnte er nicht; hätte er Hebräisch gekonnt, mag sein, daß er die 
Geschichte und Abraham leicht verstanden hätte." (Sören Kierke­
gaard, Gesammelte Werke, hrsg. von E. Hirsch und H. Gerdes, S. 
7 f.) In dem nleicht verstanden" erscheint in ironischer Umkehrung 
der mystische Topos der facilitas wieder (s. u. Anm. zu n. 7,20). 



Einleitung XXVII 

Die Frage für den Interpreten von De sapientia ist, 
wie weit Cusanus mit der Erfahrungstheologie seines 
idiota das strittige Verhältnis von intellectus und af­
fectus für die Gotteserkenntnis entschieden hat. Ist 
der Geist56, der die Weisheit schmeckt (n. 13,4), das 
höchste Vermögen im überkommenen Aufstiegs­
schema der Erkenntnisweisen oder ist die cognitio 
experimentalis kein denkendes Erkennen mehr son­
dern von ganz anderer Art, eben mehr als amplexus 
amorosus, als Liebeserfahrung zu beschreiben? 57 

Diese Frage zu beantworten, ist hier nicht der Ort, 
aber sie soll als Problem dem Benutzer der Ausgabe 
mitgegeben sein. Sie stellt sich dem aufmerksamen 
Leser des Werks durchgehend, da die nachgewiesenen 
Kontexte seiner literarischen Elemente in einem 
Spannungsverhältnis zum Text selbst stehen. Die 
Auslegung verlangt ein Maß von hermeneutischer Re­
flexion, das über die historisch-kritische Arbeit der 
Quellenscheidung weit hinausgeht. Wie in der Kunst­
betrachtung ein Werk, etwa eine Komposition von 
Bach, nicht verstanden ist, wenn man die musik-

56 Ich übersetze intellectus mit "Geist", da Cusanus hier intel­
lectus synonym mit spiritus noster bzw. spiritus noster intellectua­
lis braucht (vgl. n. 12,22; 17,1.19). Vgl. auch De spiritu et anima (PL 
40, 779-832; 785): Diciturspiritusmensrationalis, ubiestquaedam 
scintilla tamquam oculus animae, ad quem pertinet imago et cogni­
tio Dei. Cusanus besaß das unter dem Namen Augustins verbrei­
tete Werk in cod. Cus. 55. Zu oculus animae s. unter 3. und in Anm. 
zu n. 29,19. 

57 Vgl. dazu E. v. Ivanka, Apex mentis. Wanderung und Wand­
lung eines stoischen Terminus, in: Zeitschrift für katholische 
Theologie 72 (1950), S. 129-176, besonders S. 166ff. zu Thomas 
Gallus (Vercellensis), Bonaventura und Hugo de Balma (mit Bele­
gen). 



XXVIII Renate Steiger 

sprachlichen Elemente, die von der Tradition bereit­
gestellt waren, herzählt und die typischen Kennzei­
chen des Bachsehen Personalstils hinzuaddiert, son­
dern die Komposition in ihrer einmaligen Gestalt und 
Werkhaftigkeit phänomenal zu beschreiben ist (und 
in diesem Fall nach der Analyse noch zu realisieren -
was bei der Musik im eigentlichen Sinn die "Interpre­
tation" heißt), so ist ein Text in der Komplexheit 
seiner vorliegenden Gestalt zum Sprechen zu bringen. 

Der idiota ist von seiner Herkunft her eine religiös­
kritische Figur. Sein Lehrer ist der Heilige Geist. Was 
macht Cusanus aus dieser Vorgabe, poetisch gesehen? 
nMiror" ist das erste Wort, das der Laie spricht. Es 
weist ihn als Philosophen aus, denn das Staunen ist 
der Anfang aller Philosophie. Der cusanische idiota 
ist der, der ursprünglich denkt (der die Phänomene 
hinterfragt, würde man heute wohl sagen). Aber das 
hat nichts mit »Autonomie der Vernunft« (Blumen­
berg) zu tun. Der idiota hört den Ruf der Weisheit in 
den Gassen (n. 3,14f.), er liest in »Gottes Büchern" (n. 
4,8), der Natur, er sieht im Schönen die Schönheit 
selbstwiderstrahlen(n.10,22f.; 14,Sf.), erfühlt in allem 
was ist, wie die ewige Weisheit ihn zu sich zieht 
(attrahit). Die Unmittelbarkeit seiner Erkenntnis 
liegt gerade in der Erfahrung, daß Sapientia sich ver­
mittelt. Dies ist mit dem Schema natürlich- überna­
türlich hermeneutisch nicht zu fassen. Es ereignet 
sich als praegustatio. In der praegustatio fällt beides 
zusammen: die philosophisch-theologische Erfah­
rung des absoluten prae Gottes, der vor und hinter 
allem ist, was als Geschaffenes und Gewirktes begeg­
net, der ruft und zieht und leuchtet, und die geistliche 


	Cover
	9783787332649
	Inhaltsverzeichnis
	Einleitung. Von Renate Steiger
	1. Die Gestalt des idiota
	2. Die Form des Dialogs
	3. Die Sprache der Mystik
	4. Idiota de sapientia eine »mystische« Schrift?
	5. Zur Ausgabe und zur Übersetzung

	Nikolaus von Kues: Der Laie über die Weisheit
	Text und Übersetzung "Idiota de sapientia"
	Liber primus - Erstes Buch
	Liber secundus - Zweites Buch


	Anmerkungen der Herausgeberin
	Verzeichnis der Siglen
	Quellennachweis
	Literaturnachweis
	Verzeichnis wichtiger Begriffe
	Register zu Einleitung und Anmerkungen
	1. Zitierte Handschriften
	2. Zitierte Bibelstellen
	3. Autoren, Namen und Titel
	4. Sachregister





