
Ernst Cassirer
Gesammelte Werke
Hamburger Ausgabe

Band 1

Leibniz‘ System 
in seinen wissenschaftlichen 
Grundlagen

M
ei

ne
r



ERNST CASSIRER 

LEIBNIZ' SYSTEM IN SEINEN 
WISSENSCHAFTLICHEN GRUNDLAGEN 



ERNST CASSIRER 

GESAMMELTE WERKE 

HAMBURGER AUSGABE 

Herausgegeben von Birgit Recki 

Band 1 

FELIX MEINER VERLAG 

HAMBURG 



ERNST CASSIRER 

LEIBNIZ' SYSTEM IN SEINEN 

WISSENSCHAFTLICHEN GRUNDLAGEN 

Text und Anmerkungen 
bearbeitet von 

Marcel Simon 

FELIX MEINER VERLAG 
HAMBURG 



Diese Ausgabe ist das Ergebnis einer engen Zusammenarbeit des Felix Meiner 
Verlags mit der Universität Hamburg, der Aby-Warburg-Stiftung, der Wissen­
schaftlichen Buchgesellschaft, Darmstadt, sowie mit der ZEIT-Stiftung Ebelin 
und Gerd Bucerius. Sie erscheint komplementär zu der Ausgabe »Ernst Cassirer, 
Nach gelassene Manuskripte und Texte« (Hamburg 1995 ff.) 

Die Deutsche Bibliothek- CIP-Einheitsaufnahme 

Cassirer, Ernst: Gesammelte Werke / Ernst Cassirer. Hrsg. von Birgit 
Recki. - Hamburger Ausg. - Hamburg : Meiner 

Bd. 1. Leibniz' System in seinen wissenschaftlichen Grundlagen / 
Text und Anm. bearbeitet von Marcel Simon. - 1998 
ISBN 3-7873-1401-6 

Zitiervorschlag: ECW 1 

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 1998. Alle Rechte, auch die 
des auszugsweisen Nachdrucks, der fotomechanischen Wiedergabe 
und der Übersetzung, vorbehalten. Dies betrifft auch die Vervielfälti­
gung und Übertragung einzelner Textabschnitte durch alle Verfahren 
wie Speicherung und Übertragung auf Papier, Transparente, Filme, 
Bänder, Platte und andere Medien, soweit es nicht §§ 53 und 54 URG 
ausdrücklich gestatten. - Satz: KCS GmbH, Buchholz. Druck und Bin­
dung: Clausen & Bosse, Leck. Einbandgestaltung: Jens Peter Marder­
steig. Werkdruckpapier: alterungsbeständig nach ANSI-Norm resp. 
DIN-ISO 9706, hergestellt aus 100% chlorfrei gebleichtem Zellstoff. 
Printed in Germany. i§ 



INHALT 

Vorrede ................................................................................................. IX 

EINLEITUNG. 
DESCARTES' KRITIK DER MATHEMATISCHEN 

UND NATURWISSENSCHAFTLICHEN ERKENNTNIS 

1. Die erkenntniskritische Begründung 
der Mathematik........................................................................ 4 

II. Die erkenntniskritische Begründung der 
Naturwissenschaft................................................................... 19 

III. Der Begriff der Substanz und die Substantialisierung 
des Raumes............................................................................... 32 

IV. Substanz und Veränderung..................................................... 47 
v. Der Begriff der Erfahrung...................................................... 62 

VI. Das Problem des Unendlichen............................................... 70 
VII. Der Begriff der Zeit................................................................. 82 

LEIBNIZ' SYSTEM IN SEINEN WISSENSCHAFTLICHEN 
GRUNDLAGEN 

Erster Teil. Die Grundbegriffe der Mathematik 97 

ERSTES KAPITEL. Verhältnis von Mathematik und Logik............... 97 
ZWEITES KAPITEL. Die Grundbegriffe der Quantität...................... 114 
DRITTES KAPITEL. Das geometrische Raumproblem und die Ana-

lysis der Lage ................................................................................ 130 
VIERTES KAPITEL. Das Problem der Kontinuität ............................. 150 

1. Kontinuität und Größe ............................................................ 150 
2. Der Begriff des Unendlichen................................................... 181 
3. Das Prinzip der Kontinuität und das System der Begriffe ... 198 

Zweiter Teil. Die Grundbegriffe der Mechanik 219 

FÜNFTES KAPITEL. Raum und Zeit.. .................................................. 219 



VI Inhalt 

SECHSTES KAPITEL. Der Begriff der Kraft........................................ 254 

1. Der Kraftbegriff und das Problem der Realität .................... 254 
2. Das Erhaltungsgesetz und sein Verhältnis zum Kausal-

problem - Der Begriff der Materie ........................................ 271 

Dritter Teil. Die Metaphysik 315 

SIEBENTES KAPITEL. Das Problem des Bewußtseins ....................... 315 
ACHTES KAPITEL. Das Problem des Individuums ............................ 342 
NEUNTES KAPITEL. Das Problem des Individuums in der 

Biologie - Der Organismus ......................................................... 358 
ZEHNTES KAPITEL. Der Begriff des Individuums im System 

der Geisteswissenschaften . . . . . . . . .. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . 3 79 

1. Das Subjekt der Ethik und der Begriff der Geschichte ........ 380 
2. Recht und Gesellschaft ........................................................... 403 
3. Verhältnis zur Ästhetik........................................................... 411 
4. Die »Theodicee« ...................................................................... 424 

Vierter Teil. Die Entstehung des Leibnizischen Systems 433 

I. Die Jugendwerke bis zur Zeit des Pariser 
Aufenthalts (1663-1673) ......................................................... 435 

1. Logik und Arithmetik ........................................................ 435 
2. Geometrie und Bewegungslehre - Die »Hypothesis 

physica nova« (1671) .......................................................... 443 
3. Die Theologie ...................................................................... 451 

II. Der Pariser Aufenthalt (1673-1676). Die Grundlegung 
der Dynamik und des Substanzbegriffs................................. 460 

III. Von der Rückkehr nach Deutschland bis zur Abfassung 
des »Metaphysischen Diskurses« (1676-1686) ..................... 467 

Kritischer Nachtrag .......................................................................... 477 

Editorischer Bericht .......................................................................... 501 

Abkürzungen ..................................................................................... 505 

Siglen .................................................................................................. 507 

Schriftenregister ................................................................................ 509 

Sachregister........................................................................................ 522 

Personenregister ................................................................................ 537 

Die Hamburger Ausgabe .................................................................. 541 



[V] 

Meinem Lehrer 
PROFESSOR HERMANN COHEN 

in herzlicher Verehrung und Dankbarkeit 

VII 



VII-VIII IX 

VORREDE 

Die vorliegende Schrift versucht, die Gesamtheit von Leibniz' Philo­
sophie aus den Grundbedingungen, die in Leibniz' wissenschaftlichen 
Forschungen und Leistungen enthalten sind, zu verstehen und abzu­
leiten. Auf diese Fassung der Frage wurde ich zunächst durch die 
sachlichen Interessen hingewiesen, die mich zum Studium des Leib­
nizischen Systems hinführten. Die Frage nach den logischen Grund­
lagen der Mathematik und Mechanik bot die erste Veranlassung, auf 
den philosophischen Ursprung dieser Wissenschaften bei Descartes 
und Leibniz zurückzugehen. Im allmählichen Fortschritt dieser Stu­
dien, die ihren vorläufigen Abschluß in der Bearbeitung einer Preis­
aufgabe der Marburger Philosophischen Fakultät vom Jahre 1898 fan­
den, erwuchs mir sodann die Überzeugung, daß das Ganze der 
philosophischen Lehren dieser Männer mit ihrer Begründung der 
modernen Wissenschaft - in der analytischen Geometrie wie in der 
Analysis des Unendlichen und der Dynamik - notwendig zusam­
menhängt. Die Aufgabe einer Gesamtdarstellung des Leibnizischen 
Systems, die die Berliner Königliche Akademie der Wissenschaften 
inzwischen gestellt hatte, wurde mir zur Aufforderung, diese Ansicht 
eingehender darzulegen und zu begründen. Die Akademie erteilte in 
ihrer Leibniz-Sitzung des Jahres 1901 der Arbeit den zweiten Preis, 
während der erste für das Ende des Jahres 1904 nochmals ausge­
schrieben wurde. 

Gegenüber der Kritik, die das Urteil der Akademie an der For­
schungs- und Darstellungsmethode im allgemeinen I übt, 1 versuche 
ich nicht, den Standpunkt der historischen und systematischen Beur­
teilung, den die Arbeit einnimmt, an dieser Stelle vorgreif end zu 
rechtfertigen. Nur auf einen Punkt möchte ich hinweisen, da in ihm 
der Plan und die Tendenz des Ganzen innerhalb der Darstellung selbst 
nicht überall zum unzweideutigen Ausdruck gekommen zu sein 
scheint. Er betrifft das geschichtliche Verhältnis und die Verbindung, 
die zwischen Leibniz' Philosophie und dem kritischen System Kants 
anzunehmen ist. Daß die wesentliche Absicht der Vernunftkritik auf 
eine Erneuerung und Vertiefung der rationalistischen Grundlegung 
der Erkenntnis geht, pflegt zwar zugestanden zu werden; aber über 

1 S. die Sitzungsberichte der Königlich Preussischen Akademie der Wissen­
schaften zu Berlin 34 (1901), S. 764 ( 4.Juli 1901). 



X Vorrede VIII-IX 

die Art und die nähere Vermittlung dieses Zusammenhangs ist eine 
Einigung nirgends erreicht. Kant selbst kennt das System der Mona­
dologie zunächst nur unter dem Gattungsnamen der Leibniz-Wolffi­
schen Philosophie: Er gewinnt erst allmählich die klare und entschie­
dene Loslösung des Eigengehaltes der ursprünglichen Konzeption 
von der besonderen Gestalt, die sie bei den Nachfolgern angenommen 
hatte. Nunmehr hebt er selbst die Übereinstimmung in wichtigen Ein­
zellehren - vor allem in der Lehre von der Idealität des Raumes und 
der Zeit - hervor. Durch die fortschreitende Erschließung der wich­
tigsten Quellen der Leibnizischen Philosophie ist seither dieses Urteil 
von neuem bestätigt und seine Geltung für immer weitere Problem­
kreise erwiesen worden. Indem unsere Darstellung versucht, diesen 
Zusammenhang im einzelnen zu verfolgen, ist sie dabei dennoch nicht 
von der Absicht geleitet, bei Leibniz bereits die wesentlichen An­
schauungen der Kantischen Erkenntniskritik nachzuweisen. Ihr steht 
vielmehr im voraus fest, daß alle Ähnlichkeit in besonderen, abgelei­
teten Resultaten die eigentliche Originalität der kritischen Grundan­
schauung unangetastet läßt. Die Einsicht in die materiellen Vorausset­
zungen und Vorbereitungen der Vernunftkritik sollte umgekehrt der 
Erkenntnis dienen, daß ihr Wesen und auszeichnender Charakter 
allein in ihrer Form und Methode zu suchen ist: nicht in einer Revo­
lution der Denkergebnisse, sondern der Denkart. Die Einheit und die 
ausschließende Einschränkung der transzendentalen I Fragest e 1-
1 u n g ist bei Leibniz nirgends erreicht, wenngleich er als Mitbegrün­
der der neuen Mathematik und Naturwissenschaft an der Bildung und 
Ausgestaltung des Materials, auf das sich die Frage richtet, wesentli­
chen Anteil hat. In einer Studie über die Vorgeschichte der Vernunft­
kritik hoffe ich demnächst in der mathematischen Naturwissenschaft 
des achtzehnten Jahrhunderts und ihren klassischen Hauptwerken die 
Entwicklung darzustellen, die in lückenloser und stetiger Folge von 
Leibniz zu Kant hinüberführt. 

Aus der allgemeinen Ansicht über das Verhältnis von Philosophie 
und Wissenschaft, die den Ausgangspunkt bildete, ergab sich die not­
wendige Ordnung der einzelnen Teile. Die Grundlegung mußte ver­
suchen, die philosophischen Motive nicht in ihrer fertigen Ausbil­
dung, sondern ursprünglich in ihrer Wirksamkeit im Ganzen der 
wissenschaftlichen Arbeit aufzufassen und festzuhalten. Zu den 
wesentlichen Hauptsätzen des Systems gehört es, daß das Sein, vor 
allem das geistige Sein, sich erst in der Tätigkeit enthüllt und offen­
bart. Wir dürfen diesen Gedanken, der bei Leibniz eine neue Auffas­
sung und Schätzung der Geschichte ermöglicht hat, vor allem in der 
historischen Würdigung seiner eigenen Lehre zur Geltung bringen. 



IX-X Vorrede XI 

Man begreift den Inhalt und die Fruchtbarkeit dieser Lehre nicht, 
wenn man sie in den starren dogmatischen Einzelsätzen der Monado­
logie beschlossen und beschränkt glaubt. Die letzten abgeschlossenen 
Fixierungen bilden nur den Niederschlag eines gedanklichen Prozes­
ses, dessen eigentliche Triebkräfte es erst zu entdecken und in ihrem 
Gegeneinanderwirken aufzufassen gilt. Bei dieser Bestimmung des 
Zieles mußte das mathematische Motiv der Systembildung, das in 
den bisherigen Darstellungen vollständig zurückgedrängt war, not­
wendig an die erste Stelle treten. Leibniz selbst hat es ausgesprochen, 
daß die neue Analysis aus dem innersten Quell der Philosophie ge­
flossen ist, und beiden Gebieten die Aufgabe zugewiesen, sich wech­
selseitig zu bestätigen und zu erhellen. Als die zwei Pole seiner Phi­
losophie hat er weiterhin die Begriffe der Einheit und der U n -
end 1 ich k e i t bezeichnet:2 Beide aber bilden den Abschluß von 
Gedankenreihen, deren volles Verständnis nur aus dem System der 
mathematischen Prinzipien zu gewinnen ist. Deutlicher noch und 
unverkennbar tritt dieser Zusammenhang ferner in den Be I ziehungen 
der Mathematik zum Realitätsproblem hervor: Leibniz' Kraftbegriff 
ist seiner Definition nach nichts anderes als eine Ausführung und 
bestimmtere Gestaltung des Differentialbegriffs. Auf der anderen 
Seite vermittelt er den Übergang zu den eigentlich metaphysischen 
Hauptfragen; die Bewegungsgesetze bilden - wie in einem Brief an 
Christian Wolff ausgesprochen wird - den eigentlichen Kern und den 
sachlichen Grund für den Gedanken der prästabilierten Harmonie. 
Die Metaphysik selbst wurde schließlich im wesentlichen nach dem 
Ertrage dargestellt und beurteilt, der sich in ihr für die Entwicklung 
des Systems der Geisteswissenschaften erkennen ließ. Hierbei 
war nicht allein die eigene systematische Ansicht über ihre Bedeutung 
und ihr relatives wissenschaftliches Recht, sondern zugleich ein 
geschichtliches Interesse maßgebend. Die gesonderte Heraushebung 
der fruchtbaren Motive, die im Monadenbegriff für die Probleme der 
Ethik, der Geschichte und der Ästhetik enthalten sind, brauchte nicht 
erst in nachträglicher abstrakter Reflexion gewonnen zu werden. Die 
Fortbildung der Leibnizischen Grundgedanken in den Klassikern der 
deutschen Aufklärung - besonders in Lessing und Herder - hat die 
Scheidung des bleibenden geisteswissenschaftlichen Gehalts der 
Monadologie von ihrer besonderen und vergänglichen Form bereits 
vollzogen. Indem unsere systematische Beurteilung Leibniz' Lehre 

2 Gottfried Wilhelm Leibniz, Die philosophischen Schriften, hrsg. v. Carl 
Immanuel Gerhardt, 7Bde., Berlin 1875-1890 (im folgenden: »Gerh.«), Ed.VII, 
S.542. 



XII Vorrede X-XI 

unter diesem doppelten Interesse betrachtete, suchte sie daher zu­
gleich ihre historische Realität, weil ihre historische Wirksamkeit 
darin wiederzugeben. 

Innerhalb des Ganzen der Geschichte der Philosophie erschien es 
vor allem als die eigentliche Aufgabe, Leibniz' Stellung in der Gesamt­
entwicklung des Idealismus zu charakterisieren. Hieraus ergab 
sich namentlich die Notwendigkeit der beständigen Vergleichung der 
Leibnizischen Grundlegung mit der Methodenlehre Platons und 
Descartes'. Die ausführliche Einleitung über Descartes, die als Dis­
sertation gesondert erschien, steht dem ursprünglichen Plane nach in 
notwendiger Verknüpfung mit dem Ganzen der Arbeit. Descartes' 
Lösung des Erkenntnisproblems sah sich bei aller Schärfe, in der sie 
den idealistischen Grundgedanken ursprünglich zur Geltung bringt, 
zuletzt doch wiederum auf Prinzipien hingewiesen, die einen stoffli­
chen und dualistischen Gegensatz gegen das reine Denken enthalten: 
Der Fortschritt der Leibnizischen Lehre ließ sich am deutlichsten 1 

darin bezeichnen, daß sie Begriffe - wie die des Unendlichen und der 
Erfahrung -, die bisher ein Hemmnis und eine Schranke bildeten, in 
sich aufnahm und zum methodischen Mittel und Werkzeug der idea­
listischen Denkart selbst fortbildete. 

Indem ich dieses Buch meinem Lehrer, Professor Hermann Cohen, 
widme, halte ich darin dankbar die Erinnerung an die erste entschei­
dende Anregung fest, die ich im Studium der Philosophie durch seine 
Werke erfuhr und die später durch seine persönliche Lehre erneuert 
und gefestigt wurde. Ebenso bin ich meinem Lehrer Professor Paul 
Natorp für die stete Förderung, die meine Studien und insbesondere 
diese Arbeit durch ihn empfangen haben, zu dauerndem Danke ver­
pflichtet. 

Berlin, am 12. November 1901 Der Verfasser 



[XV] 

EINLEITUNG. 
DESCARTES' KRITIK DER MATHEMATISCHEN 

UND NATURWISSENSCHAFTLICHEN ERKENNTNIS 



1-2 3 

Das System Descartes' bedeutet für die Geschichte des modernen 
Geistes in doppelter Beziehung den Anfang und Ursprung einer 
eigentümlichen Entwicklung. Für die Phi 1 o so phi e stellt es den 
Beginn ihrer Renaissance dar, indem es sich zum ersten Male von der 
Befangenheit in der scholastischen und mittelalterlichen Tradition 
loslöst und den Gesamtentwurf einer neuen Welterklärung wagt. Das 
Neue und Eigenartige dieser Erklärung liegt in der Stellung, die sie 
dem Erkenntnisproblem im Ganzen der philosophischen Probleme 
zuweist. Das System geht hierin auf die Vollendung der antiken Phi­
losophie zurück: Es ist die Grundfrage des Platonischen Idealismus, 
die in ihm lebendig wird. 

Die eigentliche Originalität der Descartesschen Lehre ist jedoch 
hierdurch noch nicht genügend bestimmt und umschrieben. Sie ergibt 
sich erst aus der anderen Grundleistung Descartes', in der er die Wi s -
s e n s c h a f t der neueren Zeit vorbereitet. Durch die Entdeckung der 
analytischen Geometrie begründet Descartes die moderne wissen­
schaftliche Denkart, die in der Infinitesimalrechnung ihren reifen 
Ausdruck findet. Die Erneuerung der Reflexion über das Erkenntnis­
problem trifft also jetzt zugleich auf ein neues Objekt. Erst dadurch 
erhält Descartes' Philosophie die Charakteristik echter Renaissance, 
daß sie zwar in den gedanklichen Motiven auf das Altertum zurück­
geht, andererseits jedoch für diese Motive eigene und selbständige 
Gebiete von Problemen erschafft. 1 

Die Verbindung von Philosophie und Wissenschaft, die hier voll­
zogen ist, darf nicht als ein bloßes Nebeneinander aufgefaßt werden. 
Es muß versucht werden, die Gedanken, die hier geschichtlich in der 
persönlichen Einheit des Genies zusammengefaßt sind, zugleich in 
einer gemeinsamen sachlichen Grundlage zu erkennen. Die Ableitung 
aus dieser Grundlage entscheidet über den systematischen Wert 
der einzelnen Gedanken. Zugleich bildet sie die Voraussetzung für die 
Erkenntnis der tieferen geschichtlichen Funktion des Systems, indem 
sie zur Betrachtung des Zusammenhangs führt, der zwischen der 
Begründung des erkenntniskritischen Idealismus in Descartes und 
seiner Fortführung und Durchbildung in Leibniz und Kant besteht. 1 



4 

I. 

Die erkenntniskritische Begründung 
der Mathematik 

3-4 

Der innere Zusammenhang und die unlösliche gegenseitige Bezie­
hung philosophischen und wissenschaftlichen Denkens in Descartes 
ist am reinsten in seinem erkenntniskritischen Grundwerk, den 
»Regulae ad directionem ingenii«, dargestellt. In diesem Werk, das 
zum ersten Male die Grundzüge der fundamentalen wissenschaftli­
chen Entdeckung Descartes' - der universalen Mathematik - darlegt, 
ist auch die philosophische und kritische Selbstbesinnung über die 
Grundlagen der eigenen Forschung zur höchsten Klarheit gelangt. 

Der Beginn des Werks enthüllt sogleich das Grundmotiv des 
Systems, indem er den Gedanken ausspricht, daß alles Wissen sich 
zu der Einheit einer Grundwissenschaft zusammenschließen muß. 
» Die Wissenschaften in ihrer Gesamtheit sind nichts anderes als 
die menschliche Erkenntnis, die immer eine und dieselbe bleibt, 
auf wie verschiedene Objekte sie angewandt werde - so wie das 
Licht der Sonne eins ist in aller Mannigfaltigkeit der Gegenstände, die 
es erleuchtet.«1 In diesen ersten Sätzen schon liegt eine Umgestaltung 
des Problems der Philosophie. Wenn sonst von der vorausgesetzten 
Mannigfaltigkeit der Erscheinungen ausgegangen wird, um sie in der 
Erkenntnis zur nachträglichen Einheit eines Weltbildes zusammenzu­
fassen, so ändert sich jetzt die Richtung der Betrachtung. Die Einheit 
der Erkenntnis gilt nicht als das Endergebnis, das aus der Vielheit der 
Dinge zu gewinnen ist, sondern als die ursprüngliche I Grundlage, aus 
der die Vielheit des Wissens und Seins sich erst gestaltet. Hier zeigt 
sich eine neue Art der Beziehung zwischen Denken und Sein, die 
zugleich notwendig eine neue Auffassung von der Möglichkeit und 
dem Wert gegenständlicher Erkenntnis bedingt. 

Die Möglichkeit gegenständlicher Erkenntnis kann vor allem nicht 
mehr in dem Sinne gedacht werden, als handele es sich in ihr darum, 
eine vorhandene Wirklichkeit im Denken abzubilden. Wenn dies die 
Aufgabe sein sollte, so wäre die Lösung unmöglich. Es ist der metho­
dische Sinn des Descartesschen Zweifels, dies zum klaren Bewußtsein 
zu bringen: daß jede Erkenntnis, die ihren Wert an einer vorausge-

1 [Regulae ad directionem ingenii (Nr.1), in: Opuscula posthuma, physica et 
mathematica, Amsterdam 1701, S.1 (»[ ... ] scientiae omnes nihil aliud sint quam 
humana sapientia, quae semper una et eadem manet, quantumvis differentibus 
subjectis applicata, nec majorem ab illis distinctionem mutuatur, quam solis 
lumen a rerum, quas illustrat, varietate, non opus est ingenia limitibus ullis cohi­
bere [ ... ]«).] 



4-5 Die erkenntniskritische Begründung der Mathematik 5 

setzten äußeren Existenz mißt, sich an diesem Maße als haltlos und 
nichtig erweisen muß. 

Aber dieser negative Nach weis ist für Descartes nur ein äußeres 
Mittel, sein neues und positives Erkenntnisideal zu entwickeln. Daher 
hebt er hervor, daß der Zweifel selbst der Ausdruck einer Gewißheit 
ist, sofern ihm das Bewußtsein, daß es notwendig Wahrheit gibt, 
bereits zugrunde liegt. Die Sicherheit der äußeren Gegenstände wird 
aufgehoben; aber eben darin eröffnet sich dem Denken eine ursprüng­
lichere Art der Gewißheit, die weder in den Dingen begründet ist 
noch selbst in gegebenen festen Resultaten des Erkennens, sondern 
bereits in der Frage, die die Erkenntnis stellt. Jedes Prob 1 e m der 
Erkenntnis enthält bereits eine Voraussetzung, sofern es - um nur 
sich selbst verständlich zu sein - eine bestimmte Gesetzlichkeit des 
Erkennens überhaupt zugrunde legen muß.2 

In dieser Voraussetzung nun, die in der Frage liegt, ist zugleich die 
allgemeine Bedingung der Lösung gegeben. Diese eigenartige Ge­
wißheit, die wir in den Grundproblemen, die wir selbst stellen, besit­
zen, ist der »Archimedische Punkt« für unsere Erkenntnis. Jetzt zeigt 
sich- wenigstens im allgemeinsten Umrisse - eine neue Art der Mög­
lichkeit gegenständlicher Erkenntnis: wenn nämlich der Gegenstand, 
nach dem wir forschen, 1 nicht in einer äußeren Existenz, sondern in 
demjenigen eigenen Gesetz des Denkens gesucht wird, das in jeder 
Frage des Erkennens stillschweigend anerkannt wird. Auch der 
Gedanke der Einheit der Erkenntnis erhält unter diesem Gesichts­
punkt prägnantere Bedeutung. Diese Einheit umfaßt nicht nur alles 
positiv gegebene Wissen, sondern auch alles, was Aufgabe des Wissens 
werden kann. Sie bedeutet die Voraussetzung eines Systems, in dem 
Fragen und Lösungen sich wechselseitig gesetzlich bedingen.3 

Dieser allgemeinste idealistische Grundgedanke ist nun von Des­
cartes nicht so sehr ausdrücklich in abstrakter Untersuchung ausge-

2 S. Regulae (Nr.12), S. 39; [ vgl.] CEuvres de Descartes, hrsg. v. Victor Cousin, 
11 Bde., Paris 1824-1826 (im folgenden: »CEuvr.«), Bd. VIII, S. 168. -Die »Regeln« 
sind nach dem lateinischen Original (Opuscula posthuma, Amsterdam 1701), die 
»Meditationen« und »Responsionen« nach einer lateinischen Elzevir-Ausgabe 
vom Jahre 1670 (Meditationes de prima philosophia, in quibus Dei existentia, et 
animae humanae a corpore distinctio, demonstrantur. His adjunctae sunt variae 
objectiones doctorum virorum in istas de Deo et anima demonstrationes; cum res­
ponsionibus auctoris, Amsterdam 1670), die »Prinzipien« nach Buch und Para­
graphenzahl zitiert. Die übrigen Zitate beziehen sich auf Cousins Ausgabe der 
Werke. [Die Zitate aus den »Prinzipien« wurden anhand der Erstausgabe über­
prüft: Principia philosophiae, Amsterdam 1644 (im folgenden: »Princ. « ).] 

3 Vgl. bes. Regulae (Nr.1, 8, 13, 14).] 



6 Die erkenntniskritische Begründung der Mathematik 5-6 

führt worden, als er in der Auffassung und Gestaltung der wissen­
schaftlichen Methoden und Grundbegriffe gewirkt hat. Die Grund­
tendenz des Gedankens, die im Zusammenhang der Cartesischen 
Metaphysik häufig verdunkelt ist, erhält daher erst in Descartes' 
Systematik der Wissenschaften ihre Bestätigung und genaue Bestim­
mung. 

Es zeigt sich hier vor allem, wie das neue Ideal der Erkenntnis über­
all auch die Schätzung der einzelnen Wissenschaften bedingt. Jedes 
Wissen, das sich an eine Besonderheit von Objekten hingibt und sich 
rezeptiv an sie verliert, erscheint unter dem neuen Gesichtspunkt als 
wertlos. Wissenschaft im strengen Sinne ist nur dort vorhanden, wo 
der Gegenstand selbst aus einer ursprünglichen Einheit der Methode 
abgeleitet wird. Deshalb werden sogleich im Beginn der »Regeln« 
Arithmetik und Geometrie als der Maßstab für die Sicherheit alles Wis­
sens bezeichnet.4 Sie verdanken diesen Charakter der Gewißheit dem 
eigentümlichen Verhältnis, das in ihnen zwischen Methode und Objekt 
der Untersuchung besteht. Das Verfahren der Mathematik-wie Des­
cartes es hier schildert - stimmt nun in seinen Grundzügen zunächst 
mit dem antiken Verfahren der »problematischen Analysis« überein.5 

Diese Analysis war von Platon - als Methode der v:rc61Jwt~ - entdeckt 
worden und hatte sich seither zum eigentlichen Instrument mathema­
tischer Forschung entwickelt. Es ist nun wichtig und charakteristisch, 
daß Descartes in dem, was ihm als spezielles Mittel der Mathematik 
überliefert war, die I philosophische Grundbedeutung wiedererkennt. 
Die Methode der Analysis wird für ihn zum Ausdruck seiner erkennt­
niskritischen Grundgedanken. Denn die Analysis geht davon aus, das 
Gesuchte als gegeben zu betrachten; sie entwickelt aus den Bedingun­
gen der Aufgabe die Mittel zu ihrer Lösung. Sie ist dabei von dem 
Grundgedanken geleitet, daß jedes vollständig bestimmte mathemati­
sche Problem die Bedingungen seiner Lösung in sich tragen muß.Jede 
Frage der Geometrie z.B. setzt das Grundgesetz des Raumes voraus; 
andrerseits führt jede Antwort, die die Geometrie verschaffen kann, 
auf keine andere Realität als die Gesetzlichkeit des Raumes. Problem 
und Lösung, Bekanntes und Unbekanntes treten hier in dasjenige Ver­
hältnis, das prinzipiell für die Möglichkeit der Erkenntnis gefordert 
ist. Sie gehören einem allgemeinen systematischen Zusammenhang an, 
von dem aus sich ihre gegenseitige Abhängigkeit in eindeutiger Weise 
regelt. In der analytischen Methode erscheint das Unbekannte wie ein 

4 Regulae (Nr. 2), S. 3 ff, 
5 Vgl. für das antike Verfahren Hermann Hankel, Zur Geschichte der Mathe­

matik im Altertum und Mittelalter, Leipzig 1874, S.137ff. 



6-7 Die erkenntniskritische Begründung der Mathematik 7 

Bekanntes, sofern es nämlich durch die Voraussetzungen, die in der 
Aufgabe liegen, bestimmt ist; andrerseits erscheint das Bekannte als 
unbekannt, weil es, solange seine Beziehung zum Gesuchten nicht 
ermittelt ist, systematisch nicht vollkommen determiniert ist. Dieses 
Verhältnis spiegelt die eigenartige Beziehung wider, die nach idealisti­
scher Auffassung allgemein zwischen Gegebenem und Gesuchtem 
besteht. In ihm wird deutlich, daß es nicht an sich, sondern durch den 
Gesichtspunkt der Betrachtung bestimmt ist, was als »gegeben« zu gel­
ten habe. Das Gegebene tritt also dem Denken nicht wie etwas Frem­
des gegenüber, das nun fertig und abgeschlossen hingenommen wer­
den muß, sondern es erscheint als eine hypothetische Setzung, die 
das Denken zum Zweck der Anknüpfung neuer Probleme macht. 
Ebenso hat das Gesuchte der analytischen Methode nicht den Sinn 
einer absoluten unabhängigen Wirklichkeit, die irgendwie äußerlich 
ergriffen werden müßte, sondern es gilt von Anfang an als bedingt 
durch ursprüngliche Voraussetzungen, aus denen es streng methodisch 
ableitbar ist.6 Descartes hat diese Gedanken in einem I charakteristi­
schen Ausdruck zusammengefaßt, in dem er das Verhältnis der analy­
tischen Methode zu dem gewöhnlichen Verfahren der Logik bezeich­
net. Wenn die» Dialektiker« für die Lehre von den Schlüssen verlangen, 
daß die einzelnen Termini als die Materie bekannt seien, so gibt ihnen 
Descartes die Forderung hypothetischer Voraussetzungen als Be­
dingung jeder wissenschaftlichen Untersuchung durchaus zu: nur be­
schränkt er diese Voraussetzungen auf die logischen Bedingungen der 
Fragest e 11 u n g. 7 Einzig und allein das Prob 1 e m ist die »gegebene 
Materie«. Die Methode der Mathematik weist also allgemein darauf 
hin, daß die Realität, die als Ergebnis der Wissenschaft gewonnen wird, 
nichts anderes bedeutet als das immanente Sein des Gesetzes, das bereits 
den ursprünglichen Problemen der Wissenschaft zugrunde liegt. 

6 »[ ... ] totum hujus loci artificium consistet in eo, quod ignota pro cogni­
tis su pponendo possimus facilem et directam quaerendi viam nobis proponere 
[ ... ] neque quicquam impedit quominus id semper fiat, cum supposuerimus [ ... ] 
nos agnoscere eorum, quae in quaestione sunt ignota, talem esse dependen­
tiam a cognitis, ut plane ab illis sint deter I minata, adeo ut si reflec­
tamus ad illa ipsa, quae primum occurrunt, dum illam determinationem agnosci­
mus, et eadem licet ignota inter cognita numeremus, ut ex illis gradatim et per 
veros discursus caetera omnia etiam cognita, quasi essent ignota, 
deducamus [ ... ]« Regulae (Nr.17), S.61f.; vgl. Regulae (Nr.13 u. 14) u. La 
geometrie (Buch!), CEuvr. V, 309-428: 316,327. 

7 »Atque in hoc uno Dialecticos imitamur, quod sicut illi ad syllogismorum 
formas tradendas, eorumdem terminos, sive materiam cognitam esse suppo­
nunt; ita etiam nos hie praerequirimus, q uaestionem esse perfecte intellectam 
[ ... ]« Regulae (Nr.13), S.44. 



8 Die erkenntniskritische Begründung der Mathematik 7-8 

Man erkennt den gleichen erkenntniskritischen Grundgedanken in 
den Ausdrücken wieder, in denen Descartes die mathematische Evi­
denz zu charakterisieren sucht. Die Gewißheit der Grundlagen wird 
durch den Ausdruck der» Intuition« bezeichnet. Intuition aber bedeu­
tet - im Gegensatz zur sinnlichen Auffassung eines Gegebenen - die 
freie Gestaltung des Objekts aus dem reinen Gesetze des Verstandes.8 

Auch das Kriterium des» Klaren und Deutlichen« vertritt den gleichen 
Sinn; wenigstens an denjenigen Stellen der »Regeln«, in denen der kri­
tische Grundgedanke am reinsten zum Ausdruck kommt. Das Objekt 
der Mathematik ist »klar und deutlich«, weil es der Erkenntnis nicht 
von außen her irgendwie durch »Erfahrung« gegeben, sondern durch 
sie selbst definiert ist, ihr also auch vollkommen durchsichtig sein muß. 
»[ ... ] Arithmetica et Geometria caeteris disciplinis longe I certiores 
exsistant,quiascilicethaesolaecirca objectum ita purum et sim­
plex versantur, ut nihil plane supponant, quod experientia reddiderit 
incertum, sed totae insistunt in consequentiis rationabiliter deducen­
dis. Sunt igitur omnium maxime faciles et p ers picuae, haben tq ue 
objectum quale requirimus [ ... ]«9 

Arithmetik und Geometrie haben ein Objekt, wie wir es suchen -
wie wir es nach allgemeinen erkenntniskritischen Bedingungen for­
dern müssen. Die Frage nach dem Gegenstand der Erkenntnis hat 
nun, da sie sich auf die mathematischen Objekte besonders bezieht, 
einen bestimmteren Ausdruck erhalten. Indessen ist damit der 
ursprünglichen Forderung, von der Descartes ausging, noch nicht 
genügt. Noch immer nämlich sehen wir uns einer Vielheit der arith­
metischen und geometrischen »Dinge« gegenüber. Die Frage nach 
einer letzten Einheit des Wissens, die von Beginn an gestellt war, treibt 
uns weiter: Die Verschiedenheit der mathematischen Objekte ist auf­
zuheben in eine grundlegende Einheit der mathematischen Methode. 

Aus diesem kritischen Motiv heraus entdeckt Descartes den all­
gemeinen Begriff der Größe und in ihm die analytische Geo­
metrie. Wie sehr diese Entdeckung dem Zusammenhang seiner philo­
sophischen Grundgedanken angehört, beweist sogleich die Art ihrer 
Einführung. Der griechischen Mathematik gelten Zahl und Raum als 
zwei heterogene Arten des »Seins«, und diese Scheidung im Objekt 
wird durch die vollständige Trennung der Erkenntnisse, die also in der 
äußeren Anpassung an ihre Objekte gedacht werden, zum Ausdruck 

8 Regulae (Nr.3 u. 12); Regulae (Nr.3), S.6: »Per intuitum intelligo [ ... ] men­
tis purae et attentae non dubiumconceptum, qui a sola rationis luce nasci­
tur [ ... ]« 

9 Regulae (Nr.2), S.4. 



8-9 Die erkenntniskritische Begründung der Mathematik 9 

gebracht. 1° Für Descartes hingegen sind nun die besonderen Gegen­
stände der Mathematik - wie Figuren und Zahlen - nur evidente und 
sichere » B e i spie 1 e « der einen Methode der Größe; diese aber ist in 
einer Wissenschaft begründet, von der »Arithmetik und Geometrie 
mehr die Hülle als die Teile sind«. »Diese Wissenschaft enthält die 
ersten Keime der menschlichen Vernunft und erstreckt sich auf alle 
Wahrheiten in gleichem Maße; sie überragt alles Wissen, das von Men­
schen überliefert ist, weil sie dieses Wissens Quelle ist.« 11 - In diesen 
Sätzen klingt ein idealistisches Grundmotiv: der Platonische Gedanke 
des napac>ELyµa an. Und wenn Platon lehrte, I die Sterne als Beispiele 
mathematischer Betrachtungen anzusehen, so sind hier die mathema­
tischen Wissenschaften selbst Beispiel geworden für die Grundwis­
senschaft der Erkenntnis. Andrerseits ist, da der Gegenstand der 
Erkenntnis sich bereits auf den Gegenstand der Mathematik reduziert 
hatte, die Grundmethode der Mathematik auch die Methode alles 
Wissens überhaupt: Es wird gefordert, daß alle Beziehung von Denk­
inhalten sich auf eine einzige: auf die Verknüpfung von Größen 
zurückführen lasse. 12 

Wie nun die Erkenntniskritik die Entstehung des allgemeinen 
Größenbegriffes bestimmt, so bleibt sie auch für seine Entwicklung 
maßgebend. In ihr entsteht zunächst die weitere Aufgabe, das allge­
meine Verfahren der Größe in logischer Analyse in seine einzelnen 

10 Vgl. Hanke!, Geschichte der Mathematik, S.114f., 153,389. 
11 Regulae (Nr. 4 ), S. 9 f. [»Et quamvis multa de figuris et numeris hie sim dic­

turus, quoniam ex nullis disciplinis tarn evidentia nec tarn certa peti possunt exem­
pla, quicumque tarnen attente respexerit ad meum sensum, facile percipiet, me 
nihil minus quam de vulgari Mathematica hie cogitare, sed quamdam aliam me 
exponere disciplinam, cujus integumentum sint potius quam partes: haec enim 
prima rationis humanac rudimenta continere, et ad veritates ex quovis subjecto 
eliciendas se extendere debet; atque ut libere loquar, hanc omni alia nobis huma­
nitus tradita cognitione potiorem, ut pote aliarum omnium fontem, esse mihi per­
suadeo. «]; vgl. Regulae (Nr. 14 ), S. 50 u. 51. 

12 Regulae (Nr.14), S.49f.: »[ ... ] omnem omnino cognitionem, quae non habe­
tur per simplicem et purum unius rei solitariae intuitum, haberi per comparatio­
nem duorum aut plurium inter se. Et quidem tota fere rationis humanae industria 
in hac operatione praeparanda consistit [ ... ] Notandumque est, comparationes 
dici tantum simplices et apertas, quoties quaesitum et datum aequaliter 
participant quamdam naturam [ ... ] et praecipuam partem humanae indus­
triae non in alio collocari, quam in proportionibus istis eo reducendis, ut aequa­
litas inter quaesitum, et aliquid quod sit cognitum, clare videatur. Notandum est 
deinde, nihil ad istam aequalitatem reduci posse, nisi quod recipit 
majus et minus, atque illud omnc per magnitudinis vocabulum 
comprehendi, adeo ut [ ... ] hie tantum deinceps circa magnitudines in 
genere intelligamus nos versari.« 



10 Die erkenntniskritische Begründung der Mathematik 9-10 

Grundmomente zu entwickeln. Die Reflexion beginnt hier mit dem 
Gedanken, daß Elemente, um als Größen bestimmbar zu sein, unter 
der Einheit eines gemeinsamen Gesichtspunktes befaßt werden müs­
sen. Es muß ein Prinzip geben, das die Zugehörigkeit der Elemente 
durch ihre gemeinsame Beziehung auf eine bestimmte begriffliche 
Grundlage regelt. Diese prinzipielle Forderung drückt Descartes 
durch den Begriff der Dimension aus. Das der Größe nach Vergli­
chene muß vor allem nach einer bestimmten Dimension verglichen 
werden; diese ist der Gesichtspunkt und das Prinzip, nach welchem 
ein Objekt als meßbar gedacht wird. Wir erkennen somit in ihr eine 
allgemeinste Voraussetzung jeder Größensetzung; eine Vorausset­
zung, deren Erkenntniswert sich nicht in der Anwendung auf die Aus­
dehnung erschöpft. » Per dimensionem nihil aliud intelligimus, quam 
modum et rationem, secundum quam aliquod subjectum consideratur 
esse mensurabile, adeo ut non solum longitudo, l latitudo, et profun­
ditas sint dimensiones corporis, sed etiam gravitas sit dimensio, secun­
dum quam subjecta ponderantur, celeritas sit dimensio, motus, et 
alia ejusmodi infinita.« 13 

Hier löst sich, wie man sieht, der Dimensionsbegriff von allem 
besonderen Inhalt: In dieser idealen Loslösung führt er zu einem 
anderen Grundbegriff der Größe überhaupt: zum Begriff der 
Gleichartigkeit. Die Beziehung auf dieselbe Dimension bedeutet 
nichts anderes als das Postulat der Gleichartigkeit für die zu bestim­
menden Elemente. Ihren methodischen Ausdruck findet die Gleich­
artigkeit wiederum in der gemeinsamen Beziehung auf die zugrunde 
gelegte Einheit. Die Einheit ist jene »gemeinsame Natur«, die wir als 
Denkvoraussetzung der Vergleichbarkeit zugrunde legen müssen. 14 

Indessen wird die Vergleichbarkeit nicht nur für Elemente derselben 
Dimension gefordert; sie bezieht sich - als Problem - auch auf das 
Verhältnis der verschiedenen Dimensionen selbst. Es muß möglich 
sein, die Verschiedenheit der Dimensionen gedanklich wiederum in 
einer neuen Setzung aufzuheben. Alle inhaltlichen Einzelbestimmun­
gen, nach denen die Vergleichung vollzogen werden kann, müssen 
sich selbst wiederum zu einer Einheit zusammenschließen. Dieser ein­
heitliche gedankliche Zusammenhang nun gestattet es, Verhältnisse, 
die innerhalb der einen Dimension gelten, auf eine andere zu übertra­
gen und in ihr exakt darzustellen. In der Möglichkeit dieser gegensei­
tigen Repräsentation von Dimensionen ist der eigentliche universelle 

13 Regulae (Nr. 14 ), S. 54. 
14 A. a. 0., S. 55: » U nitas est natura illa communis, quam supra diximus dcbere 

aequaliter participari ab illis omnibus quae inter se comparantur [ ... ]« 



10-11 Die erkenntniskritische Begründung der Mathematik 11 

Erkenntniswert der analytischen Geometrie begründet; denn dieser 
beruht auf der Voraussetzung, daß alle Beziehungen von Größen 
überhaupt sich auf räumliche Beziehungen innerhalb der einzigen 
Dimensionen der Länge und Breite zurückführen lassen. Daß aber ein 
solcher systematischer Zusammenhang der Dimensionen, wie er hier 
gefordert, möglich ist - dies beruht wiederum auf einem erkenntnis­
kritischen Grunde. Wir verstehen diese Möglichkeit daraus, daß es 
sich in der Verschiedenheit der Dimensionen nicht um die Verschie­
denheit von Dingen handelt. Die Dimension fügt den Dingen, die 
sie bestimmt, nichts hinzu - sie bedeutet keine neue Art von Sein, son­
dern eine rein 15 in I tellektuelle Setzung. Es ist eine nachträgliche 
Frage, um die sich die Mathematik nicht zu kümmern hat, ob dieser 
Setzung irgendwelche physische Realität zukommt. So erklärt sich die 
mögliche Einheit der Dimensionen: Es ist die Einheit eines ideellen 
Verfahrens in aller Verschiedenheit der Anwendungen. 16 

Dimension und Einheit sind als Prinzipien der Größe überhaupt 
bezeichnet: Es muß nun in einem neuen Begriff die Möglichkeit der 
Anwendung dieser Prinzipien auf das Objekt der Geometrie festge­
stellt werden. So entsteht der Begriff des Maßes als der Vermitt­
lung zwischen den allgemeinen Bedingungen der Größensetzung und 
den besonderen Bestimmungen des Raumes. Das Maß wird in seiner 
eigentümlichen logischen Doppelnatur, nach der es sowohl zum rei­
nen Denken wie zum Sinnlichen in Beziehung steht, das Mittel, die 
Bestimmtheiten des Raumes, die zunächst bloß sinnlich erscheinen, 
auf rein methodische Bestimmtheiten zurückzuführen. Hier vertieft 
sich sein Begriff: Es bedeutet nicht mehr nur das Mittel, vorhandene 
räumliche Gestalten zu berechnen, sondern es wird ein Prinzip der 
Gestaltung selbst. So wird jetzt nicht mehr vom fertigen sinnlichen 
Bilde der Kurve ausgegangen. Die Kurve wird vielmehr aus Bewe­
gungen erzeugt: Die begriffliche Bestimmtheit dieser Erzeugung 
aber ergibt sich durch die exakte Maßbestimmung der Bewegungen. 
Das Maß ist also das gedankliche Mittel, die Kurve in ihrem Bil­
dungsgesetz zu fixieren.17 Dies ist der entscheidende Fortschritt gegen 
die synthetische Geometrie der Alten. In dieser treten noch immer die 
Gebilde des Raumes wie ein Gegebenes vor das erkennende Bewußt­
sein hin; immer wieder muß sich daher auch das Verfahren der Lösung 

1s [ Cassirer: reine] 
16 A. a. 0., bes. S. 50, 54 (»dimensiones [ ... ] nihil prorsus superaddere rebus 

dimensis«; »cum enim hie nullius novi entis cognitionem expectemus« usw.) 
u. S.56. 

17 Geometrie (Buch II), CEuvr. V, 334 f. 



12 Die erkenntniskritische Begründung der Mathematik 11-12 

dem besonderen Gegenstand der Aufgabe anbequemen. In der analy­
tischen Geometrie dagegen verwirklicht sich zum ersten Male in aller 
Strenge die Forderung, deren Erfüllung nach Kant den logischen Wert 
des geometrischen Verfahrens überhaupt begründet: daß man nicht 
dem, was man in der Figur sieht, nachspüre und gleichsam davon ihre 
Eigenschaften ablerne, sondern diese durch das ursprüngliche Gesetz 
der Konstruktion selbst hervorbringe. Die Erkenntnis verliert sich in 
ihr nicht mehr in die Mannigfaltigkeit räumlicher I Gestalten: Sie rich­
tet sich auf den ursprünglichen und einheitlichen Akt ihrer Setzung im 
Bewußtsein. 

Mit der Anwendung der Bewegung zur Erzeugung und Bestim­
mung von Kurven ist zugleich ein neuer und wichtiger Begriff prinzi­
piell in die Geometrie aufgenommen. Die klassische griechische 
Mathematik verwirft den Begriff der Bewegung, wie ihn die griechi­
sche Philosophie in der Dialektik der Eleaten verwirft. 18 Wenn später 
auch in der antiken Geometrie von der Bewegung als einem Mittel zur 
Konstruktion von Problemen Gebrauch gemacht wird, so erscheint 
sie damit doch mehr als Hilfsbegriff geduldet wie als rationaler 
Grundbegriff eingeführt. Gegenüber den Begriffen von Zahl und 
Maß, die aus dem reinen Denken stammen, behält sie den Charakter 
des Sinnlichen und Empirischen. Bei Descartes ist dieser Gegensatz 
aufgehoben. Die Bewegung gehört für ihn, wie er ausdrücklich her­
vorhebt, zur reinen Mathematik und bildet deren wichtigsten Ge­
genstand.19 So wird sie gelegentlich selbst den Begriffen der einfach­
sten räumlichen Gebilde als deren logische Grundlage vorangestellt.20 

Man versteht die fundamentale Bedeutung, die der Begriff hier erhält, 
wenn man sich vergegenwärtigt, daß die Bewegung, wie sie Descartes 
in seiner Geometrie voraussetzt, keine irgendwie empirisch be­
stimmte Wirklichkeit bedeutet, sondern nur der Ausdruck für den all­
gemeinen Begriff der Veränderung ist. Wie dieser Begriff, der in der 
analytischen Geometrie zuerst selbständig und im Bewußtsein seines 
eigentümlichen Wertes erscheint, die Entwicklung der Mathematik 
seither beherrscht hat, bedarf keines Beweises: Wichtig jedoch ist es, 

18 Vgl. Hanke!, Geschichte der Mathematik, S. 120. 
19 CEuvr. VII, 191. 
20 Vgl. Le monde, ou traite de la lumiere, CEuvr. IV, 213-332: 255: »[ ... ] la nature 

du mouvement duquel j'entends ici parler est si facile a connoitre, que les geo­
metres memes, qui, entre tous les hommes, se sont le plus etudies a concevoir bien 
distinctement les choses qu'ils ont considerees, l'ont jugee pi us simple et pi us 
intelligible que celle de leurs superficies et de leurs lignes, ainsi qu'il paroit en 
ce qu'ils ont explique la ligne par le mouvement d'un point, et la superficie par 
celui d'une ligne.« 



12-14 Die erkenntniskritische Begründung der Mathematik 13 

das originale logische Motiv zu erkennen, das in ihm für die Wei­
terbildung des philosophischen Idealismus gegeben ist. Der Gedanke 
des Werdens tritt hier zum ersten Mal mit dem Anspruch eines 
rein21 rationalen Grundprinzips auf. Dem griechischen Idealis I mus 
gilt im allgemeinen das Werden als täuschender Schein und als unver­
söhnlicher Widerspruch zum beharrenden identischen Sein des Be­
griffs. Selbst bei Platon, der sich in seinen tiefsten und reifsten Wer­
ken von der Befangenheit in diesen Gegensatz losringt und der 
dadurch bereits ein eigentümliches Prinzip der modernen Wissen­
schaft vorwegnimmt: selbst bei ihm bildet noch das aEi ov der abso­
lut unveränderlichen geometrischen Gestalt das eigentliche Erkennt­
nisideal. In der neueren Zeit wird die Alleinherrschaft dieses 
starr-geometrischen Gesichtspunktes für die Gestaltung von Philoso­
phie und Wissenschaft von verschiedenen Seiten her -vor allem durch 
die Entwicklung der Mechanik - bestritten. Die Rolle, die Descartes 
in diesem geschichtlichen Prozeß zufällt, ist in doppeltem Sinne 
eigentümlich. Einmal nämlich charakterisiert ihn das Festhalten an 
der Platonischen Schätzung der Geometrie als der wissenschaftlichen 
Grundlage des Idealismus. Von ihr also geht er aus - aber indem er die 
Geometrie auf den Begriff der Veränderung gründet, wird er in­
nerhalb ihrer selbst der Urheber einer Reform, die ihr und ihrer 
Stellung im System der Wissenschaft eine andere Bedeutung gibt. Im 
Ergebnis trifft er so zwar mit Platon zusammen, aber in der Begrün­
dung zeigt sich ein entschiedener Fortschritt: Denn nur insofern 
bleibt für Descartes die geometrische Figur das Vorbild für alles 
Erkennbare, als sie nicht mehr in starrer Gegebenheit, sondern nach 
der Methode der neuen Analysis im quantitativen Denkgesetz ih­
rer Entstehung aufgefaßt wird. Zur vollen Durchführung und Ent­
wicklung ist allerdings dieser Gedanke in Descartes' ausgeführtem 
System nicht mehr gelangt; aber er ist einer der wichtigsten Keime für 
die Fortentwicklung von der analytischen Geometrie zur Infinitesi­
malmethode geworden. Es ist dies einer der Punkte, an dem man in 
Leibniz die philosophische Erfüllung dessen erkennt, was implizit 
in Descartes' wissenschaftlicher Arbeit bereits vorhanden ist. 

Der neue logische Gesichtspunkt, den Descartes in die Geometrie 
einführt, läßt sich im einzelnen namentlich in der Behandlung desje­
nigen Grundproblems wiedererkennen, das geschichtlich den unmit­
telbaren Übergang zur Differentialrechnung bildet. Es handelt sich 
um das allgemeine Tangentenproblem, das Descartes selbst als 
die wichtigste und universellste Frage, auf I die seine »Geometrie« 

21 [ Cassirer: reinen J 



14 Die erkenntniskritische Begründung der Mathematik 14-15 

führt, anerkennt und hervorhebt.22 Die Methode der Lösung geht hier 
von der Betrachtung der Sekante aus, für deren Schnittpunkt mit der 
Kurve sie zunächst in Gleichungen das allgemeine Gesetz feststellt. 
Der Übergang wird dann dadurch vermittelt, daß die beiden Schnitt­
punkte in unbegrenzter Annäherung gegeneinander und schließlich in 
einem einzigen Punkte zusammenfallend gedacht werden.23 Die Tan­
gente wird also nicht anschaulich als ein ruhendes und isoliertes räum­
liches Gebilde aufgefaßt und bestimmt; sondern sie gilt als der Grenz­
fall, den der Begriff in einer Reihe des Werdens setzt. Das einzelne 
»Sein« wird nicht für sich, sondern als Glied innerhalb eines stetigen 
gedanklichen Prozesses erfaßt. Diese Auffassung ist für das geo­
metrische Einzelproblem, um das es sich hier handelt, die Bedingung 
der Lösung: In ihr bereitet sich allgemeiner eine neue Ansicht von den 
Bedingungen des Erkennens überhaupt vor. 

Klarer noch wird der Wert des neuen methodischen Mittels an einer 
allgemeineren logischen Konsequenz, die sich aus der geometrischen 
Bedeutung des Bewegungsbegriffs ableitet. Die »Methode« fordert 
die Zurückführung des »Zusammengesetzten« auf das »Einfache«. 
Dieser Begriffsgegensatz, den Descartes in den »Regeln« einführt, 
bezieht sich, wie dort hervorgehoben wird, nicht auf eine Art des 
Seins, wie dies der traditionellen Philosophie entsprechen würde: Er 
wird im vollen Bewußtsein des neuen Standpunktes auf die Frage der 
Erkenntnis und ihrer Begründung gerichtet.24 Die Analyse in die »ein­
fachen« Elemente bedeutet also die Reduktion eines komplexen Pro­
blems auf die allgemeinen und notwendigen Erkenntnisvoraussetzun­
gen, die es konstituieren. Es liegt in der Richtung dieser Analysis, 
wenn Descartes die Betrachtung einer beliebigen gegebenen Gestal­
tung auf die Betrachtung des räumlichen E 1 e m e n t es, des Punktes, 
zurückführt, der in seiner Bewegung genügt, das Ganze aller räumli­
chen Gebilde überhaupt aus sich hervorgehen zu lassen. 1 Das Pro­
blem, die Lage einer Kurve durch ein bestimmtes Gesetz zu determi­
nieren, reduziert sich jetzt auf das fundamentalere, die Lage ihres 
Erzeugungspunktes in der Gesetzlichkeit ihrer Veränderung allge­
mein zu bestimmen. Wichtiger jedoch als die spezielle Leistung, die 

22 Geometrie (Buch II), CEuvr. V, 358. 
23 CEuvr. VII, 62 ff. (Die Behandlung des Problems in der »Geometrie« weicht 

im einzelnen ab; der logische Sinn des allgemeinen Gedankens wird jedoch 
dadurch nicht berührt.) 

24 Regulae (Nr. 6), S. 14: »[ ... ] res omnes per quasdam series posse disponi, non 
quidem in quantum ad aliquod genus entis referuntur, sicut illas Philosophi in 
categorias suas diviserunt, sed in quantum unae ex aliis cognosci pos­
sunt [ ... ]« 



15-16 Die erkenntniskritische Begründung der Mathematik 15 

die »Methode« hier an einem geometrischen Problem vollbringt, ist 
die Aussicht auf einen allgemeineren Gedanken, die sich an diesem 
Punkte eröffnet. Das Einfache tritt zum Zusammengesetzten in das 
Verhältnis einer erzeugenden Bedingung. Nicht darum also han­
delt es sich in der Reduktion auf die einfachen Voraussetzungen, daß 
ein vorhandener Komplex für die Erkenntnis in ein Nebeneinander 
begrifflicher Bestandteile gegliedert und aufgelöst wird. Die Leistung, 
die das Denken bei einer derartigen Gliederung vollziehen würde, 
wäre in bezug auf das Gegebene immer nur nachträglich. Sie würde 
nur dazu dienen, die Elemente, die in dem Ganzen bereits vorausge­
setzt, wenn auch nicht einzeln erkannt sind, in ihrer Ordnung klarer 
hervortreten zu lassen und in schärferer gegenseitiger Begrenzung 
aufzufassen. Dem begrifflichen Erkennen würde dadurch nur die 
Aufgabe zufallen, am vorhandenen sinnlichen Material durch Ein­
schnitte, die die Abstraktion setzt, eine klare Sonderung zu erreichen. 
Wirklich ist das Verfahren Descartes' bisweilen in diesem Sinne auf­
gefaßt, damit aber sein ganzer positiver und gegenständlicher Er­
kenntniswert verkannt worden. Das konkrete geometrische Beispiel 
zeigt, daß es in dem Postulat der Fixierung »einfacher« Elemente nicht 
darauf ankommt, Gegebenheiten in ihre Merkmale aufzulösen, son­
dern solche Grundlagen der Erkenntnis erst zu finden, aus denen sich 
Gesamtgebiete wissenschaftlicher Objekte und ihre Gesetzlichkeit 
konstruktiv aufbauen lassen. Die Leistung und der Sinn der Des­
cartesschen Analysis ist also - in Kants Sprache ausgedrückt - durch­
aus - synthetisch. Das »Einfache« ist nicht formallogisches Bestand­
stück, sondern erkenntniskritisches Moment und Fundament in der 
synthetischen Erzeugung eines Begriffsinhalts. In dieser Auffassung 
liegt wiederum die Vorbereitung für einen der eigentümlichsten 
Grundgedanken der Leibnizschen Erkenntniskritik. 

Der Grundgedanke der analytischen Geometrie ist nun in doppel­
ter Beziehung wichtig. Er beschränkt sich nicht darauf, räumliche 
Verhältnisse in die Rechnung und damit in das Denken aufzuheben: 
Er erhält auch umgekehrt für alle Funktionen des I Denkens die An­
weisung, daß sie sich, um Erkenntnis zu geben, auf den Raum zurück­
beziehen müssen. Dieser Gedanke, der allgemein in den »Regeln« aus­
gesprochen wird,25 erhält seine eigentliche Bedeutung erst durch die 
Anwendung, die er innerhalb des Descartesschen Systems der Physik 
erfährt. Aber auch im rein mathematischen Gebiete ist er für die 
Gestaltung der Grundbegriffe wichtig geworden. Vor allem ist der 
Zahlbegriff selbst durch den Gedanken der systematischen Verbin-

25 Regulae (Nr. 14 ), S. 50 u. 54. 



16 Die erkenntniskritische Begründung der Mathematik 16-17 

dung von Zahl und Raum fortentwickelt und umgestaltet worden. Im 
Altertum bleibt die Zahl Ausdruck der diskreten Vielheit, was sich am 
deutlichsten darin zeigt, daß bei Euklid irrationale Verhältnisse nicht 
als Zahlenverhältnisse gelten. Erst in der analytischen Geometrie 
bereitet sich die Erweiterung und Vertiefung des Zahlbegriffs vor, in 
der er aus dem Ausdruck der Vielheit zum Ausdruck der Größe wird. 
In den »Regeln« ist diese Entwicklung dadurch angedeutet, daß dis­
krete Vielheit (multitudo) und stetige Größe (magnitudo) un­
terschieden, beide aber dennoch dem allgemeinen Begriff der Größe 
(magnitudo in genere) untergeordnet gedacht werden.26 

Im allgemeinen Begriff der Größe erkennen wir also den eigentlichen 
Systembegriff der Mathematik, dem sich alle speziellen Probleme als 
besondere Momente einfügen. Schon diese Besinnung auf den 
Ursprung des Begriffs zeigt jedoch, daß seine Bedeutung nicht darin 
erschöpft ist, eine Einheit rein mathematischer Betrachtungsweisen 
darzustellen. Er ist aus der »universellen Mathematik« hervorgegan­
gen, die neben Arithmetik und Geometrie das gesamte Gebiet der 
Erkenntnis des Wirklichen - vor allem Mechanik, Astronomie und 
Physik - umfaßt.27 Der Systembegriff der Mathematik ist also eben 
damit Systembegriff der Naturwissenschaft. Unter diesem Gedanken 
gestaltet sich Descartes' Physik. Ihr entscheidender Fortschritt liegt 
nicht darin, daß sie die Mathematik als Mittel braucht, N aturvor­
gänge, die als wirklich vorausgesetzt werden, zu ordnen und zu erken­
nen. Die Mathematik ist für Descartes mehr als ein logisch-exaktes 
Instrument zur gedanklichen Beherrschung I der vorhandenen Wirk­
lichkeit. Sie ist die Voraussetzung, die wir zugrunde legen müssen, um 
Wirklichkeit überhaupt erst zu definieren. Die »Natur« ist kein Sein, 
das der Erkenntnis unabhängig vorausgeht: Sie ist ein Begriff, der aus 
den Bedingungen der Erkenntnis erst festgestellt werden muß. In der 
radikalen Durchführung dieses Gedankens liegt die eigentliche, phi­
losophische Originalität von Descartes' Physik. Wirklich ist nach ihr, 
was der Bedingung genügt, exakt erkennbar zu sein. Erkenntnis aber 
gibt es nur von Größen: So kann als wirklich nur gelten, was als Größe 
darstellbar ist. Die Größe ist das Denkmittel, durch welches wir aus 
der Unendlichkeit möglicher Bewußtseinsinhalte dasjenige Pro -
b 1 e m gebiet herausheben und abgrenzen, das wir Natur nennen. 

Dieser Gedanke wird besonders in Descartes' Polemik gegen Gas­
sendi deutlich, der eingewandt hatte, die Begriffe der Mathematik 

26 A. a. 0., S. 56 u. 49 f. (s. oben, S. 9, Anm. 12). 
21 Regulae (Nr.4), S.11 u. 12. 



17-18 Die erkenntniskritische Begründung der Mathematik 17 

könnten als reine Denkgebilde keine Realität beanspruchen. Die 
Schärfe, mit der Descartes diesen Einwand zurückweist, zeigt, wie 
sehr ihm das Problem, um das es sich hier handelt, als das zentrale Pro­
blem seines Systems erscheint. Selten hat er seinen Grundgedanken 
mit solcher Klarheit ausgesprochen wie hier. » Haec est Objectio 
objectionum«, heißt es in einem Briefe an Clerselier,28 »et compen­
dium universae doctrinae eximiorum qui hie citantur Philosophorum. 
Omnia quae intelligere et concipere possumus, nihil aliud sunt, ex illo­
rum sententia, nisi merae animi nostri imaginationes et figmenta, quae 
nullam subsistentiam habere queant. Unde sequitur nos pro vero nihil 
debere admittere, nisi id quod neque intelligere, neque concipere, 
neque imaginari possumus; hoc est ostium plane rationi esse 
occludendum [ ... ] Nam si illa quae concipi possunt, ea solum de 
causa, quia possunt concipi, pro falsis sunt habenda, quid aliud restat, 
nisi ut id solum quod non intelligimus pro vero amplectamur, et inde 
nostrae doctrinae systema componamus [ ... ] Sed hie sane habeo unde 
me eximie consoler, quod Physica mea cum puris Mathema­
ticis confertur, cum nihil magis quam ut iis simillima sit 
exoptem.« 

In der gleichen Tendenz, die wir hier erkennen, wird weiter das Ver­
hältnis der mathematischen Ideen zur »Erfahrung« bestimmt. Die 
Begriffe der Mathematik sind Grundlagen der Er I fahrung, nicht 
deren Produkte. Von ihnen aus bestimmt sich erst, was als Erfahrung, 
als Natur zu gelten hat. Die Realität der mathematischen Begriffe 
leugnen heißt daher - wie Descartes wiederum gegen Gassendi aus­
führt - einen falschen Begriff der Natur voraussetzen.»[ ... ] ais objec­
tum purae Matheseos [ ... ] existere reipsa non passe; unde sequitur 
nullum triangulum, nihilque omnino ex iis quae ad ipsius aliarumve 
figurarum Geometricarum essentias pertinere intelliguntur, unquam 
extitisse, ac proinde istas essentias non esse ab ullis rebus existentibus 
desumptas. At, inquis, sunt falsae, opinione tua scilicet, 
quia naturam rerum talem esse supponis, ut eae non sint 
ipsi conformes. Sed nisi omnem Geometriam falsam quoque esse 
contendas, negare non potes, quin de ipsis multae veritates demon­
strentur, quae cum eaedem semper sint, merito dicuntur immutabiles 
et aeternae. Quod autem forte non sint conformes ei rerum naturae 
quam tu supponis, ut nec etiam illi quam Democritus et Epicurus ex 
atomis effinxerunt, est tantum ipsis denominatio extrinseca quae nihil 

28 Epistola ad C. L. R.: In qua ad epitomen praecipuarum Petri Gassendi 
Instantiarum respondetur, in: Meditationes, S. 142-148: S. 147. Der Brief bei Cou­
sin: CEuvr. II, 302 ff. (vgl. CEuvr. VI, 348). 



18 Die erkenntniskritische Begründung der Mathematik 18 

mutat; et nihilominus haud dubie sunt conformes verac illi rerum 
naturae quae a vero Deo condita est [ ... ]«29 In der Fortführung dieses 
Gedankens wird das Verhältnis von mathematischer Idee und Erfah­
rung im streng Platonischen Sinne erfaßt. Die Idee des Dreiecks muß 
ursprünglich zugrunde liegen, wenn wir ein sinnlich Gegebenes als 
Dreieck erkennen sollen. So steht die Mathematik in einer doppel­
ten Beziehung zur Natur. Sie braucht sich nicht um die Naturwirk­
lichkeit ihrer Gebilde zu kümmern: Diese Frage der Anwendung 
betrifft nicht den objektiven Sinn ihrer Geltung. Andererseits erfüllt 
sich die Mathematik allerdings erst in der Naturerkenntnis: Die 
Natur liegt in ihr als das Problem desjenigen Seins, das den Bedin­
gungen streng wissenschaftlicher Erkenntnis entspricht. 

Der Maßstab für die Beurteilung der Grundbegriffe der Carte­
sischen Mechanik und Physik liegt in dem Urteil darüber, wieweit 
in ihnen dieses Problem klar erfaßt worden ist. Dabei muß die Kritik, 
die sich ebenfalls aus diesem Gesichtspunkt ergibt, zunächst noch 
zurücktreten und zuerst versucht werden, den positiven Wert der 
speziellen Grundbegriffe für die Lösung der allgemeinen Frage fest­
zustellen. 1 

29 Responsiones (Nr. 5), Anhang I, S. 73. 



19-20 

II. 

Die erkenntniskritische Begründung 
der Naturwissenschaft 

19 

Das Ergebnis, in dem die Untersuchung der mathematischen Begriffe 
endete, führt fast ohne weitere Vermittlung zu der bekannten Defini­
tion, die Descartes vom Naturkörper gibt. Die Natur des Körpers 
besteht in seiner Ausdehnung in Länge, Breite und Tiefe.30 Mit 
anderen Worten: Der Gegenstand der Natur ist vollständig definiert 
durch die Merkmale, in denen die analytische Geometrie des Raumes 
ihr Objekt konstituiert. Alles, was sonst als wirklich gilt - wie etwa 
Schwere und Undurchdringlichkeit -, hat nur insoweit Anteil am 
Sein, als es sich auf Bestimmungen der Ausdehnung zurückführen 
läßt. Dies ist die einfache Konsequenz von Descartes' Ausgangspunkt: 
Zur »Natur« des Körpers kann nichts gehören als die Ausdehnung, 
weil sich die Zugehörigkeit zur Natur erst aus den Bedingungen der 
Erkenntnis ergibt, in extensiven Größenverhältnissen aber der Inbe­
griff alles Erkennbaren sich erschöpft. In diesem Gedanken liegt die 
Größe und die ursprüngliche Schranke von Descartes' Physik. 

Wenn zunächst nur das erkenntniskritisch Wertvolle in Descartes' 
Definition betrachtet werden soll, so tritt dies klarer zutage, wenn 
man von dem methodischen Korrelatgedanken, der in ihr enthalten 
ist, ausgeht. Die Gleichsetzung von Körper und Ausdehnung enthält 
die prinzipielle Forderung in sich, die sinnJliche Empfindung aus 
der Konstituierung des objektiven Naturzusammenhangs auszuschal­
ten. Die positive Bestimmung wird fast regelmäßig in der Darstellung 
Descartes' durch diese Verwerfung der Empfindung als eines Faktors 
zur Feststellung des Wirklichen eingeleitet.31 In der Diskussion mit 
Morus, der Descartes' »Prinzipien« an diesem Punkte angegriffen 
hatte, kommt dann die entscheidende prinzipielle Absicht des Gedan­
kens zum klaren Ausdruck. »Votre premiere difficulte est sur la defi­
nition du corps, que j'appelle une substance etendue, et que vous 
aimeriez mieux nommer une substance sensible, tactile, ou 
impenetrable; mais prenez garde [ ... ] qu'en disant une substance 
sensible, vous ne la definissez que par le rapport qu' elle a a nos sens, 

30 Princ. II, § 4 ff. u. ö. 
31 Vgl. z.B. Princ. II, § 11 [S. 38 f.]: »Et quidem facile agnoscemus, eandem esse 

extensionem, quae naturam corporis et naturam spatii constituit [ ... ] si attenden­
tes ad ideam, quam habemus alicujus corporis, exempli causa lapidis, rejiciamus 
ab illa id omne, quod ad corporis naturam non requiri cognoscimus: nempe reji­
ciamus primo duritiem [ ... ] rejiciamus etiam colorem [ ... ] rej iciamus gra vi ta­
tem [ ... ]« 



20 Die erkenntniskritische Begründung der Naturwissenschaft 20-21 

ce qui n'en explique qu'une propriete, au lieu de comprendre l'essence 
enticrc des corps, qui, pouvant exister quand il n'y auroit 
point d'hommes, ne depend pas par consequent de nos sens.«32 

Diese Stelle ist besonders für die nähere Charakteristik des bekann­
ten »subjektiven« Ausgangspunktes der Descartesschen Philosophie 
wichtig. Die Behauptung, daß Körper angenommen werden müßten, 
selbst wenn es keine empfindenden Subjekte gäbe, könnte bei äußer­
licher Betrachtung als ein Widerspruch gegen den Idealismus des 
»cogito ergo sum« erscheinen: In Wahrheit bildet sie jedoch seine not­
wendige Ergänzung und Vertiefung. Denn sie enthält33 - erkenntnis­
kritisch gewandt - den Hinweis, daß die biologische und anthropolo­
gische Erfahrung sich erst auf dem Grunde der mathematischen 
und mechanischen aufbaut - daß in diesem Sinne der Priorität der 
Geltung der Gegenstand der mathematischen Naturwissenschaft dem 
Gegenstand der Physiologie und Psychologie vorangeht. Es ist diese 
philosophische Einsicht, durch die Descartes der Begründer der neue­
ren Physiologie wird, indem er zum ersten Male den Gedanken der 
Erklärung der Lebenserscheinungen nach Prinzipien der Mechanik 
durchführt. Die »Subjektivität«, von der Descartes ausgeht, ist die der 
Geometrie und der Methode, nicht die des empfindenden Individu­
ums. Die Fortsetzung I des Briefes an Morus bringt eine weitere inter­
essante Begründung für diese Leugnung der Empfindung als einer 
konstitutiven Bedingung der Erfahrung und ihres Gegenstandes. »Je 
ne vois donc pas pourquoi vous dites qu'il est absolument necessaire 
que toute matiere soit sensible; au contraire, il n'y en a point qui ne 
soit entierement insensible, si eile est divisee en parties beaucoup plus 
petites que celles de nos nerfs, et si elles ont d'ailleurs chacune en par­
ticulier un mouvement assez rapide.« 34 Hier stützt sich Descartes in 
der Bekämpfung der objektiven Geltung der sinnlichen Wahrneh­
mung auf diejenigen Tatsachen, die man im modernen Ausdruck unter 
der Bezeichnung des »Schwellengesetzes« zusammenzufassen pflegt: 
ein Motiv, das bereits dem ältesten Versuche einer philosophischen 
Begründung der mechanischen Naturerklärung angehört und sich 
ganz ähnlich in einem Demokriteischen Fragment ausgesprochen fin­
det. 35 Diese Übereinstimmung ist nicht äußerlich und zufällig, son­
dern sie beruht auf dem sachlichen Zusammenhang, der zwischen der 

32 CEuvr. X, 193 f. 
33 [ Cassirer: erhält] 
34 [CEuvr. X, 194.] 
35 S. Fragmenta Philosophorum Graecorum, hrsg. v. Friedrich Wilhelm August 

Mullach, Bd. I: Poeseos philosophicae caeterorumque ante socratem philoso­
phorum quae supersunt, Paris 1883, S.357. 



21-22 Die erkenntniskritische Begründung der Naturwissenschaft 21 

Grundtendenz des Descartesschen Systems und der antiken Atomi­
stik besteht. Beide Systeme haben das gemeinsame Ziel, die sinnlichen 
Phänomene, die sie als Erscheinungen anerkennen, aus einem rationa­
len Prinzip abzuleiten und auf diese Weise zum »Sein« des reinen 
Begriffs zu bringen - beide gehen von der Voraussetzung aus, daß ein­
zig in der Geometrie das Ideal exakter Erkenntnis verwirklicht ist, 
während die Wahrnehmung in ihrer grenzenlosen Relativität und Ver­
änderlichkeit notwendig ungenau und willkürlich bleibt. So gelangen 
sie zum Begriff des absoluten und reinen Raumes, der, weil er die 
Bedingung alles Wissens enthält, alle Bestimmungen des Seins in sich 
schließt. Descartes sowohl wie Demokrit stehen also in direktem 
Gegensatz zu dem populären »Materialismus«, der häufig aus ihnen 
herausgelesen worden ist: Die Materie, auf die sie alle Naturerschei­
nungen zurückführen, ist nicht das hypostasierte sinnliche Sein der 
naiven Auffassung, sondern ein reiner Begriff der Mathematik. 

Der Naturkörper ist also mit dem geometrischen identisch gesetzt. 
Hier aber entsteht ein neues und schwieriges Problem. Reine Geome­
trie gibt die allgemeinen Bedingungen der Möglichkeit räumlicher 
Gestaltung. Die besondere Wirklichkeit im I Raume gehört 
nicht zu ihrer Frage. Hierin liegt ihr prinzipieller Vorzug - aber 
zugleich müssen wir hier ihre prinzipielle Grenze erkennen. Das Pro­
blem des» Wirklichen« ist mit den Mitteln der reinen Mathematik nicht 
zu lösen. Denn zur Naturwirklichkeit wird der Körper erst, indem er 
als einzelner bestimmt und unterschieden wird; die Mög­
lichkeit dieser Bestimmung aber liegt über die Mathematik hinaus. 

Um das Problem, das hier gestellt ist, zu lösen, tritt zum Begriff der 
Ausdehnung ein neuer Grundbegriff: der Begriff der Bewegung 
hinzu. Wie die Ausdehnung die zugrunde liegende Konstanz der 
räumlichen Gesetzlichkeit bezeichnet, so bedeutet die Bewegung 
innerhalb des Systems der Grundbegriffe das logische Mittel, die ver­
änderlichen Bestimmungen der Ausdehnung in der Erkenntnis zu 
fixieren. Diese Fixierung aber ist die notwendige Voraussetzung für 
die Determination eines Körpers zum »Einzelnen«. In der Bewegung 
erst gewinnen wir die Möglichkeit, aus dem gleichförmigen Ganzen 
des Raumes relative räumliche Einheiten herauszuheben und als Indi­
viduen gegeneinander abzugrenzen. Sie erscheint somit als das reine 
Erkenntnismittel der Sonderung; hieraus aber ergibt sich-im 
Zusammenhang mit dem Grundgedanken - wiederum eine wichtige 
Konsequenz. Alle Besonderheit der Dinge muß sich für die Er­
kenntnis in den Methodenbegriff der Sonderung auflösen lassen: Alle 
sinnliche Verschiedenheit wird sich also in ihrem rein objektiven 
Erkenntnisausdruck als Verschiedenheit der Bewegung darstellen 



22 Die erkenntniskritische Begründung der Naturwissenschaft 22-23 

müssen. » Materia [ ... ] in toto universo una et eadem existit; utpote 
qu[ae] omnis per hoc unum tantum agnoscitur,[ 36] quod sit 
extensa. Omnesque proprietates, quas in ea clare percipimus, ad hoc 
unum reducuntur quod sit partibilis, et mobilis secundum partes; et 
proinde capax illorum omnium affectionum, quas ex ejus partium 
motu sequi posse percipimus. Partitio enim, quae fit sola cogitatione, 
nihil mutat; sed omnis materiae variatio, sive omnium ejus 
formarum diversitas, pendet a motu.« 37 

Der Begriff der Bewegung trat nun bereits im Zusammenhange der 
rein mathematischen Grundgedanken auf und erhielt schon im Auf­
bau der analytischen Geometrie eine wichtige I Funktion. Er wies hier 
wiederum, indem er die allgemeine Kategorie der Veränderung ver­
trat, auf die Logik zurück. So ist der Begriff im System bereits als 
logisch-geometrisches Prinzip vorhanden, ehe er -wie an dieser Stelle 
- als physikalische Realität in Frage kommt. Dies wird von entschei­
dender Bedeutung für seine Behandlung: Es ergibt sich daraus, daß 
der Bewegungsbegriff der Physik, selbst in seinen speziellen Ent­
wicklungen und Anwendungen, von den allgemeinen Gesichtspunk­
ten der Logik und Geometrie abhängig bleibt. Die Bedingtheit des 
Begriffs durch die Geometrie zeigt sich zunächst darin, daß er - gegen 
Aristoteles und die traditionelle Lehre - prinzipiell auf die Verände­
rung des Ortes eingeschränkt wird. » Les philosophes supposent [ ... ] 
plusieurs mouvements qu'ils pensent pouvoir etre faits sans qu'aucun 
corps change de place, comme ceux qu'ils appellent motus ad formam, 
motus ad calorem, motus ad quantitatem [ ... ] et mille autres; et moi je 
n'en connois aucun [que celui qui est] plus aise a concevoir 
q ue les lignes des geometres [et] q ui fai t q ue les corps 
passent d'un lieu en un autre, etoccupentsuccessivementtous 
les espaces qui sont entre deux.« 38 

In dieser Stelle, die der Abhandlung »Le monde« angehört, wird die 
Betrachtung jedes Bewegungsbegriffes ausgeschlossen, dessen 
Erkenntnis nicht an die Gewißheit der Grundlagen der Geometrie 
heranreicht - die »Prinzipien« fügen ausdrücklich hinzu, daß dieser 
reine Denkbegriff auch der einzige sei, der in der Natur als ver­
wirklicht anzunehmen sei.39 Wenn nun der Begriff durch seine Be­
schränkung auf den Stellenwechsel im Raume an Umfang verloren 

36 [Cassirer hebt »agnoscitur« zusätzlich hervor.] 
37 Princ. II, § 23 [S. 45]; vgl. Princ. II, § 64. 
38 Lc mondc, CEuvr. IV, 255. 
39 Princ. II, § 24 [S.45]: »Motus autem, (scilicet localis, neque cnim ullus alius 

sub cogitationem meam cadit; nec ideo etiam ullum alium in rerum natura fin­
gendum puto) [ ... ]« 



23-24 Die erkenntniskritische Begründung der Naturwissenschaft 23 

hat, so hat er dadurch andererseits an Schärfe und Genauigkeit seines 
Inhalts gewonnen. Denn jetzt ist es für Descartes möglich, all die Ein­
sichten, die er in der Logik der Geometrie gewonnen, für die Mecha­
nik fruchtbar zu machen. Logische und geometrische Gesichtspunkte 
sindesvorallem,dieihndie Relativität der Bewegung mitvoller 
Entschiedenheit und Klarheit aussprechen lassen. Bewegung ist nur 
bestimmbar in Beziehung auf ruhende Objekte. Solche glauben wir 
zunächst in wirklicher Erfahrung zu finden: Was I sich jedoch in der 
einen Erfahrung als ruhend darstellt, erscheint in einer anderen wie­
derum als bewegt. So lehrt uns der Fortschritt der Erkenntnis, daß das 
Prinzip der Ortsbestimmung nicht in der Beziehung auf irgendeine 
empirische Wirklichkeit gegründet werden kann: Die Realität dieses 
Prinzips liegt allein im Denken. Der »unbewegliche Punkt«, den wir 
für die Bewegung brauchen, ist nicht im Universum, sondern im den­
kenden Geiste selbst festzustellen: »[ ... ] si tandem cogitemus, nulla 
ejusmodi puncta vere immota in universo reperiri [ ... ] inde conclude­
mus, nullum esse permanentem ullius rei locum, nisi qua­
tenus a cogitatione nostra determinatur.« 40 Diese Bestim­
mung des Ortes im Denken ist der reine Ausdruck des logischen 
Grundgedankens der analytischen Geometrie. 

In der Erkenntnis der Relativität der Bewegung liegen jedoch neue 
Probleme - Probleme, die sich ergeben, wenn man an die ursprüngli­
che systematische Aufgabe des Bewegungsbegriffes zurückdenkt. Sie 
bestand darin, den individuellen Körper zu bestimmen: Der Körper 
wurde erst dadurch zum Individuum, daß wir ihn in seinem Bewe­
gungszustande als eindeutig bestimmt und unterschieden dachten. 
Nun aber scheint gerade das Prinzip der Relativität die Eindeutigkeit, 
wie sie hier verlangt wird, auszuschließen, da wir nach ihm - je nach 
der Wahl des Bezugssystems, die willkürlich ist - einem und demsel­
ben Objekt gleichzeitig Ruhe oder jede beliebige Form der Bewegung 
zuschreiben können.41 

Durch die Schwierigkeit, die hier auftritt, sieht sich Descartes 
zu einer neuen prinzipiellen Aufstellung gedrängt. Die Willkür mög­
licher Bezugssysteme muß aufgehoben werden; es muß ein System 
angenommen werden, für welches die Bewegung eines Raumteils 
zu einer gegebenen Zeit eindeutig bestimmt ist. Dies läßt sich -
wie es scheint - nur dadurch erreichen, daß wir die Bewegung 
eines Raumteils auf die unmittelbar benachbarten Teile des 

40 Princ. II, § 13 [S.40). 
41 Ebd.: »[ ... ) prout ad diversa respicimus, dicere possumus eandem rem, 

eodem tempore locum mutare, ac non mutare.« 



24 Die erkenntniskritische Begründung der Naturwissenschaft 24-25 

Raumes beziehen: Diese Art der Beziehung wird daher für Descartes 
zu einem notwendigen Bestandteile in der Definition der Bewegung. 
»[ ... ] si non tarn ex vulgi usu, quam ex rei veritate, considere­
mus, quid per motum debeat intelligi, u t aliqua ei deter I minata 
natura tribuatur; dicere possumus esse translationem unius partis 
materiae, sive unius corporis, ex vicinia eorum corporum, 
quae illud immediate contingunt, et tanquam quiescen­
tia spectantur; in viciniam aliorum. Ubi per unum corpus, 
sive unam partem materiae, intelligo id omne quod 
simul transfertur, etsi rursus hoc ipsum constare possit ex multis 
partibus, quae alios in se habeant motus [ ... ]«42 Diese Erklärung, die 
die »wahre« Bewegung eines Körpers auf die Entfernung von 
seiner unmittelbaren Nachbarschaft einschränkt, ergibt, wie 
später betrachtet werden soll, in empirischer wie systematischer 
Hinsicht mannigfache Schwierigkeiten. Dennoch ist sie - besonders 
in ihrem letzten Teil - zugleich für die theoretische Funktion des 
Bewegungsbegriffes im System Descartes' aufklärend. Denn es liegt 
hier der Versuch vor, den Körper als Subjekt der Bewegung nicht 
vorauszusetzen, sondern ihn durch die Bewegung selbst erst als 
eine Einheit zu definieren. Man erkennt hierin das Streben, dem 
Bewegungsbegriff eine konstitutive Bedeutung für das Sein des 
Naturkörpers zu geben: ein Streben, das sich freilich darauf be­
schränken muß, die Bewegung als Grundlage der besonderen Ab­
grenzungen und Gestaltungen innerhalb der Körperwelt nachzuwei­
sen, nachdem der a 11 gemeine Begriff des Gegenstandes schon 
durch die geometrischen Bestimmungen erschöpft ist. Übrigens 
wird die Lageänderung eines Körpers gegen seine unmittelbare 
Nachbarschaft auch als seine »wahre und absolute« Bewegung be­
zeichnet:43 als »ab so 1 u t « wohl hauptsächlich deshalb, weil sie nach 
Descartes' Ansicht allein eindeutig bestimmt ist. Diese Begriffs­
verbindung ist für die spätere Entwicklung des Problems von beson­
derem Interesse. 

42 Princ. II, § 25 [S. 46]. Über die gedanklichen Motive, die zu dieser Definition 
geführt haben, vgl. Princ.II, § 28 [S.47f.]: »Addidi praeterea, translationem fieri 
ex vicinia corporum contiguorum, in viciniam aliorum, non autem ex uno loco 
in alium: quia, ut supra explicui, loci acceptio varia est, ac pendet a nostra cogita­
tione: sed cum per motum intelligimus eam translationem, quae fit ex vicinia cor­
porum contiguorum, quoniam una tantum corpora, eodem temporis 
momento ejusdem mobilis contigua esse possunt, non possumus 
isti mobili plures motus eodem tempore tribuere, sed unum tan­
tum.« 

43 Princ. II, § 62; vgl. Princ. II, § 32. Vgl. weiter unten, S. 42. 


	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Vorrede
	EINLEITUNG. DESCARTES' KRITIK DER MATHEMATISCHEN UND NATURWISSENSCHAFTLICHEN ERKENNTNIS
	I. Die erkenntniskritische Begründung der Mathematik
	II. Die erkenntniskritische Begründung der Naturwissenschaft
	III. Der Begriff der Substanz und die Substantialisierung des Raumes
	IV. Substanz und Veränderung
	V. Der Begriff der Erfahrung
	VI. Das Problem des Unendlichen
	VII. Der Begriff der Zeit

	LEIBNIZ' SYSTEM [IN SEINEN WISSENSCHAFTLICHEN GRUNDLAGEN]
	Erster Teil. Die Grundbegriffe der Mathematik
	ERSTES KAPITEL. Verhältnis von Mathematik und Logik
	ZWEITES KAPITEL. Die Grundbegriffe der Quantität
	DRITTES KAPITEL. Das geometrische Raumproblem und die Analysis der Lage
	VIERTES KAPITEL. Das Problem der Kontinuität
	1. Kontinuität und Größe
	2. Der Begriff des Unendlichen
	3. Das Prinzip der Kontinuität und das System der Begriffe


	Zweiter Teil. Die Grundbegriffe der Mechanik
	FÜNFTES KAPITEL. Raum und Zeit
	SECHSTES KAPITEL. Der Begriff der Kraft
	1. Der Kraftbegriff und das Problem der Realität
	2. Das Erhaltungsgesetz und sein Verhältnis zum Kausalproblem - Der Begriff der Materie


	Dritter Teil. Die Metaphysik
	SIEBENTES KAPITEL. Das Problem des Bewußtseins
	ACHTES KAPITEL. Das Problem des Individuums
	NEUNTES KAPITEL. Das Problem des Individuums in der Biologie - Der Organismus
	ZEHNTES KAPITEL. Der Begriff des Individuums im System der Geisteswissenschaften
	1. Das Subjekt der Ethik und der Begriff der Geschichte
	2. Recht und Gesellschaft
	3. Verhältnis zur Ästhetik
	4. Die »Theodicee«


	Vierter Teil. Die Entstehung des Leibnizischen Systems
	I. Die Jugendwerke bis zur Zeit des Pariser Aufenthalts (1663-1673)
	1. Logik und Arithmetik
	2. Geometrie und Bewegungslehre - Die »Hypothesis physica nova« (1671)
	3. Die Theologie

	II. Der Pariser Aufenthalt (1673-1676). Die Grundlegung der Dynamik und des Substanzbegriffs
	III. Von der Rückkehr nach Deutschland bis zur Abfassung des »Metaphysischen Diskurses« (1676-1686)

	Kritischer Nachtrag
	Editorischer Bericht
	Abkürzungen
	Siglen
	Schriftenregister
	Sachregister
	Personenregister
	Die Hamburger Ausgabe



