
Ernst Cassirer

Gesammelte Werke
Hamburger Ausgabe

Band 24

Aufsätze
und kleine Schriften

1941–1496

M
ei

ne
r



ERNST CASSIRER

AUFSÄTZE UND KLEINE SCHRIFTEN

(1941–1946)



ERNST CASSIRER

GESAMMELTE WERKE

HAMBURGER AUSGABE

Herausgegeben von Birgit Recki

Band 24

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



ERNST CASSIRER

AUFSÄTZE UND KLEINE SCHRIFTEN

(1941–1946)

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG

Text und Anmerkungen
bearbeitet von

Claus Rosenkranz



Diese Ausgabe ist das Ergebnis einer engen Zusammenarbeit des Felix Meiner 
Verlags mit der Universität Hamburg und der Wissenschaftlichen Buchgesell-
schaft, Darmstadt. Sie wird gefördert von der ZEIT-Stiftung Ebelin und Gerd 
Bucerius und der Aby-Warburg-Stiftung. Komplementär erscheint die Ausgabe 
»Ernst Cassirer, Nachgelassene Manuskripte und Texte« (Hamburg 1995 ff.).

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten 
sind im Internet über <http://dnb.d-nb.de> abrufbar.

ISBN 978-3-7873-1424-9

Zitiervorschlag: ECW 24

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2007. Alle Rechte, auch die 
des auszugsweisen Nachdrucks, der fotomechanischen Wiedergabe 
und der Übersetzung, vorbehalten. Dies betrifft auch die Vervielfälti-
gung und Übertragung einzelner Textabschnitte durch alle Verfahren 
wie Speicherung und Übertragung auf Papier, Transparente, Filme, 
Bänder, Platte und andere Medien, soweit es nicht §§ 53 und 54 URG 
ausdrücklich gestatten. – Satz: KCS GmbH, Buchholz. Druck und Bin-
dung: Druckhaus »Thomas Müntzer«, Bad Langensalza. Werkdruck-
papier: alterungsbeständig nach ANSI-Norm resp. DIN-ISO 9706, 
hergestellt aus 100-% chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Ger-
many. ∞



INHALT

AUFSÄTZE UND ABHANDLUNGEN

Logos, Dike, Kosmos in der Entwicklung der 
 griechischen Philosophie (1941)  ............................................. 7

Thorild und Herder (1941)  ............................................................. 37 
Galileo: a New Science and a New Spirit (1942)  .......................... 53

Giovanni Pico della Mirandola. 
 A Study in the History of Renaissance Ideas (1942)  ............. 67

The Influence of Language upon the Development of 
 Scientific Thought (1942) .......................................................... 115

Newton and Leibniz (1943) ............................................................ 135

Hermann Cohen, 1842–1918 (1943) ............................................... 161

Some Remarks on the Question of the Originality of 
 the Renaissance (1943) ............................................................... 175

The Place of Vesalius in the Culture of the Renaissance 
 (1943) .......................................................................................... 185

Judaism and the Modern Political Myths (1944) ........................... 197

The Concept of Group and the Theory of Perception 
 (1944) .......................................................................................... 209

The Myth of the State (1944) ........................................................... 251

Thomas Manns Goethe-Bild. Eine Studie über 
 »Lotte in Weimar« (1945) ......................................................... 267

Structuralism in Modern Linguistics (1945) .................................. 299

Albert Schweitzer as Critic of Nineteenth-Century Ethics ......... 321

Galileo’s Platonism (1946)  .............................................................. 335



ZUR LOGIK DER KULTURWISSENSCHAFTEN.
FÜNF STUDIEN (1942)

Der Gegenstand der Kulturwissenschaft ....................................... 357

Dingwahrnehmung und Ausdruckswahrnehmung ...................... 391

Naturbegriffe und Kulturbegriffe ................................................... 414

Formproblem und Kausalproblem ................................................. 446

Die »Tragödie der Kultur« .............................................................. 462

ROUSSEAU, KANT, GOETHE.
TWO ESSAYS (1945)

Kant and Rousseau ........................................................................... 491

Goethe and the Kantian Philosophy .............................................. 542

REZENSIONEN UND KLEINE SCHRIFTEN

Henry Bergsons etik och religionsfilosofi (1941)  ......................... 579

William Stern. Zur Wiederkehr seines Todestages (1941)............. 585

Dear Edward Lasker (1942) ............................................................ 598

Force and Freedom: Remarks on the English Edition of 
 Jacob Burckhardt’s »Reflections on History« (1944) ............. 601

Ficino’s Place in Intellectual History (1945) .................................. 613

NACHTRÄGE

A. Silberstein, Leibnizens Apriorismus im Verhältnis zu 
 seiner Metaphysik (1904)  ......................................................... 639

[Grußadresse der Hamburgischen Universität zur 
 Kant-Feier der Universität Königsberg April 1924] 
 (1924) .......................................................................................... 643

Hermann Cohen und die Renaissance der Kantischen 
 Philosophie (1924) ..................................................................... 645

VI Inhalt 



 Inhalt VII

[Grußwort auf dem Vierten Kongreß für Ästhetik und 
Allgemeine Kunstwissenschaft] (1931) .......................................... 650

ANHANG

Editorischer Bericht  ........................................................................ 655
Abkürzungen  ................................................................................... 659
Schriftenregister  ............................................................................... 663
Personenregister  .............................................................................. 705
Die Hamburger Ausgabe  ................................................................ 717 



Ernst Cassirer, 1944.
Abbildung aus: Fortune 29, Nr. 6 (1944).



AUFSÄTZE
UND ABHANDLUNGEN



Logos, Dike, Kosmos in der Entwicklung der 
griechischen Philosophie1

(1941)

I

Je weiter eine Wissenschaft fortschreitet, um so stärker muß sich in ihr 
das Bestreben geltend machen, ihren Stoff nicht nur ständig zu vermeh-
ren, sondern ihn auch nach bestimmten gedanklichen Gesichtspunk-
ten zu ordnen. Statt ins Unbestimmte weiterzugehen, will sie das Ge -
samtgebiet ihrer Probleme überblicken und es in seiner inneren 
Gliederung erfassen. Früher als in jeder anderen Wissenschaft mußte 
dieser Trieb in der Philosophie erwachen. Denn für sie ist eine solche 
Gliederung keine bloß äußerliche Aufgabe. Sie will damit nicht nur 
dem formalen Bedürfnis der »Klassifikation« dienen, und sie wird 
nicht lediglich durch die Forderungen der »Denkökonomie« be stimmt. 
Für Platon macht die Kunst der »Einteilung«, der  δια�ρεσις das ei  gent-
liche Kennzeichen des Dialektikers aus. Die Gabe des τ
μνειν κατ’ 
ε
δη, des διαιρε�σ�αι κατé γ
νη zeichnet den Dialektiker aus; wer sie 
nicht besitzt oder nicht in der rechten Weise ausübt, der bleibt nach 
Platon ein Rhetor oder ein Sophist.2 Eine der ersten Aufgaben für 
den Philosophen wird darin bestehen müssen, diese Gabe der sach- 
und sinngemäßen Einteilung in seinem eigenen Gebiet und an seinem 
eigenen Gegenstand zu erproben. Es muß ge zeigt werden, wie dieser 
Gegenstand, ohne seine innere Einheit zu verlieren, sich selbst gliedert 
und differenziert. In einfachster und klarster Weise  schien dieses Pro-
blem durch die klassische Dreiteilung der Philosophie in Logik,  Phy-
sik und Ethik gelöst zu sein. Sie geht auf die Platonische Akademie 
zurück3 und ist seither dauernd in Kraft geblieben; auch Kant hat sie 
noch unverändert beibehalten.4 Aber so hoch man den sachlichen und 
systematischen Wert dieses Einteilungsprinzips auch anschlagen mag, 
so wird doch sein Wert als historisches Erkenntnis- und Beschrei-

1 [Zuerst veröffentlicht: Göteborg 1941 (Göteborgs Högskolas Årsskrift 47 
[1941:6]).]

2 Vgl. Platon, Phaidros 273 D u. 277 B; Sophistes 264 C u. 267 D; Politeia 454 
A; Politikos 285 A   u.   ö.

3 Als Urheber dieser Einteilung wird Xenokrates genannt; s. Sextus Empiri-
cus, Adversus mathematicos II, S. 6 1 M [verifiziert nach: Sextus Empiricus, hrsg. 
v. Immanuel Bekker, Berlin 1842, S. 597–761: S. 675].

4 Vgl. Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (Vorrede), in: 
Werke, in Gemeinschaft mit Hermann Cohen u.    a. hrsg. v. Ernst Cassirer, 11  Bde.,

3  7



bungs mittel um so fragwürdiger, je mehr wir uns den eigentlichen | 
Anfängen der Philosophie nähern. Denn diese sind eben dadurch 
gekennzeichnet, daß für sie der Begriff der Philosophie selbst, wie die 
näheren Bestimmungen desselben, noch nicht feststehen, sondern daß 
dies alles erst gewonnen werden soll. Hier handelt es sich nicht um 
schon fixierte Unterschiede, sondern um werdende Unterschiede. 
Und die wichtigste Aufgabe der geschichtlichen Interpretation besteht 
eben darin, in dieses innere Werden einzudringen. Statt die Begriffe in 
ihrer fertigen und ausgereiften Gestalt zu sehen, wollen wir sie 
gewissermaßen in statu nascendi erfassen. Denn nur auf diese Weise 
können wir uns der stetigen und schwierigen Ar beit bewußt werden, 
die der Gedanke zu leisten hatte, um diese Be griffe ans Licht zu heben. 
Die Versenkung in diese Arbeit bietet für den Philosophiehistoriker 
einen besonderen, immer erneuten Reiz. Hier werden nicht nur die 
fundamentalen Resultate des griechischen Denkens sichtbar, sondern 
hier scheint uns ein Einblick verstattet in die Grundkräfte, aus denen 
dasselbe seinen Ursprung gezogen hat und die für seine spätere Ent-
wicklung bestimmend geblieben sind. Statt die griechische Logik, die 
griechische Ethik, die griechische Naturphilo sophie in ihrer fertigen, 
klassisch vollendeten Gestalt zu betrachten, wollen wir daher hier 
einen anderen Weg einschlagen. Wir streben nicht nach einer expliziten 
Beschreibung des Lehrgehalts dieser drei Disziplinen, sondern wir 
versuchen, jede von ihnen auf einen bestimmten ideellen Mittelpunkt 
zu beziehen und gewissermaßen in ihn zusammenzudrängen. Die 
Betrachtung soll von der Peripherie zum Zentrum, nicht vom Zentrum 
zur Peripherie gehen. Wenn es gelingt, für jedes der drei Gebiete eine 
solche Konzentration ihres Gehalts in einem Grund- und Hauptmotiv 
durchzuführen: dann rückt auch die Frage nach der wechselseitigen 
Beziehung, in der sie zueinander stehen, in ein neues Licht. Denn nun 
erhebt sich die Frage, ob alle diese Motive einfach nebeneinander ste-
hen oder ob sie durch ein gemeinsames sachliches Band miteinander 
verknüpft sind. Je weiter wir in der Entwicklung des griechischen 
Denkens fortschreiten, um so schwerer fällt es uns, diese Verbindung 
zu erkennen und anzuerkennen. Denn diese Entwicklung ist auf eine 
immer klarere Herausarbeitung der Gegensätze gerichtet. Die Größe 
und die Kraft des griechischen Den kens beruht eben darauf, daß es 
diese Gegensätze in ihrer vollen Schärfe sichtbar macht. Das »Sein« 
und das »Werden«, die »Natur« und die »Idee« scheinen in der Form, 
in der sie uns bei Parmenides und He |  raklit, bei Demokrit und Platon 

Berlin 1912–1921, Bd.  IV, hrsg. v. Artur Buchenau u. Ernst Cassirer, S.  241–324: 
S.   243  ff. (Akad.-Ausg. IV, 387  ff.).

8 Aufsätze und Abhandlungen 3–5



entgegentreten, keinerlei Vermittlung zuzulassen. Zwischen beiden 
Gegenpolen hat das Denken zu wählen. In dieser Wahl besteht die 
große Entscheidung, vor die sich jeder gestellt sieht. Hier geht es um 
Sein oder Nichtsein. Die Unsicheren, die, einmal vor diese Grundfrage 
gestellt, noch schwanken können, sie sind, nach Parmenides, keine 
Denker, sondern sie sind »Doppelköpfe« (δ�κραν�ι): »[…] urteilslose 
Gesellen, denen Sein und Nichtsein für dasselbe gilt und nicht für 
dasselbe, für die es bei allem einen Gegenweg gibt.«5 Darf der Ge -
schichtsschreiber – so läßt sich mit Recht fragen – die Schranken über-
springen, die hier von dem ersten großen Systematiker der griechischen 
Philosophie in unerbittlicher Strenge aufgerichtet worden sind? Jagen 
wir nicht einem Phantom nach, wenn wir dort nach historischen 
Zusammenhängen fragen, wo wir nichts als logische Antithesen sehen 
sollten? Die Berechtigung dieses Einwands verkenne ich durchaus 
nicht. Nichts liegt mir ferner, als die scharfen Grenzen, die hier beste-
hen, in irgendeiner Weise verwischen oder die dialektischen Gegen-
sätze, durch die das griechische Denken beherrscht und vorwärts-
getrieben wird, abstumpfen zu wollen. Und doch gilt es, an diesem 
Punkte nicht nur Parmenides, sondern auch Heraklit zu hören. Nach 
Heraklit gibt es neben der »offenbaren« Harmonie auch eine »verbor-
gene« Harmonie: Und diese ist besser und tiefer als jene.6 Diese 
»unsichtbare Harmonie«‚ die alle griechi schen Denker auch dort 
verbindet, wo sie sich in ihren Grundsätzen und in ihren einzelnen 
Lehrsätzen fremd, ja feindlich gegenüberstehen, besteht darin, daß 
ihnen allen ein bestimmtes gemeinsames Ziel vor Augen steht, dem sie 
auf verschiedenen Wegen zustreben. Sie arbeiten sämtlich an demsel-
ben großen geistigen Befreiungsprozeß; sie wollen die Macht des 
Mythos brechen und an die Stelle des Mythos eine neue Kraft: die 
Kraft der »Vernunft«‚ der »Ideenschau«‚ der reinen »Theorie«, setzen. 
Nicht der besondere Inhalt der griechischen Philosopheme, sondern 
diese universelle Funktion, diese durchgreifende Form des griechischen 
Denkens ist es, die wir immer wieder und die wir gerade dort am 
stärksten spüren, wo die einzelnen Systeme in schärfstem Kampf und 
Widerstreit einander entgegentreten.

Im Rahmen dieser kurzen Betrachtung kann es sich nicht darum 
handeln, diesen geistigen Prozeß in seinem ganzen Umfang und in | 

5 Parmenides, περ� f�qeow, Fragm.  6, V.  7  ff., zit. nach: Hermann Diels, Die 
Fragmente der Vorsokratiker. Griechisch und deutsch, Bd.  I, Berlin 21906, S.  117 
[»®κριta �2la, n�w t� π
leim te κα� n�κ ε6mai taôt�m mem�μiqtai κnô taôt�m, 
π�mtvm d� πal�mtρnπ�ς ïqti k
λeυ�nς.«]

6 »�ρμnm�η !�ανêw �αmeρ0w kρe�ttvm.« Heraklit, Fragm.  54, a.  a.  O., S.  69.

5 Logos, Dike, Kosmos 9



seiner ganzen Bedeutung sichtbar machen zu wollen. Wir greifen 
vielmehr nur einzelne Grund- und Hauptmotive heraus, in denen die 
Gesamtbewegung, die sich hier vollzieht, einen besonders charakte-
ristischen und prägnanten Ausdruck gefunden hat. In ihnen handelt 
es sich nicht um bloße Gedankeninhalte, sondern um große Gedan-
kensymbole, die das griechische Denken geschaffen und die es fort-
schreitend mit immer reicherem Gehalt erfüllt hat. Es hätte diese Sym-
bole nicht ausbilden und es hätte sie nicht zu dieser Kraft und 
Bestimmtheit entwickeln können, wenn es sich hierbei nicht der Lei-
tung der griechischen Sprache anvertraut hätte. Sprache und Denken 
wirken hier so innig zusammen, daß es uns auch heute noch schwer, 
ja fast un möglich erscheint, das Band zu lösen, das beide miteinander 
ver knüpft. So reich und vielfältig die einzelnen Erkenntnisse sind, die 
die griechische Logik, die griechische Ethik und die griechische Physik 
sich erarbeitet haben, so lassen sie sich doch, in jedem dieser Gebiete, 
gewissermaßen auf je einen »gemeinsamen Nenner« bringen. Logos, 
Dike,  Kosmos:  in diese drei Ausdrücke drängt sich der gesamte 
Inhalt dieser Arbeit zusammen. Aber keiner derselben ist für uns 
unmittelbar übersetzbar. Immer wieder, wenn wir eine solche Über-
setzung versuchen, fühlen wir dabei, daß uns Wichtiges entgeht und 
daß uns gerade das Wesentliche zu entgleiten droht. Hier bleibt uns 
kein anderer Weg übrig, als die drei Begriffe, inhaltlich und sprachlich, 
in ihrer Genese zu verfolgen. Die Sprachgeschichte darf und muß hier-
bei die Führung übernehmen. Aber zu dem, was sie uns bieten kann, 
muß ein anderer Gesichtspunkt hinzutreten. Die philologische Ana-
lyse und die systematische Analyse müssen ständig Hand in Hand 
gehen: Denn nur beide vereint können uns die ursprüngliche Bedeu-
tung wie den stetigen Bedeutungswandel kennen lehren, dem diese 
drei Grund- und Hauptbegriffe unterworfen waren. Wie eine derar-
tige Aufgabe mit den Mitteln der klassischen Philologie in Angriff zu 
nehmen ist, das hat uns Werner Jaegers »Paideia« gezeigt.7 Folgt man 
dem Gange von Jaegers Untersuchung, so kann man sich mit beson-
derer Eindringlichkeit das Moment vergegenwärtigen, das auch für die 
folgende Betrachtung maßgebend ist. Denn im Laufe dieser Untersu-
chung tritt deutlich hervor, daß das Verständnis dessen, was der grie-
chische Begriff der Paideia in sich schließt, sich nicht einfach dem 
Inhalt | dessen entnehmen läßt, was hier an Bildungswerten und Bil-
dungsgütern gewonnen wird. All das ist sicherlich auch um seiner 
selbst willen bedeutsam. Die Schätze, die hier durch den philoso-

7 Werner Jaeger, Paideia. Die Formung des griechischen Menschen, Bd.  I, Ber-
lin/Leipzig 1934.

10 Aufsätze und Abhandlungen 6–7



phischen Gedanken, durch die wissenschaftliche Forschung, durch 
Naturbetrachtung und Geschichtsschreibung, durch die Dichtung 
und die bildende Kunst, durch die ethische und politische Reflexion 
gehoben werden, haben nichts von ihrem Wert verloren. Und doch 
sind sie für uns nicht alles. Wir fühlen, daß hinter dieser Leistung eine 
Umkehr der Gesinnung, ein eigentliches μεταν�ε1ν liegt. Ich verfolge 
diese Wendung nur in den drei Richtungen, die durch die Begriffe 
Logos, Dike, Kosmos bezeichnet werden. Ich versuche zu zeigen, daß 
alle diese Begriffe nicht nur nebeneinander stehen und daß sie nicht 
nur Korrelate in dem Sinne sind, daß sie sich wechselseitig ergänzen. 
Sie gehören noch in einem anderen und tieferen Sinne zusammen; sie 
sind der Ausdruck ein und derselben geistigen Wandlung, durch 
welche die neue Form der griechischen Logik, der griechischen Ethik 
und der griechischen Physik bedingt ist und durch die sie erst möglich 
wurde.

II

Für die Entstehung des Logosbegriffs ist und bleibt Heraklit  unsere 
wichtigste Quelle. Aber freilich dürfen wir hierbei nicht von jenem 
Bilde der Herakliteischen Lehre ausgehen, das sich uns, auf Grund der 
Platonischen Darstellung, fest und fast unauslöschlich eingeprägt hat. 
Wir wissen, daß Platon seine erste Kenntnis der Philosophie Heraklits 
nichts diesem selbst, sondern dem Herakliteer Kratylos verdankt.8 
Und was Kratylos ihm geben konnte, das war, wenn wir nach dem 
gleichnamigen Dialog Platons urteilen dürfen, nicht so sehr eine Inter-
pretation der Herakliteischen Grundgedanken als vielmehr eine Kari-
katur derselben. Eine feste Schultradition, die diese Gedanken hätte 
vermitteln können, lag hier nicht vor. Die Herakliteer – so sagt Platon 
im »Theaetet« – bilden keine Schule; jeder verkündet seine Lehre auf 
seine eigene Weise, wie es ihm die Begeisterung des Augenblicks gerade 
eingibt.9 Platon durfte nichtsdestoweniger aus solchen Quellen schöp-
fen: Denn ihm kam es nicht auf historische Darstellung, sondern auf 
systematische | Kritik an. Diese Kritik galt der Gegenwart, nicht der 
Vergangenheit; sie richtete sich gegen die, die in seiner eigenen Epoche 
als Wortführer der Herakliteischen Lehre auftraten. Heraklit selbst 
erscheint hier nur als Glied in einer großen Kette, die, über ihn selbst 

8 Über Kratylos als ersten philosophischen Lehrer Platons vgl. Ulrich von 
Wilamowitz-Moellendorff, Platon, Bd.  I: Leben und Werk, Berlin 1919, S.  89  ff. 
u. 286  ff.

9 Platon, Theaitetos 180 C.

7–8 Logos, Dike, Kosmos 11



hinaus, bis zu Homer und der ältesten griechischen Weisheit zurück-
reicht. Er ist der Anführer (!ρ"ηγ�ς) aller jener, die davon überzeugt 
sind, daß nichts wahrhaften Bestand habe, sondern alles in ewigem 
Wechsel kreist. Damit werde nicht nur jede Festigkeit der Dinge, 
sondern auch die der Begriffe aufgehoben: »[…] sehr genau beobachten 
sie das, daß ja nichts fest bleibe weder in der Rede, noch auch in ihrer 
eigenen Seele (μ#τ$ %ν λ�γ&ω μ#τ’ %ν τα1ς α£τ3ν cy"α1ς), indem sie 
wohl meinen, das möchte dann jenes Beständige (στ�σιμ�ν) sein, 
gegen das sie so gewaltig streiten, und das sie, soviel sie nur können, 
aus jedem Schlupfwinkel zu vertreiben suchen.«10

Daß dies nicht der wahre, der authentische Sinn der Lehre Hera klits 
ist – daran hätte niemals ein Zweifel entstehen sollen. Denn schon 
dasjenige unter den Fragmenten Heraklits, das, wie wir der Aristo-
telischen »Rhetorik« entnehmen können,11 den Eingang zu seiner 
Schrift bildete und das gleichsam das Losungswort für sie enthält, legt 
das stärkste Gewicht auf ebenjenen Begriff, der ihm nach Platons 
Darstellung gemangelt haben und den er abgestritten haben soll. »τ�2 
[…] λ�γ�υ τ�2δ$ %�ντ�ς !εë !(�νετ�ι γ�γν�νται ®ν�ρωπ�ι κα� 
πρ�σ�εν ) !κ�2σαι κα� !κ��σαντες τ� πρ3τ�ν.«12 Heraklit verkün-
det also einen »Logos« – und dieser Logos wird nicht, sondern er 
ist ;  er ist ein !ε� %�ν. Aber er lehrt zugleich, daß dieses Immerseiende 
in der Welt der Dinge, die uns umgeben und von der die Sinne uns 
Kunde geben, nicht anzutreffen ist. In dieser Welt gibt es keine 
Ei genschaft, die auch nur einen Moment lang sich selbst gleich bleibt. 
Hier findet ein steter »Umschlag«, ein Übergang von einer Be -
stimmung in die ihr entgegengesetzte statt. Alles ist nur in dem Sinne, 
daß es sich wechselweise ineinander wandelt. Gott ist Tag – Nacht, 
Winter – Sommer, Krieg – Friede, Überfluß – Hunger.13 All diese Be -
stimmungen sind nur als einander bedingende und aneinander gebun-
dene Gegensätze verständlich. Jede von ihnen ist nur kraft der ande-

10 A.  a.  O., 180 A  f. [»[…] ε7 π�νυ �υλ�ττ�υσι τ� μηδ�ν *
*αι�ν %+ν ε6ναι 
μ#τ$ %ν λ�γ&ω μ#τ$ %ν τα1ς α-τ3ν cυ"α1ς, ûγ��μεν�ι, ßς %μ�ë δ�κε1, α�τí 
στ�σιμ�ν ε6ναι/ τ��τ&ω δ� πανυ π�λεμ�2σι, κα� κα�$ 4σ�ν δ�νανται πα 
ντα"��εν %κ*�λλ�υσιν.« Cassirer zitiert Platon unter Angabe der Stephanus-
Paginierung. Die Verifizierung des originalsprachlichen Textes erfolgt nach: Opera 
omnia uno volumine comprehensa, hrsg. v. Gottfried Stallbaum, Leipzig/London 
1899.].

11 Vgl. Aristoteles, Rhetorik 5, 1407 b [Cassirer zitiert Aristoteles unter An -
gabe der Bekker-Paginierung. Die Verifizierung erfolgt nach: Aristoteles, De arte 
rhetorica, in: Opera, durchges. v. Immanuel Bekker, hrsg. v. der Preußischen Aka-
de  mie der Wissenschaften, Bd.  II, Berlin 1831, S.  1354–1420.].

12 Heraklit, Fragm.  1, zit. nach: Diels, Fragmente, Bd.  I, S.  61.
13 Ders., Fragm.  67, a.  a.  O., S.  71.

12 Aufsätze und Abhandlungen 8



ren, und sie ist nur dadurch, daß sie die andere verneint. Aber | über 
dieser Welt der Negation, der einander ablösenden und sich ge  genseitig 
vernichtenden Einzelbeschaffenheiten herrscht e ines ,  das die feste 
Norm für diesen Wandel selbst enthält und das ebendarum das wahr-
haft Reale, das eigentlich Positive ist.

Diese ursprüngliche »Position« ist es, die Heraklit mit dem Namen 
»Logos« bezeichnet. Der Logos und die !ναλ�γ�α sind im mathema-
tischen Denken der Griechen die Ausdrücke, die zur Bezeichnung des 
Verhältnisses, der Proportion dienen. In diesem Sinne treten sie uns 
bei den Pythagoreern und später bei Euklid entgegen. Ein Ähnliches 
schwebt auch hier vor, wenngleich Heraklits Denken sich nicht in 
mathematischen Kategorien vollzieht. Der Logos ist ein »Seiendes«; 
aber ein Seiendes, das nicht als ein einzelnes Ding besteht, sondern das 
vielmehr ein durchgehendes Verhalten der Dinge bezeichnet. Denn 
alles Werden hat seine innere Regel, aus der es nicht heraustreten und 
von der es nicht abweichen kann. Die Elemente gehen ineinander über: 
»Feuer lebt der Erde Tod, Luft des Feuers Tod; Wasser lebt der Luft, 
Erde des Wassers Tod.«14 Aber dieser Übergang selbst ist nicht belie-
big und von ungefähr. Er vollzieht sich in einer bestimmten Folge und 
nach einem stets wiederkehrenden Rhythmus. So ist das All ein eines, 
das sich ständig in sich selbst trennt, und diese sich spaltende und doch 
wieder in sich zurückkehrende Einheit, dieses 5ν δια�ερ�μεν�ν 8ayt&3 
ist das eigentliche Weltgesetz. Wer dieses Gesetz erfaßt hat, der steht 
nach Heraklit am Ziel aller Weisheit: »[…] 5ν τ� σ���ν, %π�στασ�αι 
γν9μην, ¢τ
η %κυ*
ρνησε π�ντα δι: π�ντων.«15

Heraklit ist ein abgesagter Feind jeglicher festen philosophischen 
Terminologie. Ihm liegt nichts am einzelnen Wort, denn er ist überzeugt 
davon, daß jedes Wort unendlich hinter dem zurückbleiben muß, was 
es bezeichnen will. Es kann den Sinn, auf den es sich richtet, nicht 
erschöpfen, es gibt niemals die volle Bedeutung, sondern es bleibt not-
wendig im Stadium der Andeutung. Alle Sprache, auch die religiöse 
und die philosophische, ist an diese Schranke gebunden. Der Gott, 
der das Orakel in Delphi besitzt – so sagt Heraklit –, spricht nicht aus 
und verbirgt nicht; er deutet an (»�;τε λ
γει �;τε κρ�πτει !λλ: 
σημα�νει«).16 Jedes Wort ist mächtig und ohnmächtig zugleich, tief 
bedeutsam und doch dem Wesen, das es treffen will, inadäquat. So 
dürfen wir auch für das höchste Weltgesetz nach den verschiedensten 

14 Ders., Fragm.  76, a.  a.  O., S.  73 [»<0ι π2ρ τ�ν γ0ς ��νατ�ν κα� !=ρ <0ι τ�ν 
πυρ�ς ��νατ�ν, >δωρ <0ι τ�ν !
ρ�ς ��νατ�ν, γ0 τ�ν > δατ�ς.«].

15 Ders., Fragm.  41, a.  a.  O., S.  68.
16 Ders., Fragm.  93, a.  a.  O., S.  75.

9 Logos, Dike, Kosmos 13



Bezeichnungen greifen. Der Name »Zeus« mag für dasselbe bestehen 
bleiben, sofern wir uns nur bewußt sind, daß es | sich in ihm eben um 
nichts mehr als um einen Namen handelt. »Eines, das allein weise, will 
Zeus genannt werden und will es doch auch wieder nicht.«17 Unter all 
diesen wechselnden Benennungen aber gibt es eine, die dem Gedanken 
Heraklits am meisten gerecht wird und die ihn in höchster Prägnanz 
ausspricht. Es ist das Wort »Dike«.  »Dike« besagt die Ordnung des 
Rechts; aber für Heraklit besagt es ebenso die Ordnung der Natur. 
Denn beide, Recht und Natur, stehen unter der gleichen allumfas-
senden Regel. »Die Sonne wird ihre Maße nicht überschreiten; täte sie 
es, so würden die Erinnyen, die Helferinnen der Dike, sie ausfindig 
machen.«18 Was ist das Band, das in Heraklits Geist diese beiden 
Gegenpole, die Seinsordnung und die Rechtsordnung, miteinander 
verknüpft? So dunkel seine Sprache auch erscheint und so sehr sie es 
liebt, sich zu verhüllen, so herrscht doch an diesem Punkte bei ihm die 
höchste Klarheit. Das Gemeinsame ist deutlich herausgehoben: Es 
besteht darin, daß in beiden, im Logos wie in der Dike, das Dasein 
eines Universel len behauptet wird, das über allen »Eigensinn«, 
über jede Besonderheit des individuellen Vorstellens und Wähnens, 
erhaben ist. Die óδ�η �ρ�νησις, die Absonderung des einzelnen vom 
Weltganzen und vom Weltgesetz ist für Heraklit der Quell alles Irr-
tums und die Wurzel alles Übels. Er selbst will nicht in eigenem Namen 
sprechen, und er verlangt nicht, daß man auf ihn, als einzelnen, hört; 
nur im Namen des Logos fordert er Gehör.19 Die Menschen aber ver-
schließen sich in ihre eigene Vorstellungswelt und verlieren damit 
das Göttliche, allen Gemeinsame, das κ�ιν�ν κα� �ε1�ν. Sie gleichen 
damit den Schlafenden, nicht den Wachenden; denn »im Wachen ha-
ben wir eine gemeinsame Welt, während im Schlaf jeder seine eigene 
hat.«20

Blicken wir von hier aus zur Lehre des Parmenides hinüber, so 
glauben wir mit einem Schlage in eine andere Welt versetzt zu sein. 
Alle Maßstäbe haben sich nicht nur verändert, sondern sie scheinen 
sich in ihr Gegenteil verkehrt zu haben. Wo Heraklit die höchste 
Wahrheit sieht, da sieht Parmenides nur Trug und Schein. Heraklit 
suchte den Logos; aber er war überzeugt, daß er nirgends anders als 

17 Ders., Fragm.  32, a.  a.  O., S.  67 [»5ν τ� σ���ν μ�2ν�ν λ
γεσ�αι �ôκ %�
λει 
κα� %�
λει ?ην�ς @ν�μα.«].

18 Ders., Fragm.  94, a.  a.  O., S.  75 [»Aλι�ς γ:ρ ��" -περ*#σεται μ
τρα/ εB δ� 
μ#, $Εριν�ες μιν Δ�κης %π�κ�υρ�ι %(ευρ#σ�υσιν.«].

19 Ders., Fragm.  50, a.  a.  O., S.  69.
20 Ders., Fragm.  89, a.  a.  O., S.  75 [»�ησ� τ�1ς %γρηγ�ρ�σιν Eνα κα� κ�ιν�ν 

κ�σμ�ν ε6ναι, τ3ν δ� κ�ιμωμ
νων Eκαστ�ν εóς ´δι�ν !π�στρ
�εσ�αι.«].

14 Aufsätze und Abhandlungen 9–10



in der Welt des Werdens, in der Welt der ��σις zu finden ist. Aber vor 
dem kritischen Blick des Parmenides versinkt die Physis. Sie ist ihm 
nicht nur nichts Göttliches und Ewiges, sie ist ihm nicht einmal ein 
Seiendes; sie ist ihm nur ein seltsames Geflecht menschlicher »Wahn-
gedanken«.21 | Hier besteht ein unversöhnlicher Gegensatz: Der Inhalt 
der Parmenideischen Lehre schließt den der Herakliteischen aus. Und 
doch sind zwischen beiden nicht alle Brücken abgebrochen. Denn 
wenn man nicht auf den dogmatischen Lehrgehalt als solchen hin-
blickt, sondern statt dessen die Frage ins Auge faßt, die Parmenides 
und Heraklit sich stellen, so ergibt sich zwischen beiden ein neuer, auf 
den ersten Blick höchst überraschender Zusammenhang. Wiederum 
können uns hier für die Erkenntnis dieses Zusammenhangs die Begriffe 
Logos und Dike als Führer dienen. Beide stehen sowohl bei Parme-
nides als bei Heraklit an zentraler Stelle. Auch Parmenides ruft in der 
großen Entscheidung, vor die er uns stellt, den Logos als den eigentli-
chen und einzigen Richter an. »Lasse dich nicht durch die vielerfahrene 
Gewohnheit auf diesen Weg zwingen, nur deinen Blick, den ziellosen, 
dein Gehör, das brausende, deine Zunge walten zu lassen: Nein, mit 
dem Logos bringe die vielumstrittene Prüfung, die ich dir riet, zur 
Entscheidung.«22 Als oberstes Gebot des Logos aber stellen die Eleaten 
ein neues Gesetz auf. Sie sind die ersten Entdecker des »Satzes vom 
Widerspruch«.23 Die Vermeidung des Widerspruchs: das ist die ober-
ste Norm, unter welche sich jetzt das Denken stellt. Dieses eine Ge-
setz ist es, das von den Eleaten gewissermaßen als der kategorische 
Imperativ des Denkens verkündet wird. Wer diesem Imperativ folgt, 
der findet auf seinem Wege das Sein und die Wahrheit; wer ihm 
zuwiderhandelt, der findet nichts anderes als Trug und Täuschung. 
Das höchste Gebot, das jetzt an das Denken gerichtet wird, ist dies, 
daß es nicht nur einen neuen Weg, der von dem der Sinne und der 
Erfahrung weit abliegt, beschreitet – denn dies hatte die griechische 
Philosophie schon vor Parmenides getan –, sondern daß es ihn festhält, 
daß es ihn entschlossen bis zu Ende geht. Nichts, was außerhalb seines 
eigenen Kreises liegt, darf hierbei das Denken beirren oder ablenken. 
Was die Wahrnehmung oder Vorstellung, was α
σ�ησις und δ�(α uns 

21 Parmenides, Fragm.  1, V.  30, a.  a.  O., S.  115 [»*ρ�τ3ν δ�(ας«]; ders., 
Fragm.  8, V.  50  ff., a.  a.  O., S.  121.

22 Ders., Fragm.  1, V.  34  ff., a.  a.  O., S.  115 [»[…] μηδ
 σ$ F��ς π�λ�πειρ�ν Gδ�ν 
κατ: τ#νδε *ι�σ�ω, νωμ+ν Hσκ�π�ν @μμα κα� I"#εσσαν !κ�υ#ν κα� γλ3σαν, 
κρ1ναι δ� λ�γωι π�λ�δηριν Fλεγ"�ν %( %μ
�εν ῥη�
ντα.«].

23 Näheres hierüber s. bei Ernst Hoffmann, Der historische Ursprung des 
Satzes vom Widerspruch. Heinrich Rickert zum 25.  Mai 1923 gewidmet, in: 
Sokrates. Zeitschrift für das Gymnasialwesen, Neue Folge 11 (1923), S.  1–13.

10–11 Logos, Dike, Kosmos 15



bieten, das sind, vom Standpunkt des Gedankens, nichts als Irrlichter. 
Durch solche Irrlichter verleitet, sprechen wir vom Werden, vom Ent-
stehen und Vergehen. Aber es bleibt nur die Kunde von einem Wege 
möglich: vom Wege des »Es ist«. Auf ihm stehen gar viele Wahrzeichen. 
Denn wer den Begriff | des Seins einmal erfaßt und ihn in allem, was 
aus ihm folgt, durchdacht hat, der weiß auch, daß dieses Sein 
unvergänglich, ganz, in sich geschlossen, einheitlich, unwandelbar 
ohne Ende sein muß: ein einziges in sich zusammenhängendes Ganze 
(»�7λ�ν μ�υν�γεν
ς τε κα� !τρεμ�ς ñδ$ !τ
λεστ�ν«).24 Die Denker, 
die dies nicht erfaßt haben, taumeln auf ihrem Wege wie Stumme und 
Blinde dahin.25 Rückhaltloser und rücksichtsloser, als es hier geschieht, 
konnte die Forderung des Logos nicht verkündet werden. Dieser 
Logos beherrscht und durchdringt nicht mehr, wie bei Heraklit, die 
Sinnenwelt; sondern vor ihm versinkt die Sinnenwelt. Die strenge 
Logik endet im Akosmismus. Und wieder wird dieser Anspruch nicht 
vom Logos allein erhoben, sondern dieser spricht im Namen eines 
allgemeinen höheren Gesetzes, des Gesetzes der Dike. Ihre Gewalt 
wacht darüber, daß das Sein nicht aus der ihm vorgeschriebenen Ord-
nung weicht. Dike hält das Sein in strengen Banden; sie duldet nicht, 
daß es sich in irgendeiner Weise mit dem Nichtsein mischt und damit 
dem Widerspruch verfällt. Deshalb hat sie Werden und Vergehen nicht 
aus ihren Fesseln entlassen, sondern hält beides fest: »[…] �;τε γεν
σ�αι 
�;τ$ @λλυσ�αι !ν0κε Δ�κη "αλ�σασα π
δηισιν, !λλ$ F"ει.«26

Dies alles bedeutet zweifellos einen Umsturz aller Werte, die in der 
griechischen Naturphilosophie gegolten hatten, und eine gewaltige 
Revolution der Denkart. Dennoch zeigt sich bei näherer Betrachtung, 
daß auch das eleatische Denken in der griechischen Geistesgeschichte 
nicht als bloßer Fremdling oder als seltsamer Eindringling dasteht. All 
das Fremdartige und Eigenartige, was es enthält, ist vorbereitet. Die 
Kräfte, die hier am Werke sind, brechen nicht unvermittelt und plötz-
lich hervor. Sie haben ihre Stärke gewonnen in der stillen und beharr-
lichen Arbeit von Jahrhunderten, und sie haben sich, bevor sie in der 
Philosophie wirksam wurden, in anderen Gebieten der griechischen 
Kultur erprobt und geübt. Es ist im Rahmen dieser kurzen Skizze 
nicht entfernt möglich, den inneren Bildungsprozeß darzulegen, aus 
dem der Begriff des Logos wie der der Dike entstanden ist und dessen 
letzte reife Frucht sie bilden; ich muß mich mit der Andeutung einiger 

24 Parmenides, Fragm.  8, V.  4, zit. nach: Diels, Die Fragmente der Vorsokrati-
ker, Bd.  I, S. 119.

25 Ders., Fragm.  6, V.  6  ff., a.  a.  O., S.  117.
26 Ders., Fragm.  8, V.  13–15, a.  a.  O., S.  119.

16 Aufsätze und Abhandlungen 11–12



Hauptphasen begnügen. Deutlich können wir verfolgen, daß es die 
griechische Sprachphilosophie war, die hier die μαιευτικ= τ
"νη geübt 
hat – die gewissermaßen zur Geburtshelferin der griechischen Logik 
geworden ist. In der älteren Gestalt der griechischen Logik | durch-
dringt sich das Problem des Denkens so sehr mit dem der Sprache, daß 
es für uns kaum möglich ist, beide voneinander zu sondern. Hier 
besteht jene Form der »archaischen Logik«, deren Eigentümlichkeit 
eben darin besteht, daß sie zwischen Sprache und Denken nirgends 
einen scharfen Schnitt macht, daß sie den »Sinn« an das »Wort« 
bindet.27 Erst Platon führt diesen Schnitt; und aus ihm geht jener neue 
Begriff der Dialektik hervor, den er der Rhetorik gegenüberstellt. 
Die große Auseinandersetzung, die der zweite Teil des Platonischen 
»Phaidros« bringt, bezeichnet hier den entscheidenden Wendepunkt.28 
Was die Entwicklung des Begriffs der Dike in der griechischen Geistes-
geschichte betrifft, so besitzen wir hierfür die außerordentlich reich-
haltige und wertvolle Materialsammlung, die Rudolf Hirzel in seinem 
Buche »Themis, Dike und Verwandtes«29 gegeben hat. Sie ist später 
durch die Schrift von Victor Ehrenberg »Die Rechtsidee im frühen 
Griechentum«30 ergänzt worden. Aber die wirkliche Formung dieses 
Materials hat uns erst Werner Jaegers Buch gegeben. In Jaegers 
Schilderung der griechischen Paideia nimmt die Rechtsidee eine zen-
trale Stellung ein; sie wird zum geistigen Mittelpunkt und Brennpunkt. 
Jaeger zeigt, wie durch sie zunächst das Epos eine neue Gestalt gewinnt. 
Die Rechtsidee haucht dem Epos neues Leben ein, sie gibt ihm jenen 
persönlichen Charakter, den es bei Homer noch entbehrt hat. »Das 
große Neue [bei Hesiod] ist, daß der Dichter [hier] in eigener Person 
redet. Er gibt die herkömmliche Objektivität des Epos preis und wird 
selbst zum Verkünder der Lehre vom Fluch der Ungerechtigkeit und 
vom Segen des Rechtes.«31 Aber ihre eigentliche Probe hat die Rechts-
idee freilich auf einem anderen Gebiet: im Aufbau der politischen 
und sozialen Wirklichkeit, zu bestehen. Wie ihr dies innerhalb des 
Griechentums gelingt und wie sie aus dieser Probe in geklärter und 
vertiefter Fassung hervorgeht, dies hat Jaeger in seiner Interpretation 

27 Zum Begriff der »archaischen Logik« verweise ich auf die Ausführungen bei 
Ernst Hoffmann, Die Sprache und die archaische Logik, Tübingen 1925 (Heidel-
berger Abhandlungen zur Philosophie und ihrer Geschichte, Bd.  3).

28 Vgl. Platon, Phaidros 259 E  ff.
29 Rudolf Hirzel, Themis, Dike und Verwandtes. Ein Beitrag zur Geschichte 

der Rechtsidee bei den Griechen, Leipzig 1907.
30 Victor Ehrenberg, Die Rechtsidee im frühen Griechentum. Untersuchungen 

zur Geschichte der werdenden Polis, Leipzig 1921.
31 Jaeger, Paideia, S.  96.

12–13 Logos, Dike, Kosmos 17



von Solons politischer Reform und von Solons Dichtung gezeigt. 
Solon ist nach ihm »[…] nicht der Wiederentdecker der hesiodischen 
Gedanken – dessen bedurfte es nicht – sondern ihr Fortbildner. Auch 
für ihn steht fest, daß das Recht seine unerschütterliche Stelle im gött-
lichen Gefüge der Welt hat. […] Die | Strafe kommt frü her oder später 
und stellt den notwendigen Ausgleich her, wo mensch liche Hybris die 
gerechten Grenzen überschritten hat. [Aber d]ie göttliche Strafe ist für 
[Solon nicht] mehr Mißernte und Pestilenz wie für Hesiod, sondern 
sie vollzieht sich immanent durch die Störung des sozialen Organis-
mus, die eine jede Verletzung des Rechts be wirkt.«32

Mit dieser Wendung zur Immanenz ist das Problem in ein 
neues Stadium eingetreten, und jetzt erst kann sich der eigentliche, 
entscheidende Umschwung vollziehen. Nun war die Bahn frei für eine 
Auffassung des menschlichen Handelns, die in der mythischen Welt-
ansicht kein Analogon hat. Noch war freilich dem Mythos die 
Herrschaft nicht entrissen; aber sie war ihm zum mindesten strittig 
gemacht. Damit der neu errungene Boden urbar und fruchtbar gemacht 
werden konnte, dazu war indes der Einsatz anderer Kräfte notwendig. 
Wie diese Kräfte entstehen und wie sie mehr und mehr erstarken, kön-
nen wir ebensowohl an der Entwicklung der griechischen Philosophie 
wie an der der attischen Tragödie verfolgen. Beide schlagen zunächst 
getrennte Wege ein. Die Verbindung von Philosophie und Tragödie 
stellt sich erst in späterer Zeit bei Euripides her. Aischylos erscheint 
von rein theoretischen Motiven und Interessen noch kaum berührt. 
Er schreitet aus seinem eigensten Kreis, aus dem Kreis der dichte ri-
schen und religiösen Intuition, nirgends heraus. Er versucht nicht, 
seine Menschen- und Weltauffassung in rein begrifflicher, in abstrak-
ter oder »diskursiver« Form auszudrücken. Dennoch spürt man bei 
Aischylos, wie bei jedem wahrhaft großen Tragiker, daß er nicht nur 
einzelne tragische Stoffe gestaltet, sondern daß das Ganze seines 
Werkes von einem ihm eigentümlichen, tragischen Lebensgefühl 
durchdrungen und der adäquate Ausdruck desselben ist. Dieses Gefühl 
versenkt sich in die mythische Welt, um sie innerlich umzuschaffen. 
Denn an den Inhalt der mythischen Überlieferung fühlt sich Aischy-
los nicht gebunden. Er schaltet mit ihm völlig frei; er gibt ihm das 
Gepräge seiner dichterischen Phantasie und seines religiösen Glaubens. 
Das Epos sieht alles, was es berührt, im Lichte der Vergangenheit. Es 
vertieft sich in das Geheimnis des Ursprungs und des Werdens der 
Götter. Durch Hesiod hatte diese Theogonie ihre dichterische Gestal-
tung erhalten. Aber im Drama waltet ein anderes Interesse. Hier muß 

32 A.  a.  O., S.  193.

18 Aufsätze und Abhandlungen 13–14



alles zur lebendigen Gegenwart werden. Aus der Form der Erzählung 
geht der Mythos in die der Handlung über. Damit gewinnt auch die 
Frage | nach dem Verhältnis zwischen Mensch und Gott ein anderes 
An sehen. Es ist der unmittelbare Konflikt zwischen beiden Welten, 
den das Drama gestalten will. Und dieser ist kein bloß äußerer 
Wi derstreit, sondern hier handelt es sich um eine Begegnung und 
Auseinandersetzung von anderer, geistiger Art. Auch in der »Ilias« 
steigen die Götter in das menschliche Schlachtgetümmel hinab, und 
Aphrodite, die Göttin, kann vom Arm des sterblichen Kriegers getrof-
fen und verwundet werden. Aber das Drama muß den Kampf in 
anderer Weise schildern. Wir sehen nicht nur, was dem Menschen 
durch Gott oder diesem durch jenen geschieht, sondern wir betrach-
ten beide in ihrem inneren Sein, in ihrem Tun und Leiden. Dieses 
Tun und Leiden in seiner ganzen Tiefe auszumessen, wird zur eigent-
lichen und höchsten Aufgabe des tragischen Dichters. Der »Prome-
theus« des Aischylos ist das erste große und in gewissem Sinne 
un übertroffene Beispiel dafür, wie diese Aufgabe zu bewältigen, wie 
der Streit zwischen Gott und Mensch sichtbar zu machen ist, ohne daß 
er in dieser Sichtbarkeit irgend etwas von seiner reinen Innerlichkeit, 
von seiner »Idealität« verliert. Aischylos hat auch hier den Stoff ganz 
frei behandelt. Es ist nicht mehr ein einzelnes Vergehen, eine be stimm -
te objektive Tat, die an Prometheus bestraft wird. Nicht die Tatsache 
des Feuerraubs, sondern die Gesinnung, in der dieser Raub begangen 
wurde, wird zum eigentlichen dramatischen Thema. Prometheus, der 
selbst daran mitgeholfen hat, Zeus zur Herrschaft zu bringen, lehnt 
sich gegen ihn auf, als dieser beschließt, das Menschengeschlecht zu 
vernichten. Er wird zum Retter des Menschengeschlechts: nicht durch 
die Gabe des Feuers, sondern dadurch, daß er für dasselbe zum 
eigentlichen Heilbringer, zum Bringer der Kultur wird.33 Aber er kann 
den Menschen die Kultur nicht bringen, ohne daß er ihnen zuvor einen 
neuen Geist einpflanzt: den Geist, der in ihm selbst mächtig ist. Daß 
er sich dem Menschen in dieser Weise zuwendet und daß er ihn Anteil 
gewinnen lassen will an dem Besten, was er besitzt: darin besteht die 
»Menschenliebe«, deren er sich rühmt. Der Chor hält ihm vor, daß er 
die Himmlischen zu wenig, die Sterblichen zu hoch geehrt habe.34 Er 

33 Über die Umwandlung des mythischen Stoffes in Aischylos’ »Prometheus« 
s. die Darstellung von Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff, Aischylos. Inter-
pretationen, Berlin 1914, S.  130  ff.

34 Aischylos, Prometheus, in: Tragoediae, hrsg. v. Gottfried Hermann, 
Bd.  I, Leipzig 1852, S.  43–83: S.  49, V. 123: »δι: τ=ν λ�αν �ιλ�τητα *ρ�τ3ν«; 
S.  64, V.  541–543: »?0να γ:ρ �� τρ�μ
ων Bδ�α γν9μα σ
*ει �νατ�Jς Hγαν 
[…]«.

14–15 Logos, Dike, Kosmos 19



hat sie geehrt, indem er sie der Freiheit würdig erachtete, | die er in sich 
selbst wirksam und die er als sein eigentliches, unverlierbares Eigen-
tum fühlt. Sie kann durch keine Strafe, die Zeus aussinnen mag, unter-
drückt oder bezwungen werden. Am Felsen angeschmiedet und der 
Qual verfallen, ruft er noch einmal dem Zeus sein trotziges Freiheits-
gefühl entgegen: »8κ9ν, 8κîν Aμαρτ�ν, ��κ !ρν#σ�μαι«.35 Sein Ver-
gehen, wenn es ein Vergehen ist, war ein solches, das aus dem Wissen, 
nicht aus Torheit oder Verblendung stammt.36 Er kann der Strafe nicht 
entgehen; aber sie wird ihn nicht zerbrechen, weil sie die Macht dieses 
Wissens in ihm nicht auslöschen kann.

Noch merkwürdiger und noch bedeutsamer für unser Problem ist 
ein anderer Zug im Drama des Aischylos. Auch hier gibt es eine »Theo-
gonie«‚ ein Werden der Götter; aber sie ist von völlig anderer Art als 
bei Hesiod. Denn es ist das Wesen des Göttlichen selbst, das sich, wenn 
wir der Entwicklung des Aischyleischen Dramas folgen, allmählich 
vor unseren Augen wandelt. Im »Prometheus« erscheint Zeus noch 
als der harte Tyrann, der sich durch Gewalt und List die Herrschaft 
angeeignet hat. Er ist nichts als ein eigensinniger und eigenmächtiger 
Despot. Aber wenn wir das Drama des Aischylos auf seiner Höhe und 
seiner Vollendung betrachten, hat sich das Bild völlig verändert. Zeus 
selbst ist ein anderer geworden: Er ist der Hüter und Schutzherr des 
Rechts. Nicht mehr Kratos und Bia, Kraft und Gewalt, sondern Dike 
und Aidos, Gerechtigkeit und fromme Scheu, sind diejenigen, die 
seine Gebote vollstrecken. Als ein starker und strenger, aber zugleich 
als gerechter und gütiger Herrscher wird Zeus in dem großen Chor-
lied des Agamemnon gepriesen.37 Damit erst ist die Entwicklung, die 
wir hier verfolgen, zu ihrem wirklichen inneren Abschluß gelangt. 
Der erste Akt in dem großen Drama zwischen Gott und Mensch war 
ein Akt der Empörung; der zweite ist ein Akt der Versöhnung. Die 
Eumeniden sind, am Schluß der »Orestie«, besänftigt. Sie folgen dem 
Rat Athenes, sie gehorchen der Stimme der Weisheit und der Mäßi-
gung. Denn indem der Mensch sich gegen die mythischen Mächte 
auflehnte, hat er damit nicht nur sich selbst gewonnen, sondern er hat 
auch das Bild des Göttlichen in seiner Seele | gerettet. »Wie einer ist, 
so ist sein Gott […]«:38 In dem Augenblick, wo der Mensch ein anderer 

35 A.  a.  O., S.  54, V.  268.
36 »%γK δ� τα2�$ Lπαντ$ Iπιστ�μην.« Ebd., V.  267.
37 Vgl. hierzu Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff in der Einleitung zur 

deutschen Übersetzung des »Agamemnon«, Vorwort zu: Aischylos, Agamem-
non, in: Griechische Tragoedien, übers. v. Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff, 
Bd.  II: Orestie, Berlin 21901, S.  1–47: S.  45.

38 [Johann Wolfgang von Goethe, Zahme Xenien  IV, in: Werke, hrsg. im 

20 Aufsätze und Abhandlungen 15–17



geworden ist, muß auch die Vorstellung des Göttlichen sich wandeln 
und zu einer reineren Gestalt geläutert werden.

Die Philosophie vollzieht nur die ihr eigentümliche und gemäße 
Aufgabe – die Aufgabe der Zusammenschau, des συν�ρ+ν εBς Eν, wie 
Platon es nennt – wenn sie alle diese verschiedenen Elemente und 
Momente der griechischen Bildung in sich aufnimmt, um sie mit einem 
Blicke zu umfassen und in ihrem inneren Zusammenhang zu verstehen. 
Sie dringt zu dem allgemeinen Gedanken einer universellen Ge -
setzesordnung vor, die sich uns in dreifacher Weise offenbart: als 
Denkgesetz, als sittliches Gesetz und als Naturgesetz. Dies ist es, was 
bei Heraklit und Parmenides noch in halb mythischen Bildern, bei 
Demokrit in der Sprache des mathematischen Denkens, bei Platon und 
Aristoteles in der Sprache metaphysicher Begriffe ausgesprochen wird. 
Bei Parmenides und Heraklit kann das »Verhängnis«‚ die εMμαρμ
νη, 
noch zum Synonymon für Logos und Dike werden. »[Κ]ατ� τινα 
εMμαρμ
νην !ν�γκην« vollzieht sich nach einem Worte Heraklits aller 
Naturlauf.39 Im selben Sinne spricht Parmenides von der Allgewalt der 
Notwendigkeit, die das Sein in seiner Natur verharren läßt und es von 
allen Seiten fest umschließt: »κρατερ= γ:ρ $Aν�γκη πε�ρατ�ς %ν 
δεσμ�1σιν F"ει, τ� μιν !μ��ς %
ργει.«40 Auch Platon kann sich, wo er 
von der Notwendigkeit spricht, der mythischen Bildkraft, die in dem 
griechischen Wort liegt, nicht entziehen. Im zehnten Buche des »Staats« 
spricht er von der »Spindel der Notwendigkeit«, durch die die Sphären 
in Umschwung gesetzt werden. Gedreht wird sie auf den Knien der 
Ananke; die Moiren, ihre Töchter, sitzen daneben und besingen das 
Geschehen; Lachesis das Vergangene, Klotho das Gegenwärtige, Atro-
pos das Künftige.41 Was diese Notwendigkeit von der des Mythos 
scheidet, ist ein einziger fundamentaler Zug. Sie stammt für Heraklit 
wie für Platon von innen, nicht von außen. Das ist es, was Heraklit in 
dem lapidaren Satze »5��ς !ν�ρ9π&ω δα�μ&ων« aus spricht,42 und das 
ist die Grundanschauung, die Platon im Bilde der »Seelenwahl« aus-
drückt. »Nicht euch wird der Dämon erlosen«, so sagt Lachesis zu | 

Auftrage der Großherzogin Sophie von Sachsen, 4  Abt., insges. 133  Bde. in 143 
Bdn., Weimar 1887–1919, 1.  Abt., Bd.  III, S.  286–312: S.  288.]

39 Vgl. Cilicius Simplicius, In Aristotelis physicorum libros quattuor priores 
commentaria (Buch  2, 23), hrsg. mit Unterstützung der Preußischen Akademie der 
Wissenschaften v. Hermann Diels (Commentaria in Aristotelem Graeca, Bd.  IX), 
Berlin 1882, zit. nach: Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, Bd.  I, S.  58.

40 Parmenides, Fragm.  8, V. 30  f., a.  a.  O., S.  120.
41 Platon, Republik 616 C  ff. [Zitat 616 C: »’Αν�γκης Hτρακτ�ν«].
42 Heraklit, Fragm.  119, zit. nach: Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, 

Bd. I, S.  78.

17–18 Logos, Dike, Kosmos 21



den Seelen, denen sie die verschiedenen Lebenslose vorhält, »sondern 
ihr werdet den Dämon erlosen.«43 Wir können noch ganz nachfühlen, 
welches gewaltige Oxymoron in einem solchen Wort für einen 
Griechen des fünften Jahrhunderts liegen mußte. Vom Standpunkt des 
Mythos gesehen schließt dieses Wort einen Widersinn ein. Denn für 
den Mythos ist das »Dämonische« eben das, was jenseit alles Könnens 
und Wollens des Menschen liegt. Es steht ihm als ein Fremdes und 
unendlich Überlegenes gegenüber. Aber ebendieses schlechthin Un -
durchsichtige, dieses »Irrationale« wird jetzt der Wahl, und damit der 
rat io,  der Entscheidung der sittlichen Vernunft anheimgegeben. Der 
Mensch, die sittliche Persönlichkeit nimmt die Schuld auf sich, die im 
Kreise des mythischen Bewußtseins dem Dämon zu geschoben wurde. 
Auch diesen Zug hat die griechische klassische Ethik mit der grie-
chischen Tragödie gemein. Als Klytaimnestra im »Agamemnon« des 
Aischylos den Mord an Agamemnon von sich abzuwälzen sucht und 
erklärt, nicht sie, sondern der alte Fluchgeist des Hauses habe die Tat 
begangen, tritt ihr der Chor entgegen: Sie allein ist es, die die Tat getan 
und die sie zu verantworten hat.44 Die gleiche Grundüberzeugung 
spricht Platon in seiner Sprache aus: »αBτ�α 8λ�μ
ν�υ, �ε�ς !να�τι�ς«.45 
Um die Begriffsbestimmung des höchsten Gutes sind in der antiken 
Ethik hartnäckige Kämpfe geführt worden, die sich über Jahrhunderte 
erstrecken. Aber wenn wir heute diese Kämpfe überblicken, so tritt 
für uns die Einheit weit stärker als der Gegensatz hervor. Die Antwort 
mochte hier noch so verschieden ausfallen – der Unterschied wird doch 
immer wieder überbrückt durch die innere ideelle Gemeinschaft, die 
schon in der Fragestellung liegt. Eine solche Gemeinschaft spüren wir 
noch im heftigsten Streit der einzelnen philosophischen Schulen. Sie 
verbindet Platon und De mo krit, Stoiker und Epikureer. Denn überall 
herrscht hier die Überzeugung, daß die »Eudämonie« nichts ist, was 
dem Menschen von außen »zufällt«‚ daß sie kein bloßes »Akzidens« 
der Seele ist, sondern daß sie auf einer inneren Haltung der Seele beruht, 
die diese sich selbst geben muß. Gelingt ihr dieser Akt der Selbstbe-
freiung, so hat sie sich damit zwar nicht der Gewalt des Schicksals 
entzogen, wohl aber hat sie die Furcht vor dem Schicksal überwunden. 
Die Furcht vor dem bösen Dämon ist verschwunden: Die »Deisidä-
monie« ist zur »Eudämonie« geworden. »Wer einen festen und wohl-

43 [Platon, Republik 617  E: »�ô" -μ  1  ς δα�μων λ#(εται, !λλ$ -με1ς δα�μ�να 
αMρ#σεσ�ε. πρ3τ�ς δ$ G λα"îν πρ3τ�ς αMρε�σ�ω *��ν, �R συν
 σται %( !ν�γκης.«]

44 Aischylos, Agamemnon (V.  1498  ff.), in: Griechische Tragoedien, Bd.  II, 
S.  49–118: S.  107.

45 Platon, Republik 617  E.

22 Aufsätze und Abhandlungen 18

α



gefügten Sinn besitzt, dem fügt sich auch | das Leben zu einem Gan-
zen«, so sagt auch Demokrit.46 Denn das Glück wohnt nicht in Herden 
oder Gold, sondern die Seele ist der Wohnsitz des Dämons (»ψυ"= 
�Bκητ#ρι�ν δα�μ�ν�ς«).47 In dieser ethischen Grundfrage erblicken 
wir Aristoteles unmittelbar an der Seite von Demokrit, den er in seiner 
Physik und Naturphilosophie unablässig bekämpft. Auch die »Ni -
komachische Ethik« betont, daß die wahre Eudämonie nicht im Besitze 
äußerer Güter, sondern allein in einer bestimmten Beschaffenheit der 
Seele gesucht werden müsse: denn »[d]as Größte und Höchste des 
Menschenlebens dem Zufall Preis zu geben, das wäre doch allzu ver-
kehrt [und geradezu schmählich]«.48

Dies alles ist Theorie und will Theorie sein – aber es ist keineswegs 
bloß abstrakte Doktrin, sondern es ist ein Spiegel des Lebens selbst. 
Nirgends vielleicht spürt man die »Lebensnähe« der griechischen Phi-
losophie so deutlich wie dort, wo die griechischen Denker von der 
Gerechtigkeit sprechen. Wenn Aristoteles, im fünften Buch der 
»Nikomachischen Ethik«, seine Theorie der Gerechtigkeit entwickelt, 
so nimmt auch seine sonst so gemessene und sachliche Sprache für uns 
einen neuen Klang an. Hier verwehrt er dieser Sprache nicht das 
Anklingen und innere Mitklingen des Gefühls. Nicht der Morgen-
stern und nicht der Abendstern – so sagt er – strahlt in so hellem 
Glanze wie die Gerechtigkeit. Die Lehre aber, daß die Gerechtigkeit 
die Quintessenz aller Tugenden ist und daß in ihr alle Einzeltugenden 
vereint und beschlossen sind, hat nicht erst der Ethiker Aristoteles 
geschaffen. Das Wort, auf das er sich in diesem Zusammenhang beruft: 
»%ν δ� δικαι�σ�νTη συλλ#*ην π+σ$ !ρετ= Fνι«,49 begegnet uns schon 
im sechsten Jahrhundert, in der Spruchdichtung des Phokylides und 
in den Elegien des Theognis. Die Philosophie hat hier also, rein zeitlich 
betrachtet, kaum die Führung; aber sie schließt die Entwicklung ab 
und drückt ihr gewissermaßen das Siegel auf. Denn durch sie allein 
ergab sich die Synthese von »theoretischer« und »praktischer« Ver-
nunft: die Ableitung von Wahrheit und Gerechtigkeit aus einer 
ge meinsamen Wurzel. Die Verbindung beider war schon zuvor gefühlt 
und gefordert, aber erst die Philosophie vermochte diese Forderung 

46 »�ãσιν G τρ�π�ς %στ�ν ε;τακτ�ς, τ��τ�ισι κα� ¢ *��ς ε7 τ
τακται.« De mo-
krit, Fragm.  61, zit. nach: Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, Bd.  I, S.  401.

47 Ders., Fragm.  171, a.  a.  O., S.  416, vgl. Fragm.  170, ebd.: »ε�δαιμ�ν�η ψυ"0ς 
κα� κακ�δαιμ�ν�η«.

48 Aristoteles, Nikomachische Ethik I 10, 1099 b 24  f. [»τ� δ� μ
γιστ�ν κα� 
κ�λλιστ�ν %πιτρ
ψαι τ�"Tη λ�αν πλημμελ�ς Uν ε
η.« Verifziert nach: Opera, Bd.  II, 
S.  1094–1181: S.  1099].

49 [A.  a.  O., V  3, 1129 b 29  f., S.  1129.]

18–19 Logos, Dike, Kosmos 23



zu erfüllen und zu rechtfertigen. Hirzel hat in seinem Buch »Themis, 
Dike und Verwandtes« eine Fülle von Belegstellen | gesammelt, in de -
nen die Begriffe der Wahrheit und des Rechts Seite an Seite er scheinen. 
»Wo […] das Wesen der beiden Begriffe am reinsten strahlt«, so sagt 
er, »in der Personification, durch die sie sich zu den Göt tern erheben, 
erscheint auch ihre Vereinigung als die engste, schwe sterliche, da Δ�κη 
und $Αλ#�εια beide als Töchter des Zeus gelten. Beide treffen sich auf 
ihren Wegen, die Δ�κη weiss und erkennt Alles und leitet zur Wahr-
heit, während andererseits wo die $Αλ#�εια waltet oder ihr Ebenbild, 
die $Ατρ
κεια, Alles [mit] Recht geschieht.«50

Erst aus dieser Verknüpfung mit dem Begriffe der Wahrheit konnte 
die Rechtsidee jene universelle Geltung gewinnen, die ihr im griechi-
schen Denken zugesprochen wird. Mehr und mehr mußte sich jetzt 
die Überzeugung befestigen, daß das Recht sich zwar in bestimmten 
»Sat zungen« ausspricht, daß aber sein letzter Ursprung in etwas 
an derem als in der bloßen Willkür solcher Einzelsatzungen zu suchen 
sei. Es läßt sich kaum sagen, ob sich dieser Gegensatz zwischen dem, 
was »der Sache nach« und dem, was »der Satzung nach« gilt, der Gegen-
satz zwischen dem ��σει @ν und dem �
σει @ν, am Problem der Na tur-
erkenntnis oder an dem der sittlichen Erkenntnis entwickelt hat. Beide 
gehen hier Hand in Hand. Die Natur gilt dem Griechen niemals als 
ein bloß Gewordenes oder Gemachtes, denn der Begriff der »Schöpfung 
aus Nichts« ist dem griechischen Denken fremd. Die Aristotelische 
Physik sieht in Gott den »Anfang der Bewegung«, aber sie fragt nicht 
nach dem Anfang der Materie. Die Materie gilt als ungeworden und 
ewig. Ebensowenig läßt sich nach dem Ursprung der Form der Natur 
fragen. Platon greift im »Timaios« zu dem mythischen Bild des Welt-
schöpfers, des »Demiurgen«. Aber der De miurg ist nur der Ordner, 
nicht der Schöpfer der Natur. Denn er könnte nicht schaffen, wenn er 
nicht in seiner Tätigkeit auf ein Beständiges, Ungewordenes, sich selbst 
Gleiches: auf die Welt der Ideen, hinblickte. Durch die Verbindung 
mit dem Begriff der »Natur« wird daher das Recht der Fra ge nach sei-
ner zeitlichen Herkunft enthoben. Von ihm läßt sich jetzt das gleiche 
sagen, was Heraklit vom Kosmos sagt. »Diese Weltordnung, die für 
alle Wesen dieselbe ist, hat kein Gott und kein Mensch geschaffen, son-
dern sie war immerdar, und sie ist und wird sein.«51 So entsteht aus 
dem Gedanken der ungewordenen Wahrheit und der ungewordenen 

50 Hirzel, Themis, Dike und Verwandtes, S.  115  f.
51 Heraklit, Fragm.  30, zit. nach: Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, 

Bd.  I, S.  66 [»κ�σμ�ν τ�νδε, τ�ν α�τ�ν �π�ντων, �≠τε τις �ε3ν �≠τε !ν�ρ9πων 
%π��ησεν, !λλ$ 5ν !ε� κα� ©στιν κα� ©σται […]«].

24 Aufsätze und Abhandlungen 19–20



Na tur der kühne Gedanke | der Unwandelbarkeit des Rechts: ein Po -
stulat, das aller Erfahrung zu widerstreiten scheint, das aber die »Ver-
nunft« immer wieder aufrichtet und aufrecht erhält. Logos und Dike 
trennen sich auch hier nicht; beide müssen als ein »Gemeinsames und 
Göttliches«, als ein κ�ιν�ν καë �ε1�ν anerkannt werden. Wer sich von 
den Schranken des individuellen Wähnens und Wollens, von der Bδ�η 
�ρ�νησις befreit, der erblickt dieses Allgemeine. Das wahrhafte Den-
ken und die echte sittliche Gesinnung kann nur aus der Überzeugung 
von dieser einen, allen gemeinsamen Ordnung fließen. Hierauf beruht 
der logische Begriff des �ρ�νε1ν wie der ethische Begriff der �ρ�νησις 
und der σω�ρ�σ�νη. Ethische und theoretische Selbstbesinnung füh-
ren zu dem gleichen Ziele hin. Den Gedanken des gemeinsamen, über-
greifenden Weltgesetzes verkündet die Philosophie; aber die Hingabe 
an dieses Gesetz galt den griechischen Denkern niemals als eine bloß 
theoretische oder kontemplative Aufgabe. Die Gemeinschaft, die Polis 
muß mit dieser Hingabe erfüllt und durchdrungen sein. Diesem Ziel 
strebt der Platonische Staatsentwurf nach; und Heraklit, der Aristokrat, 
ruft das Volk zu diesem Kampfe auf: »Das Volk soll kämpfen für das 
Ge setz wie um seine Mauer.«52 Die Philosophie nimmt die Leitung in 
diesem Kampfe für sich in Anspruch, weil sie sich zu je ner Form des 
»reinen Denkens« erhoben hat, aus der allein die Kraft für ihn fließen 
kann. Damit ist die Kraft des Denkens als die Wurzel aller anderen 
Tä tigkeit und Tüchtigkeit erklärt: »τ� �ρ�νε1ν !ρετ= μεγ�στη, κα� 
σ���η !λη�
α λ
γειν κα� π�ιε1ν κατ: ��σιν %παã�ντας.«53 Auch in 
der griechischen Tragödie finden wir ständig die Gleichsetzung der 
Rechtsordnung mit der kosmischen Ordnung. Durch sie erst wird das 
Recht, das wahre Recht, von allem Partikularen, Zufälligen und Will-
kürlichen befreit. Gegen die Willkür der positiven Satzungen darf der 
Mensch sich jetzt auf die Macht und die Geltung des »ungeschriebenen 
Gesetzes« berufen.54 So spricht Sophokles von der Rechtsordnung in 
denselben Worten, in denen Heraklit von der Naturordnung sprach:

» �� γ�ρ τι ν2ν γε κ!"�
ς, !λλ$ !ε� π�τε
 <T0 τα2τα, κ��δε�ς �6δεν %( 4τ�υ %��νη.«55 |

52 Ders., Fragm.  44, a.  a.  O., S.  68 [»μ�"εσ�αι "ρ= τ�ν δ0μ�ν -π�ρ τ�2 ν�μ�υ 
4κωσπερ τε�"ε�ς«].

53 Ders., Fragm.  112, a.  a.  O., S.  77.
54 Über die Entwicklung des Begriffs des WΑγρα��ς ν�μ�ς vgl. besonders 

Rudolf Hirzel, WΑγρα��ς ν�μ�ς, Leipzig 1900 (Abhandlungen der philologisch-
histo ri schen Classe der Königl. Sächsischen Gesellschaft der Wissenschaften, 
Bd.  20, Nr.  1).

55 Sophokles, Antigone (V. 456  f.), hrsg. v. August Nauck, Berlin 1867, S.  176.

20–21 Logos, Dike, Kosmos 25



Über der Polis, in ihrem faktischen und historischen Bestand, ist 
damit ein anderes und Höheres anerkannt, das diesen Bestand erst 
wahrhaft verbürgen kann. Sicherlich können wir das griechische gei-
stige Leben vom Leben der Polis nicht loslösen. Für den Griechen der 
klassischen Zeit bleibt die Verbundenheit mit der Polis ein Höchstes, 
das er nicht missen kann oder will. Aber eben aus ihr ergibt sich die 
Tatsache, daß auch jeder Schritt zur geistigen Selbstbefreiung, den die 
Wissenschaft, die Kunst, die Philosophie tut, sofort auf das Idealbild 
der Polis zurückwirkt und ihm einen neuen Gehalt gibt. Die neue 
Freiheit löst die Bindung nicht auf; sie gibt ihr vielmehr eine andere 
Form und eine andere Begründung. Die Griechen sind die ersten, die 
den Zusammenhang von Freiheit und Gesetz in dieser Weise emp-
funden haben. Wenn sie ihren Unterschied von den Barbaren aus-
sprechen und kennzeichnen wollen, so tritt für sie immer wieder die-
ser Zug in den Mittelpunkt. Was den Griechen vor dem Barbaren 
auszeichnet, ist dies, daß er keinen despotischen Zwang erträgt, daß er 
sich selbst befehlen kann und will. In dem Traumgesicht der Königin 
Atossa, in den »Per sern« des Aischylos, sieht die Königin, wie Xerxes, 
ihr Sohn, zwei Frauen vor seinen Wagen gespannt hat, die eine in do -
rischer, die andere in persischer Tracht. Während diese sich dem 
Zwange fügt, bäumt jene sich unwillig auf; sie zertrümmert das Joch, 
so daß der König vom Wagen herabstürzt.56 Und auf die Frage der 
Atossa an den Chor, wer dem griechischen Heer als Herrscher gebie te, 
antwortet dieser, daß eine solche Form der Herrschaft für den Griechen 
nicht besteht. Er folgt nicht, als Höriger oder Sklave, dem Gebot eines 
einzelnen Mannes.57 Aber dies ist nur die e ine Seite des griechischen 
Freiheitsbegriffs. Denn nicht minder bestimmt spricht die griechische 
Philosophie und die griechische Tragödie es aus, daß das Gesetz allein 
der echte Ausdruck der Freiheit ist. Das ist die Staatsgesinnung 
Platons und die Summe seiner politischen Weisheit. Auch Euripides 
sieht hierin den wahren Unterschied zwischen Hellenen und Bar-
baren. Wenn Iason, in der »Medea« des Euripides, Me  dea vorhält, 
was sie ihm zu danken habe, so nennt er unter allen Seg nungen der 
griechi schen Kultur das Recht an erster Stelle: Hier gebiete nicht | die 
rohe Ge  walt, sondern Recht und Gesetz.58 Den Sinn und Gehalt
 

56 Aischylos, Die Perser (V.  181  ff.), in: Tragoediae, S.  85–124: S.  93.
57 A.  a.  O. (V.  242), S.  95: »�;τιν�ς δ�2λ�ι κ
κληνται �ωτ�ς ��δ$ -π#κ��ι«.
58 Euripides, Medea (V.  533–535), in: Tragoediae, hrsg. v. Adolf Kirchhoff, 

Bd.  I, Berlin 1855, S.  141–182: S.  158: »πρ3τ�ν μ�ν XΕλλ�δ$ !ντ� *αρ*�ρ�υ 
"��ν�ς γα1αν κατ�ικε1ς κα� δ�κην %π�στασαι ν�μ�ις δ� "ρ0σ�αι μ= πρ�ς Bσ"��ς 
"�ριν.«

26 Aufsätze und Abhandlungen 22–23



solcher Worte empfinden wir heute vielleicht stärker und tiefer als 
je zuvor. Heute wissen wir daher auch, daß es kein bloß gelehrtes 
Interesse ist, das wir an der griechischen Philosophie und am Gan-
zen der griechischen Bildung nehmen. Wir geben uns dabei kei -
nem bloßen Rückblick hin, sondern was uns treibt, ist die Sorge um 
unsere geistige Zu  kunft. Wir wissen, daß diese Zukunft aufs schwer -
ste bedroht ist, wenn es nicht gelingt, das Band zwischen Wahrheit 
und Recht zwi schen Lo  gos und Dike wieder in derselben Weise 
zu knüpfen, wie die Griechen es zuerst in der Geschichte der 
Mensch heit geknüpft ha ben.

III

Wenn der Begriff »Kosmos« nichts anderes besagte als die Behaup-
tung einer gewissen Ordnung und Regelmäßigkeit, die sich in den 
Naturerscheinungen beobachten läßt, so wäre es kaum möglich, die 
Frage nach dem historischen Ursprung dieses Begriffs mit Sicherheit 
zu beantworten. Denn die Ahnung einer solchen Ordnung scheint 
dem Menschen auf keiner Stufe seiner geistigen Entwicklung, die uns 
geschichtlich zugänglich ist, gefehlt zu haben. Daß die Naturerschei-
nungen einem bestimmten Rhythmus folgen und daß es in ihnen eine 
gewisse Wiederkehr gibt: dies gehört sicher zu den frühesten Beob-
achtungen, die der menschliche Geist gemacht hat. Und sofort mußte 
sich daran der Wunsch knüpfen, auf Grund dieser Wiederkehr das 
Künftige vorauszusagen und aus dem gegenwärtig Gegebenen zu 
bestimmen. Alles menschliche Handeln ist auf eine derartige Bestim-
mung, in so engen Grenzen sie sich auch halten mag, angewiesen; alle 
prudentia beruht in irgendeiner Weise auf der providentia. Am deut-
lichsten tritt diese Regel, der die Phänomene unterworfen sind, an 
dem periodischen Wechsel von Hell und Dunkel hervor. Hier, wenn 
ir  gend wo, müssen wir den ersten gedanklichen Keim zur Bildung des 
Kosmosbegriffes sehen. Vielleicht hat der Mensch an diesem Beispiel 
zuerst die Einsicht gewonnen, daß es etwas wie einen objektiven Ver-
lauf des Geschehens gibt: eine Einsicht, die die Bedingung aller Er -
for |  schung und aller Erkenntnis der Natur ist. In diesem Sinne hat 
man mit Recht gesagt, daß das Wechselspiel zwischen Licht und Dun-
kel, zwischen Tag und Nacht als der früheste Impuls und zugleich als 
das höchste Ziel des menschlichen Denkvermögens angesehen wer-
den könne. »Nicht nur unsere Erde, sondern wir selbst, unser eigenes 
geistiges Ich […] sind sonnengeboren und sonnengenährt. […] Die 
fortschreitende Auffassung des Unterschiedes von Tag und Nacht, 

23–24 Logos, Dike, Kosmos 27



Licht und Dunkel ist der innerste Nerv aller menschlichen Kultur-
entwicklung.«59

Als das erste spekulative Interesse in den Denkern der ionischen 
Schule erwachte, da fanden sie in der ägyptischen und babylonischen 
Wissenschaft bereits reiche Schätze von Beobachtungen und Berech-
nungen vor, auf die sie sich stützen konnten. Sie haben aus dieser 
Quelle immer wieder geschöpft, und die Fülle der inhaltlichen 
Erkenntnis, die sie dadurch gewonnen haben, läßt sich von uns kaum 
abschätzen. Und sicherlich waren es nicht nur empirische Einzeler-
kenntnisse, die sie hierbei gewannen, sondern sie sahen hier auch ein 
bestimmtes Musterbild wissenschaftlicher »Theorie« vor sich. Was 
Babylonier und Ägypter sich an wissenschaftlichen Einsichten erar-
beitet haben, das wäre ohne eine solche Theorie kaum möglich gewe-
sen. Man hat freilich oft behauptet, daß die ägyptische Geometrie über 
den Zustand einer praktischen Meßkunde kaum hinausgekommen sei 
und daß auch die babylonische Rechenkunst keine anderen als rein 
empirische Ziele verfolgt habe. Auf Grund des heutigen Standes der 
Forschung muß jedoch die Philosophiegeschichte mit derartigen 
Behauptungen sehr vorsichtig sein. Denn die besten Kenner des Quel-
lenmaterials versichern uns vielfach das Gegenteil. Sie erklären, daß es 
eine hochentwickelte babylonische Algebra gegeben habe, der man 
auch ein bestimmtes »Beweisverfahren« zubilligen müsse. Auch beto-
nen sie, daß sich schon hier mathematische Fragestellungen finden, die 
von den Problemen, die sich aus der Astronomie ergeben konnten, 
gänzlich unabhängig waren; die Entwicklung einer rechnenden Astro-
nomie in der ersten Hälfte des ersten Jahrtausends sei vielmehr wesent-
lich bedingt durch den bereits erreichten hohen Entwicklungsstand 
der eigentlichen Mathematik.60 Worin bestand also das Kennzeich-
nende | und Auszeichnende der griechischen Mathematik, und was 
gibt ihr ihren spezifisch »philosophischen« Wert?

Schon die Antike hat sich diese Frage gestellt, und sie hat eine 
bestimmte und höchst bezeichnende Antwort auf sie gegeben. Eines 
der bedeutsamsten Zeugnisse besitzen wir in einem Urteil, das Eude-
mos in seiner Geschichte der Geometrie gefällt und das Proklos uns 
in seinem Euklidkommentar aufbehalten hat. Hier wird Pythagoras 
als derjenige bezeichnet, dem es zuerst gelungen sei, die Geometrie zur 

59 Troels Frederik Troels-Lund, Himmelsbild und Weltanschauung im Wandel 
der Zeiten, autoris., v. Verf. durchges. Übers. v. Leo Bloch, Leipzig 31908, S.  5.

60 Otto Neugebauer, Vorlesungen über Geschichte der antiken mathema-
tischen Wissenschaften, Bd.  I: Vorgriechische Mathematik (Die Grundlehren der 
mathematischen Wissenschaften in Einzeldarstellungen mit besonderer Berück-
sichtigung der Anwendungsgebiete, Bd.  XLIII), Berlin 1934, S.  202  ff.

28 Aufsätze und Abhandlungen 24–25



Stufe einer reinen Wissenschaft (»εBς σ"0μα παιδε�ας %λευ�
ρ�υ«) zu 
erheben. Dies sei dadurch geschehen, daß er sich nicht mit der Erfor-
schung einzelner Probleme und mit der Anreihung einzelner Theo-
reme begnügt habe, sondern daß er statt dessen auf die ersten Anfänge 
(!ρ"α�  ) der Geometrie zurückgegangen sei. Auch habe er die ein-
zelnen Lehrsätze ohne Anlehnung an sinnlich-körperliche Beispie-
le rein gedanklich betrachtet (»!�λως κα� ν�ερ3ς τ: �εωρ#ματα 
διερευν9μεν�ς«).61 Die Frage, welchen rein historischen Wert wir 
diesem Urteil beimessen dürfen, lasse ich hier dahingestellt. Als Zeug-
nis für die Lehre und Persönlichkeit des Pythagoras selbst können wir 
es kaum verwenden. Denn alles, was wir hierüber wissen, gehört der 
mündlichen Tradition an, und die Legendenbildung hat auf diesem 
Gebiet schon sehr früh eingesetzt.62 Aber unverkennbar drückt sich 
in diesen Sätzen die Auffassung aus, die das klassische Griechentum, 
seit dem fünften Jahrhundert, vom Wesen und von der Aufgabe der 
wissenschaftlichen Mathematik besaß. Diese sollte kein bloßes Aggre-
gat aus einzelnen Lehrstücken sein, sondern sie sollte ein System bil-
den. Und dies war nur dadurch erreichbar, daß man mit den Prinzipien 
begann und von dort, von oben her (Hνω�εν) in geregeltem und lük-
kenlosem Beweisgang zu den Folgerungen weiterging. In Euklids 
Werk hat diese Forderung jene Erfüllung gefunden, die für alle Zeiten 
vorbildlich geworden ist: Der Kosmos der Geometrie  steht hier 
zum ersten Male in vollendeter Gestalt vor uns. Aber wie ist dieses 
κτ0μα %ς !ε� zustande gekommen, und welchen Anteil hat die grie-
chische Philosophie an ihm gehabt? Daß Euklids Werk auf der 
Arbeit des Platonischen Kreises fußt und diese zu ihrem systemati-
schen Abschluß bringt, ist unverkennbar. Die Kette der Tradition, die 
von den Mathematikern | der Platonischen Akademie, von Eudoxos 
und Theaitet bis zu Euklid hinführt, können wir genau verfolgen.63 
Aber der Platonismus al le in hätte diese neue Gestalt der wissen-
schaftlichen Geometrie kaum hervorbringen können. Betrachtet man 
die Entwicklung näher, so findet man, daß das Ganze der griechischen 
Philosophie, daß die Arbeit fast aller philosophischen Schulen erfor-
derlich war, wenn eine derartige Leistung entstehen sollte. Pythago-

61 Proklos, In primum Euclidis elementorum librum commentarii, hrsg. v. 
Gottfried Friedlein, Leipzig 1873, S.  65.

62 Näheres über diese Frage bei Erich Frank, Plato und die sogenannten 
Pythagoreer. Ein Kapitel aus der Geschichte des griechischen Geistes, Halle a. d. S. 
1923.

63 Vgl. hierzu Eva Sachs, Die fünf Platonischen Körper. Zur Geschichte der 
Mathematik und der Elementenlehre Platons und der Pythagoreer, Berlin 1917 
(Philologische Untersuchungen, H.  24).

25–26 Logos, Dike, Kosmos 29



reer und Platoniker, Anaxagoras und Demokrit haben an ihr mitgear-
beitet. Und bei ihnen allen, so verschiedene Wege sie auch im einzelnen 
gegangen sind, läßt sich deutlich ein allgemeines gedankliches Motiv 
erkennen, in dem sie übereinstimmen. Immer bestimmter tritt hier 
eine gemeinsame Frage und eine gemeinsame Aufgabe heraus: die 
Aufgabe der Kritik der Sinneswahrnehmung. Schon die Naturphilo-
sophie der Ionier konnte sich ihr nicht ganz entziehen. Heraklit bringt 
diese Naturphilosophie zum Abschluß; aber er bringt ihr zugleich ihre 
Enge und ihre methodische Grenze zum Bewußtsein. Denn er erklärt, 
daß Augen und Ohren den Menschen »schlechte Zeugen« seien, wenn 
sie »Barbarenseelen« hätten, d.  h. wenn sie sich die Sprache, die die 
Sinne sprechen, nicht zu enträtseln und sie nicht in der rechten Weise 
zu deuten wüßten.64 Diese Deutung gelingt nicht der Wahrnehmung 
selbst; sie gelingt erst dem philosophischen Denken, das in der Fülle 
und in dem Wandel der Erscheinungen das Eine, sich Gleichbleibende, 
den immerseienden Logos erkennt. Aber Heraklit geht hierin noch 
nicht bis ans Ende. Denn der Logos ist ihm zwar ein rein Gedankli-
ches; aber er scheut sich nicht, dieses Gedankliche, um es den Men-
schen zugänglich und verständlich zu machen, in sinnliche Bilder und 
Gleichnisse einzukleiden. Dies entspricht dem Charakter seiner Lehre, 
die nicht sowohl erklären als vielmehr »andeuten« will. In diesem 
Sinne wird der Kosmos, die Weltordnung als ewig lebendiges Feuer 
bezeichnet, das sich nach Maßen entzündet und nach Maßen ver-
lischt.65 Das Maß (μ
τρ�ν), auf das Heraklit hinblickt, ist also kein 
abstraktes, vom Naturgeschehen ablösbares Maß; es stellt sich immer 
nur an diesem Geschehen und mitten in ihm dar.

Eine Theorie der »reinen« Größe oder der »reinen« Zahl ist unter | 
diesem Gesichtspunkt weder erforderlich, noch ist sie möglich. Aber 
je weiter die Entwicklung des mathematischen Denkens fortschritt, 
um so gebieterischer machte sich ebendiese Forderung geltend. Die 
Pythagoreer verkünden die Lehre, daß das Wesen, die ��σ�α der Dinge 
in der Zahl liegt. Aber dieses Wesen ist von anderer Art als die körper-
lichen Dinge, die Elemente, aus denen sich die physische Wirklichkeit 
zusammensetzt. Wonach gefragt wird, ist nicht mehr die Beschaffen-
heit dieser Elemente, sondern ihr Verhältnis, ihre Harmonie. Diese 
Harmonie wird jetzt zum eigentlichen und höchsten Gegenstand der 
wissenschaftlichen Erkenntnis. Denn erst in ihr wird die Vielfalt, die 

64 Heraklit, Fragm.  107, zit. nach: Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, 
Bd. I, S.  77: »κακ�� μ�ρτυρες !ν�ρ9π�ισιν Y��αλμ�� κα� 8τα *αρ*�ρ�υς 
ψυ":ς %"�ντων«.

65 Ders., Fragm.  30, a. a. O. S.  66  f.

30 Aufsätze und Abhandlungen 26–27



Buntheit und die Ungleichartigkeit überwunden, die den Phänome-
nen der Natur anhaftet, wenn wir sie in ihrer unmittelbaren Gestalt, 
in ihrer sinnlichen Gegebenheit betrachten. Solange wir die Musik nur 
in den Tönen, die Geometrie nur in einzelnen Gestalten, das Weltge-
bäude in den Himmelskörpern und ihren Umläufen erfassen, haben 
wir das wahre Wissen noch nicht erreicht. Dieses beginnt erst, sobald 
wir einsehen, daß hier nicht verschiedene Probleme, sondern ein Pro-
blem vorliegt. Die Töne der Musik, die Gestalten der Geometrie, die 
Bewegungen der Gestirne: dies alles sind nur Beispiele für ein und 
dasselbe. Durch alle sinnlichen Formen hindurch scheint und erscheint 
immer wieder dieses eine: die Harmonie des Alls. In diesem Sinne wird 
in den Fragmenten des Philolaos die Harmonie als bunt gemischter 
Dinge Einigung und verschieden gestimmter Dinge Zusammenstim-
mung erklärt.66 Auf diese Einigung und Zusammenstimmung richtet 
sich fortan das Wissen; und deshalb muß es zur »Theorie«‚ im strengen 
Sinne des Wortes, werden. Es muß sich von der Betrachtung der Ele-
mente zur Betrachtung des Ganzen, von den Lehrsätzen zu den 
Grundsätzen erheben; denn erst damit gelangt es zur Erkenntnis des-
sen, was die Welt »[i]m Innersten zusammenhält«.67

Auch Demokrit stimmt in diesem Gedanken mit den Pythagoreern 
völlig überein. Sein »Diakosmos« scheint schon im Titel auf diesen 
Zusammenhang hinzuweisen. Aber es bedarf für uns nicht solcher 
Anklänge. Wichtiger ist es, einzusehen, daß das neue Wissenschafts-
ideal, das Demokrit aufstellt und dem er in seiner physikalischen 
Theorie, in der Grundlegung der Atomistik Genüge tun will, demsel-
ben gedanklichen Motiv wie der Pythagoreismus entstammt. | Auch 
hier steht die Kritik der Sinneswahrnehmung im Mittelpunkt, und sie 
führt zum gleichen Ziel. Zwei Formen der Erkenntnis sind es, die 
streng auseinandergehalten werden müssen. Die eine lehrt uns die 
Dinge in ihrer Vereinzelung kennen; die andere dringt in den Kern der 
Dinge ein und gibt uns das Verständnis ihrer allgemeinen Struktur. 
Nur die letztere hat Anspruch darauf, als echte Erkenntnis (γνησ�η 
γν9μη) zu gelten. Was die Sinne uns geben, ist von solcher Erkenntnis 
weit entfernt; es bleibt im Dunkeln und in der Ungewißheit.68 Wir 
streben vergeblich danach, in der Wahrnehmung das Wesen der Dinge 
zu erfassen; was wir durch sie kennenlernen, ist immer nur die Wir-

66 »Fστι λ:ρ �ρμ�ν�α π�λμιγ
ων Eνωσις κα� δ�"α �ρ�νε�ντων συμ�ρ�νησις.« 
Philolaos, Fragm.  10, zit. nach: Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, Bd. I, S.  242.

67 [Johann Wolfgang von Goethe, Faust. Eine Tragödie. Erster Theil (Werke, 
1.  Abt., Bd.  XIV), S.  28.]

68 Vgl. Demokrit, Fragm.  11, nach: Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, 
Bd.  I, S.  389.

27–28 Logos, Dike, Kosmos 31



kung, die die Gegenstände auf uns üben. In dieser aber spiegelt sich 
weit mehr unser eigenes Sein als das Sein der Dinge selbst ab. Mit 
jedem neuen Sinneseindruck verschiebt sich uns das Bild der Welt, und 
aus diesem kaleidoskopischen Wechsel läßt sich keine Wahrheit gewin-
nen.69 Die sinnliche Welt, die Welt der Farben und Töne, Gerüche und 
Geschmäcke besteht nur in der Vorstellung – in dem, was Demokrit 
mit dem Namen »Satzung« (ν�μ�ς) benennt. »Der Satzung nach gibt 
es ein Süßes und Bitteres, ein Warmes und Kaltes, der Satzung nach 
eine Farbe; in Wahrheit aber sind die Atome und das Leere.«70 Denn 
das Wesen der Atome wird nicht mehr sinnlich angeschaut; es wird 
gedacht in den reinen Formen der Zahl und der Größe, in arithmeti-
schen und geometrischen Bestimmungen. Mit ihnen erst befinden wir 
uns auf dem Boden der Notwendigkeit und damit auf dem Boden der 
Natur. Hier gibt es keinen Zufall mehr. Der mythische Begriff des 
Zufalls, der t�xh, ist für den Menschen unüberwindbar, solange er sich 
lediglich im Kreise der sinnlichen Wahrnehmung bewegt. Unter allen 
Idolen, die die Sinneswahrnehmung ständig erschafft, ist das Idol des 
Zufalls eines der gefährlichsten; denn es droht uns für immer in der 
Unwissenheit festzuhalten.71 Das philosophische und mathematische 
Denken erst überwindet und durchbricht diese Schranke. Es führt zur 
Einsicht, daß alles, was ist, kraft einer ihm innewohnenden logischen 
Notwendigkeit ist: »��δ�ν "ρ0μα μ�την γ�νεται, !λλ: π�ντα %κ 
λ�γ�υ τε κα� -π$ !ν�γκμς.«72 |

Man sieht, wie schon hier die Entwicklung des Begriffs des Kosmos 
jene Richtung einschlägt, die bei Platon in voller Deutlichkeit hervor-
treten wird. In der Tat ist es einseitig und irreführend, wenn man in 
den geschichtlichen Darstellungen der griechischen Philosophie einen 
scharfen Trennungsstrich zwischen Demokrit und Platon zu machen 
sucht, indem man in dem einen nur den großen »Materialisten«, in dem 
anderen den großen »Idealisten« sieht.73 Bei einer solchen Scheidung 

69 Vgl. bes. Theophrast, De sensu 63 (A 135), S.  375: »τ3ν δ� […] αBσ�ητ3ν 
��δεν�ς ε6ναι ��σιν, !λλ: π�ντα π��η τ0ς αBσ�#σεως !λλ�ι�υμ
νης, %( \ς 
γ�νεσ�αι τ=ν �αντασ�αν.«

70 Demokrit, Fragm.  9, zit. nach: Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, 
Bd. I, S.  388 [»Xν�μωι$ γ�ρ �ησι XγλυκJ κα� ν�μωι πικρ�ν, ν�μωι �ερμ�ν, ν�μωι 
ψυ"ρ�ν, ν�μωι "ρ�ι#, %τε0ι δ� Hτ�μα κα� κεν�ν$.«].

71 Ders., Fragm.  119, a. a. O. S.  407: »Hν�ρωπ�ι τ�"ης ε
δωλ�ν %πλ�σαντ� 
πρ��ασιν Bδ�ης !*�υλ�ης.«

72 Leukipp, Fragm.  2, S.  350.
73 Vgl. z.  B. Wilhelm Windelband, Geschichte der alten Philosophie (Handbuch 

der klassischen Altertums-Wissenschaft in systematischer Darstellung mit beson-
derer Rücksicht auf Geschichte und Methodik der einzelnen Disziplinen, hrsg. v. 
Iwan von Müller, Bd.  V/1), 2., sorgfältig durchges. Aufl., München 1894, S.  92  ff.

32 Aufsätze und Abhandlungen 28–29



übersieht man allzuleicht, daß es eine Leistung des reinen Denkens, 
eine Leistung des Logos war, die nicht nur den Begriff der Ideen welt, 
sondern auch den der materiellen Welt, der Welt der Atomistik, her-
vorgebracht hat. Erst Platon hat freilich den Weg, den die Pythago-
reische Wissenschaft und die Atomistik eingeschlagen hatte, entschlos-
sen bis zu Ende verfolgt. Er hat die strenge Scheidewand aufgerichtet, 
die fortan die beiden Arten des »Kosmos« voneinander trennt. Die 
»Sinnenwelt« und die »Verstandeswelt«, der κ�σμ�ς Gρατ�ς und der 
κ�σμ�ς ν�ητ�ς, stehen sich von nun ab in voller Bestimmtheit gegen-
über. Aber auch die Pythagoreische Theorie der Mathematik und die 
atomistische Theorie der Naturwissenschaft schließen eine Art »Zwei-
Welten-Theorie« in sich. Die philosophische Größe Platons besteht 
darin, daß er diese Theorie, die implizit schon in der älteren Form der 
griechischen Wissenschaft enthalten war, bewußt aufstellt und daß er 
sie bis in ihre letzten Konsequenzen durchdenkt. Der Kühnheit die-
ser Konsequenzen ist er sich hierbei bewußt. Wo er den letzten Schritt 
tut, wo er die Idee des Guten als die letzte Spitze des Ideenreiches 
einführt, da spricht er selbst von der »Übersteigerung« des Denkens, 
deren es bedarf, um zu diesem höchsten Ziel zu gelangen. Die Idee des 
Guten, und die Idee überhaupt, ist und bleibt in der Tat im gewissen 
Sinne eine δαιμ�ν�α -περ*�λ#.74 Aber es ist für uns wichtig einzuse-
hen, daß ohne diese »Hyperbel«‚ ohne diese gewaltige Anspannung 
des philosophischen Denkens, der Begriff Wissenschaft  in dem 
Sinne, in dem er uns heute vertraut ist, nicht gewonnen werden konnte. 
Die Platonische Trennung zwischen Sinneswelt und Verstandeswelt, 
der "ωρισμ�ς, war der Preis, der in der Geschichte der Menschheit für 
diesen Begriff gezahlt werden mußte. Sie enthält, systematisch betrach-
tet, eine Fülle von Schwierigkeiten und Aporien, die Aristoteles in 
seiner Kritik scharf herausgearbeitet hat. | Die Philosophie hat im Lauf 
ihrer Entwicklung immer wieder mit diesen Schwierigkeiten zu rin-
gen gehabt. Aber vom historischen Standpunkt aus müssen wir einse-
hen, daß ohne diesen Schritt, der über alle mögliche Erfahrung hin-
auszuführen schien, die wirkliche wissenschaftliche Erfahrung nicht 
begründet werden konnte. Nur durch das Medium der Platonischen 
Transzendenz konnte, auf langen und schwierigen Umwegen, die Im -
manenz der mathematischen und der naturwissenschaftlichen Erkennt-
nis gewonnen und gesichert werden. Erst das Pythagoreisch-Demo-
kriteisch-Platonische Weltbild war es, das auch der modernen Physik 
und der modernen Kosmologie die Wege gebahnt hat.75 Nachdem ein-

74 Vgl. Platon, Republik 509 C.
75 Vgl. jetzt hierüber meinen Aufsatz »Mathematische Mystik und mathema-

29–30 Logos, Dike, Kosmos 33



mal die Umrisse dieses Weltbildes festgestellt waren, traten schon im 
Altertum, in ununterbrochener Folge und in überraschender Schnel-
ligkeit, die entscheidenden Konsequenzen zutage. Jetzt erst wurden 
die großen Entdeckungen der griechischen Astronomie: die Entdek-
kung der Kugelgestalt der Erde, die Entdeckung der wahren Planeten-
bewegung, die theoretische Festlegung des heliozentrischen Systems, 
möglich.76 Sie sind Resultate der angewandten Mathematik; aber ohne 
das Postulat der reinen Mathematik und ohne die Durchführung des-
selben in den verschiedenen philosophischen Schulen wären sie nicht 
erreichbar gewesen. Denn all dies konnte nur gewonnen werden, indem 
man zwar von der Erfahrung ausging, aber mehr und mehr lernte, die 
Erfahrung von der unmittelbaren Sinnenanschauung zu scheiden. Die 
Kugelgestalt der Erde und ihre Bewegung um die Sonne: dies alles 
entspricht nicht, sondern es widerspricht dem Zeugnis der Sinne. Aber 
das Denken nimmt diesen Widerspruch auf sich, wenn es dafür den 
tieferen und unheilbaren Widerspruch, den Widerspruch in sich selbst, 
vermeiden kann. Dem »Schein« der Sinne tritt jetzt die Sicherheit der 
gedanklichen Grundlegung (»t�2 !σ�αλ�2ς τ0ς -π��
σεωw«)77 ent-
gegen. Erst auf diesem Wege konnte zwischen Schein und Erscheinung, 
zwischen Idol und Idee, zwischen Wahrnehmung und wissenschaftli-
cher Erfahrung unterschieden und damit eine wahrhafte Theorie  des 
Kosmos begründet werden. |

Für Platon lag hierin und hierin allein der endgültige Beweis der 
Güte und der Göttlichkeit des Seins. Zwei Punkte – so erklärt er am 
Schluß der »Gesetze« – sind es, die uns zum Glauben an die Götter 
führen: erstens die Betrachtung der Seele und der Kraft der Selbstbe-
wegung, die ihr innewohnt; zweitens die Regelmäßigkeit, die wir in 
der Bewegung der Gestirne gewahr werden. »Denn noch nie ist es 
vorgekommen, daß irgend ein Mensch, der an die Betrachtung dieser 
Dinge auch nur mit einiger Fähigkeit und Sachkenntnis herangetreten 
ist, so gottvergessen gewesen wäre, daß er nicht gerade das Gegenteil 
von dem an sich erfahren hätte, was die große Menge davon erwartete. 
Denn diese huldigt der Ansicht, daß die Astronomie und die […] mit 
ihr verbundenen streng wissenschaftlichen Fächer diejenigen, die sich 
mit ihnen beschäftigen, zur Gottlosigkeit führen [Wir aber halten es 
jetzt für] undenkbar, daß irgend ein sterblicher Mensch zu unerschüt-

tische Naturwissenschaft. Betrachtungen zur Entstehungsgeschichte der exakten 
Wissenschaft«, in: Lychnos (1940), S.  248–265 [ECW  22, S.  284–303].

76 Über die Einzelheiten dieser Entwicklung vgl. die Übersicht im Anhang zu 
der Schrift von Frank, Plato und die sogenannten Pythagoreer, S.  184  ff

77 Platon, Phaidon 101 D.

34 Aufsätze und Abhandlungen 30–31



terlicher Gottesfurcht gelange, der nicht […] eben [diese beiden] 
Wahrheiten sich zu eigen gemacht hat, erstens, daß die Seele das 
Ursprünglichste ist […] und zweitens, daß die Vernunft als die Herr-
scherin über das Weltall und in der Bewegung der Gestirne waltet.«78 
Das Motiv, das hier angeschlagen wird, ist für die gesamte Weiterent-
wicklung des philosophischen Idealismus maßgebend und wegwei-
send geblieben. Wir begegnen ihm, in kaum veränderter Gestalt, noch 
in jenen großartigen Schlußsätzen der »Kritik der praktischen Ver-
nunft«, in denen Kant die Quintessenz seiner Naturlehre und seiner 
Freiheitslehre gegeben hat. Zwei Dinge – so wird hier erklärt – sind 
es, die das Gemüt mit immer neuer und zunehmender Bewunderung 
und Ehrfurcht erfüllen, je öfter sich das Nachdenken mit ihnen 
beschäftigt: »[…] der bestirnte Himmel über mir und das moralische 
Gesetz in mir.«79 Nach mehr als zweitausend Jahren hören wir hier 
noch einmal den deutlichen und starken Nachklang der Grundan-
schauung, die das klassische Griechentum geschaffen hat, indem es die 
Begriffstrias von Logos, Dike und Kosmos schuf und alle drei Begriffe 
zu einer unlöslichen systematischen Einheit verband.

78 Platon, Gesetze, 966 E  ff. (die deutsche Übersetzung z. T. nach Otto Apelts 
Ausgabe: Gesetze, übers. u. erl. v. Otto Apelt, Bd. II: Buch 7–12, Leipzig 1916 
[Philosophische Bibliothek, Bd. 160], S.  517  ff.: S. 517 f.) [Ab »und zweitens«: »5ν 
δ� τ� περ� τ=ν ��ρ�ν, ̂ ς F"ει τ�(εως, Hστρων τε κα� 4σων Hλλων %γκρατ=ς ν�2ς 
%στ� τ� π+ν διακεκ�σμηκ9ς.«]

79 [Immanuel Kant, Kritik der praktischen Vernunft, hrsg. v. Benzion Keller-
mann, in: Werke, Bd.  V, S.  1–176: S.  174 (Akad.-Ausg. V, 161).]

31 Logos, Dike, Kosmos 35


	Cover
	AUFSÄTZE UND KLEINE SCHRIFTEN
	Inhalt
	AUFSÄTZE UND ABHANDLUNGEN
	Logos, Dike, Kosmos in der Entwicklung der griechischen Philosophie
	Thorild und Herder
	Galileo: a New Science and a New Spirit
	Giovanni Pico della Mirandola.A Study in the History of Renaissance Ideas
	The Influence of Language upon the Development of Scientific Thought
	Newton and Leibniz
	Hermann Cohen, 1842–1918
	Some Remarks on the Question of the Originality of the Renaissance
	The Place of Vesalius in the Culture of the Renaissance
	Judaism and the Modern Political Myths
	The Concept of Group and the Theory of Perception
	The Myth of the State
	Thomas Manns Goethe-Bild. Eine Studie über »Lotte in Weimar«
	Structuralism in Modern Linguistics
	Albert Schweitzer as Critic of Nineteenth-Century Ethics
	Galileo’s Platonism

	ZUR LOGIK DER KULTURWISSENSCHAFTEN. FÜNF STUDIEN
	Der Gegenstand der Kulturwissenschaft
	Dingwahrnehmung und Ausdruckswahrnehmung
	Naturbegriffe und Kulturbegriffe
	Formproblem und Kausalproblem
	Die »Tragödie der Kultur«

	ROUSSEAU, KANT, GOETHE. TWO ESSAYS
	Kant and Rousseau
	Goethe and the Kantian Philosophy

	REZENSIONEN UND KLEINE SCHRIFTEN
	Henry Bergsons etik och religionsfilosofi
	William Stern. Zur Wiederkehr seines Todestages
	Dear Edward Lasker
	Force and Freedom: Remarks on the English Edition of Jacob Burckhardt’s »Reflections on History«
	Ficino’s Place in Intellectual History

	NACHTRÄGE
	Adela Silberstein [Dr. phil.], Leibnizens Apriorismus im Verhältnis zu seiner Metaphysik
	[Grußadresse der Hamburgischen Universität zur Kant-Feier der Universität Königsberg April 1924]
	Hermann Cohen und die Renaissance der Kantischen Philosophie
	[Grußwort zum Vierten Kongreß für Ästhetik und Allgemeine Kunstwissenschaft. Hamburg, 7.–9. Oktober 1930]

	EDITORISCHER BERICHT
	ABKÜRZUNGEN
	SCHRIFTENREGISTER
	PERSONENREGISTER
	Hamburger Ausgabe



