Ernst Cassirer

Gesammelte Werke
Hamburger Ausgabe

Band 24

Aufsitze
und kleine Schriften

1941-1496

—
)
5
<)
>



ERNST CASSIRER

AUFSATZE UND KLEINE SCHRIFTEN
(1941-1946)



ERNST CASSIRER

GESAMMELTE WERKE
HAMBURGER AUSGABE

Herausgegeben von Birgit Recki

Band 24

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



ERNST CASSIRER

AUFSATZE UND KLEINE SCHRIFTEN
(1941-1946)

Text und Anmerkungen
bearbeitet von

Claus Rosenkranz

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Diese Ausgabe ist das Ergebnis einer engen Zusammenarbeit des Felix Meiner
Verlags mit der Universitit Hamburg und der Wissenschaftlichen Buchgesell-
schaft, Darmstadt. Sie wird gefordert von der ZEIT-Stiftung Ebelin und Gerd
Bucerius und der Aby-Warburg-Stiftung. Komplementir erscheint die Ausgabe
»Ernst Cassirer, Nachgelassene Manuskripte und Texte« (Hamburg 1995ff.).

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten
sind im Internet Giber <http://dnb.d-nb.de> abrufbar.

ISBN 978-3-7873-1424-9

Zitiervorschlag: ECW 24

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2007. Alle Rechte, auch die
des auszugsweisen Nachdrucks, der fotomechanischen Wiedergabe
und der Ubersetzung, vorbehalten. Dies betrifft auch die Vervielfilti-
gung und Ubertragung einzelner Textabschnitte durch alle Verfahren
wie Speicherung und Ubertragung auf Papier, Transparente, Filme,
Binder, Platte und andere Medien, soweit es nicht §§53 und 54 URG
ausdriicklich gestatten. — Satz: KCS GmbH, Buchholz. Druck und Bin-
dung: Druckhaus »Thomas Miintzer«, Bad Langensalza. Werkdruck-
papier: alterungsbestindig nach ANSI-Norm resp. DIN-ISO 9706,
hergestellt aus 100-% chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Ger-

many.



INHALT

AUFSATZE UND ABHANDLUNGEN

Logos, Dike, Kosmos in der Entwicklung der

griechischen Philosophie (1941) ...ccccovveveurniccvnecenicerenee 7
Thorild und Herder (1941) .ovovveeeeieieeeeereereeeeeeeeeseseeeenee 37
Galileo: a New Science and a New Spirit (1942) .c.ccccevuvrrenecnceee 53
Giovanni Pico della Mirandola.

A Study in the History of Renaissance Ideas (1942) ............. 67
The Influence of Language upon the Development of

Scientific Thought (1942) ...c.covveiiiciirrcccceeeene 115
Newton and Leibniz (1943) c.ovovveeeeeeieieirirririeeeeeeieieieesesesenenns 135
Hermann Cohen, 18421918 (1943)...cccveererereeeeererereeeerereerenenns 161
Some Remarks on the Question of the Originality of

the Renaissance (1943).....cveueueeeeeririseeieseressessesessesesesesesens 175
The Place of Vesalius in the Culture of the Renaissance

(1943) oovooeoeeeeeoeeeeee e eeee e eeeee e seeeee e enese e 185
Judaism and the Modern Political Myths (1944)......ccccccceurercuennnee 197
The Concept of Group and the Theory of Perception

(1944 worrereeeeeeeseeeeseessseessessssesesssesessssssssseeesseesseeessssssessseesses 209
The Myth of the State (1944).....cccoveeirciecrcceeeeecene 251
Thomas Manns Goethe-Bild. Eine Studie tiber

»Lotte in Weimar« (1945) woouiivieeerieieeeeereeieeee e 267
Structuralism in Modern Linguistics (1945) ..ccocveeevceeuvinnnenenencnee 299
Albert Schweitzer as Critic of Nineteenth-Century Ethics......... 321

Galileo’s Platonism (1946) ...cceeeevereeeereriresiereieeeeesessseeeesesesesesens 335



VI Inhalt

ZUR LOGIK DER KULTURWISSENSCHAFTEN.

FUNF STUDIEN (1942)
Der Gegenstand der Kulturwissenschaft ........ooceuveecervccrrincnnnes 357
Dingwahrnehmung und Ausdruckswahrnehmung ...................... 391
Naturbegriffe und Kulturbegriffe........cooveeuvnicernecnnicinccne, 414
Formproblem und Kausalproblem.........ccoecceuvnecrrncrnnecrnnccnnes 446
Die »Tragodie der Kultur« ..o 462
ROUSSEAU, KANT, GOETHE.
TWO ESSAYS (1945)
Kant and RouSSeaU.......cccuvvcuciiiiiiiciciriceicciceeceniees 491
Goethe and the Kantian Philosophy .......cccoevecuvecinnccinnecnnenes 542

REZENSIONEN UND KLEINE SCHRIFTEN

Henry Bergsons etik och religionsfilosofi (1941) ....cccccccevvrunennnee 579
William Stern. Zur Wiederkehr seines Todestages (1941)............. 585
Dear Edward Lasker (1942) c.cceeeieirieieeieeeeeseereseese e 598
Force and Freedom: Remarks on the English Edition of
Jacob Burckhardt’s »Reflections on History« (1944)............. 601
Ficino’s Place in Intellectual History (1945)....cccccveeeeurerccrrencecnnee 613
NACHTRAGE

A. Silberstein, Leibnizens Apriorismus im Verhiltnis zu
seiner Metaphysik (1904) ......cccocvieinicincnincinicininicsiciniiaes 639

[Grufladresse der Hamburgischen Universitit zur
Kant-Feier der Universitit Konigsberg April 1924]
G C 2 N 643

Hermann Cohen und die Renaissance der Kantischen
Philosophie (1924) ....ccccceeeurirninreieceieieeereeeeeeeseaeenens 645



Inhalt VII

[Gruflwort auf dem Vierten Kongref§ fiir Asthetik und

Allgemeine Kunstwissenschaft] (1931) ..ccevveeeerncecrrenecerenecnenne 650
ANHANG

Editorischer Bericht .....ccovvvevirueueeiiinirnseeeeeeesesseeie e 655

ADKUIZUNGEN .ot 659

SChriftenregiSter ..o 663

PersonenregisSter ... 705

Die Hamburger Ausgabe ........occcuvvecueirincecinecirccecceeeceene 717



Ernst Cassirer, 1944.
Abbildung aus: Fortune 29, Nr. 6 (1944).



AUFSATZE
UND ABHANDLUNGEN



Logos, Dike, Kosmos in der Entwicklung der
griechischen Philosophie!
(1941)

1

Je weiter eine Wissenschaft fortschreitet, um so starker muf sich in ihr
das Bestreben geltend machen, thren Stoff nicht nur stindig zu vermeh-
ren, sondern ihn auch nach bestimmten gedanklichen Gesichtspunk-
ten zu ordnen. Statt ins Unbestimmte weiterzugehen, will sie das Ge-
samtgebiet ihrer Probleme tberblicken und es in seiner inneren
Gliederung erfassen. Frither als in jeder anderen Wissenschaft mufSte
dieser Trieb in der Philosophie erwachen. Denn fiir sie ist eine solche
Gliederung keine bloff duflerliche Aufgabe. Sie will damit nicht nur
dem formalen Bediirfnis der »Klassifikation« dienen, und sie wird
nichtlediglichdurchdie Forderungender »Denkokonomie«bestimmt.
Fiir Platon macht die Kunst der »Einteilung«, der dwaipeois das eigent-
liche Kennzeichen des Dialektikers aus. Die Gabe des téuvew xat’
€lon, des dwapeioiar xata yévny zeichnet den Dialektiker aus; wer sie
nicht besitzt oder nicht in der rechten Weise ausiibt, der bleibt nach
Platon ein Rhetor oder ein Sophist.2 Eine der ersten Aufgaben fiir
den Philosophen wird darin bestehen miissen, diese Gabe der sach-
und sinngemifien Einteilung in seinem eigenen Gebiet und an seinem
eigenen Gegenstand zu erproben. Es mufl gezeigt werden, wie dieser
Gegenstand, ohne seine innere Einheit zu verlieren, sich selbst gliedert
und differenziert. In einfachster und klarster Weise schien dieses Pro-
blemdurchdieklassische Dreiteilung der Philosophiein Logik, Phy-
sik und Ethik gelost zu sein. Sie geht auf die Platonische Akademie
zurlick?® und ist seither dauernd in Kraft geblieben; auch Kant hat sie
noch unverandert beibehalten.* Aber so hoch man den sachlichen und
systematischen Wert dieses Einteilungsprinzips auch anschlagen mag,
so wird doch sein Wert als historisches Erkenntnis- und Beschrei-

U [Zuerst veriffentlicht: Goteborg 1941 (Goteborgs Hogskolas Arsskrift 47
[1941:6]).]

2 Vgl. Platon, Phaidros 273 D u. 277 B; Sophistes 264 C u. 267 D; Politeia 454
A; Politikos 285 A u. 6.

3 Als Urheber dieser Einteilung wird Xenokrates genannt; s. Sextus Empiri-
cus, Adversus mathematicos I, S.6 1 M [verifiziert nach: Sextus Empiricus, hrsg.
v. Immanuel Bekker, Berlin 1842, S.597-761: S.675].

4 Vgl. Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (Vorrede), in:
Werke, in Gemeinschaft mit Hermann Cohen u. a. hrsg. v. Ernst Cassirer, 11 Bde.,



8 Aufsitze und Abhandlungen 3-5

bungsmittel um so fragwiirdiger, je mehr wir uns den eigentlichen |
Anfingen der Philosophie nihern. Denn diese sind eben dadurch
gekennzeichnet, dafl fiir sie der Begriff der Philosophie selbst, wie die
niheren Bestimmungen desselben, noch nicht feststehen, sondern daf§
dies alles erst gewonnen werden soll. Hier handelt es sich nicht um
schon fixierte Unterschiede, sondern um werdende Unterschiede.
Und die wichtigste Aufgabe der geschichtlichen Interpretation besteht
eben darin, in dieses innere Werden einzudringen. Statt die Begriffe in
ithrer fertigen und ausgereiften Gestalt zu schen, wollen wir sie
gewissermaflen in statu nascendi erfassen. Denn nur auf diese Weise
konnen wir uns der stetigen und schwierigen Arbeit bewuflt werden,
die der Gedanke zu leisten hatte, um diese Begriffe ans Licht zu heben.
Die Versenkung in diese Arbeit bietet fiir den Philosophicehistoriker
einen besonderen, immer erneuten Reiz. Hier werden nicht nur die
fundamentalen Resultate des griechischen Denkens sichtbar, sondern
hier scheint uns ein Einblick verstattet in die Grundkrifte, aus denen
dasselbe seinen Ursprung gezogen hat und die fir seine spatere Ent-
wicklung bestimmend geblieben sind. Statt die griechische Logik, die
griechische Ethik, die griechische Naturphilosophie in ihrer fertigen,
klassisch vollendeten Gestalt zu betrachten, wollen wir daher hier
einen anderen Weg einschlagen. Wir streben nicht nach einer expliziten
Beschreibung des Lehrgehalts dieser drei Disziplinen, sondern wir
versuchen, jede von ithnen auf einen bestimmten ideellen Mittelpunkt
zu beziehen und gewissermaflen in ihn zusammenzudringen. Die
Betrachtung soll von der Peripherie zum Zentrum, nicht vom Zentrum
zur Peripherie gehen. Wenn es gelingt, fiir jedes der drei Gebiete eine
solche Konzentration ihres Gehalts in einem Grund- und Hauptmotiv
durchzufihren: dann riickt auch die Frage nach der wechselseitigen
Beziehung, in der sie zueinander stehen, in ein neues Licht. Denn nun
erhebt sich die Frage, ob alle diese Motive einfach nebeneinander ste-
hen oder ob sie durch ein gemeinsames sachliches Band miteinander
verkntipft sind. Je weiter wir in der Entwicklung des griechischen
Denkens fortschreiten, um so schwerer fillt es uns, diese Verbindung
zu erkennen und anzuerkennen. Denn diese Entwicklung ist auf eine
immer klarere Herausarbeitung der Gegensitze gerichtet. Die Grofle
und die Kraft des griechischen Denkens beruht eben darauf, dafl es
diese Gegensitze in ihrer vollen Schirfe sichtbar macht. Das »Sein«
und das »Werden, die »Natur« und die »Idee« scheinen in der Form,
in der sie uns bei Parmenides und He | raklit, bei Demokrit und Platon

Berlin 1912-1921, Bd. IV, hrsg. v. Artur Buchenau u. Ernst Cassirer, S.241-324:
S. 243 ff. (Akad.-Ausg. IV, 387 {f.).



5 Logos, Dike, Kosmos 9

entgegentreten, keinerlei Vermittlung zuzulassen. Zwischen beiden
Gegenpolen hat das Denken zu wihlen. In dieser Wahl besteht die
grofle Entscheidung, vor die sich jeder gestellt siecht. Hier geht es um
Sein oder Nichtsein. Die Unsicheren, die, einmal vor diese Grundfrage
gestellt, noch schwanken kdnnen, sie sind, nach Parmenides, keine
Denker, sondern sie sind »Doppelkopfe« (dixpavor): »[...] urteilslose
Gesellen, denen Sein und Nichtsein fiir dasselbe gilt und nicht fiir
dasselbe, fir die es bei allem einen Gegenweg gibt.«> Darf der Ge-
schichtsschreiber — so 1iflt sich mit Recht fragen — die Schranken tiber-
springen, die hier von dem ersten grof3en Systematiker der griechischen
Philosophie in unerbittlicher Strenge aufgerichtet worden sind? Jagen
wir nicht einem Phantom nach, wenn wir dort nach historischen
Zusammenhingen fragen, wo wir nichts als logische Antithesen sehen
sollten? Die Berechtigung dieses Einwands verkenne ich durchaus
nicht. Nichts liegt mir ferner, als die scharfen Grenzen, die hier beste-
hen, in irgendeiner Weise verwischen oder die dialektischen Gegen-
sitze, durch die das griechische Denken beherrscht und vorwirts-
getrieben wird, abstumpfen zu wollen. Und doch gilt es, an diesem
Punkte nicht nur Parmenides, sondern auch Heraklit zu horen. Nach
Heraklit gibt es neben der »offenbaren« Harmonie auch eine »verbor-
gene« Harmonie: Und diese ist besser und tiefer als jene.6 Diese
»unsichtbare Harmonie«, die alle griechischen Denker auch dort
verbindet, wo sie sich in thren Grundsitzen und in ihren einzelnen
Lehrsitzen fremd, ja feindlich gegeniiberstehen, besteht darin, dafl
ithnen allen ein bestimmtes gemeinsames Ziel vor Augen steht, dem sie
auf verschiedenen Wegen zustreben. Sie arbeiten simtlich an demsel-
ben groflen geistigen Befreiungsprozef}; sie wollen die Macht des
Mythos brechen und an die Stelle des Mythos eine neue Kraft: die
Kraft der »Vernunft«, der »Ideenschau«, der reinen » Theorie«, setzen.
Nicht der besondere Inhalt der griechischen Philosopheme, sondern
dieseuniverselle Funktion, diese durchgreifende Form des griechischen
Denkens ist es, die wir immer wieder und die wir gerade dort am
starksten spiiren, wo die einzelnen Systeme in schirfstem Kampf und
Widerstreit einander entgegentreten.

Im Rahmen dieser kurzen Betrachtung kann es sich nicht darum
handeln, diesen geistigen Prozef§ in seinem ganzen Umfang und in |

5 Parmenides, wepl gpvoews, Fragm. 6, V.7 ff., zit. nach: Hermann Diels, Die
Fragmente der Vorsokratiker. Griechisch und deutsch, Bd. I, Berlin 21906, S. 117
[>dxpita povda, oig 10 Téhew Te xol 0V elvar TADTOV vEVOuOTUL %0V TADTIY,
TAVTOV 0€ TAAWVTPOTOG E0TL 2EAEVT0G.<]

6 »apuovin apavis pavepns xpeittwv.« Heraklit, Fragm. 54, a.a. O., S. 69.



10 Aufsitze und Abhandlungen 67

seiner ganzen Bedeutung sichtbar machen zu wollen. Wir greifen
vielmehr nur einzelne Grund- und Hauptmotive heraus, in denen die
Gesamtbewegung, die sich hier vollzieht, einen besonders charakte-
ristischen und prignanten Ausdruck gefunden hat. In ihnen handelt
es sich nicht um blofle Gedankeninhalte, sondern um grofle Gedan-
kensymbole, die das griechische Denken geschaffen und die es fort-
schreitend mit immer reicherem Gehalt erfiillt hat. Es hitte diese Sym-
bole nicht ausbilden und es hitte sie nicht zu dieser Kraft und
Bestimmtheit entwickeln konnen, wenn es sich hierbei nicht der Lei-
tung der griechischen Sprache anvertraut hitte. Sprache und Denken
wirken hier so innig zusammen, daf} es uns auch heute noch schwer,
ja fast unmoglich erscheint, das Band zu 16sen, das beide miteinander
verkniipft. So reich und vielfiltig die einzelnen Erkenntnisse sind, die
die griechische Logik, die griechische Ethik und die griechische Physik
sich erarbeitet haben, so lassen sie sich doch, in jedem dieser Gebiete,
gewissermafien auf je einen »gemeinsamen Nenner« bringen. Logos,
Dike, Kosmos: in diese drei Ausdriicke dringt sich der gesamte
Inhalt dieser Arbeit zusammen. Aber keiner derselben ist fiir uns
unmittelbar tibersetzbar. Immer wieder, wenn wir eine solche Uber-
setzung versuchen, fithlen wir dabei, daf§ uns Wichtiges entgeht und
dafl uns gerade das Wesentliche zu entgleiten droht. Hier bleibt uns
kein anderer Weg iibrig, als die drei Begriffe, inhaltlich und sprachlich,
in ihrer Genese zu verfolgen. Die Sprachgeschichte darf und mufl hier-
bei die Fihrung iibernehmen. Aber zu dem, was sie uns bieten kann,
mufl ein anderer Gesichtspunkt hinzutreten. Die philologische Ana-
lyse und die systematische Analyse miissen stindig Hand in Hand
gehen: Denn nur beide vereint konnen uns die urspriingliche Bedeu-
tung wie den stetigen Bedeutungswandel kennen lehren, dem diese
drei Grund- und Hauptbegriffe unterworfen waren. Wie eine derar-
tige Aufgabe mit den Mitteln der klassischen Philologie in Angriff zu
nehmen ist, das hat uns Werner Jaegers »Paideia« gezeigt.” Folgt man
dem Gange von Jaegers Untersuchung, so kann man sich mit beson-
derer Eindringlichkeit das Moment vergegenwartigen, das auch fur die
folgende Betrachtung mafigebend ist. Denn im Laufe dieser Untersu-
chung tritt deutlich hervor, daf§ das Verstindnis dessen, was der grie-
chische Begriff der Paideia in sich schlieflt, sich nicht einfach dem
Inhalt | dessen entnehmen 1ifit, was hier an Bildungswerten und Bil-
dungsgiitern gewonnen wird. All das ist sicherlich auch um seiner
selbst willen bedeutsam. Die Schitze, die hier durch den philoso-

7 Werner Jaeger, Paideia. Die Formung des griechischen Menschen, Bd. I, Ber-
lin/Leipzig 1934.



7-8 Logos, Dike, Kosmos 11

phischen Gedanken, durch die wissenschaftliche Forschung, durch
Naturbetrachtung und Geschichtsschreibung, durch die Dichtung
und die bildende Kunst, durch die ethische und politische Reflexion
gehoben werden, haben nichts von ithrem Wert verloren. Und doch
sind sie fiir uns nicht alles. Wir fithlen, daf$ hinter dieser Leistung eine
Umbkehr der Gesinnung, ein eigentliches ueravoeiv liegt. Ich verfolge
diese Wendung nur in den drei Richtungen, die durch die Begriffe
Logos, Dike, Kosmos bezeichnet werden. Ich versuche zu zeigen, daf§
alle diese Begriffe nicht nur nebeneinander stehen und daf} sie nicht
nur Korrelate in dem Sinne sind, dafl sie sich wechselseitig erganzen.
Sie gehdren noch in einem anderen und tieferen Sinne zusammeny; sie
sind der Ausdruck ein und derselben geistigen Wandlung, durch
welche die neue Form der griechischen Logik, der griechischen Ethik
und der griechischen Physik bedingt ist und durch die sie erst moglich
wurde.

11

Fiir die Entstehung des Logosbegriffs ist und bleibt Heraklit unsere
wichtigste Quelle. Aber freilich diirfen wir hierbei nicht von jenem
Bilde der Herakliteischen Lehre ausgehen, das sich uns, auf Grund der
Platonischen Darstellung, fest und fast unausloschlich eingeprigt hat.
Wir wissen, dafl Platon seine erste Kenntnis der Philosophie Heraklits
nichts diesem selbst, sondern dem Herakliteer Kratylos verdankt.®
Und was Kratylos ihm geben konnte, das war, wenn wir nach dem
gleichnamigen Dialog Platons urteilen diirfen, nicht so sehr eine Inter-
pretation der Herakliteischen Grundgedanken als vielmehr eine Kari-
katur derselben. Eine feste Schultradition, die diese Gedanken hitte
vermitteln konnen, lag hier nicht vor. Die Herakliteer — so sagt Platon
im »Theaetet« — bilden keine Schule; jeder verktindet seine Lehre auf
seine eigene Weise, wie es ihm die Begeisterung des Augenblicks gerade
eingibt.” Platon durfte nichtsdestoweniger aus solchen Quellen schop-
fen: Denn thm kam es nicht auf historische Darstellung, sondern auf
systematische | Kritik an. Diese Kritik galt der Gegenwart, nicht der
Vergangenheit; sie richtete sich gegen die, die in seiner eigenen Epoche
als Wortfiihrer der Herakliteischen Lehre auftraten. Heraklit selbst
erscheint hier nur als Glied in einer groflen Kette, die, iber ihn selbst

8 Uber Kratylos als ersten philosophischen Lehrer Platons vgl. Ulrich von
Wilamowitz-Moellendorff, Platon, Bd.I: Leben und Werk, Berlin 1919, S. 89 ff.
u. 286 ff.

9 Platon, Theaitetos 180 C.



12 Aufsitze und Abhandlungen 8

hinaus, bis zu Homer und der éltesten griechischen Weisheit zurtick-
reicht. Er ist der Anfthrer (dpynyog) aller jener, die davon tiberzeugt
sind, daf§ nichts wahrhaften Bestand habe, sondern alles in ewigem
Wechsel kreist. Damit werde nicht nur jede Festigkeit der Dinge,
sondernauchdieder Begriffe aufgehoben: »[...] sehr genau beobachten
sie das, daf ja nichts fest bleibe weder in der Rede, noch auch in ihrer
eigenen Seele (unt év Aoy unt’ év taig avtwv Yuyaig), indem sie
wohl meinen, das mochte dann jenes Bestindige (otdowov) sein,
gegen das sie so gewaltig streiten, und das sie, soviel sie nur konnen,
aus jedem Schlupfwinkel zu vertreiben suchen.«!°

Dafd dies nicht der wahre, der authentische Sinn der Lehre Heraklits
ist — daran hitte niemals ein Zweifel entstehen sollen. Denn schon
dasjenige unter den Fragmenten Heraklits, das, wie wir der Aristo-
telischen »Rhetorik« entnehmen konnen,!' den Eingang zu seiner
Schrift bildete und das gleichsam das Losungswort fiir sie enthilt, legt
das stirkste Gewicht auf ebenjenen Begriff, der ihm nach Platons
Darstellung gemangelt haben und den er abgestritten haben soll. »tov
[...] Aoyov t0ovd éovrog ael akvveror ylyvovrar dvipwmor xal
TPoaPev 1] AxovooL xal axoVoavtes T0 mpdtov.«'2 Heraklit verklin-
det also einen »Logos« — und dieser Logos wird nicht, sondern er
ist; eristein ael é0v. Aber er lehrt zugleich, dafl dieses Immerseiende
in der Welt der Dinge, die uns umgeben und von der die Sinne uns
Kunde geben, nicht anzutreffen ist. In dieser Welt gibt es keine
Eigenschaft, die auch nur einen Moment lang sich selbst gleich bleibt.
Hier findet ein steter »Umschlag«, ein Ubergang von einer Be-
stimmung in die ihr entgegengesetzte statt. Alles ist nur in dem Sinne,
dafl es sich wechselweise ineinander wandelt. Gott ist Tag — Nacht,
Winter — Sommer, Krieg — Friede, Uberfluff — Hunger.!3 All diese Be-
stimmungen sind nur als einander bedingende und aneinander gebun-
dene Gegensitze verstiandlich. Jede von ihnen ist nur kraft der ande-

10 A.a. 0., 180 Af. [»[...] &0 mdvv puidrrovol o undév BéBatov édv eivau
UNT év Ady@ unt év taic avtdv Yuyais, §YyovUEVoL, w¢ ol OOxEl, aUTO
otdowov elvar tovtw 08 mavv molguovol, xal xa¥ Soov Svvaviar ma
viayoQev éxfdilovow.« Cassirer zitiert Platon unter Angabe der Stephanus-
Paginierung. Die Verifizierung des originalsprachlichen Textes erfolgt nach: Opera
omnia uno volumine comprehensa, hrsg. v. Gottfried Stallbaum, Leipzig/London
1899.].

11 Vgl. Aristoteles, Rhetorik 5, 1407 b [Cassirer zitiert Aristoteles unter An-
gabe der Bekker-Paginierung. Die Verifizierung erfolgt nach: Aristoteles, De arte
rhetorica, in: Opera, durchges. v. Immanuel Bekker, hrsg. v. der Preuflischen Aka-
demie der Wissenschaften, Bd. II, Berlin 1831, S. 1354—1420.].

12 Heraklit, Fragm. 1, zit. nach: Diels, Fragmente, Bd. 1, S. 61.

13 Ders., Fragm. 67, a.2.0.,S.71.



9 Logos, Dike, Kosmos 13

ren, und sie ist nur dadurch, dafl sie die andere verneint. Aber | iiber
dieser Welt der Negation, der einander ablésenden und sich gegenseitig
vernichtenden Einzelbeschaffenheiten herrscht eines, das die feste
Norm fir diesen Wandel selbst enthilt und das ebendarum das wahr-
haft Reale, das eigentlich Positive ist.

Diese urspriingliche »Position« ist es, die Heraklit mit dem Namen
»Logos« bezeichnet. Der Logos und die avaloyia sind im mathema-
tischen Denken der Griechen die Ausdriicke, die zur Bezeichnung des
Verhiltnisses, der Proportion dienen. In diesem Sinne treten sie uns
bei den Pythagoreern und spiter bei Euklid entgegen. Ein Ahnliches
schwebt auch hier vor, wenngleich Heraklits Denken sich nicht in
mathematischen Kategorien vollzieht. Der Logos ist ein »Seiendes«;
aber ein Seiendes, das nicht als ein einzelnes Ding besteht, sondern das
vielmehr ein durchgehendes Verhalten der Dinge bezeichnet. Denn
alles Werden hat seine innere Regel, aus der es nicht heraustreten und
von der es nicht abweichen kann. Die Elemente gehen ineinander tiber:
»Feuer lebt der Erde Tod, Luft des Feuers Tod; Wasser lebt der Luft,
Erde des Wassers Tod.«!* Aber dieser Ubergang selbst ist nicht belie-
big und von ungefihr. Er vollzieht sich in einer bestimmten Folge und
nach einem stets wiederkehrenden Rhythmus. So ist das All ein eines,
das sich standig in sich selbst trennt, und diese sich spaltende und doch
wieder in sich zurtickkehrende Einheit, dieses v dtagpepouevov éavre
ist das eigentliche Weltgesetz. Wer dieses Gesetz erfaf3t hat, der steht
nach Heraklit am Ziel aller Weisheit: »[...] €v 70 cogov, éniotacdu
YYOUNY, 0TEN ExVPEPYNOE TAVTO OLa TAVTWY.« 1>

Heraklit ist ein abgesagter Feind jeglicher festen philosophischen
Terminologie. Thmliegtnichtsam einzelnen Wort,denneristiiberzeugt
davon, dafl jedes Wort unendlich hinter dem zuriickbleiben muf, was
es bezeichnen will. Es kann den Sinn, auf den es sich richtet, nicht
erschopfen, es gibt niemals die volle Bedeutung, sondern es bleibt not-
wendig im Stadium der Andeutung. Alle Sprache, auch die religiose
und die philosophische, ist an diese Schranke gebunden. Der Gott,
der das Orakel in Delphi besitzt — so sagt Heraklit —, spricht nicht aus
und verbirgt nicht; er deutet an (»olte Aéyer olte xpvmrer aida
onuaiver«).'s Jedes Wort ist michtig und ohnmichtig zugleich, tief
bedeutsam und doch dem Wesen, das es treffen will, inadiquat. So
dirfen wir auch fiir das hochste Weltgesetz nach den verschiedensten

14 Ders., Fragm. 76, a.a. O., S. 73 [»&nu wop tov yis davazov xai anp & tov
mvpos Ydvarov, Towp i tov aépog Yavatov, yi tov U datog.«].

15 Ders., Fragm. 41, a.a. O., S. 68.

16 Ders., Fragm. 93, a.2. 0., S.75.



14 Aufsitze und Abhandlungen 9-10

Bezeichnungen greifen. Der Name »Zeus« mag fiir dasselbe bestehen
bleiben, sofern wir uns nur bewufit sind, daff es | sich in ihm eben um
nichts mehr als um einen Namen handelt. »Eines, das allein weise, will
Zeus genannt werden und will es doch auch wieder nicht.«!” Unter all
diesen wechselnden Benennungen aber gibt es eine, die dem Gedanken
Heraklits am meisten gerecht wird und die ihn in hchster Prignanz
ausspricht. Es ist das Wort » Dike«. »Dike« besagt die Ordnung des
Rechts; aber fiir Heraklit besagt es ebenso die Ordnung der Natur.
Denn beide, Recht und Natur, stehen unter der gleichen allumfas-
senden Regel. »Die Sonne wird ihre Mafle nicht tiberschreiten; tite sie
es, so wiirden die Erinnyen, die Helferinnen der Dike, sie ausfindig
machen.«!8 Was i1st das Band, das in Heraklits Geist diese beiden
Gegenpole, die Seinsordnung und die Rechtsordnung, miteinander
verknlipft? So dunkel seine Sprache auch erscheint und so sehr sie es
liebt, sich zu verhiillen, so herrscht doch an diesem Punkte bei thm die
hochste Klarheit. Das Gemeinsame ist deutlich herausgehoben: Es
besteht darin, daf} in beiden, im Logos wie in der Dike, das Dasein
eines Universellen behauptet wird, das tiber allen »Eigensinn«,
tiber jede Besonderheit des individuellen Vorstellens und Wihnens,
erhaben ist. Die i0iy gppovnous, die Absonderung des einzelnen vom
Weltganzen und vom Weltgesetz ist fiir Heraklit der Quell alles Irr-
tums und die Wurzel alles Ubels. Er selbst will nicht in eigenem Namen
sprechen, und er verlangt nicht, dafl man auf ihn, als einzelnen, hort;
nur im Namen des Logos fordert er Gehor.!” Die Menschen aber ver-
schlieffen sich in ihre eigene Vorstellungswelt und verlieren damit
das Gottliche, allen Gemeinsame, das xowov xai Vetov. Sie gleichen
damit den Schlafenden, nicht den Wachenden; denn »im Wachen ha-
ben wir eine gemeinsame Welt, wihrend im Schlaf jeder seine eigene
hat.«2°

Blicken wir von hier aus zur Lehre des Parmenides hiniiber, so
glauben wir mit einem Schlage in eine andere Welt versetzt zu sein.
Alle Mafistibe haben sich nicht nur verindert, sondern sie scheinen
sich in ihr Gegenteil verkehrt zu haben. Wo Heraklit die hochste
Wabhrheit sieht, da siecht Parmenides nur Trug und Schein. Heraklit
suchte den Logos; aber er war Uiberzeugt, dafl er nirgends anders als

17 Ders., Fragm. 32, a.a. O., S. 67 [»&v 10 00@ov uovvov Aéyeadar ovx édélet
xal é9éler Znvog dvoua.<].

18 Ders., Fragm. 94, a.a. O., S.75 [»17Awog yap ovy vaepfnoetow uétpa: i ¢
w1, Epwies uw Aixng émixovpor ésevproovow.«].

19 Ders., Fragm. 50, a.a. O., S. 69.

20 Ders., Fragm. 89, a.a.O., S.75 [»@noi tois éypyyopoow &va xal xowov
#oouov elvat, TV 0¢ xoywuévov Exactov eis idlov dmootpépecdar.«].



10-11 Logos, Dike, Kosmos 15

in der Welt des Werdens, in der Welt der @pvotc zu finden ist. Aber vor
dem kritischen Blick des Parmenides versinkt die Physis. Sie ist thm
nicht nur nichts Gottliches und Ewiges, sie ist ihm nicht einmal ein
Seiendes; sie ist thm nur ein seltsames Geflecht menschlicher »Wahn-
gedanken«.2! | Hier besteht ein unverséhnlicher Gegensatz: Der Inhalt
der Parmenideischen Lehre schliefit den der Herakliteischen aus. Und
doch sind zwischen beiden nicht alle Briicken abgebrochen. Denn
wenn man nicht auf den dogmatischen Lehrgehalt als solchen hin-
blickt, sondern statt dessen die Frage ins Auge fafit, die Parmenides
und Heraklit sich stellen, so ergibt sich zwischen beiden ein neuer, auf
den ersten Blick hochst tiberraschender Zusammenhang. Wiederum
konnenuns hier fir die Erkenntnis dieses Zusammenhangs die Begriffe
Logos und Dike als Fiihrer dienen. Beide stehen sowohl bei Parme-
nides als bei Heraklit an zentraler Stelle. Auch Parmenides ruft in der
groflen Entscheidung, vor die er uns stellt, den Logos als den eigentli-
chenund einzigen Richter an. »Lasse dich nicht durch die vielerfahrene
Gewohnheit auf diesen Weg zwingen, nur deinen Blick, den ziellosen,
dein Gehor, das brausende, deine Zunge walten zu lassen: Nein, mit
dem Logos bringe die vielumstrittene Priifung, die ich dir riet, zur
Entscheidung.«?? Als oberstes Gebot des Logos aber stellen die Eleaten
ein neues Gesetz auf. Sie sind die ersten Entdecker des »Satzes vom
Widerspruch«.2? Die Vermeidung des Widerspruchs: das ist die ober-
ste Norm, unter welche sich jetzt das Denken stellt. Dieses eine Ge-
setz ist es, das von den Eleaten gewissermaflen als der kategorische
Imperativ des Denkens verkiindet wird. Wer diesem Imperativ folgt,
der findet auf seinem Wege das Sein und die Wahrheit; wer thm
zuwiderhandelt, der findet nichts anderes als Trug und Tduschung.
Das hochste Gebot, das jetzt an das Denken gerichtet wird, ist dies,
daf} es nicht nur einen neuen Weg, der von dem der Sinne und der
Erfahrung weit abliegt, beschreitet — denn dies hatte die griechische
Philosophie schon vor Parmenides getan —, sondern dafl es ihn festhalt,
dafl es ihn entschlossen bis zu Ende geht. Nichts, was auflerhalb seines
eigenen Kreises liegt, darf hierbei das Denken beirren oder ablenken.
Was die Wahrnehmung oder Vorstellung, was aiodnoig und 06&a uns

21 Parmenides, Fragm.1, V.30, a.a.O., S.115 [»fpotav d6&ag«]; ders.,
Fragm.8, V.501f., a.a. O., S. 121.

22 Ders., Fragm. 1, V.34 ff.;a. 2. O.,S. 115 [»[...] undé 0’ édog moAvmepov 6d0ov
xata Tvoe Praodw, voudv doxomov Suua xal NYNecoay axXovny xol yAooav,
xpvar 0& Adywt modvdnpw Ereyyov é€ éuédev pndévra.«].

23 Niheres hieruiber s. bei Ernst Hoffmann, Der historische Ursprung des
Satzes vom Widerspruch. Heinrich Rickert zum 25.Mai 1923 gewidmet, in:
Sokrates. Zeitschrift fiir das Gymnasialwesen, Neue Folge 11 (1923), S. 1-13.



16 Aufsitze und Abhandlungen 11-12

bieten, das sind, vom Standpunkt des Gedankens, nichts als Irrlichter.
Durch solche Irrlichter verleitet, sprechen wir vom Werden, vom Ent-
stehen und Vergehen. Aber es bleibt nur die Kunde von einem Wege
moglich: vom Wege des »Es ist«. Auf ihm stehen gar viele Wahrzeichen.
Denn wer den Begriff | des Seins einmal erfaft und ihn in allem, was
aus ihm folgt, durchdacht hat, der weifl auch, dafl dieses Sein
unverginglich, ganz, in sich geschlossen, einheitlich, unwandelbar
ohne Ende sein muf: ein einziges in sich zusammenhingendes Ganze
(»0VAov povvoyevés te xal drpeuis o’ arédeotov«).2* Die Denker,
die dies nicht erfafyt haben, taumeln auf ihrem Wege wie Stumme und
Blinde dahin.?’ Riickhaltloser und riicksichtsloser, als es hier geschieht,
konnte die Forderung des Logos nicht verkiindet werden. Dieser
Logos beherrscht und durchdringt nicht mehr, wie bei Heraklit, die
Sinnenwelt; sondern vor ihm versinkt die Sinnenwelt. Die strenge
Logik endet im Akosmismus. Und wieder wird dieser Anspruch nicht
vom Logos allein erhoben, sondern dieser spricht im Namen eines
allgemeinen hoheren Gesetzes, des Gesetzes der Dike. Thre Gewalt
wacht dartiiber, daf} das Sein nicht aus der ihm vorgeschriebenen Ord-
nung weicht. Dike hilt das Sein in strengen Banden; sie duldet nicht,
dafl es sich in irgendeiner Weise mit dem Nichtsein mischt und damit
dem Widerspruch verfillt. Deshalb hat sie Werden und Vergehen nicht
ausihrenFesselnentlassen,sondernhiltbeidesfest: »[...] otite yevéodau
00T’ SAAvadal avixe Aixn yalaoaoa wédniow, AAL Exet.«26

Dies alles bedeutet zweifellos einen Umsturz aller Werte, die in der
griechischen Naturphilosophie gegolten hatten, und eine gewaltige
Revolution der Denkart. Dennoch zeigt sich bei niherer Betrachtung,
dafl auch das eleatische Denken in der griechischen Geistesgeschichte
nicht als blofer Fremdling oder als seltsamer Eindringling dasteht. All
das Fremdartige und Eigenartige, was es enthalt, ist vorbereitet. Die
Krifte, die hier am Werke sind, brechen nicht unvermittelt und plotz-
lich hervor. Sie haben ihre Stirke gewonnen in der stillen und beharr-
lichen Arbeit von Jahrhunderten, und sie haben sich, bevor sie in der
Philosophie wirksam wurden, in anderen Gebieten der griechischen
Kultur erprobt und getibt. Es ist im Rahmen dieser kurzen Skizze
nicht entfernt moglich, den inneren Bildungsprozefl darzulegen, aus
dem der Begriff des Logos wie der der Dike entstanden ist und dessen
letzte reife Frucht sie bilden; ich muf mich mit der Andeutung einiger

24 Parmenides, Fragm. 8, V. 4, zit. nach: Diels, Die Fragmente der Vorsokrati-
ker, Bd.1, S. 119.

25 Ders., Fragm. 6, V.6{f.;a.2. 0., S.117.

26 Ders., Fragm. 8, V. 1315, a.a2. O., S. 119.



12-13 Logos, Dike, Kosmos 17

Hauptphasen begniigen. Deutlich konnen wir verfolgen, daf} es die
griechische Sprachphilosophie war, die hier die uatevtien téyvny getibt
hat — die gewissermaflen zur Geburtshelferin der griechischen Logik
geworden ist. In der ilteren Gestalt der griechischen Logik | durch-
dringt sich das Problem des Denkens so sehr mit dem der Sprache, dafl
es fir uns kaum moglich ist, beide voneinander zu sondern. Hier
besteht jene Form der »archaischen Logik«, deren Eigentimlichkeit
eben darin besteht, dafl sie zwischen Sprache und Denken nirgends
einen scharfen Schnitt macht, daf sie den »Sinn« an das »Wort«
bindet.?” Erst Platon fiihrt diesen Schnitt; und aus ithm geht jener neue
Begriff der Dialektik hervor, den er der Rhetorik gegentiberstellt.
Die grofle Auseinandersetzung, die der zweite Teil des Platonischen
»Phaidros«bringt, bezeichnet hier den entscheidenden Wendepunkt.28
Was die Entwicklung des Begriffs der Dike in der griechischen Geistes-
geschichte betrifft, so besitzen wir hierfiir die aulerordentlich reich-
haltige und wertvolle Materialsammlung, die Rudolf Hirzel in seinem
Buche »Themis, Dike und Verwandtes«?? gegeben hat. Sie ist spater
durch die Schrift von Victor Ehrenberg »Die Rechtsidee im frithen
Griechentum«3© ergidnzt worden. Aber die wirkliche Formung dieses
Materials hat uns erst Werner Jaegers Buch gegeben. In Jaegers
Schilderung der griechischen Paideia nimmt die Rechtsidee eine zen-
trale Stellung ein; sie wird zum geistigen Mittelpunkt und Brennpunkt.
Jaeger zeigt, wie durch sie zunichst das Epos eine neue Gestalt gewinnt.
Die Rechtsidee haucht dem Epos neues Leben ein, sie gibt ihm jenen
personlichen Charakter, den es bei Homer noch entbehrt hat. »Das
grofle Neue [bei Hesiod] ist, dafy der Dichter [hier] in eigener Person
redet. Er gibt die herkommliche Objektivitit des Epos preis und wird
selbst zum Verkiinder der Lehre vom Fluch der Ungerechtigkeit und
vom Segen des Rechtes.«3! Aber ihre eigentliche Probe hat die Rechts-
idee freilich auf einem anderen Gebiet: im Aufbau der politischen
und sozialen Wirklichkeit, zu bestehen. Wie ihr dies innerhalb des
Griechentums gelingt und wie sie aus dieser Probe in geklirter und
vertiefter Fassung hervorgeht, dies hat Jaeger in seiner Interpretation

27 Zum Begriff der »archaischen Logik« verweise ich auf die Ausfiihrungen bei
Ernst Hoffmann, Die Sprache und die archaische Logik, Tiibingen 1925 (Heidel-
berger Abhandlungen zur Philosophie und ihrer Geschichte, Bd. 3).

28 Vgl. Platon, Phaidros 259 E ff.

29 Rudolf Hirzel, Themis, Dike und Verwandtes. Ein Beitrag zur Geschichte
der Rechtsidee bei den Griechen, Leipzig 1907.

30 Victor Ehrenberg, Die Rechtsidee im frithen Griechentum. Untersuchungen
zur Geschichte der werdenden Polis, Leipzig 1921.

31 Jaeger, Paideia, S. 96.



18 Aufsitze und Abhandlungen 13-14

von Solons politischer Reform und von Solons Dichtung gezeigt.
Solon ist nach ithm »[...] nicht der Wiederentdecker der hesiodischen
Gedanken — dessen bedurfte es nicht — sondern ihr Fortbildner. Auch
fir ihn steht fest, daf§ das Recht seine unerschiitterliche Stelle im gott-
lichen Geftige der Welt hat. [...] Die | Strafe kommt frither oder spiter
und stellt den notwendigen Ausgleich her, wo menschliche Hybris die
gerechten Grenzen iiberschritten hat. [Aber dJie gottliche Strafe ist fiir
[Solon nicht] mehr Mifernte und Pestilenz wie fiir Hesiod, sondern
sie vollzieht sich immanent durch die Stérung des sozialen Organis-
mus, die eine jede Verletzung des Rechts bewirkt.«32

Mit dieser Wendung zur Immanenz ist das Problem in ein
neues Stadium eingetreten, und jetzt erst kann sich der eigentliche,
entscheidende Umschwung vollziehen. Nun war die Bahn frei fiir eine
Auffassung des menschlichen Handelns, die in der mythischen Welt-
ansicht kein Analogon hat. Noch war freilich dem Mythos die
Herrschaft nicht entrissen; aber sie war ihm zum mindesten strittig
gemacht. Damitder neu errungene Bodenurbarund fruchtbar gemacht
werden konnte, dazu war indes der Einsatz anderer Krifte notwendig.
Wie diese Krafte entstehen und wie sie mehr und mehr erstarken, kon-
nen wir ebensowohl an der Entwicklung der griechischen Philosophie
wie an der der attischen Tragodie verfolgen. Beide schlagen zunachst
getrennte Wege ein. Die Verbindung von Philosophie und Tragodie
stellt sich erst in spaterer Zeit bei Euripides her. Aischylos erscheint
von rein theoretischen Motiven und Interessen noch kaum bertihrt.
Er schreitet aus seinem eigensten Kreis, aus dem Kreis der dichteri-
schen und religiésen Intuition, nirgends heraus. Er versucht nicht,
seine Menschen- und Weltauffassung in rein begrifflicher, in abstrak-
ter oder »diskursiver« Form auszudriicken. Dennoch spiirt man bei
Aischylos, wie bei jedem wahrhaft groflen Tragiker, daff er nicht nur
einzelne tragische Stoffe gestaltet, sondern dafl das Ganze seines
Werkes von einem ihm eigentiimlichen, tragischen Lebensgefiihl
durchdrungenund der adiquate Ausdruck desselbenist. Dieses Gefiihl
versenkt sich in die mythische Welt, um sie innerlich umzuschaffen.
Denn an den Inhalt der mythischen Uberlieferung fiihlt sich Aischy-
los nicht gebunden. Er schaltet mit ihm vollig frei; er gibt ihm das
Geprigeseiner dichterischen Phantasie und seines religiosen Glaubens.
Das Epos sicht alles, was es beriihrt, im Lichte der Vergangenheit. Es
vertieft sich in das Geheimnis des Ursprungs und des Werdens der
Gotter. Durch Hesiod hatte diese Theogonie ihre dichterische Gestal-
tung erhalten. Aber im Drama waltet ein anderes Interesse. Hier mufl

32 A.a. O, S.193.



14-15 Logos, Dike, Kosmos 19

alles zur lebendigen Gegenwart werden. Aus der Form der Erzihlung
geht der Mythos in die der Handlung tiber. Damit gewinnt auch die
Frage | nach dem Verhiltnis zwischen Mensch und Gott ein anderes
Ansehen. Es ist der unmittelbare Konflikt zwischen beiden Welten,
den das Drama gestalten will. Und dieser ist kein bloff duflerer
Widerstreit, sondern hier handelt es sich um eine Begegnung und
Auseinandersetzung von anderer, geistiger Art. Auch in der »Ilias«
steigen die Gotter in das menschliche Schlachtgetiimmel hinab, und
Aphrodite, die Gottin, kann vom Arm des sterblichen Kriegers getrof-
fen und verwundet werden. Aber das Drama mufy den Kampf in
anderer Weise schildern. Wir sehen nicht nur, was dem Menschen
durch Gott oder diesem durch jenen geschieht, sondern wir betrach-
ten beide in ithrem inneren Sein, in ihrem Tun und Leiden. Dieses
Tun und Leiden in seiner ganzen Tiefe auszumessen, wird zur eigent-
lichen und hochsten Aufgabe des tragischen Dichters. Der »Prome-
theus« des Aischylos ist das erste groffe und in gewissem Sinne
uniibertroffene Beispiel dafiir, wie diese Aufgabe zu bewaltigen, wie
der Streit zwischen Gott und Mensch sichtbar zu machen ist, ohne daf§
er in dieser Sichtbarkeit irgend etwas von seiner reinen Innerlichkeit,
von seiner »Idealitdt« verliert. Aischylos hat auch hier den Stoff ganz
frei behandelt. Es ist nicht mehr ein einzelnes Vergehen, eine bestimm-
te objektive Tat, die an Prometheus bestraft wird. Nicht die Tatsache
des Feuerraubs, sondern die Gesinnung, in der dieser Raub begangen
wurde, wird zum eigentlichen dramatischen Thema. Prometheus, der
selbst daran mitgeholfen hat, Zeus zur Herrschaft zu bringen, lehnt
sich gegen ihn auf, als dieser beschliefit, das Menschengeschlecht zu
vernichten. Er wird zum Retter des Menschengeschlechts: nicht durch
die Gabe des Feuers, sondern dadurch, dafl er fiir dasselbe zum
eigentlichen Heilbringer, zum Bringer der Kultur wird.?> Aber er kann
den Menschen die Kultur nicht bringen, ohne daf§ er ihnen zuvor einen
neuen Geist einpflanzt: den Geist, der in thm selbst méchtig ist. Daf§
er sich dem Menschen in dieser Weise zuwendet und daf§ er ihn Anteil
gewinnen lassen will an dem Besten, was er besitzt: darin besteht die
»Menschenliebe«, deren er sich rithmt. Der Chor hilt ihm vor, daf er
die Himmlischen zu wenig, die Sterblichen zu hoch geehrt habe.’* Er

33 Uber die Umwandlung des mythischen Stoffes in Aischylos’ »Prometheus«
s. die Darstellung von Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff, Aischylos. Inter-
pretationen, Berlin 1914, S. 1301f.

34 Aischylos, Prometheus, in: Tragoediae, hrsg. v. Gottfried Hermann,
Bd.I, Leipzig 1852, S.43-83: S.49, V. 123: »0wa v Aiav @iAdtyra fpotdvs;
S.64, V.541-543: »Zniva yap 0v tpouéwv idia yvoua céfer Yvarovs dyav
[...]«



20 Aufsitze und Abhandlungen 15-17

hat sie geehrt, indem er sie der Freiheit wiirdig erachtete, | die er in sich
selbst wirksam und die er als sein eigentliches, unverlierbares Eigen-
tum fithlt. Sie kann durch keine Strafe, die Zeus aussinnen mag, unter-
driickt oder bezwungen werden. Am Felsen angeschmiedet und der
Qual vertallen, ruft er noch einmal dem Zeus sein trotziges Freiheits-
gefiihl entgegen: »éxav, Exav fuaptov, ovx apvioouai«.® Sein Ver-
gehen, wenn es ein Vergehen ist, war ein solches, das aus dem Wissen,
nicht aus Torheit oder Verblendung stammt.?¢ Er kann der Strafe nicht
entgehen; aber sie wird thn nicht zerbrechen, weil sie die Macht dieses
Wissens in ithm nicht ausléschen kann.

Noch merkwiirdiger und noch bedeutsamer fiir unser Problem ist
einanderer Zugim Drama des Aischylos. Auch hier gibt es eine » Theo-
gonie«, ein Werden der Gotter; aber sie ist von vollig anderer Art als
bei Hesiod. Denn es ist das Wesen des Gottlichen selbst, das sich, wenn
wir der Entwicklung des Aischyleischen Dramas folgen, allmahlich
vor unseren Augen wandelt. Im »Prometheus« erscheint Zeus noch
als der harte Tyrann, der sich durch Gewalt und List die Herrschaft
angeeignet hat. Er ist nichts als ein eigensinniger und eigenmichtiger
Despot. Aber wenn wir das Drama des Aischylos auf seiner Hohe und
seiner Vollendung betrachten, hat sich das Bild vollig verdndert. Zeus
selbst ist ein anderer geworden: Er ist der Hiiter und Schutzherr des
Rechts. Nicht mehr Kratos und Bia, Kraft und Gewalt, sondern Dike
und Aidos, Gerechtigkeit und fromme Scheu, sind diejenigen, die
seine Gebote vollstrecken. Als ein starker und strenger, aber zugleich
als gerechter und giitiger Herrscher wird Zeus in dem groflen Chor-
lied des Agamemnon gepriesen.?” Damit erst ist die Entwicklung, die
wir hier verfolgen, zu threm wirklichen inneren Abschlufy gelangt.
Der erste Akt in dem groflen Drama zwischen Gott und Mensch war
ein Akt der Emporung; der zweite ist ein Akt der Vers6hnung. Die
Eumeniden sind, am Schlufl der »Orestie«, besinftigt. Sie folgen dem
Rat Athenes, sie gehorchen der Stimme der Weisheit und der Mafii-
gung. Denn indem der Mensch sich gegen die mythischen Michte
auflehnte, hat er damit nicht nur sich selbst gewonnen, sondern er hat
auch das Bild des Gottlichen in seiner Seele | gerettet. »Wie einer ist,
soistsein Gott[...]«:*8 In dem Augenblick, wo der Mensch ein anderer

35 A.2.0.,S.54, V. 268.

36 »éyw 0¢ Tavd dmovt pmotaunv.« Ebd., V. 267.

37 Vgl. hierzu Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff in der Einleitung zur
deutschen Ubersetzung des »Agamemnons, Vorwort zu: Aischylos, Agamem-
non, in: Griechische Tragoedien, tibers. v. Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff,
Bd.II: Orestie, Berlin 21901, S. 1-47: S. 45.

38 [Johann Wolfgang von Goethe, Zahme XenienIV, in: Werke, hrsg. im



17-18 Logos, Dike, Kosmos 21

geworden ist, muf} auch die Vorstellung des Gottlichen sich wandeln
und zu einer reineren Gestalt geldutert werden.

Die Philosophie vollzieht nur die ihr eigentiimliche und gemifie
Aufgabe — die Aufgabe der Zusammenschau, des ovvopav eig év, wie
Platon es nennt — wenn sie alle diese verschiedenen Elemente und
Momente der griechischen Bildung in sich aufnimmt, um sie mit einem
Blicke zuumfassen und inihrem inneren Zusammenhang zu verstehen.
Sie dringt zu dem allgemeinen Gedanken einer universellen Ge-
setzesordnung vor, die sich uns in dreifacher Weise offenbart: als
Denkgesetz, als sittliches Gesetz und als Naturgesetz. Dies ist es, was
bei Heraklit und Parmenides noch in halb mythischen Bildern, bei
Demokritin der Sprache des mathematischen Denkens, bei Platon und
Aristoteles in der Sprache metaphysicher Begriffe ausgesprochen wird.
Bei Parmenides und Heraklit kann das »Verhingnis«, die eiuapuévn,
noch zum Synonymon fiir Logos und Dike werden. »/Kjard twa
etuapuévny avayxnv«vollzieht sich nach einem Worte Heraklits aller
Naturlauf.?* Im selben Sinne spricht Parmenides von der Allgewalt der
Notwendigkeit, die das Sein in seiner Natur verharren liffit und es von
allen Seiten fest umschlieSt: »xpazepy yap "Avayxn meiparog év
oeauoiow &y, 10 uv aupls é€pyet.«* Auch Platon kann sich, wo er
von der Notwendigkeit spricht, der mythischen Bildkraft, die in dem
griechischen Wortliegt, nichtentziehen. Im zehnten Buche des »Staats«
spricht er von der »Spindel der Notwendigkeit«, durch die die Sphiren
in Umschwung gesetzt werden. Gedreht wird sie auf den Knien der
Ananke; die Moiren, ihre Tochter, sitzen daneben und besingen das
Geschehen; Lachesis das Vergangene, Klotho das Gegenwirtige, Atro-
pos das Kiinftige.#! Was diese Notwendigkeit von der des Mythos
scheidet, ist ein einziger fundamentaler Zug. Sie stammt fiir Heraklit
wie fiir Platon von innen, nicht von aufen. Das ist es, was Heraklit in
dem lapidaren Satze »1¥og dvdpdme daiuwv« ausspricht,*? und das
ist die Grundanschauung, die Platon im Bilde der »Seelenwahl« aus-
driickt. »Nicht euch wird der Dimon erlosen«, so sagt Lachesis zu |

Auftrage der Groflherzogin Sophie von Sachsen, 4 Abt., insges. 133 Bde. in 143
Bdn., Weimar 1887-1919, 1. Abt., Bd. III, S. 286-312: S. 288.]

3 Vgl. Cilicius Simplicius, In Aristotelis physicorum libros quattuor priores
commentaria (Buch2, 23), hrsg. mit Unterstiitzung der Preuflischen Akademie der
Wissenschaften v. Hermann Diels (Commentaria in Aristotelem Graeca, Bd.IX),
Berlin 1882, zit. nach: Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, Bd.1, S.58.

40 Parmenides, Fragm. 8, V. 301., a.a. O., S. 120.

#1 Platon, Republik 616 C{f. [Zitat 616 C: »’Avdyxng drpaxtov«].

42 Heraklit, Fragm. 119, zit. nach: Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker,
Bd.1,S.78.



22 Aufsitze und Abhandlungen 18

den Seelen, denen sie die verschiedenen Lebenslose vorhilt, »sondern
ithr werdet den Damon erlosen.«** Wir konnen noch ganz nachfiihlen,
welches gewaltige Oxymoron in einem solchen Wort fiir einen
Griechen des fiinften Jahrhunderts liegen mufite. Vom Standpunkt des
Mythos gesehen schliefit dieses Wort einen Widersinn ein. Denn fiir
den Mythos ist das »Damonische« eben das, was jenseit alles Konnens
und Wollens des Menschen liegt. Es steht ihm als ein Fremdes und
unendlich Uberlegenes gegeniiber. Aber ebendieses schlechthin Un-
durchsichtige, dieses »Irrationale« wird jetzt der Wahl, und damit der
ratio, der Entscheidung der sittlichen Vernunft anheimgegeben. Der
Mensch, die sittliche Personlichkeit nimmt die Schuld auf sich, die im
Kreise des mythischen Bewufltseins dem Damon zugeschoben wurde.
Auch diesen Zug hat die griechische klassische Ethik mit der grie-
chischen Tragodie gemein. Als Klytaimnestra im » Agamemnon« des
Aischylos den Mord an Agamemnon von sich abzuwilzen sucht und
erklirt, nicht sie, sondern der alte Fluchgeist des Hauses habe die Tat
begangen, tritt ihr der Chor entgegen: Sie allein ist es, die die Tat getan
und die sie zu verantworten hat.** Die gleiche Grundiiberzeugung
sprichtPlatoninseiner Spracheaus: »aitia éAouévov, Yeog avaitiog«.*>
Um die Begriffsbestimmung des hochsten Gutes sind in der antiken
Ethik hartnickige Kimpfe gefithrt worden, die sich tiber Jahrhunderte
erstrecken. Aber wenn wir heute diese Kimpfe tiberblicken, so tritt
fir uns die Einheit weit stirker als der Gegensatz hervor. Die Antwort
mochte hier noch so verschieden ausfallen —der Unterschied wird doch
immer wieder iiberbriickt durch die innere ideelle Gemeinschaft, die
schon in der Fragestellung liegt. Eine solche Gemeinschaft spliren wir
noch im heftigsten Streit der einzelnen philosophischen Schulen. Sie
verbindet Platon und Demokrit, Stoiker und Epikureer. Denn tiberall
herrscht hier die Uberzeugung, dafl die »Eudimonie« nichts ist, was
dem Menschen von auflen »zufillt«, daf§ sie kein blofles » Akzidens«
derSeeleist, sondern daf sie auf einer inneren Haltung der Seele beruht,
die diese sich selbst geben mufi. Gelingt ihr dieser Akt der Selbstbe-
freiung, so hat sie sich damit zwar nicht der Gewalt des Schicksals
entzogen, wohl aber hat sie die Furcht vor dem Schicksal tiberwunden.
Die Furcht vor dem bdsen Diamon ist verschwunden: Die »Deisidi-
monie« ist zur »Euddmonie« geworden. »Wer einen festen und wohl-

43 [Platon, Republik 617E: »o0vdy vuas daiuwv AnEetar, alX vueis daiuova
aiprioeade. mpdTOg &6 Aayav mpatog aipelodw Blov, ¢ ovvé otaw € avdyxng.«]

# Aischylos, Agamemnon (V.1498{f.), in: Griechische Tragoedien, Bd.II,
S.49-118: S.107.

45 Platon, Republik 617 E.



18-19 Logos, Dike, Kosmos 23

gefiigten Sinn besitzt, dem fiigt sich auch | das Leben zu einem Gan-
zen, so sagtauch Demokrit.*¢ Denn das Gliick wohnt nichtin Herden
oder Gold, sondern die Seele ist der Wohnsitz des Damons (»ypvyn
olxntiplov daiuovos«).*” In dieser ethischen Grundfrage erblicken
wir Aristoteles unmittelbar an der Seite von Demokrit, den er in seiner
Physik und Naturphilosophie unablissig bekimpft. Auch die »Ni-
komachische Ethik«betont, dafl die wahre Eudimonie nichtim Besitze
auflerer Giiter, sondern allein in einer bestimmten Beschaffenheit der
Seele gesucht werden miisse: denn »[d]as Grofite und Hochste des
Menschenlebens dem Zufall Preis zu geben, das wire doch allzu ver-
kehrt [und geradezu schmahlich]«.#8

Dies alles ist Theorie und will Theorie sein — aber es ist keineswegs
blof} abstrakte Doktrin, sondern es ist ein Spiegel des Lebens selbst.
Nirgends vielleicht spiirt man die »Lebensnihe« der griechischen Phi-
losophie so deutlich wie dort, wo die griechischen Denker von der
Gerechtigkeit sprechen. Wenn Aristoteles, im fiinften Buch der
»Nikomachischen Ethik«, seine Theorie der Gerechtigkeit entwickelt,
so nimmt auch seine sonst so gemessene und sachliche Sprache fiir uns
einen neuen Klang an. Hier verwehrt er dieser Sprache nicht das
Anklingen und innere Mitklingen des Gefiihls. Nicht der Morgen-
stern und nicht der Abendstern — so sagt er — strahlt in so hellem
Glanze wie die Gerechtigkeit. Die Lehre aber, dafl die Gerechtigkeit
die Quintessenz aller Tugenden ist und daf§ in ihr alle Einzeltugenden
vereint und beschlossen sind, hat nicht erst der Ethiker Aristoteles
geschaffen. Das Wort, auf das er sich in diesem Zusammenhang beruft:
»&V 0& dueatoavvy ovAAnfny maoc apetn vi«,* begegnet uns schon
im sechsten Jahrhundert, in der Spruchdichtung des Phokylides und
in den Elegien des Theognis. Die Philosophie hat hier also, rein zeitlich
betrachtet, kaum die Fithrung; aber sie schlief(t die Entwicklung ab
und driickt ihr gewissermaflen das Siegel auf. Denn durch sie allein
ergab sich die Synthese von »theoretischer« und »praktischer« Ver-
nunft: die Ableitung von Wahrheit und Gerechtigkeit aus einer
gemeinsamen Wurzel. Die Verbindung beider war schon zuvor gefiihlt
und gefordert, aber erst die Philosophie vermochte diese Forderung

6 »oiow 6 Tpdmog éotiv elitaxtog, TovTolo xai 6 flog eV TéTaxtar.« Demo-
krit, Fragm. 61, zit. nach: Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, Bd.1, S.401.

47 Ders., Fragm. 171, a.a. O., S. 416, vgl. Fragm. 170, ebd.: »evdawovin yuyng
xal xaxodaovin«.

48 Aristoteles, Nikomachische Ethik 1 10, 1099 b 24f. [»10 0¢ uéyiotov xai
xdAAorov Emrpéypar toyn Alav mAnuuelés v eiy. « Verifziert nach: Opera, Bd. I1,
S.1094-1181: S.1099].

9 [A.2.0., V3, 1129 b 291, S.1129.]



24 Aufsitze und Abhandlungen 19-20

zu erfiillen und zu rechtfertigen. Hirzel hat in seinem Buch »Themis,
Dike und Verwandtes« eine Fiille von Belegstellen | gesammelt, in de-
nen die Begriffe der Wahrheit und des Rechts Seite an Seite erscheinen.
»Wo [...] das Wesen der beiden Begriffe am reinsten strahlt«, so sagt
er, »in der Personification, durch die sie sich zu den Gottern erheben,
erscheint auch ihre Vereinigung als die engste, schwesterliche, da Aixn
und ’AAndeia beide als Tochter des Zeus gelten. Beide treffen sich auf
thren Wegen, die Aixn weiss und erkennt Alles und leitet zur Wahr-
heit, wihrend andererseits wo die ’AAdeia waltet oder ihr Ebenbild,
die ’Atpéxeia, Alles [mit] Recht geschieht.«°

Erst aus dieser Verkniipfung mit dem Begriffe der Wahrheit konnte
die Rechtsidee jene universelle Geltung gewinnen, die ihr im griechi-
schen Denken zugesprochen wird. Mehr und mehr mufite sich jetzt
die Uberzeugung befestigen, daf} das Recht sich zwar in bestimmten
»Satzungen« ausspricht, dafl aber sein letzter Ursprung in etwas
anderem als in der bloflen Willkiir solcher Einzelsatzungen zu suchen
sei. Es 18t sich kaum sagen, ob sich dieser Gegensatz zwischen dem,
was »der Sache nach«und dem, was »der Satzung nach«gilt, der Gegen-
satz zwischen dem @voet dvund dem 9éoet dv, am Problem der Natur-
erkenntnis oder an dem der sittlichen Erkenntnis entwickelt hat. Beide
gehen hier Hand in Hand. Die Natur gilt dem Griechen niemals als
einbloff Gewordenesoder Gemachtes,dennderBegriff der »Schopfung
aus Nichts« ist dem griechischen Denken fremd. Die Aristotelische
Physik sieht in Gott den » Anfang der Bewegungx, aber sie fragt nicht
nach dem Anfang der Materie. Die Materie gilt als ungeworden und
ewig. Ebensowenig lifit sich nach dem Ursprung der Form der Natur
fragen. Platon greift im »Timaios« zu dem mythischen Bild des Welt-
schopfers, des »Demiurgen«. Aber der Demiurg ist nur der Ordner,
nicht der Schopfer der Natur. Denn er kdnnte nicht schaffen, wenn er
nichtin seiner Titigkeit auf ein Bestindiges, Ungewordenes, sich selbst
Gleiches: auf die Welt der Ideen, hinblickte. Durch die Verbindung
mit dem Begriff der »Natur« wird daher das Recht der Frage nach sei-
ner zeitlichen Herkunft enthoben. Von ihm a3t sich jetzt das gleiche
sagen, was Heraklit vom Kosmos sagt. »Diese Weltordnung, die fiir
alle Wesen dieselbe ist, hat kein Gott und kein Mensch geschaffen, son-
dern sie war immerdar, und sie ist und wird sein.«5! So entsteht aus
dem Gedanken der ungewordenen Wahrheit und der ungewordenen

50 Hirzel, Themis, Dike und Verwandtes, S. 115f.

51 Heraklit, Fragm. 30, zit. nach: Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker,
Bd. 1, S. 66 [»x60uov tovde, Tov avtov amdviwy, oUte Tig Yewv oUte avdpamwv
émolnoev, AAX v ael xal éotw xal ¥ota [...]<].



20-21 Logos, Dike, Kosmos 25

Natur der kithne Gedanke | der Unwandelbarkeit des Rechts: ein Po-
stulat, das aller Erfahrung zu widerstreiten scheint, das aber die »Ver-
nunft« immer wieder aufrichtet und aufrechterhilt. Logos und Dike
trennen sich auch hier nicht; beide miissen als ein »Gemeinsames und
Gottliches«, als ein xowov xai Yeiov anerkannt werden. Wer sich von
den Schranken des individuellen Wahnens und Wollens, von der idin
@povnois befreit, der erblickt dieses Allgemeine. Das wahrhafte Den-
ken und die echte sittliche Gesinnung kann nur aus der Uberzeugung
von dieser einen, allen gemeinsamen Ordnung fliefen. Hierauf beruht
der logische Begritf des gpoveiv wie der ethische Begriff der ppovyous
und der ow@poovvy. Ethische und theoretische Selbstbesinnung fiih-
ren zu dem gleichen Ziele hin. Den Gedanken des gemeinsamen, iiber-
greifenden Weltgesetzes verkiindet die Philosophie; aber die Hingabe
an dieses Gesetz galt den griechischen Denkern niemals als eine blof§
theoretische oder kontemplative Aufgabe. Die Gemeinschaft, die Polis
muf} mit dieser Hingabe erftllt und durchdrungen sein. Diesem Ziel
strebtder Platonische Staatsentwurf nach;und Heraklit, der Aristokrat,
ruft das Volk zu diesem Kampfe auf: »Das Volk soll kimpfen fiir das
Gesetz wie um seine Mauer.«>2 Die Philosophie nimmt die Leitung in
diesem Kampfe fiir sich in Anspruch, weil sie sich zu jener Form des
»reinen Denkens« erhoben hat, aus der allein die Kraft fiir ihn flieffen
kann. Damit ist die Kraft des Denkens als die Wurzel aller anderen
Tiatigkeit und Tuchtigkeit erklirt: »to gpoveiv apetn ueyiorn, xai
ooy alndéadléyew xal moreiv xata pUow émaiovtag.«3® Auchin
der griechischen Tragodie finden wir stindig die Gleichsetzung der
Rechtsordnung mit der kosmischen Ordnung. Durch sie erst wird das
Recht, das wahre Recht, von allem Partikularen, Zufilligen und Will-
kiirlichen befreit. Gegen die Willkiir der positiven Satzungen darf der
Mensch sichjetzt auf die Macht und die Geltung des »ungeschriebenen
Gesetzes« berufen.>* So spricht Sophokles von der Rechtsordnung in
denselben Worten, in denen Heraklit von der Naturordnung sprach:

»00 yap T vov ye xay¥és, aAl’ ael mote
~ ~ > \ 3 5 |4 > ’ 55
&y tavta, xovdeis 0ldev € Stov épdvn.« |

52 Ders., Fragm. 44, a.a. O, S. 68 [»udyeotai ypi tov dfuov Oxép 100 vouov
Oxwamep telyeos«].

53 Ders., Fragm.112,a.2.0.,S.77.

54 Uber die Entwicklung des Begriffs des “Aypagos vduog vgl. besonders
Rudolf Hirzel,Aypagosvduog, Leipzig 1900 (Abhandlungen der philologisch-
historischen Classe der Konigl. Sachsischen Gesellschaft der Wissenschaften,
Bd.20, Nr. 1).

55 Sophokles, Antigone (V. 456 f.), hrsg. v. August Nauck, Berlin 1867, S. 176.



26 Aufsitze und Abhandlungen 22-23

Uber der Polis, in ihrem faktischen und historischen Bestand, ist
damit ein anderes und Hoheres anerkannt, das diesen Bestand erst
wahrhaft verbiirgen kann. Sicherlich konnen wir das griechische gei-
stige Leben vom Leben der Polis nicht loslosen. Fiir den Griechen der
klassischen Zeit bleibt die Verbundenheit mit der Polis ein Hochstes,
das er nicht missen kann oder will. Aber eben aus ihr ergibt sich die
Tatsache, daf§ auch jeder Schritt zur geistigen Selbstbefreiung, den die
Wissenschaft, die Kunst, die Philosophie tut, sofort auf das Idealbild
der Polis zurtickwirkt und ihm einen neuen Gehalt gibt. Die neue
Freiheit 16st die Bindung nicht auf; sie gibt ihr vielmehr eine andere
Form und eine andere Begriindung. Die Griechen sind die ersten, die
den Zusammenhang von Freiheit und Gesetz in dieser Weise emp-
funden haben. Wenn sie ithren Unterschied von den Barbaren aus-
sprechen und kennzeichnen wollen, so tritt fiir sie immer wieder die-
ser Zug in den Mittelpunkt. Was den Griechen vor dem Barbaren
auszeichnet, ist dies, dafl er keinen despotischen Zwang ertrigt, dafl er
sich selbst befehlen kann und will. In dem Traumgesicht der Konigin
Atossa, in den »Persern« des Aischylos, sieht die Konigin, wie Xerxes,
ithr Sohn, zwei Frauen vor seinen Wagen gespannt hat, die eine in do-
rischer, die andere in persischer Tracht. Wihrend diese sich dem
Zwange fiigt, baumt jene sich unwillig auf; sie zertriimmert das Joch,
so dafl der Konig vom Wagen herabstiirzt.¢ Und auf die Frage der
Atossaan den Chor, wer dem griechischen Heer als Herrscher gebiete,
antwortetdieser, daff eine solche Form der Herrschaft fiir den Griechen
nicht besteht. Er folgt nicht, als Horiger oder Sklave, dem Gebot eines
einzelnen Mannes.>” Aber dies ist nur die eine Seite des griechischen
Freiheitsbegriffs. Denn nicht minder bestimmt spricht die griechische
Philosophie und die griechische Tragddie es aus, dafl das Gesetz allein
der echte Ausdruck der Freiheit ist. Das ist die Staatsgesinnung
Platons und die Summe seiner politischen Weisheit. Auch Euripides
sieht hierin den wahren Unterschied zwischen Hellenen und Bar-
baren. Wenn Iason, in der »Medea« des Euripides, Medea vorhalt,
was sie ihm zu danken habe, so nennt er unter allen Segnungen der
griechischen Kultur das Recht an erster Stelle: Hier gebiete nicht | die
rohe Gewalt, sondern Recht und Gesetz.58 Den Sinn und Gehalt

56 Aischylos, Die Perser (V. 181 ff.), in: Tragoediae, S. 85-124: S. 93.

57 A.a. O. (V.242), S.95: »00tivog doDAot #éxAnvial pwTog ovd’ Vanxo0L«.

58 Euripides, Medea (V.533-535), in: Tragoediae, hrsg. v. Adolf Kirchhoff,
Bd.I, Berlin 1855, S.141-182: S.158: »mpawtov uév ‘EAAaY avti fapfdpov
yovog yaiav xatouxeis xal Oixnv Emiotacal vouois 0& yprodal un mpog ioyvog
xapw.«



23-24 Logos, Dike, Kosmos 27

solcher Worte empfinden wir heute vielleicht stirker und tiefer als
je zuvor. Heute wissen wir daher auch, dafl es kein blof§ gelehrtes
Interesse ist, das wir an der griechischen Philosophie und am Gan-
zen der griechischen Bildung nehmen. Wir geben uns dabei kei-
nem bloflen Riickblick hin, sondern was uns treibt, ist die Sorge um
unsere geistige Zukunft. Wir wissen, dafl diese Zukunft aufs schwer-
ste bedroht ist, wenn es nicht gelingt, das Band zwischen Wahrheit
und Recht zwischen Logos und Dike wieder in derselben Weise
zu kniipfen, wie die Griechen es zuerst in der Geschichte der

Menschheit gekniipft haben.

117

Wenn der Begriff » Kosmos« nichts anderes besagte als die Behaup-
tung einer gewissen Ordnung und Regelmifligkeit, die sich in den
Naturerscheinungen beobachten lifit, so wire es kaum méglich, die
Frage nach dem historischen Ursprung dieses Begriffs mit Sicherheit
zu beantworten. Denn die Ahnung einer solchen Ordnung scheint
dem Menschen auf keiner Stufe seiner geistigen Entwicklung, die uns
geschichtlich zuganglich ist, gefehlt zu haben. Dafl die Naturerschei-
nungen einem bestimmten Rhythmus folgen und daf} es in ithnen eine
gewisse Wiederkehr gibt: dies gehort sicher zu den frithesten Beob-
achtungen, die der menschliche Geist gemacht hat. Und sofort mufSte
sich daran der Wunsch kntipfen, auf Grund dieser Wiederkehr das
Kiinftige vorauszusagen und aus dem gegenwirtig Gegebenen zu
bestimmen. Alles menschliche Handeln ist auf eine derartige Bestim-
mung, in so engen Grenzen sie sich auch halten mag, angewiesen; alle
prudentia beruht in irgendeiner Weise auf der providentia. Am deut-
lichsten tritt diese Regel, der die Phinomene unterworfen sind, an
dem periodischen Wechsel von Hell und Dunkel hervor. Hier, wenn
irgendwo, miissen wir den ersten gedanklichen Keim zur Bildung des
Kosmosbegriffes sehen. Vielleicht hat der Mensch an diesem Beispiel
zuerst die Einsicht gewonnen, dafl es etwas wie einen objektiven Ver-
lauf des Geschehens gibt: eine Einsicht, die die Bedingung aller Er-
for | schung und aller Erkenntnis der Natur ist. In diesem Sinne hat
man mit Recht gesagt, dafl das Wechselspiel zwischen Licht und Dun-
kel, zwischen Tag und Nacht als der fritheste Impuls und zugleich als
das hochste Ziel des menschlichen Denkvermdgens angesehen wer-
den konne. »Nicht nur unsere Erde, sondern wir selbst, unser eigenes
geistiges Ich [...] sind sonnengeboren und sonnengenihrt. [...] Die
fortschreitende Auffassung des Unterschiedes von Tag und Nacht,



28 Aufsitze und Abhandlungen 24-25

Licht und Dunkel ist der innerste Nerv aller menschlichen Kultur-
entwicklung.«>?

Als das erste spekulative Interesse in den Denkern der ionischen
Schule erwachte, da fanden sie in der dgyptischen und babylonischen
Wissenschaft bereits reiche Schitze von Beobachtungen und Berech-
nungen vor, auf die sie sich stiitzen konnten. Sie haben aus dieser
Quelle immer wieder geschopft, und die Fulle der inhaltlichen
Erkenntnis, die sie dadurch gewonnen haben, lifit sich von uns kaum
abschitzen. Und sicherlich waren es nicht nur empirische Einzeler-
kenntnisse, die sie hierbei gewannen, sondern sie sahen hier auch ein
bestimmtes Musterbild wissenschaftlicher »Theorie« vor sich. Was
Babylonier und Agypter sich an wissenschaftlichen Einsichten erar-
beitet haben, das wire ohne eine solche Theorie kaum méglich gewe-
sen. Man hat freilich oft behauptet, dafl die dgyptische Geometrie iiber
den Zustand einer praktischen Meffkunde kaum hinausgekommen sei
und dafl auch die babylonische Rechenkunst keine anderen als rein
empirische Ziele verfolgt habe. Auf Grund des heutigen Standes der
Forschung muf8 jedoch die Philosophiegeschichte mit derartigen
Behauptungen sehr vorsichtig sein. Denn die besten Kenner des Quel-
lenmaterials versichern uns vielfach das Gegenteil. Sie erkliren, dafl es
eine hochentwickelte babylonische Algebra gegeben habe, der man
auch ein bestimmtes » Beweisverfahren« zubilligen miisse. Auch beto-
nen sie, daf sich schon hier mathematische Fragestellungen finden, die
von den Problemen, die sich aus der Astronomie ergeben konnten,
ganzlich unabhingig waren; die Entwicklung einer rechnenden Astro-
nomie in der ersten Halfte des ersten Jahrtausends sei vielmehr wesent-
lich bedingt durch den bereits erreichten hohen Entwicklungsstand
der eigentlichen Mathematik.®® Worin bestand also das Kennzeich-
nende | und Auszeichnende der griechischen Mathematik, und was
gibt ihr ihren spezifisch »philosophischen« Wert?

Schon die Antike hat sich diese Frage gestellt, und sie hat eine
bestimmte und hochst bezeichnende Antwort auf sie gegeben. Eines
der bedeutsamsten Zeugnisse besitzen wir in einem Urteil, das Eude-
mos in seiner Geschichte der Geometrie gefillt und das Proklos uns
in seinem Euklidkommentar aufbehalten hat. Hier wird Pythagoras
als derjenige bezeichnet, dem es zuerst gelungen sei, die Geometrie zur

59 Troels Frederik Troels-Lund, Himmelsbild und Weltanschauung im Wandel
der Zeiten, autoris., v. Verf. durchges. Ubers. v. Leo Bloch, Leipzig 31908, S. 5.

60 Otto Neugebauer, Vorlesungen iiber Geschichte der antiken mathema-
tischen Wissenschaften, Bd. I: Vorgriechische Mathematik (Die Grundlehren der
mathematischen Wissenschaften in Einzeldarstellungen mit besonderer Bertick-
sichtigung der Anwendungsgebiete, Bd. XLIII), Berlin 1934, S.202 ff.



25-26 Logos, Dike, Kosmos 29

Stufe einer reinen Wissenschaft (»eic oynqua madeiag élevdépov«) zu
erheben. Dies sei dadurch geschehen, daff er sich nicht mit der Erfor-
schung einzelner Probleme und mit der Anreihung einzelner Theo-
reme begniigt habe, sondern dafl er statt dessen auf die ersten Anfinge
(apyai) der Geometrie zuriickgegangen sei. Auch habe er die ein-
zelnen Lehrsitze ohne Anlehnung an sinnlich-korperliche Beispie-
le rein gedanklich betrachtet (»aviwg xai voepas ta Yewpiuata
Otepevvauevos«).t! Die Frage, welchen rein historischen Wert wir
diesem Urteil beimessen diirfen, lasse ich hier dahingestellt. Als Zeug-
nis fiir die Lehre und Personlichkeit des Pythagoras selbst konnen wir
es kaum verwenden. Denn alles, was wir hieriiber wissen, gehort der
mindlichen Tradition an, und die Legendenbildung hat auf diesem
Gebiet schon sehr frith eingesetzt.? Aber unverkennbar driickt sich
in diesen Sitzen die Auffassung aus, die das klassische Griechentum,
seit dem flnften Jahrhundert, vom Wesen und von der Aufgabe der
wissenschaftlichen Mathematik besafi. Diese sollte kein blofles Aggre-
gat aus einzelnen Lehrstiicken sein, sondern sie sollte ein System bil-
den. Und dies war nur dadurch erreichbar, dafy man mit den Prinzipien
begann und von dort, von oben her (dvwdev) in geregeltem und lik-
kenlosem Beweisgang zu den Folgerungen weiterging. In Euklids
Werk hat diese Forderung jene Erfiilllung gefunden, die fiir alle Zeiten
vorbildlich geworden ist: Der Kosmos der Geometrie steht hier
zum ersten Male in vollendeter Gestalt vor uns. Aber wie ist dieses
xtiua és ael zustande gekommen, und welchen Anteil hat die grie-
chische Philosophie an ithm gehabt? Dafy Euklids Werk auf der
Arbeit des Platonischen Kreises fuffit und diese zu ithrem systemati-
schen Abschluf bringt, ist unverkennbar. Die Kette der Tradition, die
von den Mathematikern | der Platonischen Akademie, von Eudoxos
und Theaitet bis zu Euklid hinfithrt, konnen wir genau verfolgen.?
Aber der Platonismus allein hitte diese neue Gestalt der wissen-
schaftlichen Geometrie kaum hervorbringen konnen. Betrachtet man
die Entwicklung niher, so findet man, dafl das Ganze der griechischen
Philosophie, daf§ die Arbeit fast aller philosophischen Schulen erfor-
derlich war, wenn eine derartige Leistung entstehen sollte. Pythago-

61 Proklos, In primum Euclidis elementorum librum commentarii, hrsg. v.
Gottlried Friedlein, Leipzig 1873, S. 65.

62 Niheres tiber diese Frage bei Erich Frank, Plato und die sogenannten
Pythagoreer. Ein Kapitel aus der Geschichte des griechischen Geistes, Hallea. d.S.
1923.

63 Vgl. hierzu Eva Sachs, Die funf Platonischen Korper. Zur Geschichte der
Mathematik und der Elementenlehre Platons und der Pythagoreer, Berlin 1917
(Philologische Untersuchungen, H. 24).



30 Aufsitze und Abhandlungen 26-27

reer und Platoniker, Anaxagoras und Demokrit haben an ihr mitgear-
beitet. Und beiihnen allen, so verschiedene Wege sie auch im einzelnen
gegangen sind, liflt sich deutlich ein allgemeines gedankliches Motiv
erkennen, in dem sie Uibereinstimmen. Immer bestimmter tritt hier
eine gemeinsame Frage und eine gemeinsame Aufgabe heraus: die
Aufgabe der Kritik der Sinneswahrnehmung. Schon die Naturphilo-
sophie der Ionier konnte sich ihr nicht ganz entziehen. Heraklit bringt
diese Naturphilosophie zum Abschlufi; aber er bringt ihr zugleich ihre
Enge und ihre methodische Grenze zum Bewufitsein. Denn er erklart,
daff Augen und Ohren den Menschen »schlechte Zeugen« seien, wenn
sie »Barbarenseelen« hitten, d. h. wenn sie sich die Sprache, die die
Sinne sprechen, nicht zu entritseln und sie nicht in der rechten Weise
zu deuten wiifiten.®* Diese Deutung gelingt nicht der Wahrnehmung
selbst; sie gelingt erst dem philosophischen Denken, das in der Fiille
und in dem Wandel der Erscheinungen das Eine, sich Gleichbleibende,
den immerseienden Logos erkennt. Aber Heraklit geht hierin noch
nicht bis ans Ende. Denn der Logos ist ihm zwar ein rein Gedankli-
ches; aber er scheut sich nicht, dieses Gedankliche, um es den Men-
schen zuginglich und verstindlich zu machen, in sinnliche Bilder und
Gleichnisse einzukleiden. Dies entspricht dem Charakter seiner Lehre,
die nicht sowohl erkliren als vielmehr »andeuten« will. In diesem
Sinne wird der Kosmos, die Weltordnung als ewig lebendiges Feuer
bezeichnet, das sich nach Maflen entziindet und nach Maflen ver-
lischt.6> Das Maf} (uétpov), auf das Heraklit hinblickt, ist also kein
abstraktes, vom Naturgeschehen ablosbares Maf3; es stellt sich immer
nur an diesem Geschehen und mitten in thm dar.

Eine Theorie der »reinen« Grofle oder der »reinen« Zahl ist unter |
diesem Gesichtspunkt weder erforderlich, noch ist sie moglich. Aber
je weiter die Entwicklung des mathematischen Denkens fortschritt,
um so gebieterischer machte sich ebendiese Forderung geltend. Die
Pythagoreer verkiinden die Lehre, daff das Wesen, die ovoia der Dinge
in der Zahl liegt. Aber dieses Wesen ist von anderer Art als die korper-
lichen Dinge, die Elemente, aus denen sich die physische Wirklichkeit
zusammensetzt. Wonach gefragt wird, ist nicht mehr die Beschaffen-
heit dieser Elemente, sondern ihr Verhiltnis, ihre Harmonie. Diese
Harmonie wird jetzt zum eigentlichen und hochsten Gegenstand der
wissenschaftlichen Erkenntnis. Denn erst in thr wird die Vielfalt, die

64 Heraklit, Fragm. 107, zit. nach: Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker,
Bd.1, S.77: »xaxoi udprvpes avipdmoiow dgpdaiuol xai dta fapBfdpovs
YUYag ExovTwv«.

65 Ders., Fragm.30, a.2.O. S. 66 f.



27-28 Logos, Dike, Kosmos 31

Buntheit und die Ungleichartigkeit iberwunden, die den Phinome-
nen der Natur anhaftet, wenn wir sie in ihrer unmittelbaren Gestalt,
inihrer sinnlichen Gegebenheit betrachten. Solange wir die Musik nur
in den Tonen, die Geometrie nur in einzelnen Gestalten, das Weltge-
biude in den Himmelskorpern und ihren Umliufen erfassen, haben
wir das wahre Wissen noch nicht erreicht. Dieses beginnt erst, sobald
wir einsehen, daf hier nicht verschiedene Probleme, sondern ein Pro-
blem vorliegt. Die Tone der Musik, die Gestalten der Geometrie, die
Bewegungen der Gestirne: dies alles sind nur Beispiele fiir ein und
dasselbe. Durch alle sinnlichen Formen hindurch scheint und erscheint
immer wieder dieses eine: die Harmonie des Alls. In diesem Sinne wird
in den Fragmenten des Philolaos die Harmonie als bunt gemischter
Dinge Einigung und verschieden gestimmter Dinge Zusammenstim-
mung erklart.%¢ Auf diese Einigung und Zusammenstimmung richtet
sich fortan das Wissen; und deshalb mufl es zur »Theorie«, im strengen
Sinne des Wortes, werden. Es mufl sich von der Betrachtung der Ele-
mente zur Betrachtung des Ganzen, von den Lehrsitzen zu den
Grundsitzen erheben; denn erst damit gelangt es zur Erkenntnis des-
sen, was die Welt »[i]m Innersten zusammenhalt«.6”

Auch Demokrit stimmt in diesem Gedanken mit den Pythagoreern
vollig tiberein. Sein »Diakosmos« scheint schon im Titel auf diesen
Zusammenhang hinzuweisen. Aber es bedarf fiir uns nicht solcher
Anklinge. Wichtiger ist es, einzusehen, dafl das neue Wissenschafts-
ideal, das Demokrit aufstellt und dem er in seiner physikalischen
Theorie, in der Grundlegung der Atomistik Gentige tun will, demsel-
ben gedanklichen Motiv wie der Pythagoreismus entstammt. | Auch
hier steht die Kritik der Sinneswahrnehmung im Mittelpunkt, und sie
fihrt zum gleichen Ziel. Zwei Formen der Erkenntnis sind es, die
streng auseinandergehalten werden miissen. Die eine lehrt uns die
Dinge in ihrer Vereinzelung kennen; die andere dringt in den Kern der
Dinge ein und gibt uns das Verstindnis ihrer allgemeinen Struktur.
Nur die letztere hat Anspruch darauf, als echte Erkenntnis (yvyoin
yvoun) zu gelten. Was die Sinne uns geben, ist von solcher Erkenntnis
weit entfernt; es bleibt im Dunkeln und in der Ungewif$heit.6® Wir
streben vergeblich danach, in der Wahrnehmung das Wesen der Dinge
zu erfassen; was wir durch sie kennenlernen, ist immer nur die Wir-

66 »EoTL Aap apuovia woruty Ewv Evarois xal Olya gpoveSVTWY CUUPPOVNOLG.«
Philolaos, Fragm. 10, zit. nach: Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, Bd.1, S.242.

67 [Johann Wolfgang von Goethe, Faust. Eine Tragodie. Erster Theil (Werke,
1. Abt., Bd. XIV), S.28.]

68 Vgl. Demokrit, Fragm. 11, nach: Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker,
Bd.1, S.389.



32 Aufsitze und Abhandlungen 28-29

kung, die die Gegenstinde auf uns iiben. In dieser aber spiegelt sich
weit mehr unser eigenes Sein als das Sein der Dinge selbst ab. Mit
jedem neuen Sinneseindruck verschiebt sich uns das Bild der Welt, und
aus diesem kaleidoskopischen Wechsel laflt sich keine Wahrheit gewin-
nen.®® Die sinnliche Welt, die Welt der Farben und Tone, Gertiche und
Geschmicke besteht nur in der Vorstellung — in dem, was Demokrit
mit dem Namen »Satzung« (véuog) benennt. »Der Satzung nach gibt
es ein Stifles und Bitteres, ein Warmes und Kaltes, der Satzung nach
eine Farbe; in Wahrheit aber sind die Atome und das Leere.«”® Denn
das Wesen der Atome wird nicht mehr sinnlich angeschaut; es wird
gedacht in den reinen Formen der Zahl und der Grofle, in arithmeti-
schen und geometrischen Bestimmungen. Mit ihnen erst befinden wir
uns auf dem Boden der Notwendigkeit und damit auf dem Boden der
Natur. Hier gibt es keinen Zufall mehr. Der mythische Begriff des
Zufalls, der toyn, ist fiir den Menschen uniiberwindbar, solange er sich
lediglich im Kreise der sinnlichen Wahrnehmung bewegt. Unter allen
Idolen, die die Sinneswahrnehmung stindig erschafft, ist das Idol des
Zufalls eines der gefahrlichsten; denn es droht uns fiir immer in der
Unwissenheit festzuhalten.”! Das philosophische und mathematische
Denken erst iberwindet und durchbricht diese Schranke. Es fithrt zur
Einsicht, dafl alles, was ist, kraft einer ihm innewohnenden logischen
Notwendigkeit ist: »000&v ypfua udtnv yivetar, alla mdavio éx
Aoyov te xal O avdyxug.«<’? |

Man sieht, wie schon hier die Entwicklung des Begriffs des Kosmos
jene Richtung einschligt, die bei Platon in voller Deutlichkeit hervor-
treten wird. In der Tat ist es einseitig und irrefithrend, wenn man in
den geschichtlichen Darstellungen der griechischen Philosophie einen
scharfen Trennungsstrich zwischen Demokrit und Platon zu machen
sucht,indem man in dem einen nur den groflen »Materialisten«, in dem
anderen den grofien »Idealisten« sicht.”? Bei einer solchen Scheidung

69 Vgl. bes. Theophrast, De sensu 63 (A 135), S.375: »tawv ¢ [...] alo9nrav
0V0evoc elvar @vow, dlid mdvra mddny Tic aiothjoewc dlloovuévic, €€ ne
yiveadar Ty povraciov.«

70 Demokrit, Fragm. 9, zit. nach: Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker,
Bd.1, S.388 >Vouwd ydp gnot yAvxd xal vouwmt mixpov, voume Sepuov, voumt
Yoypov, vouwe ypour], ETent 0¢ dropua xal xevov'.«].

71 Ders., Fragm. 119, a.a.O. S.407: »dvipwmor tiyns eldwlov émldoavto
TPOPao I0MG afoviing.«

72 Leukipp, Fragm. 2, S. 350.

73 Vgl. z.B. Wilhelm Windelband, Geschichte der alten Philosophie (Handbuch
der klassischen Altertums-Wissenschaft in systematischer Darstellung mit beson-
derer Riicksicht auf Geschichte und Methodik der einzelnen Disziplinen, hrsg. v.
Iwan von Miiller, Bd. V/1), 2., sorgfiltig durchges. Aufl., Miinchen 1894, S.92f.



29-30 Logos, Dike, Kosmos 33

tibersieht man allzuleicht, daf} es eine Leistung des reinen Denkens,
eine Leistung des Logos war, die nicht nur den Begriff der Ideenwelt,
sondern auch den der materiellen Welt, der Welt der Atomistik, her-
vorgebracht hat. Erst Platon hat freilich den Weg, den die Pythago-
reische Wissenschaft und die Atomistik eingeschlagen hatte, entschlos-
sen bis zu Ende verfolgt. Er hat die strenge Scheidewand aufgerichtet,
die fortan die beiden Arten des »Kosmos« voneinander trennt. Die
»Sinnenwelt« und die »Verstandeswelt«, der x0ouog opatog und der
%00u0G vonTog, stehen sich von nun ab in voller Bestimmtheit gegen-
tiber. Aber auch die Pythagoreische Theorie der Mathematik und die
atomistische Theorie der Naturwissenschaft schlieflen eine Art »Zwei-
Welten-Theorie« in sich. Die philosophische Gréfe Platons besteht
darin, daf§ er diese Theorie, die implizit schon in der dlteren Form der
griechischen Wissenschaft enthalten war, bewuf3t aufstellt und daf} er
sie bis in ihre letzten Konsequenzen durchdenkt. Der Kithnheit die-
ser Konsequenzen ist er sich hierbei bewuf$t. Wo er den letzten Schritt
tut, wo er die Idee des Guten als die letzte Spitze des Ideenreiches
einfiihrt, da spricht er selbst von der »Ubersteigerung« des Denkens,
deren es bedarf, um zu diesem hochsten Ziel zu gelangen. Die Idee des
Guten, und die Idee tiberhaupt, ist und bleibt in der Tat im gewissen
Sinne eine dawovia vepfoln.’* Aber es ist fiir uns wichtig einzuse-
hen, daf} ohne diese »Hyperbel«, ohne diese gewaltige Anspannung
des philosophischen Denkens, der Begriff Wissenschaft in dem
Sinne, in dem er uns heute vertrautist, nicht gewonnen werden konnte.
Die Platonische Trennung zwischen Sinneswelt und Verstandeswelt,
der ywpioudg, war der Preis, der in der Geschichte der Menschheit fiir
diesen Begriff gezahlt werden mufite. Sie enthilt, systematisch betrach-
tet, eine Fille von Schwierigkeiten und Aporien, die Aristoteles in
seiner Kritik scharf herausgearbeitet hat. | Die Philosophie hat im Lauf
ithrer Entwicklung immer wieder mit diesen Schwierigkeiten zu rin-
gen gehabt. Aber vom historischen Standpunkt aus miissen wir einse-
hen, daf} ohne diesen Schritt, der tiber alle mogliche Erfahrung hin-
auszufithren schien, die wirkliche wissenschaftliche Erfahrung nicht
begriindet werden konnte. Nur durch das Medium der Platonischen
Transzendenz konnte, auf langen und schwierigen Umwegen, die Im-
manenzdermathematischenund der naturwissenschaftlichen Erkennt-
nis gewonnen und gesichert werden. Erst das Pythagoreisch-Demo-
kriteisch-Platonische Weltbild war es, das auch der modernen Physik
und der modernen Kosmologie die Wege gebahnt hat.”> Nachdem ein-

74 Vgl. Platon, Republik 509 C.
75 Vgl. jetzt hieriiber meinen Aufsatz »Mathematische Mystik und mathema-



34 Aufsitze und Abhandlungen 30-31

mal die Umrisse dieses Weltbildes festgestellt waren, traten schon im
Altertum, in ununterbrochener Folge und in iiberraschender Schnel-
ligkeit, die entscheidenden Konsequenzen zutage. Jetzt erst wurden
die groflen Entdeckungen der griechischen Astronomie: die Entdek-
kung der Kugelgestalt der Erde, die Entdeckung der wahren Planeten-
bewegung, die theoretische Festlegung des heliozentrischen Systems,
moglich.”¢ Sie sind Resultate der angewandten Mathematik; aber ohne
das Postulat der reinen Mathematik und ohne die Durchfiihrung des-
selben in den verschiedenen philosophischen Schulen wiren sie nicht
erreichbar gewesen. Dennall dies konnte nur gewonnen werden, indem
man zwar von der Erfahrung ausging, aber mehr und mehr lernte, die
Erfahrung von der unmittelbaren Sinnenanschauung zu scheiden. Die
Kugelgestalt der Erde und ihre Bewegung um die Sonne: dies alles
entspricht nicht, sondern es widerspricht dem Zeugnis der Sinne. Aber
das Denken nimmt diesen Widerspruch auf sich, wenn es dafiir den
tieferen und unheilbaren Widerspruch, den Widerspruch in sich selbst,
vermeiden kann. Dem »Schein« der Sinne tritt jetzt die Sicherheit der
gedanklichen Grundlegung (»700 aogalovg tis vmodéoews«)’” ent-
gegen. Erstauf diesem Wege konnte zwischen Schein und Erscheinung,
zwischen Idol und Idee, zwischen Wahrnehmung und wissenschaftli-
cher Erfahrung unterschieden und damit eine wahrhafte Theorie des
Kosmos begriindet werden. |

Fir Platon lag hierin und hierin allein der endgtiltige Beweis der
Gite und der Gottlichkeit des Seins. Zwei Punkte — so erkldrt er am
Schlufl der »Gesetze« — sind es, die uns zum Glauben an die Gotter
fihren: erstens die Betrachtung der Seele und der Kraft der Selbstbe-
wegung, die ihr innewohnt; zweitens die Regelmifligkeit, die wir in
der Bewegung der Gestirne gewahr werden. »Denn noch nie ist es
vorgekommen, dafl irgend ein Mensch, der an die Betrachtung dieser
Dinge auch nur mit einiger Fihigkeit und Sachkenntnis herangetreten
ist, so gottvergessen gewesen wire, daf er nicht gerade das Gegenteil
von dem an sich erfahren hitte, was die groffe Menge davon erwartete.
Denn diese huldigt der Ansicht, daf} die Astronomie und die [...] mit
ihr verbundenen streng wissenschaftlichen Ficher diejenigen, die sich
mit thnen beschiftigen, zur Gottlosigkeit fithren [Wir aber halten es
jetzt fiir] undenkbar, dafl irgend ein sterblicher Mensch zu unerschiit-

tische Naturwissenschaft. Betrachtungen zur Entstehungsgeschichte der exakten
Wissenschaft«, in: Lychnos (1940), S.248-265 [ECW 22, S.284-303].

76 Uber die Einzelheiten dieser Entwicklung vgl. die Ubersicht im Anhang zu
der Schrift von Frank, Plato und die sogenannten Pythagoreer, S. 184 {f

77 Platon, Phaidon 101 D.



31 Logos, Dike, Kosmos 35

terlicher Gottesfurcht gelange, der nicht [...] eben [diese beiden]
Wahrheiten sich zu eigen gemacht hat, erstens, dafl die Seele das
Urspringlichste ist [...] und zweitens, daf} die Vernunft als die Herr-
scherin tiber das Weltall und in der Bewegung der Gestirne waltet.«”8
Das Motiv, das hier angeschlagen wird, ist fiir die gesamte Weiterent-
wicklung des philosophischen Idealismus mafigebend und wegwei-
send geblieben. Wir begegnen ihm, in kaum verinderter Gestalt, noch
in jenen groflartigen Schluf§sitzen der »Kritik der praktischen Ver-
nunft«, in denen Kant die Quintessenz seiner Naturlehre und seiner
Freiheitslehre gegeben hat. Zwei Dinge — so wird hier erklirt — sind
es, die das Gemtit mit immer neuer und zunehmender Bewunderung
und Ehrfurcht erfillen, je ofter sich das Nachdenken mit ihnen
beschiftigt: »[...] der bestirnte Himmel iiber mir und das moralische
Gesetz in mir.<’? Nach mehr als zweitausend Jahren horen wir hier
noch einmal den deutlichen und starken Nachklang der Grundan-
schauung, die das klassische Griechentum geschaffen hat, indem es die
Begriffstrias von Logos, Dike und Kosmos schuf und alle drei Begriffe
zu einer unloslichen systematischen Einheit verband.

78 Platon, Gesetze, 966 E ff. (die deutsche Ubersetzung z. T. nach Otto Apelts
Ausgabe: Gesetze, ibers. u. erl. v. Otto Apelt, Bd.II: Buch7-12, Leipzig 1916
[Philosophische Bibliothek, Bd.160], S.517 ff.: S.5171{.) [Ab »und zweitens«: »&v
0 TO TEPL TNV PopAY, WG Exet TaEews, GoTpwy TE xal GOWY AAAWY EYrPaTIS VODS
E0TL TO TAY OLOKEXOTUNHDG. <]

79 [Immanuel Kant, Kritik der praktischen Vernunft, hrsg. v. Benzion Keller-
mann, in: Werke, Bd. V, S. 1-176: S. 174 (Akad.-Ausg. V, 161).]



	Cover
	AUFSÄTZE UND KLEINE SCHRIFTEN
	Inhalt
	AUFSÄTZE UND ABHANDLUNGEN
	Logos, Dike, Kosmos in der Entwicklung der griechischen Philosophie
	Thorild und Herder
	Galileo: a New Science and a New Spirit
	Giovanni Pico della Mirandola.A Study in the History of Renaissance Ideas
	The Influence of Language upon the Development of Scientific Thought
	Newton and Leibniz
	Hermann Cohen, 1842–1918
	Some Remarks on the Question of the Originality of the Renaissance
	The Place of Vesalius in the Culture of the Renaissance
	Judaism and the Modern Political Myths
	The Concept of Group and the Theory of Perception
	The Myth of the State
	Thomas Manns Goethe-Bild. Eine Studie über »Lotte in Weimar«
	Structuralism in Modern Linguistics
	Albert Schweitzer as Critic of Nineteenth-Century Ethics
	Galileo’s Platonism

	ZUR LOGIK DER KULTURWISSENSCHAFTEN. FÜNF STUDIEN
	Der Gegenstand der Kulturwissenschaft
	Dingwahrnehmung und Ausdruckswahrnehmung
	Naturbegriffe und Kulturbegriffe
	Formproblem und Kausalproblem
	Die »Tragödie der Kultur«

	ROUSSEAU, KANT, GOETHE. TWO ESSAYS
	Kant and Rousseau
	Goethe and the Kantian Philosophy

	REZENSIONEN UND KLEINE SCHRIFTEN
	Henry Bergsons etik och religionsfilosofi
	William Stern. Zur Wiederkehr seines Todestages
	Dear Edward Lasker
	Force and Freedom: Remarks on the English Edition of Jacob Burckhardt’s »Reflections on History«
	Ficino’s Place in Intellectual History

	NACHTRÄGE
	Adela Silberstein [Dr. phil.], Leibnizens Apriorismus im Verhältnis zu seiner Metaphysik
	[Grußadresse der Hamburgischen Universität zur Kant-Feier der Universität Königsberg April 1924]
	Hermann Cohen und die Renaissance der Kantischen Philosophie
	[Grußwort zum Vierten Kongreß für Ästhetik und Allgemeine Kunstwissenschaft. Hamburg, 7.–9. Oktober 1930]

	EDITORISCHER BERICHT
	ABKÜRZUNGEN
	SCHRIFTENREGISTER
	PERSONENREGISTER
	Hamburger Ausgabe



