
Magierin der Liebe

„Ich sehe mich, sitzend am Meer, und alles Licht und Energie fließt aus mir 
heraus in die Welt. Ich gebe. Ich bin die Quelle. Ich bin die Kraft. 

Ich bin Liebe. Ich bin! 
Und alles Licht und alle Energie fließen aus der Welt wieder zurück in meine 

Mitte. Ich bin ein Teil des Universums, und das Universum ist ein Teil von mir. Wir 
sind eins. Ich trage Euch in mir und ihr tragt mich in Euch. 

Wenn ich mich bewege, bewegt Ihr Euch mit. Und wenn Ihr Euch bewegt, 
bewege ich mich mit. In Wahrheit sind wir nicht getrennt voneinander. 

Und dennoch ist jeder Einzelne von uns einzigartig, eine himmlische Blüte, die 
es ein zweites Mal in dieser Form nicht gibt.“ 



Widmung

Ich widme dieses Buch, dessen Entstehung einige Jahre in Anspruch nahm, 
meiner irdischen Familie. In ihrer Unvollkommenheit und ihrem Sosein waren sie 
schamanische Prüfungen für mich.

Aber insbesondere widme ich dieses Buch meiner geistigen Familie und meinen
Tierahnen. Sie begleiteten mich in meine Dunkelheit und verhalfen mir, den Weg in 
mein Licht zu finden.

2



Monika Auer

Magierin der Liebe

Transformation sexuellen Missbrauchs,

schamanisch beeinflusst

3



© 2019 Monika Auer

Verlag & Druck: tredition GmbH, Hamburg

ISBN 
Paperback 978-3-7482-3781-5
Hardcover 978-3-7482-3782-2
e-Book 978-3-7482-3783-9

Das Werk,  einschließlich seiner  Teile,  ist  urheberrechtlich  geschützt.  Jede
Verwertung ist ohne Zustimmung des Verlages und des Autors unzulässig.
Dies gilt insbesondere für die elektronische oder sonstige Vervielfältigung,
Übersetzung, Verbreitung und öffentliche Zugänglichmachung.

4



Inhaltsverzeichnis

Einleitung 7

Vorwort von Prof. Ruth Hampe 11

Kapitel 1 - Die Wahl - Rückkehr ins Hier und Jetzt 17

Trauma 1. Chakra (Wurzel-Zentrum): Deprivation, Ablehnung der Mutter, 
Mutterkomplex, Hospitation, Todessehnsucht 
Ausweg: Rituelles Sterben/Neuanfang, Opfer-Identität aufgeben, Entlarvung 
des Mutterkomplex mithilfe der Rückführung sowie des Familienstellens

Kapitel 2 - Die Ohnmacht der Ahnen und der Herkunftsfamilie 73

Trauma 2. Chakra (Sexual-Zentrum): sexueller Missbrauch, Vergewaltigung, 
sexuelle Nötigung, Ahnenproblem/ererbtes Familienmuster 
Ausweg: Familienanamnese, Traumarbeit, TimeLine Therapie/Ahnenreise

Kapitel 3 - Spiritualität, Konventionen und Weltbilder 105

Trauma 3. Chakra (Nabel-Zentrum): Bindungstrauma, gespaltenes Ich, 
Identitätsverlust, spirituelle Orientierungslosigkeit, Unabhängigkeitskomplex 
Ausweg: Schamanische Prüfung, Traumanalyse, Meditation, eigene Wurzeln 
erkennen und annehmen, Ich-Stärkende Maßnahmen/Kunsttherapie 

Kapitel 4 - Innere Ressourcen - Inbesitznahme der Talente 173

Trauma 4. Chakra (Herz-Zentrum): Angstneurosen, gebrochenes Herz, 
Erwartungen, Kontrolle, fehlende Authentizität, Beziehungsprobleme
Ausweg: Aktivitäten und Rückverbindung mit Natur, Meditation, schamanische 
Initiationen, Nonverbale Kommunikation/Malerei, schamanisches Reisen

Kapitel 5 - Integration des Verlorenen – Seelenrückholung 217

Trauma 5. Chakra (Hals-Zentrum): pränatales Trauma, schizoide Abwehr, 
Identitätsverlust, schwere Depression, eigene Bedürfnisse werden nicht 
erkannt, Misstrauen
Ausweg: Seelenrückholung, Identität/Lebensaufgabe begreifen

Kapitel 6 - Entdeckung des Selbst – Hidden Place 253

Trauma 6. Chakra (Drittes Auge): tiefer Spalt im Geist, Schmerzkörper, 
Borderline, Beziehungsasymmetrie, Projektionen, negative Glaubenssätze 
Ausweg: Meditation, Luzides Träumen, Schmerzkörperarbeit, innerer Ort, 
Kreativität/Malerei

5



Kapitel 7 - Sexual Healing – Eine andere Sicht der Sexualität 329

Trauma 7. Chakra (Scheitel-Zentrum): Stockholm-Syndrom, sexueller 
Missbrauch, sexuelle Konditionierung des Weiblichen, patriarchale Denk-
muster, sexuelle Konditionierung des Männlichen durch die Pornoindustrie 
Ausweg: Traumarbeit, Ahnenreise, sexuelle Selbstbestimmung, Meditation, Tantra

Literaturverzeichnis 397

Bildgeschichte - Übersicht der Seelen-Collagen 403

6



Einleitung

In diesem Buch erzähle ich meine Geschichte über das schwerste und verstö-
rendste Trauma, welches einem Menschen widerfahren kann. Es ist meine Erfahrung 
über sexuellen Missbrauch im engsten Familienkreis. Inzest.

Gleichzeitig ist dieses Schreibwerk meine innere Ablöse von dieser desaströsen 
Kindheitserinnerung, die mich jahrelang in einem Martyrium subtiler sadomasochis-
tischer Machtverhältnisse gefangen hielt. 

Ich breche ein Tabu. Ich lege endlich die Scham darüber ab, was mir passiert ist. 

Ich finde, in einer Kultur, die sich modern und fortgeschritten wähnt, in einer 
Gesellschaft, die ganz offensichtlich laufend Tabus bricht, darf nicht mehr der bleierne
Mantel des Schweigens über einem Problem liegen, das seit Anbeginn der Mensch-
heit existiert - das Phänomen systematischer sexueller Gewalt an Babys, Kleinkindern,
Jugendlichen und erwachsenen Frauen. Wir sollten darüber sprechen und Ansätze fin-
den, wie wir diesen täglichen Horror stoppen.

In meiner Geschichte zeige ich die Folgen jahrelangen sexuellen Missbrauchs 
auf. Ich schreibe über das kleine Mädchen, das ich einmal war; über sein massives 
Bindungstrauma, die Verzerrung seiner Wahrnehmung und damit einhergehend die 
Verdrehung darüber, was richtig oder falsch ist. 

Ich spreche über schizoide Abwehr, eine sich verselbstständigte Dissoziation mit 
all ihren Krankheitsbildern, wie zum Beispiel Borderline und psychosomatische Stö-
rungen. Aber insbesondere spreche ich schonungslos über die fatale Konditionierung 
meiner Sexualität.

„Wer sexueller Gewalt ausgesetzt war, leidet ein Leben lang an den Folgen.“ 

Ich wollte auf keinen Fall an meinem Schicksal zerbrechen. Ich wollte unter 
keinen Umständen mein kostbares Leben in der Gefangenschaft eines Traumas ver-
bringen. Und so begab ich mich auf die Suche nach einem Ausweg aus dem alles ver-
nichtenden Sumpf sexueller und emotionaler Gewalt. 

Zugegebenermaßen war es ein langer steiniger Weg bis zur Wiederherstellung 
meines gesunden Ich, welches durch die Straftaten beider Elternteile völlig zerrissen 
worden war. 

7



Wie sich herausstellte, gestaltete sich mein Überlebenskampf zu einer äußerst 
schweren schamanischen Prüfung. Zum einen, da ich versuchte, von innen heraus den
dissoziativen Zustand zu überwinden. Und zum anderen, weil ich laufend durch un-
sere normopathische Gesellschaft erneut traumatisiert wurde. Ich versuchte, der toxi-
schen Kettenreaktion des Psychotraumas mittels täglicher Meditation zu entkommen, 
stieg tiefer und tiefer in die unbekannte Welt des Seins ein. Mit jeder Transformation 
meiner inneren Blockaden in Ressourcen wuchs ich in mein wahres Ich hinein. 
Schritt für Schritt offenbarten sich meine Talente, die aufgrund meines Traumas wie 
unter einem Scherbenhaufen verschüttet waren. Und dann, 40-jährig, konnte ich 
auch das Trauma der Identität heilen. Ich bekam endlich eine Ahnung davon, wer ich 
jenseits des sexuellen Missbrauchs war. Ich bin Künstlerin und Schamanin.

(1) „Der Schamane ist der Vermittler zwischen der Gruppe, der er angehört, und den 
jenseitigen Mächten, seien es nun Geister oder Gottheiten. Diese Vermittlung geschieht in ei-
nem veränderten Bewusstseinszustand, worin er Kunde über Krankenheilung, (…) bekommt, 
und sie zum Nutzen seiner Gruppe anwendet. Wenn nötig muss er Jenseitsreisen unterneh-
men, um verlorene Seelen zu suchen. Diese Fähigkeiten gewinnt er in der Erfahrung der In-
itiation, in der er sich Jenseitsmächten unter Lebensgefahr aussetzen muss. Besteht er diesen ri-
tuellen Tod, so wird er wiedergeboren. Die Krankheitsgeister und Dämonen, die ihm zuge-
setzt haben, werden dabei zu seinen Hilfsgeistern, mit denen er heilen kann. Dieses schamani-
sche Heilungsverständnis, nach dem man nur heilen kann, was man selber bestanden und 
überwunden hat, unterscheidet sich grundlegend von demjenigen der Schulmedizin.“

In meiner Rückverbindung zu mir selbst, aber auch zu einer tieferen Dimension
des Seins, die ich als Weltenseele bezeichnen möchte, offenbarte sich mein Herz als 
eine unendlich schöpferische Quelle. Erst als ich dem Ruf meiner Seele folgte und 
meinen schamanischen Pfad akzeptierte, schaffte ich in einem großen Umfang die 
Ablöse aus der Umklammerung des Dämons sexueller Gewalt. 

Nach einigen Initiationen, insbesondere durch Tierahnen, von denen mich, wie 
sich herausstellte, einige seit meiner Geburt begleiteten, entsandt ich ganz bewusst 
meine Traumseele in die Anderswelt. Auf diese Weise erhielt ich Wissen über alche-
mistische Prozesse. Ich lernte, Missbrauchsenergie in Liebe zu transformieren. Hierfür 
lenkte sich meine unbewusste Seelenflucht in eine schamanische Disziplin um, auch 
Traumyoga oder Klarheitstraum genannt.

Diese hohe Schule des Träumens ermöglichte mir die Rückkehr vieler dissozi-
ierter Ich-Anteile. Ich integrierte sie vor allem, wenn ich im Flow mit meinem 
Künstler-Ich war. Einst durch den Inzest abgespalten, trat es mittels einer Trauminku-
bation mit mir wieder in Kontakt. Von da an malte ich mir die Seele aus dem Leib. 

8



Die Malerei wurde für mich zu einem präverbalen Medium. Mein Künstler-Ich 
brach das Schweigegelübde, hielt während des Gestaltens den inneren Flow aufrecht -
Salutogenese des Bildlichen. Die Lebenserfahrung, die in meinen Körperzellen und in
meinem Nervensystem gespeichert war, ergoss sich unreflektiert auf die Leinwände. 
Im Fluss der Farben und Formen lösten sich zutiefst verdrängte Gefühle aus ihrer Er-
starrung, drängten ins Bewusstsein. 

Der Dämon „sexueller Missbrauch“ wächst und gedeiht im Schutz der Dunkel-
heit. Wer ihn aber ans Licht zerrt und anschaut, schwächt ihn.

Anschließend konnte ich mit den entstandenen Bildwerken mein Trauma analy-
sieren. Ich verstand im Nachhinein auf ich-stärkende Weise, was eigentlich passiert 
war. Gerade diese Selbstreflexion war wichtig für eine umfassende geistig-psychische 
Genesung. Es galt, alle Ich-Anteile zu finden und zu erkennen, sowohl die Licht- als 
auch die Schattenaspekte. Letztere spalteten sich in Opfer und Täteranteile auf. 

Heilung findet jenseits des Psychodramas, der Opfer-Täter-Spaltung, statt. Hei-
lung geschieht dort, wo sich Menschen im Mitgefühl verbinden, sei es mit sich selbst, 
ihren abgespaltenen Ich-Anteilen, mit ihrer Familie, mit ihrer Gesellschaft oder mit 
Mutter Erde. Denn in Wahrheit sind wir alle durch ein eng verwobenes Netz feinster 
Lebensfäden miteinander verbunden. Nichts und niemand existiert allein in diesem 
Universum. 

Wenn ich mich im Schmerz sexueller Gewalt bewege, bewegt Ihr Euch mit.

Erst nach dem ich die vielen durch den Inzest auferlegten emotionalen Schlin-
gen peu à peu ablegen konnte, offenbarte sich mir meine natürliche Spiritualität - 
Empathie und Liebe. Auch begriff ich erst danach meine Religion - die Welt der 
Träume und Mythen. Ich überlebte mithilfe meiner Träume, die wichtige Botschaften
über mich und meine Genesungsmöglichkeiten bereithielten. 

Alle Menschen träumen, sogar Tiere träumen. Während wir träumen, regenerie-
ren sich Geist, Körper und Seele, gleichen sich Disbalancen und Spannungen zwi-
schen dem Unbewussten und dem Bewussten aus, greifen wir auf eine immense uni-
verselle Ressource zurück. Wer sich also im Träumen trainiert, kann langfristig daraus 
spirituelle Intelligenz entwickeln. In meinem Buch erläutere ich, wie Letzteres mir 
Lösungsansätze bescherte, in dem ich transzendental über mein Ego hinauswuchs.

9



Es liegt mir am Herzen, meine Lösungswege mitzuteilen. Aber vor allem gebe 
ich mit den niedergeschriebenen Worten und meinen Seelen-Collagen meine Kraft 
weiter.

(2) „Die Kraft und die Wege“, sagte Fools Crow, „werden uns gegeben, damit wir sie an 
andere weiterreichen. Anders zu denken oder zu handeln wäre reine Selbstsucht. Wir können 
sie nur behalten und vermehren, indem wir sie weitergeben; andernfalls verlieren wir sie.“

10



Vorwort von Professor Ruth Hampe 

Zur Salutogenese des Bildlichen, zu Bildern von Monika Auer

(3) „Erinnern wir uns: Jeder Mensch zeichnet in seiner Kindheit, tanzt, denkt sich tref-
fende Wörter aus und singt. Warum dann aber genießt er, wenn er erwachsen ist, selbst extrem 
ausdrucksarm geworden, nur manchmal die 'Schöpfung' eines Künstlers?“

Bereits Joseph Beuys hat die Bedeutung von Kunst und Heilkunde hervorgeho-
ben. Nicht nur seine visionären, eigenen Erfahrungen nach einem Flugzeugabsturz 
während des 2. Weltkrieges von Mongolen in Filz und Fett eingepackt worden zu sein
und so eine heilsame Wirkung erlebt zu haben – was dann auch Material seiner 
Kunstaktionen geworden ist, bedingen seinen Ansatz von Kunst und Leben. Vielmehr 
hebt er eine Auseinandersetzung mit einer Realität hinter der Materialität hervor, ei-
ner Dimension, bevor der Gedanke zustande kommt – also auch Inspiration und In-
tuition betreffend. Sein Ausspruch: „Jeder Mensch ist ein Künstler“, bezieht sich auch 
auf die Selbstheilungskräfte des Menschen und die kreativen Fähigkeiten sein Leben 
wie ein Kunstwerk bzw. eine soziale Plastik zu gestalten. 

Wie bezogen auf einen alchemistischen Umwandlungsprozess werden elementa-
re Erfahrungen und Stofflichkeiten benutzt in der Symbolik und Metaphorik von der
Geburt bis zum Tod. In der Hinsicht werden die gestalteten Objekte oder Relikte 
von Handlungen zu Erinnerungsstützen von Denkansätzen. Sie sind ästhetische Zeu-
gen eines gedanklichen Prozesses, der mit der Verschmelzung von Raum und Zeit ar-
beitet. 

Mit seinem Ausspruch von 1984 „Kunst ist Therapie“ hat Beuys eine Dimension
von Kunst angesprochen, der eine Vermittlerfunktion wie in einem schamanistischen 
Ritual zukommen kann. Heutzutage wird von dem ‚Flow‘ – dem zum Fließen-Brin-
gen – im kreativen Prozess gesprochen bzw. dem Erleben eines Einheitsbezuges.

Auch Monika Auer hat in ihren ästhetischen Gestaltungen Anteile von sich neu 
entdeckt und ihre Lebensgeschichte anders bewältigen können. Ihre Auseinanderset-
zung mittels des künstlerischen Ausdrucks ist auch biographisch geprägt. Es ist die Be-
arbeitung traumatisch erlebter Kindheitserfahrungen von sexuellen Übergriffen in der
Familie bis zum zwölften Lebensjahr, die sie über den ästhetischen Prozess neu zu in-
tegrieren versucht und die mit achtunddreissig Jahren einen Wendepunkt herbeige-
führt haben mit dem Ausstieg aus ihrem Berufsleben. 

11



So kam diese existentielle Krise mit der Infragestellung des eigenen Selbst in der 
Welt einer Entscheidung zwischen Leben und Tod gleich, worüber sie einen Neuan-
fang zu initiieren vermochte. Es beinhaltet ein prozesshaftes bildnerisches Arbeiten 
über ein Jahr als Bewältigung traumatischer Kindheitserlebnisse mit den Auswirkun-
gen auf spätere Lebensphasen hin zu einer Neugeburt. Fast schonungslos geht sie auf 
ihre authentischen Erfahrungen ein, die heutzutage fast jedes Mädchen und jeden 
achten Jungen betreffen können und thematisiert die Auswirkungen von Borderline-
Erlebnissen und Depressionen. Kunst wird für sie zum Ausdrucksmittel des Unaus-
sprechlichen, das vor der sprachlichen Erfassung im gefühlsmäßigen Erleben liegt. Im-
mer wieder thematisieren ihre Arbeiten ein sexuelles Trauma und eine mythische 
Selbstvergewisserung, Teil von Mutter Erde zu sein und ihre Heilkräfte zu spüren. 
Selbstzerstörerische Anteile werden zum Ausdruck gebracht ähnlich wie in apotropäi-
scher Bedeutungsgebung – also Unheil abwehrend – und damit gebannt. 

Das ästhetisch Gestaltete wird zu einem Gegenüber und aus dem diffus Beängs-
tigenden und Belastenden geholt und wieder integrierbar. Es erscheint wie ein Hin-
absteigen des Selbst in tiefe abgespaltene Erlebnishorizonte, die die Ohnmacht des 
verletzten Kindes hervortreten lassen und gleichzeitig in der Bewusstwerdung von 
Depersonalisationen die Bedeutung des eigenen Leibes als Ort des Lebens neu be-
nennen. Elementare Wünsche nach Geborgensein, Vertrauen und Liebe werden wie-
der zugelassen und die eigene Sexualität neu wahrgenommen. In dem Sinne vermit-
telt dieser ästhetische Prozess etwas Versöhnendes in der Aufdeckung des Bedrohli-
chen und Abgewehrten. Der Integrationsprozess der Missbrauchserfahrungen führt zu
einem gewandelten Selbst- und Weltbezug.

Aus der Traumaforschung ist bekannt, dass bei posttraumatischen Belastungsstö-
rungen der Mensch auf der neuronalen Ebene in einen Ausnahmezustand versetzt 
wird. In dem Zusammenhang wird von der Amygdala als Alarmzentrum und emotio-
nales Gedächtnis unseres Gehirns gesprochen. Darüber wird bei Gefahr ein Alarmsi-
gnal an den Hypocampus gesandt, um entsprechende Schutzhandlungen vorzuneh-
men. In einer traumatischen Situation kann dagegen eine Stresssituation nicht abge-
wehrt werden, und es kann zu einer Überflutung von Extremreizen kommen. 

Unter traumatischen Stress schaltet sich der Hypocampus ab und Reaktionen 
des ‚Freeze‘, Gefrierens, und des ‚Fragment‘, also des Fragmentierens, treten auf, wo-
durch das Erlebte nicht mehr zusammenhängend wahrgenommen werden kann. 
Durch diese Trennung der emotionalen von der faktischen Wahrnehmung geht die 
Verknüpfung der Erinnerung verloren. Es besteht zu den traumatischen Erlebnissen 
keinerlei bewusste Verknüpfung, was dazu führt, dass es bei erneuten Konfrontationen 
oder Sinneserlebnissen zu einem ‚Flash Back‘ der emotionalen Gefühle kommen 

12



kann – die Person wird ‚getriggert‘. Auffallend sind dissoziative Identitätsstörungen, 
d.h. Depersonalisierung und Derealisierung als Ausdrucksformen einhergehend mit 
Bindungsstörungen. 

Da das Trauma von der bewusstseinsmäßigen Spracherfassung abgespalten ist, 
können präverbale Medien eine Brückenfunktion in der Integration vornehmen. All-
gemein wird ressourcenorientiert und mit positiven Bildern als alternative Wahrneh-
mungserfahrung im therapeutischen Prozess gearbeitet. Der ästhetische Ausdruck – 
also beispielsweise das Bildnerische; die Musik, der Tanz, das literarische Wort – kann 
in der Mehrdimensionalität eine Vermittlerfunktion einnehmen, die Zugänge zu ab-
gespaltenen Erlebnishorizonten schafft und Integrationsformen über das Ästhetische 
bereitstellt.

Die gestalterischen Ausdrucksformen von Monika Auer sind mit Acryl gemalt 
und tragen Collage-Elemente aus Zeitungen und Illustrierten. Sie zeigen ein expressi-
ves, schnelles Arbeiten, das ganz impulsiv, unreflektiert einem fließenden Prozess des 
Gestaltens zu unterliegen scheint. 

Die Bilder verweisen auf eine gefundene Spiritualität in der Bewältigung von er-
lebten Traumata. So heißt es auch zu einem ihrer Bilder „Queen I – a Birth of an An-
gel“: „Ich bin! Ich bin in meiner Mitte! Ich bin an meinem Platz! Ich bin da! Ich 
bin!“ Bilder werden für sie zu Ausdrucksformen eines Bewältigungsprozesses und ver-
weisen auf Erkenntnisgewinn im Metaphorischen des Bildlichen, eine Transparenz 
von Realitätsbezügen. In dem Sinne sind sie subjektiv geprägt, laden aber im Betrach-
ten ein, eigene Assoziationen wahrzunehmen und eigene Zugänge zu finden.

Sie zeigen die Kunst einer Frau, die offen ist, sich neuen Aufgaben zu stellen und
die sich inspirieren lässt von dem Kommenden.
Es ist der Vor-Schein – wie Ernst Bloch (4) dies für das Ästhetische hervorhebt – der 
uns in der Kunst zu berühren vermag.

Allgemein sind Bilder Ausdruck inneren Empfindens und Verarbeitens. Sie sind 
nicht nur Dokument eines Zustandes, sondern verweisen zugleich auf ein Anderes, et-
was Atmosphärisches, welches sie bestimmt. In dem Zusammenhang sind sie Zeugnis 
eines Erinnerns im spielerischen Tun, fangen Unsagbares ein und verwandeln es in 
Neologismen der ikonischen Sprachgebung. 

Wenn Monika Auer in ihrem Buchprojekt „Magierin der Liebe“ ein Zeitzeug-
nis ablegt, versucht sie Geschehenes verstehend einzuordnen. Dagegen verbleiben die 
Bildmetaphern im Uneindeutigen, skizzieren nur, wo Schmach, Widerstand und Neu-

13



anfang sichtbar werden. Gerade dies macht sie reizvoll und transformiert das Gesche-
hene in farbige Zeichen einer Prozessverarbeitung, die nicht der Sprache bedarf.

Als Alice Miller (5) ihre zufällig entstandenen kleinen Klecksbilder graphisch 
und malerisch weiter bearbeitete, erlangten sie in den Assoziationen einen projektiven
Gehalt. Sie eröffneten einen Zugang zu frühkindlichen Erfahrungen, die sprachlich 
nicht erfassbar waren. Sie ermöglichten ihr mittels dieser Zufallstechnik eine Wahr-
nehmung von Verdrängtem und Abgewehrtem, von frühkindlicher Missbrauchserfah-
rung, die bildsymbolisch integrierbar wurde. 

Nicht die Direktheit, sondern die Unbestimmtheit in der Aufdeckung verdräng-
ter gefühlsbestimmter Anteile ließen das Unfassbar in der Bildgestaltung fassbar wer-
den.

Der Objektbezug des Gestalteten bedingt eine Handhabbarkeit, die in dem situ-
ativen Erleben verhindert war, ein Verstehen unbewusster Muster, denen eine Sinnhaf-
tigkeit zugesprochen werden kann. Wenn Aaron Antonovsky (6) von Verstehen, Hand-
habbarkeit und Bedeutungsgebung in Bezug auf den Kohärenzsinn spricht, so lässt 
sich dies auf besondere Art und Weise in ästhetischen Gestaltungsprozessen finden. 

Dabei geht es nicht unbedingt um die Direktheit und Offenlegung des Gewese-
nen, sondern vielmehr um die emotionale Integration und Annahme dessen, was 
nicht ungeschehen gemacht werden kann. So bildet sich im bildnerischen Ausdruck 
eine Bildsprache heraus, die Schritte einer Verarbeitung aufzeigen, die versöhnlich 
wirken in der Transformation zu etwas Zukünftigen, ein Loslassen von der Beherr-
schung durch das Vergangene.

So verliert sich auch in den Bildern von Monika Auer die sprachliche Festschrei-
bung, der Verweis auf das zu Enthüllende in den Metaphern zeichnerischer Verknüp-
fung. In der Hinsicht sprechen die Bilder unabhängig von dem persönlichen Gepräg-
tem das Allgemein-Menschliche an. 

Es beinhaltet eine Dekonstruktion des Erlebten, eine Überwindung von Grenz-
ziehungen in der Vielschichtigkeit des projektiven Gehaltes im Bildnerischen.
In einer Abhandlung zu Cy Twombly hebt Roland Barthes die Linie, den Duktus im 
Sinne einer Schrift hervor bzw.:

(7) „Ob Leinwand, Papier oder Mauer: es handelt sich um einen Schauplatz, wo etwas 
daherkommt (...). So muss man das Bild als eine Art Theater nehmen: der Vorhang öffnet sich, 
wir schauen, wir warten, wir vernehmen, wir verstehen; und ist die Szene vorbei, das Bild ver-
schwunden, dann erinnern wir uns.“

14



Bei Monika Auer handelt es sich um eine Art Spurensuche von der Destruktion, 
Fragmentierung hin zum Finden einer Formgestalt. Sie steht in Resonanz zu ihrem 
inneren Erleben, der Erinnerung an Vergangenes im Kontext von neuen Erfahrungen.
Das Kontextuelle bildet die Bühne, auf der die Zeichen eines Neuanfangs auftauchen.
Anders als in den Schriften, wo menschliche Beziehung auf das Begehren, das Sexuel-
le reduziert zu sein scheint, taucht in der bildlichen Metapher eine Zartheit und at-
mosphärische Zugänglichkeit im Menschlichen auf, das Worte nicht zum Ausdruck zu
bringen vermögen.

Dieses Anderssein als das geschriebene Wort macht in dem Vorschein-Charakter 
das Bildliche aus. Dem Unausgesprochenen umgibt eine andere Dimension als dem 
Wort in dem Versuch des Erfassens von Handlungsmustern, denen man zu entfliehen 
versucht. Das menschliche Miteinander im gefühlsbestimmten bildnerischen Aus-
druck rückt in den Vordergrund und verweist auf Integrationsprozesse in der sche-
menhaften Andeutung. Das macht diese Bilder interessant und hilft die biographische 
Aufarbeitung zu transformieren.

Es handelt sich um einen Zyklus von Bildern aus dem Zeitraum 2004 mit der 
existentiellen Aufarbeitung sexueller Missbrauchserfahrungen. Die Einbindung von 
Alltagsmaterialien, wie Zeitungspaper, von Honig, Zimt und Rotwein – in einigen 
der letzten Arbeiten, verweist auf eine sensorische, synästhetische Verarbeitungsform, 
in der die Anklage, die Depersonalisation einer Neuerfindung gewichen ist. Im ästhe-
tischen Ausdruck verweist Monika Auer auf Resonanzbezüge zum Kosmischen, in 
dem das Weibliche eine überindividuelle Metapher erhält.

Ruth Hampe

15



16



1 - Die Wahl - Rückkehr ins Hier und Jetzt

(8) „Ein Adler kann siebzig Jahre alt werden. Aber mit vierzig muss er eine Entscheidung 
treffen. Schnabel und Krallen sind so lang geworden, dass er keine Beute mehr machen kann. 
Die langen schweren Federn machen das Fliegen fast unmöglich. Er hat zwei Möglichkeiten: 
zu sterben oder sich einer schmerzhaften Erneuerung zu unterziehen. Hoch oben zieht er sich
in eine schützende Felswand zurück, reißt sich Federn und Krallen aus und schlägt sich den 
Schnabel ab. Nach einigen langen Monaten, wenn alles nachgewachsen ist, schwingt er sich 
auf - in ein neues Leben.“ 

Ich bin sieben, als sich meine Eltern scheiden lassen. Seit dem muss ich alle vier-
zehn Tage zum Papa. Er hat trotz allem Besuchsrecht bekommen. Wenn ich dann am 
Sonntagabend zu Mama nach Hause komme, empfängt mich diese selten freundlich.

„Mach, das du wegkommst. Am besten gehst du gleich auf dein Zimmer“, faucht
sie mich meistens an. 

Ich verstehe nicht, was sie so wütend auf mich macht. Ich habe nichts getan. Ihre
abweisende Reaktion bestürzt mich. Nach diesen Wochenenden, nach dieser Sonder-
behandlung vom Vater habe ich ohnehin schon keinen Boden mehr unter den Füßen.
Da stößt mich die unverhoffte Aggression meiner Mutter vollends in den Abgrund. 
Ich bin ein Kind. Wie soll ich begreifen, warum sie regelmäßig wie eine wild gewor-
dene Tarantel über mich herfällt? Sie tut so, als sei ich die Bedrohung in unserer Fa-
milie. Und dabei bin ich es, die vom Papa bedroht wird. Ich brauche dringend Schutz
von meiner Mama. Ich sehne mich schrecklich nach ihrer Fürsorge und Liebe. 

Was bloß mache ich in ihren Augen falsch? Sogar ihre Aufsicht über meine ers-
ten Schulaufgaben endet für mich in schlimmster Demütigung. 

„Bist du zu blöd zum Rechnen?“, faucht sie mich aggressiv an. 
Dann verpasst sie mir mit ihrer harten Faust mehrere Kopfnüsse bis der Schmerz

wie ein donnernder Zug durch mich hindurchfährt. Ich soll das Einmaleins lösen, 
aber sie fühlt sich von meiner Konzentrationsschwäche provoziert. Sie weiß nicht, 
dass diese ein eindeutiges Stresssymptom aufgrund des sexuellen Missbrauchs ist. Ein 
stummer Hilfeschrei, den meine Mama nicht hört oder hören will. Sie bleibt unbarm-
herzig, erhebt abermals drohend ihre Faust, während sie brüllt:

„Noch mal. Und jetzt richtig.“

Seit meinem zweiten Lebensjahr missbraucht mich Papa sexuell. Ich habe mich 
nie getraut, Mama davon zu erzählen. Ich hätte sonst ins Heim zurückgemusst. Aber 

17



meine mittlere Schwester verplapperte sich eines Tages. Da war sie gerade mal 3-jäh-
rig. Er hat es auch bei ihr versucht. Angeblich war das der Grund für die Scheidung - 
Inzest. Trotzdem ändert sich für mich danach nichts Wesentliches. Der sexuelle Miss-
brauch bleibt vorerst in meinem Leben ein fester Bestandteil, da mein Vater auf sein 
Besuchsrecht insistiert. In diesem Fall unterstützt ihn sogar das Gesetz. Niemand un-
terstützt mich, schützt mich vor meinem sexuell perversen Vater. Meine Mutter schon
gar nicht. Ich darf nicht mehr darüber reden. Seit der Scheidung wird alles tot ge-
schwiegen. Dafür lässt meine Mutter ihre Unzulänglichkeit und Überforderung an 
mir aus. Sie bedient sich dabei der schwarzen Pädagogik. Eine Erziehungsmethode, 
die emotionale und körperliche Gewalt gegenüber Kindern geradezu propagiert und 
meine Mama regelrecht dazu verführt, sich selbst zu erhöhen. 

Ich glaube, sie rächt sich unbewusst an mir für ihr verkorkstes Leben. Ich bin ihr 
auserkorener Sündenbock. Ich bin Mamas Giftmüllcontainer. Mal sind es verbale De-
mütigungen. Mal heftige Schläge mit einem Kochlöffel, den sie auf meinem nackten 
Kinderpopo herabsausen lässt. Manchmal bricht er dabei. Dann greift sie zur Hunde-
leine.

Egal, was ich tue. Es ist falsch. Ich ziehe mich weiter in mich zurück. Im Gegen-
satz zu meinen Schwestern werde ich zunehmend introvertierter.

„Schau deine Geschwister an, die sind viel offener. Ich möchte gar nicht wissen, 
was du denkst. Du denkst bestimmt nur Schlechtes“, wirft sie mir ständig vor. 

„Schau mich nicht so an. Du hast hässliche Augen“, faucht sie oft böse, als sei ich
der Teufel in Person. 

Während andere Kinder vergnügt auf ihrer Blumenwiese spielen dürfen, muss 
ich mich auf meiner vorsehen. Sie ist mit Tretminen verseucht. Kriegsgebiet. Mache 
ich eine falsche Bewegung, geht eine Bombe unter mir hoch. 

Wenn ich lebe, sterbe ich. Ich sitze in einer Existenzfalle, die mich innerlich er-
starren lässt. Freeze. Weder Kampf noch Flucht sind möglich.  

Ich werde ganz still - mucksmäuschenstill. Verzweifelter Versuch eines kleinen 
Mädchens, sich durch einen Totstellreflex vor der Auslöschung seiner Existenz zu be-
wahren. Es gibt aber kein Entrinnen. Meine narzisstische Mutter ersinnt unaufhörlich 
Vorwände für einen Streit. Und jedes Mal verliere ich diesen ungleichen Machtkampf,
wenn sie mich mit Schimpf und Schande auf mein Zimmer verbannt. Dieses liegt 
zwei Stockwerke über der elterlichen Wohnung, also außerhalb. Es befindet sich ne-
ben einem dunklen Dachboden, wo in meiner kindlichen Fantasie böse Geister leben.

18



Meine beiden Schwestern hingegen teilen sich innerhalb der kleinen Dreizim-
merwohnung das Kinderzimmer mit Balkon. Ihnen geht es gut. Sie sind integriert 
und werden von der Mama beschützt.

Hoch oben unterm Dach sitze ich öfters des Nachts mutterseelenallein in mei-
nem Gefühlschaos. Meine Geschwister besuchen mich selten in meinem Turmzim-
mer. Isolationshaft. Ich fühle mich einsam und verloren. Und da ist auch noch die 
harte Gipsschale, in die ich mich jede Nacht hineinlegen soll, wegen meiner krum-
men Wirbelsäule. Sie verstärkt das Gefühl, in einem Gefängnis zu sein und eine 
Zwangsjacke zu tragen.

Ein Abgrund öffnet sich in mir, und das, obwohl ich erst sieben Jahre alt bin. 
„Mama, wieso hasst du mich? Du fehlst mir“, schluchze ich in mein Kissen. 

Mein Herzmuskel krampft. Es tut richtig weh in meiner Brust. Schuldgefühle 
übermannen mich. Bestimmt hat sie einen Grund, mich abzulehnen. Ich bin das böse 
Kind, die Schande unserer Familie. Vielleicht verdiene ich ihre Strafe. Ich schluchze 
ins Kissen, bis es nass ist. Dann hebe ich mein Gesicht. Mit tränenerstickter Stimme 
frage ich laut in den Raum hinein, der so still ist wie ein Friedhof: 

„Mama, was soll ich machen, damit du mich wieder lieb hast?“
Anschließend schlage ich einige Male meinen Hinterkopf so heftig an die 

Zimmerwand, bis ein stechender Kopfschmerz den schrillen Herzschmerz ablöst. 

(9) „Hospitalismus kommt überall dort vor, wo Menschen zu wenig oder negative emo-
tionale Beziehungen erhalten. Es ist auch in Familien anzutreffen, in denen die Eltern mit der 
Pflege der Kinder überfordert sind oder diese aus irgendwelchen Gründen ablehnen und sie 
deshalb schwerer physischer und psychischer Vernachlässigung oder Misshandlung ausgesetzt 
sind.“

Ich fange an, mich selbst zu bestrafen. Täterintrojekt. 
Wenn ich mich nicht verletze, sitze ich am Kinderschreibtisch. Dieser befindet 

sich direkt unterhalb des schrägen Dachfensters. Lustlos mache ich Hausaufgaben, die 
in der ersten Klasse eigentlich leicht sind. Doch ich leide an massiver Konzentrations-
störung. Immer wieder schweife ich mit meiner Aufmerksamkeit ab. Meist starre ich 
mit leeren Augen aus dem Fenster, vor dem sich ein evangelischer Kirchturm aus 
dunklem Sandstein aufbaut. Gleich einem Fingerzeig hebt er sich drohend gegen ei-
nen lichtgrauen Himmel ab. Seine viereckige Uhr aus goldfarbenen Ziffern springt 
mir mahnend ins Gesicht.

19



Ich bin so jung, und bereits in Zeit und Emotion gefangen. 

Der Anblick des dunkelbraunen Kirchturms ängstigt mich. Ich öffne das schräge 
Dachfenster und schaue nach dem anderen Kirchturm. Der gehört einer katholischen
Kirche, die sich ebenso in der Nähe unseres Mietshauses befindet. Aus hellbraunem 
Sandstein erbaut wirkt ihr Turm weniger bedrohlich. Ich lehne mich mit meinem 
kindlichen Oberkörper weit aus dem Dachfenster, um auf ihn eine bessere Sicht zu 
bekommen. Ich bin umzingelt von Gotteshäusern. Trotzdem fühle ich mich wie ein 
verlorenes Schaf. Was für eine Ironie. Noch bevor ich meinen Oberkörper ins Zim-
mer zurückziehe, überfluten mich Ohnmacht und Trauer. Da lösen die negativen Ge-
fühle auch schon einen spontanen Klartraum aus. 

Ich verliere die Balance und falle aus dem Fenster. Mein Körper rollt das Dach 
hinunter, an der Regenrinne vorbei, die ihn nicht aufhalten kann. Ich stürze in die 
Tiefe. Ich spüre den Aufschlag auf dem grauen Asphalt, direkt vor der Haustür meiner
Mutter. Danach fühle ich nichts mehr. Ich bin eine Wolke, die aus erhabener Distanz 
alles Weitere beobachtet. Ich sehe Mama herbeieilen. Besorgt beugt sie sich über mei-
nen leblosen Körper. Als sie begreift, dass ich tot bin, weint sie. Ja sie stimmt regelrecht
ein Klagelied an. So wünsche ich es mir. Dass meine Mutter endlich Gefühle für mich
zeigt. 

(10) „Sich als Kind unerwünscht zu fühlen, führt dazu, dass einem als Erwachsener im-
mer wieder das Herz gebrochen wird.“ 

Ich bin bereit, für die Zuneigung meiner Mutter zu sterben. Ich sehne mich 
wahnsinnig nach ihrer Liebe. Aber sie erfüllt sich nicht. Auch spüre ich keine Liebe 
durch Gott. Gibt es ihn überhaupt? Ich kann nicht aufhören, in meiner seelischen 
Not meine Gebete an ihn zu richten. 

„Lieber Gott, bitte hilf mir. Ich bereue meine Sünden“, bete ich fleißig. „Bitte 
lass Mama mich lieb haben. Bitte, lass Papa mich anders lieb haben.“

Insgeheim wünsche ich mir, dass sich meine Eltern ändern. Alles ist ein Missver-
ständnis. Ich bin ein gutes Kind. 

Doch meine Gebete verhallen. Gott hört mich nicht. Und der Terror in meinem
Elternhaus geht weiter. Insbesondere die narzisstische Persönlichkeitsstörung meiner 
Mutter hält mich in Gefühlen der Wertlosigkeit gefangen. Immer wieder erfahre ich 
ihre Ablehnung, gibt sie mir das Feedback, eine hässliche und unliebsame Person zu 
sein. Schließlich kann ich gar nicht anders, als mich selbst abzulehnen. Selbsthass.

20


