
KARL LEONHARD REINHOLD

Versuch einer neuen Theorie 

des menschlichen 

Vorstellungsvermögens

Teilband 1: 

Vorrede. Erstes Buch

Mit einer Einleitung und Anmerkungen

herausgegeben von

ernst-otto onnasch

FELIX MEINER VERLAG

HAMBURG



Gedruckt mit Unterstützung des Förderungs- und 
Beihilfefonds Wissenschaft der VG  WORT

© Felix Meiner Verlag 2010. Alle Rechte vorbehalten. Dies be-
trifft auch die Vervielfältigung und Übertragung einzelner Text-
abschnitte durch alle Verfahren wie Speicherung und Übertra-
gung auf Papier, Transparente, Filme, Bänder, Platten und  andere 
Medien, soweit es nicht §§ 53 und 54 URG ausdrücklich ge statten. 
Satz: post scriptum, www.post-scriptum.biz. Druck: Strauss, Mör-
lenbach. Buchbinderische Verarbeitung: Litges   &  Dopf, Heppen-
heim. Werkdruckpapier: alterungsbeständig nach ANSI-Norm 
resp. DIN-ISO 9706, hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleichtem 
Zellstoff.  Printed in Germany. www.meiner.de

PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 599 a

Bibliographische Information Der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in 
der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische 
Daten sind im Internet über < http://dnb.d-nb.de > abrufbar.

ISBN  978 - 3 - 7873 - 1934 - 3



INHALT

Siglen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  VII

Einleitung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  XI

1. Historische Situierung: Reinhold und der deutsche Idealismus XI | 

2. Reinholds Lebensweg bis nach Weimar XXIII | 3. Der Aufklärer 

und Philosoph Reinhold XXXIV | 4. Reinholds Weg zur kritischen 

Philosophie XLI | 5. Reinhold ein Kantianer? LVIII | 6. Von Weimar 

nach Jena LXVI | 7. Reinhold in Jena LXXV | 8. Zur Entstehung 

des Versuchs LXXXIII | 9. Zum Drucklegungsprozeß des Versuchs 

XCVI | 10. Die Einteilung des Versuchs CIII | 11. Kurzer Über-

blick über den Inhalt des Versuchs CXVII | 12. Editorische Hinweise 

CXXVIII | 13. Nachwort CXXXIII

Reinholds Vorlesungen in Jena  . . . . . . . . . . . . . .  CXXXIV

Zeitgenössische Rezensionen  . . . . . . . . . . . . . . . .  CXXXVIII

Bibliographie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  CXLI

KARL LEONHARD REINHOLD

Versuch einer neuen Theorie des 
menschlichen Vorstellungsvermögens

Vorrede  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  5

ERSTES BUCH: 

Abhandlung über das Bedürfnis einer neuen Unter-

suchung des menschlichen Vorstellungsvermögens  . . . .  47

Von dem Bedürfnisse einer neuen Untersuchung des 

Vorstellungsvermögens  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49



VI

Über den Erkenntnisgrund der vornehmsten Grundwahrheit 

der Religion  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  53

Über den Erkenntnisgrund der vornehmsten Grundwahrheit 

der Moralität  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  66

Über den Erkenntnisgrund der vornehmsten Grundwahrheit 

der Moral  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  73

Äußerlich bestimmter subjektiver Grund 

der moralischen Verbindlichkeit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  76

Innerlich bestimmter subjektiver Grund 

der moralischen Verbindlichkeit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  79

Innerlich bestimmter objektiver Grund 

der moralischen Verbindlichkeit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  82

Äußerlich bestimmter objektiver Grund 

der moralischen Verbindlichkeit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  85

Über den ersten Grundsatz des Naturrechts  . . . . . . . . . . . . . . . .  89

1. Was ist unter Vernunft zu verstehen?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  121

2. Was ist unter Sinnlichkeit zu verstehen?  . . . . . . . . . . . . . . . . .  137

3. Was ist unter Erkenntnisvermögen zu verstehen?  . . . . . . . . . . .  145

Anmerkungen des Herausgebers  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  152

Inhalt



SIGLEN

Merkur-Briefe 1. Brief : »Bedürfniß einer Kritik der Vernunft«, 
in: Der Teutsche Merkur, 1786, 3. Bd., S.   99–127; – 
2. Brief : »Das Resultat der Kantischen Philoso-
phie, über die Frage vom Daseyn Gottes«, ebd. 
1786, 3.  Bd., S.   127–141; – 3. Brief : »Das Resul-
tat der Kritik der Vernunft über den nothwen-
digen Zusammenhang zwischen Moral und 
Religion«, ebd. 1787, 1. Bd., S.   1–39; – 4. Brief : 
»Ueber die Elemente, und den bisherigen Gang 
der Ueberzeugung von den Grundwahrheiten 
der Religion«, ebd. 1787, 1. Bd., S.   117–142; – 
5.  Brief : »Das Resultat der Kritik der Vernunft 
über das zukünftige Leben«, ebd. 1787, 2.  Bd., 
S.   167–185; – 6. Brief : »Fortsetzung des vori-
gen. Vereinigtes Interesse der Religion und der 
Moral bey der Hinwegräumung des metaphy-
sischen Erkenntnißgrundes für das zukünftige 
Leben«, ebd. 1787, 3. Bd., S.   67–88; – 7. Brief : 
»Skizze einer Geschichte des p[s](h)ychologi-
schen Vernunftbegriffes der einfachen denken-
den Substanz«, ebd. 1787, 3. Bd., S.   142–165; 
 – 8. Brief : »Fortsetzung des vorigen. – Haupt-
schlüssel zur rationalen Psychologie der Grie-
chen«, ebd. 1787, 3. Bd., S.   247–278.

Versuch  Karl Leonhard Reinhold, Versuch einer neuen 
Theorie des menschlichen Vorstellungsvermögens, 
Prag und Jena 1789 (zweite, unveränderte Aufl . 
Jena 1795).

Briefe I  Carl Leonhard Reinhold, Briefe über die Kanti-
sche Philosophie, erster Band, Leipzig 1790.



VIII

Briefe II  Carl Leonhard Reinhold, Briefe über die Kanti-
sche Philosophie, zweyter Band, Leipzig 1792.

Beyträge I  Karl Leonhard Reinhold, Beyträge zur Berich-
tigung bisheriger Mißverständnisse der Philosophen. 
Erster Band: Das Fundament der Elementar-
philosophie betreffend, Jena 1790.

Beyträge II  Karl Leonhard Reinhold, Beyträge zur Berich-
tigung bisheriger Mißverständnisse der Philosophen. 
Zweyter Band: Die Fundamente des philo-
sophischen Wissens, der Metaphysik, Moral, 
moralischen Religion und Geschmackslehre 
betreffend, Jena 1794.

KA  Karl Leonhard Reinhold Korrespondenzausgabe 
der österreichischen Akademie der Wissenschaften, 
hrsg. von Reinhard Lauth, Kurt Hiller und 
Wolfgang Schrader, Bd.   1, Korrespondenz 
1773–1788, hrsg. von Reinhard Lauth, Eber-
hard Heller und Kurt Hiller, Stuttgart-Bad 
Cannstatt 1983 [nach der Sigle wird vor dem 
Punkt die Bandnummer angegeben, danach 
die Seitenzahl].

RL Ernst Reinhold, Karl Leonhard Reinhold’s Leben 
und litterarisches Wirken, nebst einer Auswahl von 
Briefen Kant’s, Fichte’s, Jacobi’s und anderer philo-
sophirender Zeitgenossen an ihn, in 2 Bdn., Jena 
1825.

Akad.-Ausg.  Kant’s gesammelte Schriften, hrsg. von der preußi-
schen, später deutschen, jetzt Berlin-Branden-
burgischen Akademie der Wissenschaften, 
Abt.  I: Werke, Bd.   1–9; Abt. II: Briefwechsel, 
Bd.   10–13; Abt. III: Handschriftlicher Nach-
laß, Bd.   14–23; Abt.  IV: Vorlesungen, Bd.   24–
29, Berlin 1902 ff. [nach der Sigle wird vor dem 
Punkt die durchlaufende Bandnummer ange-
geben, danach die Seite].

Siglen



IXSiglen

KrV Immanuel Kant, Critik der reinen Vernunft, Riga 
1781 (A), ²1787 (B) [zit. nach Akad.-Ausg.].

KpV  Immanuel Kant, Critik der practischen Vernunft, 
Riga 1788 [zit. nach Akad.-Ausg.].

Prolegomena  Immanuel Kant, Prolegomena zu einer jeden künf-
tigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftreten 
können, Riga 1783 (A) [zit. nach Akad.-Ausg.].

Fichte-GA  Johann Gottlieb Fichte-Gesamtausgabe der Bay-
erischen Akademie der Wissenschaften, hrsg. von 
Reinhard Lauth, Erich Fuchs und Hans Gli-
witzky, Stuttgart-Bad Cannstatt 1962 ff., Abt.  I: 
Werke; Abt. II: Nachgelassene Werke; Abt.   III: 
Briefe; Abt. IV: Vorlesungsnachschriften [der 
Sigle folgt die römische Ziffer für die Abt., 
nach »/« die Nummer des Bandes und nach 
dem Punkt die Seite].

Abkürzungen im Apparat

TMSKP-1  »Ueber das bisherige Schicksal der Kantischen 
Philosophie«, in: Der Teutsche Merkur, April 
1789, 2. Bd., S. 3–37.

TMSKP-2 »Ueber die bisherigen Schicksale der Kanti-
schen Philosophie«, Beschluß, in: Der Teutsche 
Merkur, Mai 1789, 2. Bd., Forts., S. 113–135.

ALZ  »Neue Entdeck.«, in: Allgemeine Literatur-Zeitung 
vom 25. September 1788, Nr. 231a, Sp. 831–
832. 

TMAG-1  »Allgemeiner Gesichtspunkt einer bevorste-
henden Reformation der Philosophie«, in: Der 
Teutsche Merkur, 2. Bd., Juni 1789, S. 243–274.

TMAG-2  »Allgemeiner Gesichtspunkt einer bevorste-
henden Reformation der Philosophie«, in: Der 
Teutsche Merkur, 3. Bd., Juli 1789, Forts., S. 75–
99.



X Siglen

BM »Von welchem Skeptizismus läßt sich eine Re-
formation der Philosophie hoffen?«, in: Berli-
nische Monatsschrift, Bd. 14, 7. Stück, Julius 1789, 
S. 49–72.

NDM1 »Wie ist Reformazion der Philosophie mög-
lich?«, in: Neues deutsches Museum, 1. Bd., 
1.   Stück, Juli 1789, S. 31–47.

NDM2  »Wie ist Reformazion der Philosophie mög-
lich?«, in: Neues deutsches Museum, 1. Bd., 
2.   Stück, August 1789, Forts., S. 204–226.

NDM3  »Wie ist Reformazion der Philosophie mög-
lich?«, in: Neues deutsches Museum, 1. Bd., 
3.   Stück, September 1789, Beschluß, S. 284–
304.

TMF »Fragmente über das bisher allgemein ver-
kannte Vorstellungs-Vermögen«, in: Der Teut-
sche Merkur, Oktober 1789, 3. Bd., S. 3–22.



EINLEITUNG

1. Historische Situierung: 
Reinhold und der deutsche Idealismus

Zweifelsohne hatten die kantianisierenden Schriften, die Karl 
Leonhard Reinhold seit 1786 verfaßt hat, eine kaum zu über-
schätzende Bedeutung für die Deutung und Rezeption der kri-
tischen Philosophie Immanuel Kants. Der 1789 veröffentlichte 
Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vorstellungsvermögens 
( Jena und Prag) ist sein erstes und unter wirkungsgeschichtli-
cher Hinsicht sicherlich auch wichtigstes Hauptwerk, in dem 
sich der neue Umgang mit der kritischen Philosophie defi nitiv 
durchsetzt. Dieses Buch hat der damaligen Auseinanderset-
zung um die kritische Philosophie nicht nur einen besonderen 
Impuls gegeben, sondern auch die um 1789 bestehende Dis-
kussionslage gründlich verändert. Anders als in seinen frü-
heren Schriften zur Kantischen Philosophie ist es Reinhold 
mit diesem Buche nicht mehr darum zu tun, die damals als 
dunkel und schwerverständlich erfahrene Philosophie Kants 
von einer anderen Perspektive aus zu erläutern und zu propa-
gieren, sondern vielmehr darum, diese Philosophie aus einem 
höheren, bzw. höchsten Prinzip zu rekonstruieren, um so ihre 
Richtigkeit – von der Reinhold freilich überzeugt ist, die Kant 
seines Erachtens allerdings nicht überzeugend dargelegt hat – 
auf neue Weise darzutun. Durch genau diese Absicht zeichnet 
sich der Versuch vor allem aus, was bis dahin zur kritischen 
Philosophie gesagt und geschrieben worden ist. 

Der kritischen Philosophie wirft Reinhold vor, sie entbehre 
eines (ersten) Grundsatzes, aus dem sich ihre an sich richti-
gen Resultate insgesamt herleiten ließen. Er ist der erste Den-
ker, der Ernst macht mit dem von Kant in Aussicht gestellten, 
jedoch nicht eigentlich entwickelten »System der Vernunft«. 



Ernst-Otto OnnaschXII

Reinholds neuer Standpunkt ist im Grunde genommen aller-
dings alles andere als eine folgerichtige Entwicklung aus den 
Vorgaben der kritischen Philosophie; vielmehr ist er aus sei-
ner eigenen philosophischen Entwicklung zu verstehen und 
zu erhellen. Das zumindest ist die These, die in den nächsten 
Abschnitten dieser »Einleitung« vorgestellt und entwickelt wer-
den soll. Jedenfalls hat Reinholds Versuch zur Folge gehabt, daß 
die kritische Philosophie unter neue Rezeptionsvoraussetzun-
gen gestellt wird, die die kritische Philosophie schließlich zur 
Propädeutik oder – allerdings notwendigen – Vorstufe des ei-
gentlichen Systems der Vernunft degradieren, welches System 
freilich der eigentliche Zweck der Philosophie ist. Daß die un-
mittelbar im Anschluß an den Versuch entwickelte »Elementar-
philosophie« schon sehr rasch der Kritik nicht mehr standhält 
und sich Reinhold auch letztendlich gezwungen sieht, von dem 
hochgesteckten Ziel abzusehen, die kritische Philosophie aus 
einem Grundsatz zu rekonstruieren, tut dem enormen Impact 
seines Unternehmens keinerlei Abbruch.

Tatsächlich hat der bloße Versuch eines solchen Unterneh-
mens die damalige philosophische Landschaft auf eine völ-
lig neue Diskussionsebene gestellt. Dies wird im Verfolg noch 
genauer zu erläutern sein. Vorläufi g genügt die Feststellung, 
daß Reinhold sein Denken sosehr mit der kritischen Philoso-
phie verquickt hat, daß selbst ihr Begründer nicht vorhersehen 
konnte, welche Wendung die Diskussion um seine Vernunft-
kritik nehmen würde. – Blicken wir auf die philosophischen 
Leistungen Kants zurück, tut sich uns eine Größe auf, die si-
cherlich auch damals empfunden wurde, die allerdings genau 
besehen niemals die Zeit bekommen hat, zur Blüte zu gelangen. 
Denn Wirkung beginnt die kritische Philosophie erst seit etwa 
1785 zu entfalten, um bereits nach kaum zehn Jahren von ganz 
anderen philosophischen Programmen abgelöst zu werden. Zu 
dieser Ablösung hat die Philosophie Reinholds entschieden 
beigetragen.

Der Universität Jena kommt für die Verbreitung der Kan-
tischen Philosophie eine Schlüsselrolle zu (unten werden wir 



Einleitung XIII

hierauf noch ausführlicher zurückkommen).1 Reinholds Ruf 
1787 an die Salana markiert einen ersten Höhepunkt mit Blick 
auf die Rolle, die die Universität bald nach Erscheinen der 
Kritik der reinen Vernunft (1781) in der akademischen Welt spie-
len wird. Seine Berufung beruht kaum auf Zufall. Denn mit 
seinen Briefen über die Kantische Philosophie, die in acht Folgen 
zwischen August 1786 und September 1787 im Teutschen Merkur 
erscheinen, zeigt er sich als ein Philosoph, der es versteht, die 
Bedeutsamkeit der kritischen Philosophie auf hervorragende 
und nicht zuletzt auch auf eine dem Zeitgeist affi ne Art und 
Weise darzustellen. Karl Ameriks nennt die Merkur-Briefe so-
gar »the most infl uential book ever written concerning Kant«2 
(in Buchform erscheinen sie erstmals 1789 als Raubdruck)3. 
Die Merkur-Briefe hatten weitreichende Folgen für die dama-
lige Rezeption der kritischen Philosophie, nicht zuletzt deshalb, 
weil sie ihr eine sehr bestimmte Ausrichtung gegeben haben. 
Obwohl Kant die Merkur-Briefe begrüßt und auch öffentlich 
gelobt hat,4 entsprechen sie allerdings kaum den eigentlichen 

1  Vgl. dazu das wichtige Buch von Horst Schröpfer, Kants Weg in 
die Öffentlichkeit. Christian Gottfried Schütz als Wegbereiter der kritischen 
Philosophie, Stuttgart-Bad Cannstatt 2003, und den Sammelband Der 
Aufbruch in den Kantianismus. Der Frühkantianismus an der Universität Jena 
von 1785–1800 und seine Vorgeschichte, hrsg. von Norbert Hinske, Er-
hard Lang und Horst Schröpfer, Stuttgart-Bad Cannstatt 1995.

2  Vgl. Karl Ameriks in der neuen englischen Ausgabe der Merkur-
Briefe, Letters on the Kantian Philosophy, ed. by K.  Ameriks, Cambridge 
2005, Buchrücken (historisch richtig ist in der »Introduction«, S.   IX, 
von »most infl uential work« die Rede. Vgl. ferner RL 1.43, wonach 
den Merkur-Briefen »das bleibende Verdienst« zukomme, »einer bis 
dahin in der Geschichte der Philosophie und Cultur unerhörten Ein-
wirkung einer philosophischen Theorie auf ihr Zeitalter den Weg zu 
brechen und zu bahnen.« 

3  Karl Leonhard Reinhold, Briefe über die Kantische Philosophie. Zum 
Gebrauch und Nuzen für Freunde der Kantischen Philosophie gesammelt, bei 
Heinrich Valentin Bender in Mannheim 1789 (mit einer Vorrede von 
vier Seiten vom anonymen Herausgeber).

4  Vgl. »Über den Gebrauch teleologischer Principien in der Philo-
sophie« (1788), Akad.-Ausg., 8.183. – Eine Stelle in den Vorarbeiten 



Ernst-Otto OnnaschXIV

philosophischen Intentionen des Königsbergers. Wahrschein-
lich hat sich Kant jedoch sosehr darüber gefreut, daß endlich 
einmal jemand seine neue Philosophie positiv aufnimmt, daß 
ihm darüber zunächst die Konsequenzen für ihre Rezeption 
entgangen sind oder er sie einfach unterschätzt hat.5 

Es ist in der Tat nicht übertrieben zu sagen, daß um 1790 
die allgemeinen Auffassungen über die kritische Philosophie 
entscheidend von Reinhold mitbestimmt sind. Doch nicht nur 
diese Auffassungen, auch die sich um diese Zeit ebenfalls an-
bahnende Polarisierung der Diskussion in Pro- und Anti-Kan-
tianer geht zu einem nicht unbeträchtlichen Teil auf dessen 
Konto. So gesehen kann man den historischen Einfl uß der 
Reinholdschen Philosophie mindestens auch so bestimmen, 
die Philosophie Kants bald zugunsten anderer philosophi-
scher Tendenzen in den Hintergrund der damaligen Debatte 
gedrückt zu haben. 

Wenn sich dann der stark von Reinholds Grundlegungs-
programm beeinfl ußte Johann Gottlieb Fichte (1762–1814) 
mit seiner Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre (1794/95) 
zum nächsten Hammerschlag gegen die kritische Philosophie 
anschickt, werden sich ihre Rezeptionsverhältnisse so grund-
legend ändern, daß selbst wir nur noch schwer in der Lage sind, 
die Philosophie Kants isoliert von diesen Entwicklungen zu 
beurteilen. Die eigentlichen Absichten der kritischen Philoso-
phie geraten nach 1795 jedenfalls so stark auf den Hintergrund 
der Diskussion, daß, wer dann noch kantianisiert, schon nicht 

zur »Vorrede« der Kritik der praktischen Vernunft legt die Vermutung 
nahe, daß Kant bereits diese Publikation für ein Lob der Merkur-
Briefe aufgreifen wollte, vgl. Akad.-Ausg., 21.416, bes. 21.417. Übri-
gens hat sich Reinhold ein öffentliches Zeugnis von Kant in seinem 
Brief vom 12. Oktober 1787 erbeten, vgl. KA 1.275. 

5  Daniel Jenisch, Diogenes’ Laterne, Leipzig 1799, S.   367, zufolge soll 
Kant auf die Frage hin, »[w]arum er sich nicht gegen oder wenig-
stens über Reinhold öffentlich oder im Druck erklärte […] geant-
wortet haben: Reinhold hat mir zu viel guts gethan, als daß ich böses von 
ihm sagen wollte.« 



Einleitung XV

mehr zur philosophischen Avantgarde gehört. – Obwohl in 
der deutschsprachigen Welt die Auseinandersetzung um die 
Philosophie des Königsbergers um 1800 fast ganz aus der Dis-
kussion verschwunden ist, hat sie die damalige kulturelle und 
wissenschaftliche Welt dennoch gründlich neu bestimmt und 
geordnet. Es gibt in der Philosophiegeschichte wohl keinen 
Philosophen, der in weniger als zehn Jahren der Rezeption 
dermaßen mächtige und tiefgreifende Auswirkungen hatte wie 
Immanuel Kant. 

In der Regel wird Reinholds Einfl uß auf die damalige philo-
sophische Welt mehr oder weniger linear über Fichte zu Schel-
ling und Georg Wilhelm Hegel (1770–1831) dargestellt. Die 
neuesten Forschungsergebnisse zur Frühgeschichte der klas-
sischen deutschen Philosophie zeigen allerdings ein anderes 
Bild. Reinholds Einfl uß auf jene Denker, die wir gemeinhin 
die deutschen Idealisten nennen, verläuft nämlich über zwei 
Rezeptionsstränge: der eine führt zu Fichte und der andere 
ins Tübinger Stift. Dabei ist ferner die Feststellung wichtig, 
daß sich Fichte erst mit Reinhold beginnt auseinanderzuset-
zen, nachdem er schon ein ganzer Kantianer ist. Im Stift zeigt 
sich dagegen das genau umgekehrte Bild, sofern nämlich die 
Studenten Kant und dann Fichte erst zu rezipieren beginnen, 
nachdem sie sich eingehend mit Reinhold beschäftigt hatten. 
Diese historische Differenzierung, wofür die genaueren Hinter-
gründe hier nicht dargestellt werden können, wirft tatsächlich 
sehr viel mehr Licht auf die immer noch nicht scharf genug er-
kannte Entwicklungslinie in der klassischen deutschen Philo-
sophie. Diese Linie kann im folgenden nur in ganz groben Zü-
gen nachgezeichnet werden, wobei das Augenmerk außer dem 
vornehmlich auf Reinholds Philosophie liegt. 

Bekanntlich hat Reinholds Grundsatzphilosophie so nach-
haltig auf Fichte gewirkt, daß sein philosophisches Programm 
der Wissenschaftslehre ohne sie kaum denkbar ist. Im Früh-
jahr 1795 schreibt Fichte rückblickend an Reinhold: »Sie haben 
etwas in die Menschheit gebracht, was ewig in ihr bleiben wird, 
sowie Kant. Er, daß man von Untersuchung des Subjekts aus-



Ernst-Otto OnnaschXVI

gehen, Sie, daß diese Untersuchung aus Einem einzigen Grund-
satz geführt werden müste«.6 Freilich wird Fichte einen ganz 
anderen Satz für den Grundsatz der Philosophie erklären als 
Reinhold.7 Fichtes erneuerte Grundsatzphilosophie degradiert 
nämlich Reinholds sogenannte Elementarphilosophie zu einer, 
obwohl »höchst nützliche[n] Propädevtik« der Wissenschafts-
lehre.8 Reinhold konnte damit leben.9

6  Fichte-GA III/2.275. – Die These, daß die Philosophie als Wis-
senschaft tatsächlich von einem Grundsatz auszugehen hat, vertritt 
Fichte bereits Ende 1793. In einem Briefentwurf an den Tübinger 
Philosophieprofessor Johann Friedrich Flatt schreibt Fichte: »was 
ich vorher wohl schon ahndete daß selbst nach Kants, u. Reinholds 
Arbeiten die Philosophie noch nicht im Zustande einer Wißenschaft 
ist[,] hat mein eignes System in seinen Grundfesten erschüttert, u. hat 
mich, da sich’s unter freiem Himmel nicht gut wohnt, genöthigt von 
neuem aufzubauen. Ich habe mich überzeugt, daß nur durch Ent-
wike lung aus einem einzigen Grundsatze Philosophie Wißenschaft wer-
den kann, daß sie aber dann eine Evidenz erhalten muß, wie die 
Geometrie, daß es einen solchen Grundsaz giebt, daß er aber als 
solcher noch nicht aufgestellt ist: ich glaube ihn gefunden zu haben, 
u. habe ihn, soweit ich mit meiner Untersuchung bis jezt vorgerükt 
bin, bewährt gefunden« (Fichte-GA III/2.18). 

7  Bereits im März 1794 meldet Fichte kritisch bei Reinhold an, 
daß dessen Grundsatz der Vorstellung nicht der höchste sein könne. 
Er kann diesem »die Merkmale eines ersten Grundsatzes, über die wir 
völlig einig sind, nicht zuerkennen […] Nach mir ist er ein Lehrsaz, 
der durch höhere Sätze bewiesen, und bestimmt wird« (Fichte-GA 
III/2.78).

8  Vgl. Ueber den Begriff der Wissenschaftslehre (1794), Fichte-GA 
I/2.149, Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre (1794/95), Fichte-
GA I/2.262, und Fichte in einem Brief(entwurf) vom 28. April 1795 
an Reinhold, Fichte-GA III/2.308 u. 314. 

9  In einem Brief vom 14. Februar 1797 erklärt Reinhold gegen-
über Fichte, daß seine Elementarphilosophie vielleicht noch einen 
Nutzen als Propädeutik für die Wissenschaftslehre haben könnte: 
»Ich glaube, daß die Wissenschaftslehre zwar nicht an und für sich, 
aber für die Kantianer und Antikantianer einer Brücke bedarf. Viel-
leicht läßt sich meine weiland Elementar=Philosophie unter einer 



Einleitung XVII

Die andere wichtige, an Reinhold anknüpfende Entwick-
lungslinie führt ins Tübinger Stift. Eines der ersten einfl uß-
reichen Zeugnisse für die Auseinandersetzung mit der Phi-
losophie Reinholds war die kritische Rezension des Versuchs 
von dem dortigen Philosophieprofessor Johann Friedrich Flatt 
(1759–1821) in den Tübingischen gelehrten Anzeigen.10 Doch schon 
Anfang 1789 sind Reinhold und Flatt miteinander über Rein-
holds Rezension der Flattschen Fragmentarischen Beyträge in der 
Allgemeinen Literatur-Zeitung in Konfl ikt geraten.11 Trotz dieser 
Konfrontationen werden insbesondere Reinholds Versuch und 
die Briefe über die Kantische Philosophie  12 von Flatt den Studen-
ten in seiner im Sommer 1790 abgehaltenen Metaphysikvor-
lesung als »vorzüglichste Schriften […] zur Erläuterung« der 
Kantischen Philosophie empfohlen (und das nur neben Johann 
Schultzes Erläuterungen)13. Ganz in diesem Sinne schreibt Im-
manuel Carl Diez (1766–1796) im Juni 1790, es sei Reinholds 

berichtigten Gestalt als eine Art von Propädeutik dazu gebrauchen.« 
(Fichte-GA III/3.51)

10  Tübingische gelehrte Anzeigen vom 17. Mai 1790, 39. Stück, S.   306–
312 (auch in Beyträge I, S.   405–412).

11  Fragmentarische Beyträge zur Bestimmung und Deduktion des Begriffs 
und Grundsatzes der Caussalität, und zur Grundlegung der natürlichen Theo-
logie, in Beziehung auf die Kantische Philosophie, Leipzig 1788. Reinholds 
Rezension erscheint in der Allgemeinen Literatur-Zeitung vom 3. Januar 
1789, Nr.   3, Sp.   18–22. Gegen sie schreibt Flatt eine »Antikritik« in 
Eberhards Philosophischem Magazin, 2. Bd., 3. St. (1789), S.   384–390. 
Zu dieser Fehde vgl. Michael Franz, Schellings Tübinger Platon-Studien, 
Göttingen 1996, S.   131  ff. und Wilhelm G. Jacobs, Gottesbegriff und Ge-
schichtsphilosophie Schellings, Stuttgart-Bad Cannstatt 1993, S.   153–172.

12  Es ist nicht klar, ob sich Flatt auf die Briefe im Teutschen Merkur 
bezieht oder auf den Raubdruck, a. a. O., Anm.   3. – Eine erweiterte 
Buchausgabe der Briefe erscheint unter dem Titel Briefe über die Kan-
tische Philosophie, 1. Bd., Leipzig 1790. Der 2. Bd., ebd. 1792, enthält 
neues Material.

13  Johann Schultz, Erläuterungen über des Herrn Professor Kant Cri-
tik der reinen Vernunft, Königsberg 1784, ²1791 (die vielzitierte Ausg. 
Frankfurt und Leipzig 1791 ist ein Raubdruck). 



Ernst-Otto OnnaschXVIII

»vortreffliches Buch« – gemeint ist der Versuch –, das ihn mit der 
Philosophie Kants »familiarisierte«.14 Allerdings warnt Flatt 
seine Studenten auch, Reinhold als einen orthodoxen Kantia-
ner zu verstehen, sofern er – im übrigen völlig zu Recht – die 
Eigenständigkeit von Reinholds Position gegenüber der Philo-
sophie Kants hervorhebt:15 

In diesem Werke sind manche Kantische Ideen in ein sehr vor-

teilhaftes Licht gesezt worden. Allein weder ersteres noch lez-

teres Werk [d.  h. der Versuch und die Briefe Reinholds, E.-O.O.] 

sind einem, der die Kantische Philosophie zu studirn Lust hat, 

gleich anfangs zu empfehlen. Es war auch die Absicht des Ver-

fassers nicht, die Kantische Philosophie so, wie sie Kant lehrte, 

vorzutragen. Man kann vielmehr s[ein]. System als ein eige-

nes | betrachten, das zwar auf Kantische Resultate führt, aber 

aus höhren Prinzipien abgeleitet ist. Oft weicht er sogar von 

Kant wirklich ab, ohne nur eine Fingerzeig davon zu geben. 

Man muß daher, wenn man sich dieser Schrift als einer Erläu-

terung der Kantischen bedienen will, zuvor selbst genug mit 

Kant bekannt sein. – Reinhold wollte allgemeingeltende Princi-

pien aufstellen, sein Versuch ist ihm aber nicht ganz geglükt. – 

14  Diez, Briefwechsel, a. a. O., Anm.   15, S.   16. In diesem Brief geht 
Diez übrigens auch ausführlich auf Flatts Rezension des Versuchs ein 
(siehe oben Anm.   10). 

15  Zit. nach der Nachschrift von August Friedrich Klüpfel, UB 
Tübingen, Sign. MhII 235, »Metaphysische Vorlesungen von Prof. 
Flatt im Sommerhalb-Jahr 1790. gehalten.«, S.   13 f. Vgl. auch Flatts 
Brief an Karl Heinrich Gros vom 12. Februar 1790: »Was denken 
Sie von Reinholds Theorie pp.? Die orthodoxen Kantianer sollen 
sehr böse über ihn seyn; u. Kant selbst hat ihm sicheren Nachrichten 
zu Folge sein Buch, das ihm R. im Ms. zugeschickt hatte, sehr kalt 
zurückgesandt [was nicht wahr ist, E.-O.O.]. – Seine Anmaßungen 
scheinen mir zum Theil lächerlich u. beleidigend zu seyn, und seiner 
neuerfundenen Prämissen bedarf, glaube ich, die Kantische Kritik 
nicht.« (zit. nach Immanuel Carl Diez, Briefwechsel und Kantische Schrif-
ten. Wissensbegründung in der Glaubenskrise Tübingen–Jena (1790–1792), 
hrsg. von Dieter Henrich, Stuttgart 1997, S.   407)



Einleitung XIX

Willkührliche Unterscheidung, widersprechende Säze kommen 

nach Flatts gegenwärtigem Urtheil häufi g darinn vor. – Auch 

Kant selbst ist mit diesem Werk gar nicht zufrieden.

Wichtig ist hier die Feststellung, daß weder die Merkur-Briefe 
noch der Versuch die Philosophie Kants konzise vortragen, son-
dern daß vielmehr in beiden Werken eigene Wege beschritten 
werden, die im Grunde genommen nur vor dem Hintergrund 
der Lektüre der Kantischen Vernunftkritik selbst erhellen. Hi-
storisch besonders folgenschwer sollte aber der Hinweis wer-
den, daß Reinholds höhere Grundsätze, aus denen die Resul-
tate der kritischen Philosophie abgeleitet werden sollen, wenig 
mit den Intentionen der kritischen Philosophie zu tun haben 
und außerdem, zumindest teilweise, fehlerhaft sind. Diese Be-
urteilung des Reinholdschen Grundlegungsprogramms wird 
sich folgenreich auf das Kant-Studium der Stiftler auswirken. 

In den folgenden Jahren intensiviert sich im Stift die Ausein-
andersetzung mit Reinhold. So verfaßt Wilhelm Joseph Schel-
ling (1775–1854) im Herbst 1792 für sein Magisterexamen 
eine Arbeit über Reinhold unter dem Titel Ueber die Möglich-
keit der einer Philosophie ohne Beinamen, nebst einigen Bemerkun-
gen über die Reinholdische Elementarphilosophie.16 Historisch ent-
scheidend sollte dann aber der Umstand werden, daß es eine 
ganze Truppe ehemaliger Stiftler nach Jena verschlägt, wobei 
besonders Diez und sein Briefpartner Friedrich Niethammer 
(1766–1848) zu erwähnen sind, die beide auf ihre Weise der 
Kantischen, aber auch Reinholdschen Philosophie nahestehen. 
Insbesondere Diez im Bunde mit Johann Benjamin Erhard 
(1766–1827) sollen – so die Ansicht der neuesten Forschung – 
Reinholds neuer Theorie so schwer zugesetzt haben, daß die-

16  Dieses Magisterspezimen ist nicht überliefert. – Wie nachhaltig 
Schellings Frühphilosophie von Reinholds Vorgaben geprägt ist, zeigt 
Dieter Henrich, Grundlegung aus dem Ich. Untersuchungen zur Vorgeschichte 
des Idealismus Tübingen-Jena (1790–1794), in 2 Bdn., Frankfurt/M. 2004, 
bes. Kap. XVI im 2. Bd.



Ernst-Otto OnnaschXX

ser sich bald nach dem Erscheinen des Versuchs genötigt sieht, 
schwerwiegende Eingriffe in sie vorzunehmen. Diese These 
ist allerdings m.  E. zu stark angesetzt. Wir werden nämlich 
noch sehen, daß die systematischen Probleme des Versuchs auf 
die von der Forschung bisher kaum beachtete Arbeitsweise an 
dem Buch zurückzuführen sind und daß sich Reinhold die-
ser Probleme bei seiner Abfassung durchaus bewußt gewesen 
ist. Die späteren Umdisponierungen innerhalb seines Grund-
legungsprogramms sind also nicht nur durch einen externen 
Anlaß, d.  h. durch die Kritik von Diez und Erhard verursacht. 
De facto hatten allerdings diese Probleme und jene Kritik, die 
übrigens in freundschaftlichem Verbund hauptsächlich privat 
mit Reinhold diskutiert wurde, zur Folge, daß die Grundsatz-
philosophie um 1792 in Jena kaum noch Anhänger hat. Es 
mußte deshalb auch ein großes Maß an Verwunderung wek-
ken, als Fichte 1794 nach Reinholds Weggang nach Kiel mit 
einer neuen und sogar ausdrücklich auf Reinhold fortbauen-
den Grundsatzphilosophie in Jena auftritt. 

Man kann Fichte vorwerfen oder auch zugute halten, daß er 
wenig Ahnung von den damaligen Verhältnissen der akademi-
schen Philosophie hatte. Die in Jena wesentlich intern geführ-
ten Diskussionen um Reinholds Elementarphilosophie konnte 
er nicht kennen, und das wenige, was in Rezensionen oder 
anderen Veröffentlichungen an den Tag getreten war, hat er 
offenbar nicht zur Kenntnis genommen und wenn doch, dann 
nicht in diesem Diskussionskontext verstehen können. Fich-
tes Begegnung in Zürich mit dem scharfsinnigen und durch 
die Auseinandersetzung mit der Grundsatzphilosophie in Jena 
bereits höchst versierten Erhard hat ihn dann auch so sehr 
überrascht, daß er ihn inständig darum bittet, sich wenigstens 
vorläufi g nicht in Veröffentlichungen mit seiner Wissenschafts-
lehre anzulegen.17 

17  Vgl. Fichtes Brief vom 3. Mai 1794 an seine Frau, Fichte-GA 
III/2.102. 



Einleitung XXI

Fichtes philosophisches Rüstzeug besteht bei seinem An-
tritt in Jena tatsächlich aus nicht viel mehr als einer enormen 
Auffassungsgabe verbunden mit großem Scharfsinn, womit er 
sich aus den drei Kritiken Kants, besonders den beiden letz-
ten, Reinholds Versuch, den Beyträgen I, der Fundamentschrift 18 
und schließlich Gottlob Ernst Schulzes Aenesidemus eine eigene 
Philosophie zurechtgemacht hat.19 Bedeutsam ist ferner, daß 
Fichtes 1790 einsetzende Beschäftigung mit Kant eine ziemlich 
private ist, d.  h. sie fi ndet nicht in einem akademischen Umfeld 
statt, und ferner, daß er schon ein ganzer Kantianer ist, wenn 
er Mitte oder Ende 1792 erstmals mit Reinholds Philosophie 
in Kontakt kommt, die ihn übrigens begeisterte.20 Mit ande-
ren Worten: Fichtes Kant-Studien laufen weder über Reinhold, 
noch über die Ende der 80er Jahre anschwellende Literatur 
über die Kantische Philosophie, sondern fußen – von allen 
deutschen Idealisten am stärksten – in der kritischen Philo-
sophie selbst.

Das Kant-Studium der jungen Tübinger fi ndet dagegen ins-
besondere vermittelt durch Schultzes Erläuterungen und beson-
ders Reinhold statt. Dieser nicht nur primäre Zugang zu Kant 
ist sicherlich mitverantwortlich dafür gewesen, daß die Studen-
ten von Anfang an für mögliche Kritik an Kant sensibilisiert 
waren. Und obwohl die jungen Tübinger wissen mußten, daß 
Reinhold kein orthodoxer Kantianer ist, so muß das auch in 
dem Lichte gesehen werden, daß diese Feststellung von ei-

18  Karl Leonhard Reinhold, Ueber das Fundament des philosophischen 
Wissens, Jena 1791. Dieses Buch nennt Fichte in einem Brief vom 
1.  März 1794 an Reinhold »das Meisterstük unter Ihren Meisterstü-
ken« (Fichte-GA III/2.78). 

19  Anonym, Aenesidemus oder über die Fundamente der von dem Herrn 
Prof. Reinhold in Jena gelieferten Elementar-Philosophie nebst einer Verthei-
digung des Skepticismus gegen die Anmaaßungen der Vernunftkritik, o. O. 
[Helmstedt] 1792.

20  Vgl. Daniel Breazeale, »Between Kant and Fichte: Karl Leon-
hard Reinhold’s ›Elementary Philosophy‹«, in: The Review of Metaphy-
sics 35 (1982), S.   785–821.



Ernst-Otto OnnaschXXII

ner Schule verteidigt wird, die der kantianisierenden an ganz 
entscheidenden Punkten geradewegs entgegensteht. Denn die 
Storrianer in Tübingen verteidigen in der Hauptsache, daß 
die Religion die Moral begründe und nicht umgekehrt, wie 
die kantianisierende Schule. Diese philosophisch im übrigen 
historisch viel komplexere Situation scheint die Stiftler ermun-
tert zu haben, sich von Anfang an auf eine eher eigenständige 
Art und Weise zunächst mit Kant und Reinhold und seit 1792 
auch mit Fichte zu befassen. 

Wie gesagt, können diese Feststellungen im vorliegenden 
Zusammenhang nicht viel mehr als These bleiben.21 Für ein 
angemessenes Verständnis der frühesten Reinhold-Rezeption 
ist es jedoch wichtig, diese beiden Rezeptionslinien genau zu 
unterscheiden; das heißt einerseits die Linie von Reinhold zu 
Fichte und anderseits die Linie von Reinhold über die Tü-
binger Kritik zu Schelling und Hegel. Die besonders von der 
älteren Forschung für den sogenannten deutschen Idealismus 
behauptete Kontinuität von Reinhold bis Schelling bzw. Hegel 
ist also dringend der Revision bedürftig. 

Von der Forschung viel zu stark hervorgehoben sind aller-
dings auch die vermeintlichen Kontinuitäten zwischen Kant 
und Reinhold. Viele Interpreten der Weimarer und Jenaer Phi-
losophie Reinholds versuchen diese nämlich von Kants Vor-
gaben aus zu erschließen. Solche Versuche entstellen aber den 
wirklichen historischen Sachverhalt, sofern nämlich Reinhold, 
wenn er erstmals mit der kritischen Philosophie in Kontakt 
kommt, bereits über ein relativ fest umrissenes philosophisches 
Profi l und philosophisches Programm verfügt. Diese These 
soll im folgenden etwas näher herausgearbeitet werden, in-
dem Reinholds philosophischer Entwicklungsgang, seine Auf-

21  Etwas detaillierter mit Bezug auf Hegels frühe Fichte-Rezeption 
herausgearbeitet habe ich das in meinem Beitrag »Hegel zwischen 
Fichte und der Tübinger Fichte-Kritik«, in: Hegel und die Geschichte 
der Philosophie, hrsg. von Dietmar Heidemann und Christian Krijnen, 
Darmstadt 2007, S.   171–190.



Einleitung XXIII

nahme und anschließende Verarbeitung der Kantischen Phi-
losophie in Weimar und in den ersten Jenaer Jahren nachge-
zeichnet werden. 

2. Reinholds Lebensweg bis nach Weimar

Karl Leonhard Reinhold wird am 26. Oktober 1757 in Wien 
als ältester Sohn von sieben Kindern geboren (gestorben ist er 
am 10. April 1823 in Kiel).22 Seine Mutter Franziska, geborene 
Briedl (oder Bründl, geb. 1731) heiratet am 1. Juni 1755 den 
Arsenalinspektor Ägidius Karl Johannes Nepomuk (geb. 1724). 
Der Vater ist im österreichischen Erbfolgekrieg als Sub altern-
offi zier invalide geworden, weshalb die Kinder unter ökono-
misch bescheidenen Umständen aufwachsen.23 Beide Eltern 
versterben früh, der Vater 1779 und die Mutter 1776. 

Dem Vater ist sehr an einer guten Bildung seiner Kinder ge-
legen. Seinen ältesten Sohn läßt er in Wien das Gymnasium 
besuchen, das er mit vierzehn Jahren mit den besten Zeug-
nissen verläßt. Bald darauf – im Spätherbst 1772 – wird er 
Novize im Jesuitenkollegium zu St.  Anna in Wien. Nach der 
Auflösung der Gesellschaft Jesu durch Papst Clemens XIV. 
wird im September 1773, trotz heftiger Proteste der österreichi-
schen Geistlichkeit beim Papst, auch der Wiener Jesuiten orden 

22  Vgl. KA 1. IX. Das immer noch weitverbreitete Geburtsjahr 1758 
ist falsch, vgl. dazu auch Hans Gliwitzky, »Carl Leonhards erster 
Standpunktwechsel«, in: Philosophie aus einem Prinzip – Karl Leonhard 
Reinhold, hrsg. von Reinhard Lauth, Bonn 1974, S.   10–85, S.   11 bes. 
auch Anm.   4. Aller dings fi ndet sich das Geburtsjahr 1758 in RL 1.3, 
in dem Aufnahmeprotokoll der Loge »Zur wahren Eintracht« (das 
Manuskript ist abgedruckt in KA 1.12), sowie in Reinholds eigen-
händigem Lebenslauf im Professorenverzeichnis der philosophischen 
Fakultät Jena, vgl. Universitätsarchiv Jena, Sign. A 2547a, Dok. 13r.

23  Vgl. den Artikel »Reinhold, Karl Leonhard« in: Constant von 
Wurzbach, Biographisches Lexikon des Kaiserthums Oesterreich, Bd.   25, 
1873, S.   222–230, bes. S.   222 f.



REINHOLDS VORLESUNGEN IN JENA

WS 1787/88  öffentlich: »Über die Kantische Theorie des Er-
kenntnisvermögens zur Einleitung in die Kritik 
für Anfänger«. Privatim: [Ü]ber die Theorie der 
schönen Wissenschaften, nach Eberhard’s Leit-
faden und eigenen Zusätzen«.1 

SS 1788  öffentlich: Wielands »Oberon« (nicht öffentlich 
gehalten). Privatim: 1.) Logik und Metaphysik 
nach Ernst Platners Philosophischen Aphorismen, 
2.) Ästhetik nach Eberhard, 3.) Kritik der reinen 
Vernunft.

WS 1788/89  öffentlich: Wielands »Oberon« (nicht öffentlich 
gehalten). Privatim: 1.) Logik und Metaphysik 
nach eigenen Diktaten, 2.) Ästhetik nach Eber-
hard. Privatissimum: Kritik der reinen Vernunft.

SS 1789  öffentlich: Wielands »Oberon« (nicht öffentlich 
gehalten). Privatim: 1.) Kritik der reinen Vernunft 
nach dem Versuch, 2.) Logik und Metaphysik 
nach eigenen Diktaten, 3.) Ästhetik nach Eber-
hard.

WS 1789/90  privatim: 1.) Kritik der reinen Vernunft nach dem 
Versuch,2 2.) über die gesamte Geschichte der Phi-

1  Vgl. Jenaische gelehrte Anzeigen vom 12. Oktober 1787, 82. Stück, 
S.   647. – Reinhold liest nach Johann August Eberhard, Theorie der schö-
nen Künste und Wissenschaften, zum Gebrauche seiner Vorlesungen, 2. verb. 
Aufl ., Halle 1786. Dieses Buch liegt aller Wahrscheinlichkeit nach 
auch den späteren Jenaer Ästhetikvorlesungen zugrunde.

2  Nach einem Lektionszettel vom 9. Oktober 1790 (Universitäts-
archiv Jena, M 193, Dok. 77) ebenfalls nach Carl Christian Erhard 
Schmid, Critik der reinen Vernunft im Grundrisse, und zwar wohl nach 
der 2., verbesserten Aufl ., Jena 1788, vgl. Gerhard W. Fuchs, Karl 
Leonhard Reinhold – Illuminat und Philosoph, a. a. O., Anm.   34, S.   172.



CXXXVReinholds Vorlesungen in Jena

losophie nach eigenen Diktaten, 3.) Logik und 
Metaphysik. 

SS 1790  privatim: 1.) Logik und Metaphysik nach eigenen 
Diktaten, 2.) Theorie der Wissenschaften und 
schönen Künste oder Ästhetik nach Eberhard. 

WS 1790/91  privatim: 1.) Kritik der reinen Vernunft nach dem 
Versuch nach dem Versuch und Schmids Kritik der 
reinen Vernunft im Grundrisse, 2.) über die gesamte 
Geschichte der Philosophie nach Johannes Gur-
litt, Abriß der Geschichte der Philosophie, Leipzig 
1786,3 3.) Logik und Metaphysik nach eigenen 
Diktaten. 

SS 1791  privatim: 1.) Logik und Metaphysik nach eigenen 
Diktaten, 2.) Ästhetik oder Theorie der schönen 
Wissenschaften nach der Theorie vom Begeh-
ren und Schönen.

WS 1791/92  privatim: 1.) Elemente der kritischen Philoso-
phie nach der eigenen Methode des Versuchs und 
nach einer Synopsis der Kritik der reinen Vernunft,4 
2.) über die gesamte Geschichte der Philosophie 
bis einschließlich der neuesten kritischen Epo-
che, 3.) Logik und Metaphysik nach eigenen 
Diktaten.

SS 1792  privatim: 1.) Logik und Metaphysik nach eigenen 
Diktaten, 2.) Theorie der schönen Wissenschaft 
oder Ästhetik, nach der neueren Theorie von 
dem Begehren, dem Schönen und Erhabenen 
an auserwählten Beispielen unserer klassischen 
Dichter erklärt.

3  Reinhold hatte Gurlitts Buch im November 1786 sehr positiv im 
Anzeiger des Teutschen Merkur rezensiert, vgl. S.   CLXXXIII–CLXXXV. 

4  Nach einem Lektionszettel vom 28. September 1791 (Universi-
tätsarchiv Jena, M 195, Dok. 84) auch nach der Kritik der praktischen 
Vernunft, vgl. Gerhard W. Fuchs, Karl Leonhard Reinhold, a. a. O., »Ein-
leitung«, Anm.   34, S.   172.



K A R L L EON H A R D R E I N HOL D

Versuch 

einer neuen Theorie 

des menschlichen

Vorstellungsvermögens

Mit Churfürstl. Sächs. gnädigsten Privilegio.

P ra g  und J e n a ,

bey C. Widtmann und I. M. Mauke, 1789.



S e i ne n
v ä t e r l i c h e n  Fr e u nde n

Ignaz von Born
in Wien,

Immanuel Kant
in Königsberg

und

Christoph Martin Wieland
in Weimar,

zum 
Denkmal

seiner Dankbarkeit, Verehrung und Liebe

der 
Ve r f a s s e r.



Vorrede1

Über die
bisherigen Schicksale

der
Kantischen Philosophie

Da die Periode, welche in der Geschichte der deutschen Philo-
sophie unmittelbar auf die leibnizisch-wolffi sche folgte, gegenwär-
tig noch nicht vorüber ist, so darf es um so weniger befremden, 
daß ihre Vorzüge sehr verschieden beurteilt werden, und daß 
man ebensowenig darüber einig ist, ob man ihr den Namen 
der eklektischen oder im Gegenteile der empirischen beizulegen, 
als ob man ihr bevorstehendes Ende zugleich auch für das 
Ende oder vielmehr für den Anfang des goldenen Zeit alters 
der Wissenschaft anzusehen habe.2 Sonderbarer dürfte es beim 
ersten Anblicke scheinen, daß die Meinungen auch über die 
vorher gegangene Periode nicht weniger | geteilt sind, und daß 
selbst dasjenige Verdienst ihres Stifters, wodurch derselbe den 
Grund zur gegenwärtigen gelegt hatte, sogar von den Verteidi-
gern und Lobrednern der letzteren so oft und so sehr verkannt 
wird. Wolff  3 hatte dadurch, daß er den Entdeckungen des 
großen Leibniz  4 wissenschaftliche Form gab, ein voll endetes 
 System dogmatischer Metaphysik aufgestellt, dem kein Dog-
matiker nach ihm etwas Beträchtliches zu nehmen oder hinzu-

1  |  2

5 In der separaten Ausgabe dieser »Vorrede« unter dem Titel  Ueber die bis-
herigen Schicksale der Kantischen Philosophie von Karl Leonhard 
Reinhold, Jena bei Joh. Michael Mauke 1789, folgt folgendes Motto: »It 
is ambition enough to be employed as an Under-labourer in clearing 
the ground a little, and remove some of the rubbish that lies in the 
way to knowledge. L o c k e ’ s  Essay on human understanding Epistle to the 
Reader.« Dieses Motto ist fast identisch mit dem Motto des ersten Buches, siehe 
unten S.   69 mit der Anm.   49.
16 Periode  ]   eingefügt nach TMSKP-1

22  f. dem kein … Beträchtliches  ]   TMSKP-1: dem noch kein Dogmati-
ker bis auf den heutigen Tag etwas Wesentliches

5

10

15

20



6 Vorrede

5

10

15

20

25

2  |  3

zufügen gewußt hat, und von welchem die späteren Eklek tiker 
nur dann erst abzuweichen anfi ngen, als sie beim Vortrag der 
Metaphysik die wissenschaftliche Form für die rhapsodische 
aufgaben. Noch nie hat ein philosophisches System eine so 
schnelle und so allgemeine Aufnahme gefunden als das leib-
nizisch-wolffi sche. Es wurde nach einem heftigen, aber nur 
sehr kurzdaurenden Widerstand5 von den besten Köpfen der 
Nation und von den mittelmäßigsten angenommen, und der 
größere Teil der akademischen Lehrer wetteiferte mit dem 
bessern, sich für eine Philosophie zu erklären, in welcher man 
die schwersten und wichtigsten Aufgaben der Spekulation mit 
noch nie gesehener Gründlichkeit und Klarheit aufgelöst und 
das Interesse der Religion und der Moralität mit den kühnsten 
Ansprüchen der | Vernunft vereinigt fand. Allein eben darum 
und fast ebensobald verloren die wesentlicheren Grundsätze 
dieser allgemein beliebten Philosophie den Reiz der Neuheit. 
Sie erhielten durch ihren vielfältigen Gebrauch die Populari-
tät gemeiner und alltäglicher Maximen, und die Selbstdenker 
waren im Kurzen genötigt, sich am Leitfaden derselben auf 
das Feld der Beobachtung6 hinauszuwagen, nachdem ihnen 
Wolff auf dem Felde der Spekulation so wenig zu tun übrig ge-
lassen hatte. Nichts war natürlicher, als daß der zergliedernde 
Scharfsinn seine Arbeit an den konkreten Erfahrungsbegriffen 
fortsetzte, nachdem sie an den abstrakten Notionen vollendet 
schien, und daß man zu beobachten anfi ng, nachdem man zu 

3  f. Metaphysik … aufgaben  ]   TMSKP-1: Metaphysik Ordnung, Zu-
sammenhang und Bestimmtheit aufgaben
6–14 Es wurde … fand  ]   TMSKP-1: Unsere philosophischen Schrift-
steller, zumal die bestellten Lehrer unter ihnen, die gewissermaßen 
durch ihren Beruf auf eine einzige Art des Dogmatismus [mit folgen-
der Anm.: des Deistischen nämlich.] eingeschränkt sind, erklärten 
sich, wenige ausgenommen, für die Philosophie, in welcher sie mit 
einer bis dahin noch nie gesehenen Gründlichkeit das Interesse der 
Religion und der Moral mit den kühnsten Ansprüchen der speculi-
renden Vernunft vereinigt fanden



7Bisherige Schicksale der Kantischen Philosophie

5

10

15

20

25

3  |  4

defi nieren aufhören mußte. Einige neuere Schriftsteller haben 
das Verdienst der beobachtenden Philosophie dadurch in ein 
helleres Licht zu setzen geglaubt, daß sie dieselbe mit der her-
abgewürdigten wolffi schen in den schärfsten Kontrast stellten, 
ohne zu bedenken, daß die Probleme, welche von der erstern 
der Natur vorgelegt wurden, größtenteils durch die so sehr 
verschrieenen Defi nitionen der letztern entweder zuerst aufge-
worfen oder doch näher bestimmt worden sind; daß das Stu-
dium der Erfahrung keineswegs dem gemeinen auch | noch 
so gesunden Verstande, sondern nur der durch Prinzipien 
geleiteten und durch Spekulation geübten Vernunft gelingen 
konnte,7 und daß die durch planloses Herumtappen aufgegrif-
fenen und durch bloße Zufälle erworbenen Sachkenntnisse, 
ohne das wissenschaftliche Gepräge, das ihnen der systemati-
sche Geist aufdrückt, rohe und meistens unbrauchbare Schätze 
bleiben müßten. Die philosophische Welt ist durch die Schule 
der neuern Empiriker mit Kompilatoren bevölkert, aber durch 
die wolffi sche sind ihr die Stifter der eigentlichen Psychologie 
und Ästhetik gebildet worden,8 durch welche die glücklichsten 
Versuche der Engländer in diesen Fächern an Gründlichkeit 
und Vollständigkeit so weit übertroffen wurden. Aus der wolf-
fi schen Schule sind die Stifter der gereinigten Theologie und 
des geläuterten Geschmackes hervorgetreten, philosophische 
Theologen und philosophische schöne Geister, durch welche 
die Fackel der Philosophie in Gegenden gebracht wurde, wo 
sie in Deutschland bis dahin noch nie geleuchtet hatte, – von 
dem geheimnisvollen Dunkel des Allerheiligsten bis in die Ka-
binette der Minister und Fürsten und an die Putztische der 

1 neuere  ]   verbessert aus: neueren
1–3 Einige … helleres  ]   TMSKP-1 beginnt mit einem neuen Absatz: Noch 
vor kurzem hat man das Verdienst dieser neuen beobachtenden Phi-
losophie dadurch in das hellste
4–6 größtenteils durch … näher  ]   TMSKP-1: größtentheils in den 
nachmals so verschrienen Wolfi schen Defi nitionen entweder zuerst 
aufgeworfen oder wenigstens näher
10 Verstande  ]   TMSKP-1: Menschenverstande



8 Vorrede

5

10

15

20

25

30

35

4–6

Damen. Ein Zusammenfl uß günstiger Umstände, deren Auf-
zählung nicht hieher gehört, schien | den Einsturz der alten 
leidigen Scheidewand zwischen Welt und Schule vollendet zu 
haben, und die wolffi schen Grundsätze wirkten ungehindert 
auf dem neueröffneten unermeßlichen Felde fort, während die 
auf sie gebauten metaphysischen Dogmen der Wolffi aner einerseits 
über die neuen und vielfältigen Anwendungen jener Grund-
sätze aufs Empirische in Vergessenheit, andererseits aber durch 
die immer weiter um sich greifende Freiheit des Denkens in 
 Verfall gerieten und der streng systematische Vortrag in eben 
dem Verhältnisse sein voriges Ansehen einbüßte, als die Bei-
spiele fesselfreier und geschmackvoller Einkleidung philoso-
phischer Untersuchungen unter uns zahlreicher wurden. Es 
wurde nun über jede menschliche, bürgerliche, häusliche An-
gelegenheit von der größten bis zur kleinsten in Prosa und 
in Versen philosophiert. Um die neue Ausbeute aufzunehmen 
und nur einigermaßen in Ordnung zu bringen, wurden die 
neuen  Fächer vervielfältigt; Anthropologie, Geschichte der 
Menschheit, Philosophie der Geschichte, der Sprache, der Er-
ziehungskunst usw. wurden in den Rang der Wissenschaften 
und neu eroberter Provinzen der Philosophie eingesetzt. |

Was würden Leibniz, Wolff [und] Baumgarten  9 von demjeni-
gen gedacht haben, der ihnen vorhergesagt hätte, daß eine Zeit 
kommen würde, wo die Metaphysik in eben dem Verhältnisse 
verlieren, als die Philosophie gewinnen müßte? Diese Zeit ist 
wirklich dagewesen und sie ist noch lange nicht vorüber. Aber 
freilich hat sich die Bedeutung des Wortes Philosophie wäh-
rend derselben sehr verändert. Das eigentliche Gebiet dieser 
Wissenschaft wurde immer unbestimmter, je weiter die Philoso-
phen ihre Eroberungen ausbreiteten. Das Ansehen und der 
Einfl uß der ehemaligen Königin aller Wissenschaften sank um 
so tiefer, je weniger man ihr und je mehr man der Erfahrung 
zu verdanken anfi ng, welcher man endlich auch sogar die un-
entbehrlichsten Prinzipien zueignete, je mehr diese nach und 
nach ihr wissenschaftliches gelehrtes Gepräg verloren und 
den Namen der Aussprüche des gesunden Menschenverstan-



9Bisherige Schicksale der Kantischen Philosophie

5

10

15

20

25

30

35

6–8

des angenommen hatten. Indessen, daß die positive Theologie 
und die Volksreligion durch allmähliche Reinigung der My-
thologie an Sittlichkeit und Vernunftmäßigkeit zunahm, die 
Kenntnis unsres Planeten durch physische Geographie, Län-
der- und Völkerkunde außerordentliche Fortschritte tat, und 
die empirische Seelenlehre von allen Sei | ten her mit den wich-
tigsten Aufschlüssen über die verborgensten Eigenheiten des 
menschlichen Geistes und Herzens bereichert wurde, wurden 
die rationale Theologie, Kosmologie und Psychologie teils ver-
nachlässigt, teils gemißhandelt. Diese Teile der Metaphysik, 
die kurz vorher durch das, was Descartes  10 und Leibniz für den 
Inhalt, Wolff und Baumgarten aber für die Form derselben getan 
hatten, auf den unerschütterlichen Grund einer allgemeingülti-
gen Ontologie für die Ewigkeit gebaut und die vollendete Schutz-
wehre der Religion und der Moral gegen Aberglauben und 
Unglauben auszumachen schienen, wurden nun auf einmal, 
selbst von Verteidigern der Religion und Moral, als unhaltbar 
und entbehrlich aufgegeben.11 Es war dem größeren Teile des 
philosophischen Publikums, der mit Aufsammeln und Zusam-
menordnen von Tatsachen alle Hände beschäftigt hatte, um 
so weniger zu verdenken, daß er das heiligste Interesse der 
Menschheit durch sich selbst und den gesunden Menschenver-
stand ebensosehr gesichert als durch die Metaphysik gefährdet 
glaubte, da die letztere unter den Händen der Wenigen, die 
ihr noch aus Beruf oder Neigung oblagen, das Systematische 
und Allgemeingültige, wodurch sie allein ihre vorigen Ansprü-
che zu | rechtfertigen vermocht hätte, immer mehr und mehr 
verlor. Auch die Metaphysik sollte auf Erfahrung gegründet 
und Leibniz durch Locke  12 berichtigt oder vielmehr die Theo-
rien von beiden sollten miteinander vereinigt werden. Die Not-
wendigkeit und Allgemeinheit der ontologischen Prinzipien wurde 
in eben dem Verhältnis verdächtiger, als der Versuch, sie von 
der Erfahrung abzuleiten, allgemeinern Beifall fand. Aus den 
Grundsätzen waren nun Meinungen geworden; sie erschienen in 
jedem neuen philosophischen Werke in eine andere Formel ein-
gekleidet, jeder denkende Kopf suchte sie nach seiner Weise zu 



10 Vorrede

5

10

15

20

25

30

8–10

bestimmen, baute sich ein eigenes System und benutzte dabei 
die Bruchstücke älterer, einander entgegengesetzter Systeme, 
die ihm in das seinige zu passen schienen.

Man hatte nach und nach alle großen Geister, die sich eigene 
Bahnen gebrochen hatten, beschworen. Allein die Antwort ei-
nes jeden war von jedem seiner verschiedenen Beschwörer 
anders verstanden worden*, weil man über den Sinn der Frag-
punkte nicht ei | nig und derselbe durch nichts Allgemeingel-
tendes bestimmt war. Die auf diese Weise entstandenen phi-
losophischen Versuche, von denen manche noch vor zwanzig 
Jahren das größte Aufsehen gemacht haben würden, fanden 
itzt ebenso wenige und nur ebenso kalte Tadler als Bewunde-
rer. Die Wider sprüche, mit welchen jedes der neuen Lehrge-
bäude behaftet war, konnten bei dem immer mehr überhand-
nehmenden Ekel an metaphysischen Untersuchungen, bei der 
Ungewohntheit, über anschauungslose Vorstellungen zu phi-
losophieren, und bei der Schwierigkeit, sich aus den Labyrin-
then so vieler entgegengesetzten und mit gleichem Scharfsinn 
unterstützten Meinungen herauszufi nden, kaum dem klein-
sten Teile der kleinen Anzahl von Lesern sichtbar werden, die 
noch an Schriften dieser Art einiges Interesse fanden.14 Auch 
die Scharfsichtigsten unter ihnen mußten nicht selten durch 
Genieschwünge und schimmernde Diktion, am öftesten aber 
durch die rhapsodische Form der Einkleidung geblendet wer-
den, die eine notwendige Folge unbestimmter Begriffe und un-
zusammenhängender Grundsätze ist, Schriftstellern aber, de-
nen sie Bequemlichkeit, und Lesern, denen sie Unterhaltung 
gewährt, die gesegnete Frucht des echten philosophischen | 
Geistes und des gebildeten Geschmackes heißt.

 * Man vergleiche zum Beispiel, was in der neusten Zeit Mendelsohn, 
Jacobi, Rehberg und Herder über den Spinozismus geschrieben haben.13 

2 entgegengesetzter  ]   nach TMSKP-1 verbessert aus: entgegengesetzten
15 bei  ]   nach TMSKP-1 eingefügt
17 bei  ]   nach TMSKP-1 eingefügt




