


FELIX MEINER VERLAG 

HAMBURG

Hegel-Studien
Herausgegeben von 

Friedhelm Nicolin und Otto Pöggeler

Beiheft 22



Kunsterfahrung 
und Kulturpolitik 
im Berlin Hegels

Herausgegeben von 
Otto Pöggeler 

und 
Annemarie Gethmann-Siefert

FELIX MEINER VERLAG 

HAMBURG



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind im Internet über  
‹http://portal.dnb.de› abrufbar.

ISBN: 978-3-7873-1511-6
ISBN eBook: 978-3-7873-3085-0
ISSN: 0073-1578

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2016. 
Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikro-
verfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, 
soweit es nicht §§ 53 und 54 URG ausdrücklich gestatten. Gesamtherstellung: BoD, 
Norderstedt. Gedruckt auf alterungsbeständigem Werkdruckpapier, hergestellt aus 100 % 
chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany. 	 www.meiner.de/hegel-studien

Inhaltlich unveränderter Print-on-Demand-Nachdruck der Auflage von 1983,  
erschienen im Verlag H. Bouvier und Co., Bonn.



INHALT 

Einleitung   VII 

1. KULTURPOLITISCHE IMPULSE IN RESTAURATIVER ZEIT 

HERMANN LüBBE, Zürich 

Deutscher Idealismusais Philosophie Preußischer Kulturpolitik 3 

WALTER JAESCHKE, Bochum 

Politik, Kultur und Philosophie in Preußen   29 

KURT RAINER MEIST, Bochum 

Zur Rolle der Geschichte in Hegels System der Philosophie 49 

KARLHEINZ STIERLE, Bochum 

Zwei Hauptstädte des Wissens; Paris und Berlin   83 

2. KUNSTTHEORIE UND ÄSTHETIK IN BERLIN 

BEAT WYSS, Zürich 

Klassizismus und Geschichtsphilosophie im Konflikt. Aloys 
Hirt und Hegel   115 

GUNTER SCHOLTZ, Bochum 

Schleiermachers Theorie der modernen Kultur mit verglei- 
chendem Blick auf Hegel   131 

FRANK JOLLES, Ulster 

August Wilhelm Schlegel und Berlin: Sein Weg von den Berli- 
ner Vorlesungen von 1801—04 zu denen vom Jahre 1827 ... 153 



VI Inhalt 

FRITHJOF RODI, Bochum 

Die Romantiker in der Sicht Hegels, Hayms und Diltheys ... 177 

WOLFHART HENCKMANN, München 

Solger und die Berliner Kunstszene   199 

ANNEMARIE GETHMANN-SIEFERT, Bochum 

H. G. Hotho: Kunst als Bildungserlebnis und Kunsthistorie in 
systematischer Absicht — oder die entpolitisierte Version der 
ästhetischen Erziehung des Menschen   229 

GREGOR STEMMRICH, Bochum 

C. Schnaase; Rezeption und Transformation Berlinischen 
Geistes in der kunsthistorischen Forschung   263 

3. AKTUALITÄT DES LITERARISCHEN UND 
KÜNSTLERISCHEN ERBES 

HELLMUT FLASHAR, München 

Die Entdeckung der griechischen Tragödie für die Deutsche 
Bühne   285 

SIEGFRIED GROSSE, Bochum 

Die Rezeption des Nibelungenliedes im 19. Jahrhundert   309 

CARL DAHLHAUS, Berlin 

Hegel und die Musik seiner Zeit   333 

OTTO POGGELER, Bochum 

Der Philosoph und der Maler. Hegel und Christian Xeller ... 351 

BARBARA STEMMRICH-KOHLER, Bochum 

Die Rezeption von Goethes West-östlichem Divan im Um- 
kreis Hegels 381 



EINLEITUNG 

Als der Philosoph Georg Wilhelm Friedrich Hegel im Herbst 1816 und 
dann wieder im Dezember 1817 einen Ruf an die neue Universität Berlin 
erhielt und im Herbst 1818 endgültig den dortigen Lehrstuhl einnahm, 
umfaßte das erneuerte Preußen Gebiete vom Rhein bis nach Ostpreußen. 
Berlin wurde zu einer Hauptstadt von europäischem Rang umgestaltet. 
Die Hauptstädte der europäischen Länder sind aus den Residenzstädten 
erwachsen; in Brandenburg-Preußen schwankte die Residenz lange zwi- 
schen Potsdam, Charlottenburg, Berlin und Königsberg, wenn auch die 
Stadt Brandenburg als Zentrum des Landes längst durch Berlin verdrängt 
worden war. Als Hegel in Preußen wirkte, konnte Berlin zwar noch nicht 
mit Paris rivalisieren, aber doch wie eine jüngere Schwester jener Stadt 
nacheifern, die seit Jahrhunderten in vielfacher Hinsicht das Zentrum 
Frankreichs war. Das neue Preußen war ein Gebilde, das seine innere Ein- 
heit erst noch finden mußte. Auch der Hauptstadt blieb ein Hauch des 
Gemachten und nicht Gewachsenen. Immerhin konnte Berlin Geschichte 
und Tradition für sich reklamieren; war in Polen die Hauptstadt von der 
alten Königsstadt Krakau in der Zeit der Aufklärung nach Warschau ge- 
wandert, in Rußland Petersburg als eine rationale Gründung mit dem 
Blick nach Westen neben Moskau gestellt worden, so hatte Berlin in Preu- 
ßen keinen alten Rivalen neben sich. Sehr schnell wuchsen die Ambitionen 
in Berlin über Preußen hinaus; die Berliner Universität suchte wie selbst- 
verständlich Studenten aus ganz Deutschland an sich zu ziehen. Auch als 
Wirtschaftszentrum wurde die Stadt ausgebaut. Bald konnte Berlin an 
Größe mit der alten Kaiserstadt Wien gleichziehen, auch von London zu 
lernen suchen, das seit langem der Weltwirtschaft geöffnet war. Die Zeit 
war freilich noch fern, in der BISMARCK die bürgerlichen Kräfte zurückzu- 
binden suchte an das neugegründete Deutsche Reich, so daß Berlin 
Reichshauptstadt wurde. Doch schon zu Hegels Zeit wurde der Grund 
dafür gelegt, daß Berlin einmal wirklich zur zentralen Stadt Deutschlands 
werden konnte: auf ihm lag zwar nicht (wie auf Rom seit der italienischen 
Einigungsbewegung) der Glanz eines Mythos, und so blieb es in seiner 
Rolle immer auch umstritten; doch anders als Rom hatte es auf vielen 
Gebieten für das ganze Land steuernde Kraft. 



VIII EINLEITUNG 

Wenn wir Hegel im September 1829 zusammen mit dem Stuttgarter 
Verleger COTTA bei einem Festessen in großer Gesellschaft finden (s.u. 
360), dann sehen wir bei dieser Zusammenkunft viele Interessen im Spiel. 
COTTA war beteiligt an den politischen Verhandlungen, die zum Zollverein 
führten und somit zu einer neuen Steigerung der wirtschaftlichen Mög- 
lichkeiten. Er war es auch, der dem Kreis um Hegel die Herausgabe der 
Jahrbücher für wissenschaftliche Kritik ermöglichte, also eine ordnende 
und scheidende Tätigkeit auf dem wissenschaftlichen Feld, die in ganz 
Deutschland Beachtung fand. Thema der Gespräche war aber auch ein 
kulturelles Ereignis, die bevorstehende Eröffnung des ScHiNKELschen Mu- 
seums. Preußen setzte auf den Feldern von Gewerbe und Handel sowie im 
Bereich der Kultur fort, was in der Reformzeit begonnen worden war: die 
Umgestaltung des gemeinsamen Lebens auf der Grundlage der bürgerli- 
chen Selbsttätigkeit und Freiheit. Die Universität — in die Mitte der Stadt 
zu Schloß und Dom, Theater, Oper und Singakademie, Bibliothek und 
Akademie der Wissenschaften gestellt — hatte in diesem Zusammenhang 
eine spezifische Aufgabe zu erfüllen: der Spielraum zweckfreien Forschens 
wurde ihr gerade deshalb eingeräumt, damit sie um so besser und wir- 
kungsvoller dem neuen Staat die nötigen Beamten ausbilden könne. Die 
Universität war gerade als der Bereich von „Einsamkeit und Freiheit" 
Staatsuniversität; ihre Lehrer waren Beamte, und Hegel hat sich vielleicht 
manchmal zu sehr als Staatsbeamter gefühlt. In jedem Fall erfüllte er die 
Erwartungen, die sein Minister — mit dessen Politik er sich identifizierte 
— in ihn gesetzt hatte. Als VON ALTENSTEIN im Sommer 1822 Hegel eine 
Unterstützung für eine schon gemachte Reise nach Dresden und für eine 
geplante Reise nach Brüssel verschaffte, schrieb er dem Staatskanzler VON 

HARDENBERG, Hegel sei „wohl der gründlichste und gediegenste Philosoph", 
den Deutschland besitze, doch noch entschiedener sei „sein Wert als 
Mensch und als Universitätslehrer". Er habe „unendlich wohltätig" auf die 
Jugend gewirkt: „Mit Mut, Ernst und Sachkenntnis hat er sich dem einge- 
rissenen Verderben eines wenig gründlichen Philosophierens entgegenge- 
setzt und den Dünkel der jungen Leute gebrochen." Freilich mußte der 
Minister sich gegenüber Hegel selbst entschuldigen: er hatte seinen ur- 
sprünglichen Plan zur Verbesserung von Hegels Lage (nämlich Hegels 
Aufnahme in die Akademie) nicht zur Ausführung bringen können — weil 
er sonst Gefahr gelaufen wäre, nicht nur zu scheitern, sondern auch Hegel 
und seiner Wirksamkeit zu schaden. So ging in Hegels Berliner Wirken 
auch ein gutes Stück Resignation mit ein: gleich nach Hegels Übersiedlung 
nach Preußen brach dort der Verfassungskonflikt aus und die Karlsbader 
Beschlüsse brachten die Demagogenverfolgung; für eine andere Tätigkeit 



EINLEITUNG IX 

als die eines Philosophieprofessors wurde Hegel nicht gebraucht. Aber ge- 
rade durch die Lehre der Philosophie an einer Universität, die Hegel bei 
fortschreitendem Alter als „prekär" empfunden hatte, konnte Hegel eine 
bedeutende Schule an den preußischen Universitäten bilden. 

Schon im Jahre 1820 hatte Hegel als erstes Buch seiner Berliner Zeit 
eine Rechts- und Staatsphilosophie veröffentlicht. Doch die politischen 
Dinge liefen so, daß auf diesem Felde kurzfristig eine direkte positive Ein- 
wirkung nicht mehr möglich schien. Hegel überließ seine rechtsphilosophi- 
schen Vorlesungen bald seinen Schülern; das Schwergewicht seiner Arbeit 
verlagerte sich auf andere Disziplinen. Zumal durch seine Vorlesungen 
über Ästhetik oder Philosophie der Kunst hat Hegel über den Bereich der 
Universität hinaus wirken können; seine Urteile über Aufführungen und 
Ausstellungen konnten das Berliner Stadtgespräch mitprägen. In der Tat 
ging es hier nicht nur um einzelnes, sondern auch darum, durch institu- 
tionelle Maßnahmen den Zugang zu einer Kunst abzusichern, die nicht 
mehr an Schloß und Kirche zurückgebunden war. Berlin setzte hier Mark- 
steine in der historischen Entwicklung mit dem Streit um Opernauffüh- 
rungen wie SPONTINIS Olympia und WEBERS Freischütz, mit der Wiederauf- 
führung der Matthäuspassion in der Singakademie, mit bedeutenden 
Kunstausstellungen und mit der Eröffnung des Museums im Jahr 1830, 
aber auch immer wieder mit neuen Versuchen zur Etablierung der kriti- 
schen Tätigkeit auf literarischem und wissenschaftlichem Gebiet. Hegel 
hat mit seinen Reflexionen und seinen Vorträgen vor Studenten hier Ent- 
wicklungen begleitet und abgestützt, die ohne ihn in Gang gekommen wa- 
ren und ohne ihn ihren Weg nahmen. Das immer wieder vorgebrachte 
Klischee von Hegel als dem preußischen Staatsphilosophen verkennt nicht 
nur die Distanz der Philosophie zum Tagesgeschehen, die Hegel durchaus 
einhielt, sondern auch die Weise, in der Hegels Philosophie tatsächlich zur 
Wirkung kam. Denken wir an die Revolution von 1848, dann müssen wir 
uns fragen, wo wir eine Wirkung Hegels vermuten sollen: bei dem Offizier 
VON GRIESHEIM, der einst so fleißig Hegels Vorlesungen mitgeschrieben und 
ausgearbeitet hatte und nun an maßgeblicher Stelle die Revolution nieder- 
schlagen half, bei den polnischen Hegelianern, die eine revolutionäre 
Gruppe bildeten, bei KARL MARX, der als Schüler von EDUARD GANS ein En- 
kelschüler Hegels war? Hegel selbst hätte diese Revolution noch erleben 
können; doch wo hätte er gestanden? Die Gedanken des Siebenundsiebzig- 
jährigen wären sicherlich nicht mehr die Gedanken des Zwanzigjährigen, 
vielleicht nicht einmal die Gedanken des Fünfzigjährigen gewesen. Nach 
Hegels tatsächlichem frühen Tod verfestigte sich die restaurative Politik in 
den dreißiger Jahren noch mehr, so daß Hegels agilster Schüler, EDUARD 



X EINLEITUNG 

GANS, nach seinen Schwierigkeiten mit Autoritäten wie SAVIGNY auch 
Schwierigkeiten mit dem Hof und der Regierung hatte. Wenn der Minister 
VON ALTENSTEIN nach dem vorzeitigen Tode von GANS 1839 dennoch hinter 
dem Sarge ging, dann dokumentierte er ein Bündnis von Kulturpolitik und 
Philosophie, dessen Zeit freilich mit dem bald erfolgenden Rücktritt und 
Tod des Ministers endgültig ablief. 

Darf man überhaupt das Berlin der zwanziger Jahre des vorigen Jahr- 
hunderts, auf den Namen Hegels taufen? Daß Hegel auch nur auf ästheti- 
schem Gebiet niemals allein die Diskussion in Berlin bestimmt hat, zeigt 
schon der Blick auf wenige ausgewählte konkurrierende Figuren wie HIRT, 

SCHLEIERMACHER, A.W. SCHLEGEL, SOLGER. SCHLEIERMACHER Z.B. hatte sich schon 
nach dem Zusammenbruch Preußens 1806 als heimatlos gewordener Hal- 
lenser Professor ganz auf die Aufgabe einer Erneuerung Preußens gerich- 
tet, als Hegel sich gerade entschieden NAPOLEON zuwandte. Aber nicht nur 
die politische Herkunft der beiden Männer war verschieden, sondern auch 
der philosophische Ansatz. Gerade eine Würdigung Hegels, die angemes- 
sen verfahren will, darf diesen Pluralismus der damaligen Bemühungen in 
Berlin nicht aus dem Auge verlieren. 

Wer sich damals um die dichterische Überlieferung bemühte, mußte 
Stellung nehmen zu so gegensätzlichen Werken wie der Antigone des SO- 

PHOKLES und dem Nibelungen-Epos. Hegel erklärte die Antigone für das 
größte Kunstwerk; mit den Nibelungen konnte er sich nie befreunden. 
Hegels Deutung der Antigone hat bis ins zwanzigste Jahrhundert gewirkt. 
Vielleicht suchte diese Deutung das Werk des SOPHOKLES nicht nur allzu 
gewaltsam festzulegen, vielleicht wurde sie selbst auch noch einmal miß- 
deutet und gerade in dieser Form wirksam. Hegels Schüler HINRICHS hat 
1827 von Hegels Phänomenologie des Geistes her in dem Buch Das Wesen 
der antiken Tragödie die Antigone auf eine grundsätzliche dialektische 
Spannung zwischen Familie und Staat bezogen; dagegen hat GOETHE dann 
in seinen Gesprächen mit ECKERMANN protestiert. Für Hegel selbst freilich 
war nur die antike Sittlichkeit durch Familie und Staat bestimmt; in der 
Neuzeit hatte sich nach seiner Auffassung zwischen diese sittlichen 
Grundformen die Gesellschaft als die emanzipierte Sphäre von Gewerbe 
und Handel und der privatrechtlichen Absicherung der Wirtschaft gescho- 
ben. Die Pointe des Hegelschen Bezugs zur Antigone war wohl in den 
Hintergrund gerückt, als FRIEDRICH WILHELM IV. TIECK nach Berlin rief, damit 
er von SoPHOKLES und SHAKESPEARE her das Theater reformiere, und als 1841 
die Antigone mit der Musik von MENDELSSOHN aufgeführt wurde. Hegel war 
seit zehn Jahren tot; SCHELLING saß bei der Potsdamer Aufführung mit an- 
deren Professoren und Pastoren hinter den Mitgliedern des Königshauses 



EINLEITUNG XI 

und der Regierung (vom König zur „Ausreutung" der Drachensaat der 
Hegelschen Philosophie nach Berlin gerufen). In diesen Jahren der Feier 
des vierhundertjährigen Bestehens der Buchdruckerkunst erschienen 
mehrere illustrierte Prachtausgaben des Nibelungenliedes. Hegel selbst 
war zeit seines Lebens nie sehr weit über den Spott hinausgekommen, den 
er im Oktober 1814 in einem Brief an seinen Freund PAULUS über Versuche 
ausgegossen hatte, von Werken wie dem Nibelungenlied her ein neues Na- 
tionalgefühl zu entwickeln. Damals glaubte Hegel Nachrichten zu haben, 
daß der Wiener Kongreß mit einer Ordnung für so wichtige Dinge wie die 
Kleider „deutscher Damen und Mamsellen — vielmehr aber deutscher 
Frauen und Jungfrauen" hervortreten werde. Hegel wünschte den Deut- 
schen jedenfalls, daß sie aus dem „ gelobten Lande des Deutschdumms" 
nicht ähnlich dem auserwählten Volk „in die Partikularitäten hinaus" zer- 
streut würden. Besonders interessierte er sich für die „artistisch-literari- 
sche Idee" einer „Errichtung der großen Nationaldenkmalsäule in Verbin- 
dung mit einem umfassenden Nationalarchive zur Konservation der alt- 
deutschen Monumente und vaterländischen Antiquitäten aller Art als: das 
Nibelungenlied, Reichskleinodien, König Rogers Schuhe, Wahlkapitulatio- 
nen, freie Verfassungsurkunden, ALBRECHT DüRERsche Holzschnitte, Nor- 
dica usf." Das Archiv solle an einem stillen Orte gebaut werden, „damit der 
Genuß vor dem übrigen realitätischen Lärm gesicherter sei". Hegel mochte 
auch deshalb zu solchen krassen Äußerungen provoziert werden, weil er 
einen rationalistischen Theologen und liberalen Politiker als Briefpartner 
hatte (mit dem er sich bald entzweite). Er hatte ja schon in Jena an der 
neuen Entdeckung DANTES teilgenommen, hatte mit seinem Freunde, dem 
Übersetzer GRIES, die mittelalterliche Epik sich von TASSO und ARIOST her 
erschlossen und dazu CERVANTES kennengelernt. Wenn Hegel in Berlin auf 
diesem Wege weiterging, dann hat er doch die Abneigung gegen die angeb- 
lich abseitigen Nibelungen nie aufgegeben. Diese Abneigung hat aber nicht 
verhindern können, daß die Nibelungen-Thematik über RICHARD WAGNERS 

Musikdramen auch die deutsche Geschichte des zwanzigsten Jahrhunderts 
begleitete. 

Als Hegel im Winter 1828/29 seine letzte Ästheiikvorlesung hielt, las der 
gerade habilitierte HOTHO mit großem Erfolg über GOETHE. Ein Student, 
KARL HALLING, schrieb über dieses neue Bündnis zwischen Berlin und Wei- 
mar an LUDWIG TIECK (der damals neben GOETHE der Kronprinz der deut- 
schen Literatur war), Hegel versuche durch seine eigene GoETHische Phi- 
losophie der Kunst und durch das stark besuchte Kolleg seines „milchbär- 
tigen Schülers" ganz Berlin „mit Sturm für GOETHE ZU erobern": „Wer nicht 
GOETHE vergöttert ... wer nicht wie Hegel und HOTHO unsere alten heili- 



XII EINLEITUNG 

gen Gesänge verdammt, kommt in den Verdacht, so wenig jenen als diese 
verstanden zu haben, und davor hütet sich die eitle Welt... Rings um mich 
her kein Freund, der dächte wie ich, oder den Hegel nicht abwendig mach- 
te". Das Einverständnis zwischen Hegel und seinem Schüler HOTHO schloß 
nicht aus, daß sie GOETHE verschieden sahen, daß HOTHO (auch als späterer 
Editor von Hegels Astheiikvorlesungen) Hegels hohe Schätzung des West- 
östlichen Divan nicht mitmachte. Wenn Hegel sich gerade dieser anderen, 
von der Romantik zunächst wiederbelebten, aber zugunsten der national 
orientierten Mittelalterrezeption wieder vernachlässigten Tradition, dem 
Orient, zuwendet, dann stellt auch dies das Urteil über die Einigkeit 
HOTHOS und Hegels infrage. Hegel ging es darum, monumenta nationum 
und nicht monumenta germaniae historica zu sammeln, in der Wiederbe- 
lebung und Vermittlung vergangener Mythologien eine gewisse Liberalität 
gegenüber den verschiedenen Mythologien zu fordern. GOETHE ging ihm 
freilich in seiner Kritik der christlichen Gehalte des wiedererweckten Mit- 
telalters voran, aber Hegels Schüler HOTHO folgt in dieser Frage weder 
GOETHE noch Hegel. Für den jungen HEINE, der damals im Salon der VARN- 

HAGEN verkehrte, war es freilich entschieden, daß das Ende der Kunstpe- 
riode und damit der GoETHeschen Herrschaft gekommen sei, der Kron- 
prinz aber nicht TIECK heiße, die Dichtung vielmehr ganz neue Wege gehen 
müsse. Für die Geistesgeschichte blieb bis heute die Aufgabe, das Bild der 
deutschen Romaniker wieder vom Urteil Hegels zu befreien. 

Die eigentlich „romantischen" Künste waren für Hegel Malerei und Mu- 
sik, und gerade zu diesen Künsten gewann Hegel in Berlin (wie schon in 
Heidelberg) eine engere Beziehung. Er hatte zudem Schüler, die dann die 
kunsthistorische Forschung mitaufbauten, die nun zusammen mit dem 
Museum den Zugang wenigstens zur Kunst der Vergangenheit bahnte. 
HOTHO und SCHNAASE zeigen aber, daß man als Kunsthistoriker sehr ver- 
schiedene Wege gehen konnte, wenn man Schüler Hegels gewesen war. 
Unverkennbar ist, daß in den zwanziger Jahren des neunzehnten Jahrhun- 
derts bei der Umgestaltung Berlins zur Hauptstadt des neuen Preußen die 
Kunst der großen öffentlichen Institutionen wie Oper und Museum domi- 
nierte, daß parallel dazu die geisteswissenschaftliche Arbeit in besonderem 
Maße hervortrat. Als der Leutnant VON DIEST in Berlin eine erste HöLDERLIN- 

Ausgabe plante, hat Hegel unter seinen Papieren nach HöLOERLiNschen 
Empedokles-Fragmenten gesucht; doch jene Zeit war nunmehr sehr fern, 
in der Hegel als Hofmeister in Frankfurt wirkte, HöLDERLIN in tiefer Ein- 
samkeit im kleinen Homburg vor der Höhe und ungekannt von seiner Zeit 
die Tragödie zu erneuern suchte. Auch vom Berlin Hegels sind wir 



EINLEITUNG XIII 

heute durch einen Abgrund getrennt; gerade deshalb aber müssen wir uns 
des Vergangenen als der eigenen Herkunft neu vergewissern. 

GOTTFRIED BENN schrieb 1955 während der Berliner Festspielwochen ei- 
nen Beitrag Berlin zwischen Osi und West. Mit dem Blick auf die Länder 
und Städte der Bundesrepublik sagte er: „Jetzt zelebriert jeder seine Messe, 
Hamburg weiß nichts von München, Düsseldorf nichts von Stuttgart, sie 
brodeln vor sich hin. Berlin liegt wie Angkor im Urwald, und die Fahrten 
zu ihm sind Expeditionen, unternommen halb aus Neugier und halb aus 
Wehmut". In der Weimarer Zeit und auch vorher in der Zeit der Fürsten 
und Fürstentümer habe es immerhin für München und Dresden, Meinin- 
gen, Karlsruhe, Kassel und Darmstadt ein Maß gegeben; „Denn über ih- 
nen und vor ihnen allen lag das kalte, kritische, nüchterne, ich wage das 
Wort, das preußische Berlin." Für BENN war wie für viele andere Berlin, das 
mit Paris konkurrierte, zu „der" Stadt geworden. „Da ich Ninive nicht sah 
mit seinem Grund aus Jaspis und Rubin, da ich Rom nicht sah im Arm der 
Antonine, betrachtete ich diese, sie trug die Mythe, die in Babylon be- 
gann", so hatte BENN in dem Text Urgesicht von seiner Stadt geschrieben. 
Nach dem Zweiten Weltkrieg aber war Berlin seiner Kunstschätze und 
Bücher beraubt; der westliche Teil der Stadt hatte „keine Bibliothek mehr, 
die in Jahrhunderten gewachsen war". Allein auf den Geist Berlins konnte 
BENN sich noch berufen. Die Situation ist inzwischen — durch die Stiftung 
Preußischer Kulturbesitz — eine gänzlich andere geworden: Berlin hat 
seine Kunstschätze, hat seine zwar reduzierte und aufgeteilte, aber doch in 
Jahrhunderten gewachsene Bibliothek. Ausstellungen wie die Preußen- 
Ausstellung des Jahres 1981 führen nun umgekehrt zu der Frage, wieweit 
Berlin noch willens ist, aus seinem Erbe heraus ein Maß zu sein und ein 
Maß zu geben. Da die Preußen-Ausstellung auf halbem Trümmerfeld, 
nahe der Mauer und den einstigen Gestapo-Kellern stattfand, konnte der 
Glanz der Staatsbibliothek freilich die Berliner Zeitungen verführen, über 
die dortige Hegel-Ausstellung unter Titeln wie „Hegelianer bilden einen 
exklusiven Klub" zu berichten. Zugestanden war, daß Hegels Bücher und 
Vorlesungen heute weltweit diskutiert, Hegels Werke nicht nur in das 
Englisch der Amerikaner, sondern auch z.B. ins Chinesische übersetzt 
werden. Ist es da nicht unsere Aufgabe, verständlich zu machen, wie He- 
gels Denken auf Fragen antwortete, die aus dem Leben selbst, aus einem 
Stück unserer Herkunft auf stiegen? 

Zum 150. Todestag des Philosophen veranstaltete die Staatsbibliothek 
Preußischer Kulturbesitz Berlin in Verbindung mit dem Hegel-Archiv der 
Ruhr-Universität Bochum und dem GoETHE-Museum Düsseldorf (ANTON 

UND KATHARINA KiPPENBERG-Stiftung) eine Ausstellung Hegel in Berlin. Preu- 



XIV EINLEITUNG 

ßische Kulturpolitik und idealistische Ästhetik; die Ausstellung wurde von 
November 1981 bis Januar 82 in Berlin, von Januar bis März 82 in Düssel- 
dorf gezeigt. Aus Anlaß dieser Ausstellung fand vom 18. — 21. November 
81 in der Staatsbibliothek Preußischer Kulturbesitz Berlin ein Kolloquium 
des Sonderforschungsbereiches Wissen und Gesellschaft im 19. Jahrhun- 
dert der Ruhr-Universität Bochum statt. Die LESsiNC-Hochschule Berlin 
veranstaltete im November und Dezember 1981 im OTTO BRAUN-Saal der 
Staatsbiliothek eine Vortragsreihe zur Begleitung der Ausstellung. Die Re- 
ferate des Kolloquiums und die Vorträge dieser Reihe sind im vorliegenden 
Band zusammengefaßt. (Der Eröffnungsvortrag — Otto Pöggeler: Preußi- 
sche Kulturpolitik im Spiegel von Hegels Ästhetik — erscheint 1982 im 
Jahrbuch Preußischer Kulturbesitz; in ausgearbeiteter Form wird er als 
Vortrag der Rheinisch-Westfälischen Akademie der Wissenschaften in 
Düsseldorf vorgelegt. Der Vortrag Antigone im deutschen Expressionismus 
— Tragik im Verständnis Hegels und der Moderne von Walter Müller-Sei- 
del erscheint in der Festschrift für Frau Dr. Petersen; Böhlau-Verlag: 
Wien). 
Der geschichtliche Hintergrund für die hier an einzelnen exemplarischen 
Themen entfaltete Problematik wird aus der Perspektive Hegels darge- 
stellt in dem Katalog Hegel in Berlin. Preußische Kulturpolitik und ideali- 
stische Ästhetik (295 S., als Buch bei der Staatsbibliothek Preußischer Kul- 
turbesitz Berlin erhältlich). Zu danken bleibt Frau DR. DOROTHEA KESSLER für 
die Organisation der Vortragsreihe der LESsiNC-Hochschule, Herrn DR. TILO 

BRANDIS, Direktor der Handschriftenabteilung der Staatsbibliothek, für die 
freundlich gewährte Gastfreundschaft. Gedacht sei auch des Verlegers 
HERBERT GRUNDMANN, der zwanzig Jahre mit persönlichem Engagement die 
Hegel-Studien und deren Beihefte betreut hat und während der Vorberei- 
tung dieses Bandes durch seinen plötzlichen Tod aus einem reichen Schaf- 
fen in den Bereichen von Verlag, Buchhandel und Kulturpolitik gerissen 
wurde. 

Otto Pöggeler 


	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Einleitung
	1. Kulturpolitische Impulse in restaurativer Zeit
	Hermann Lübbe (Zürich): Deutscher Idealismus als Philosophie Preußischer Kulturpolitik
	Walter Jaeschke (Bochum): Politik, Kultur und Philosophie in Preußen
	Kurt Rainer Meist (Bochum): Zur Rolle der Geschichte in Hegels System der Philosophie
	Karlheinz Stierle (Bochum): Zwei Hauptstädte des Wissens: Paris und Berlin

	2. Kunsttheorie und Ästhetik in Berlin
	Beat Wyss (Zürich): Klassizismus und Geschichtsphilosophie im Konflikt. Aloys Hirt und Hegel
	Gunter Scholtz (Bochum): Schleiermachers Theorie der modernen Kultur mit vergleichendem Blick auf Hegel
	Frank Jolles (Ulster): August Wilhelm Schlegel und Berlin: Sein Weg von den Berliner Vorlesungen von 1801-04 zu denen vom Jahre 1827
	Frithjof Rodi (Bochum): Die Romantiker in der Sicht Hegels, Hayms und Diltheys
	Wolfhart Henckmann (München): Solger und die Berliner Kunstszene
	Annemarie Gethmann-Siefert (Bochum): H. G. Hotho: Kunst als Bildungserlebnis und Kunsthistorie in systematischer Absicht - oder die entpolitisierte Version der ästhetischen Erziehung des Menschen
	Gregor Stemmrich (Bochum): C. Schnaase: Rezeption und Transformation Berlinischen Geistes in der kunsthistorischen Forschung

	3. Aktualität des literarischen und künstlerischen Erbes
	Helmut Flashar (München): Die Entdeckung der griechischen Tragödie für die Deutsche Bühne
	Siegfried Grosse (Bochum): Die Rezeption des Nibelungenliedes im 19. Jahrhundert
	Carl Dahlhaus (Berlin): Hegel und die Musik seiner Zeit
	Otto Pöggeler (Bochum): Der Philosoph und der Maler. Hegel und Christian Xeller
	Barbara Stemmrich-Köhler (Bochum): Die Rezeption von Goethes West-östlichem Divan im Umkreis Hegels


