Henry Sidgwick
Der Utilitarismus und die
deutsche Philosophie

Texte zur Ethik und Philosophiegeschichte



HENRY SIDGWICK

Der Utilitarismus

und die deutsche Philosophie

Texte zur Ethik
und Philosophiegeschichte

Ubersetzt, mit einer Einleitung und
Anmerkungen herausgegeben von
ANNETTE DUFNER
und
JOHANNES MULLER-SALO

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 669

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische
Daten sind im Internet tiber <http://portal.dnb.de> abrufbar.

ISBN 978-3-7873-2996-0
ISBN eBook 978-3-7873-2997-7

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2019. Alle Rechte vor-
behalten. Dies gilt auch fiir Vervielfiltigungen, Ubertragungen,
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in
elektronischen Systemen, soweit es nicht §§ 53 und 54 UrhG aus-
driicklich gestatten. Satz: post scriptum, Vogtsburg-Burkheim/
Hiifingen. Druck: Strauss, Morlenbach. Bindung: Litges & Dopf,
Heppenheim. Gedruckt auf alterungsbestindigem Werkdruckpa-
pier, hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed
in Germany.



INHALT

VOorwort ... VII
Einleitung
von Annette Dufner und Johannes Miiller-Salo ........ X
1. Sidgwicks Leben .. ... XV
2. Sidgwicks Methoden der Ethik und die

Rolle Kants .....vvvvieiiiniiiiiiiiii e XIX
3. Zu den Texten in diesem Band ................. XXXIT
Editorische Hinweise .........covviiuiieninn... XLVII
Zur Ubersetzung einzelner Begriffe ................. LIIT
Von Sidgwick zitierte Literatur ..................... LVI

HENRY SIDGWICK

DER UTILITARISMUS . ottitteiieiie e 3
Utilitarismus (1873) .o vvtttt i 3
Der Utilitarismus: Tucker und Paley (P1902) ........... 15
Bentham und seine Schule (*1902) . ................... 19
J-S. Mill und der Assoziationismus (°1902) ............ 26
DAS GUTE ..o 35
Der Hedonismus und das hochste Gut (1877) .......... 35

Freude und Wunsch (1871) ... 52



VI Inhalt

Der Gefiihlston des Wiinschens und des Widerwillens

(I892) v ittt 69
Der Unterschied zwischen >Sein< und >Sollen< (1892) .... 83
ZUR DEUTSCHEN ETHIK........ ... oot 91

Der deutsche Einfluss auf die englische Ethik:
Kant, post-kantische Ethik, Hegel, Deutscher

Pessimismus, Schopenhauer und Hartmann (°1902) .. ... 91
Die kantische Konzeption des freien Willens (1888) ... .. 106
ZUR THEORETISCHEN PHILOSOPHIE ............... 121
Der sogenannte Idealismus von Kant (1879) ........... 121
Kants Widerlegung des Idealismus (1880) ............. 126
SIDGWICK ALS HOCHSCHULPOLITIKER . ..vvnnnn... 133
Philosophie in Cambridge (1876) .................... 133
Textnachweise . . ...vvvii e 153
Forschungsbibliographie zu Henry Sidgwick ......... 155
Anmerkungen der Herausgeber .................... 179
Biographisches Glossar ............................ 219

Personenregister ............ ..., 225



VORWORT

Der vorliegende Band mit ausgewahlten Texten Henry Sidg-
wicks soll dazu beitragen, den Utilitarismus Sidgwicks fur die
deutschsprachige Ethik zu erschlieflen. Die zusammengestell-
ten Texte thematisieren einige wichtige Schaltstellen in Sidg-
wicks Denken. Sie befassen sich mit seiner Theorie des Guten,
mit seinem Utilitarismus, mit der deutschen Philosophie sowie
mit seinem Wirken als hochschulpolitischer Reformator im Be-
reich der Moralphilosophie. Zusammen mit vielen Textstellen
in den Methoden der Ethik sowie seinen Lectures on the Philo-
sophy of Kant legen sie zudem seine nuancierte Haltung gegen-
iber seinen utilitaristischen Vorgingern sowie gegentiber der
Philosophie Immanuel Kants dar. Die Texte konnen in eige-
nem Recht, aber auch als Vorarbeiten und Erginzungen zu den
Methoden der Ethik gelesen werden.

Die Ubersetzungen entstanden grofitenteils im Rahmen der
von der Deutschen Forschungsgemeinschaft geforderten Kolleg-
Forschergruppe 1209 »Theoretische Grundfragen der Normen-
begriindung in Medizinethik und Biopolitik« an der Universitit
Miinster. Innerhalb dieser Forschergruppe ist die kontroverse
Auseinandersetzung zwischen deontologischen und konsequen-
tialistischen Ansitzen immer wieder zum Gegenstand intensi-
ver Diskussionen, wissenschaftlicher Tagungen und Workshops
geworden. Dabei hat sich gezeigt, dass im deutschsprachigen
Raum noch immer Jeremy Bentham und vor allem John Stuart
Mill als Hauptvertreter des klassischen Utilitarismus wahrge-
nommen werden. Henry Sidgwick, dessen herausragende Be-
deutung fiir die Entwicklung der utilitaristischen Ethik in der
angloamerikanischen Philosophie allgemein anerkannt ist, wird
dabei zumeist iibergangen.

Fir hilfreiche Diskussionen der Philosophie Sidgwicks und
der Bedeutung seiner Thesen fiir die Debatte zwischen Utilita-
risten und Kantianern mochten wir uns bei allen Mitgliedern



VIII Vorwort

und Gisten der Kollegforschergruppe und insbesondere bei
Thomas Hurka, Reinold Schmiicker und Bettina Schone-Seifert
bedanken. Claudia Gustrau leistete uns wertvolle Hilfe bei der
Erstellung der Forschungsbibliographie. Auflerdem danken wir
Kerstin Gregor, Isabelle Kessels und Julia Pelger fiir ihre Re-
cherchen einiger kniffliger Details fiir die Bibliographie sowie
Larissa Bolte, Jamila Nachid, Helena Niehaus, Elin Samson und
Andrea Sindermann fiir die Hilfe bei der abschliefenden Suche
nach Tippfehlern. Manfred Meiner, Marcel Simon-Gadhof und
David Fischer vom Meiner Verlag danken wir fiir ithre grofle
Unterstiitzung bei der Realisierung dieses Projektes.

Miinster und Bonn, im Oktober 2018
Annette Dufner und Johannes Miiller-Salo



EINLEITUNG

Die normative Ethik ist gekennzeichnet durch ein Spannungs-
verhiltnis zwischen mindestens zwei zentralen Positionen. Auf
der deontologischen Seite wird oft behauptet, dass die Rich-
tigkeit von Handlungen ausschlieflich im Charakter dieser
Handlungen selbst zu suchen sei, wihrend utilitaristische Den-
ker davon ausgehen, eine Handlung sei dann richtig, wenn sie
moglichst viel Gutes herbeifiihrt. Das geliufigste Beispiel zur
Tllustration dieser Dichotomie ist das Liigenverbot, wie es von
Immanuel Kant vertreten wurde und dem zufolge das Liigen
grundsitzlich und unabhingig von moglicherweise als gut
wahrgenommenen Konsequenzen verboten ist. Es ist oft be-
obachtet worden, dass dieses kategorische Verbot des Liigens
dann nattrlich auch im Falle eines Gestapo-Mitarbeiters gelten
misse, der an der Tur klopft, um zu fragen, ob man Anne Frank
und ihre Familie im Haus versteckt halte. In diesem Fall des
Gestapo-Mitarbeiters haben utilitaristische Autoren die besse-
ren Karten, wenn es darum geht, vor-theoretische Intuitionen
zu begriinden. Schlief8lich drangt sich hier der Wunsch auf, der
unschuldigen Anne und ihrer Familie mittels einer Liige das Le-
ben zu retten, falls das moglich ist. Doch auf die Frage, welche
Seite in welchen Fillen die besseren Karten hat, soll hier natiir-
lich nicht eingegangen werden. Es soll mit diesem einfithren-
den Hinweis lediglich daran erinnert werden, wie bekannt das
Spannungsverhaltnis zwischen deontologischen (oder von Kant
inspirierten) Positionen einerseits und utilitaristischen (oder in
einem weiteren Sinne konsequentialistischen) Positionen ande-
rerseits langst geworden ist. Gegenstand der hier nun folgenden
Uberlegungen sind nicht nur der klassische Utilitarismus, wie
er von Henry Sidgwick ausgearbeitet wurde, sondern auch ei-
nige bislang noch wenig beachtete Einfliisse Kants auf den klas-
sischen Utilitarismus — Einflisse, die nicht zuletzt aufgrund der



X Einleitung

regelmaflig als einschliagig eingestuften Gegensitzlichkeit dieser
Traditionen von besonderem Interesse sein diirften.

Unter dem klassischen Utilitarismus versteht man gemein-
hin die Arbeiten von Jeremy Bentham, John Stuart Mill und
Henry Sidgwick. Im deutschsprachigen Raum diirfte eindeutig
Mill der bekannteste Autor dieses Dreigestirns sein. Mit sei-
nen Schriften Utilitarianism und On Liberty beherrscht er nach
wie vor die Szene. Doch die Arbeiten von Henry Sidgwick sind
unstrittig die ausdifferenziertesten philosophischen Beitrige in
dieser Tradition. Im Gegensatz zu Bentham und Mill, die auch
in der britischen Politik aktive Groflen waren, kann man Sidg-
wick als fithrenden Vertreter einer professionellen Wende in der
britischen Ethik verstehen, im Rahmen derer das zuvor eher
brachliegende moralphilosophische Arbeiten an den Universi-
titen wiederbelebt und professionalisiert wurde.!

Wahrend sich problemlos eine lange Liste prominenter Den-
ker aus der englischsprachigen Welt zusammenstellen lisst, die
das Werk Sidgwicks in den hochsten Tonen loben, sind die Re-
aktionen im deutschsprachigen Raum bislang eher diirftig. Zwar
gibt es einige deutschsprachige Monographien tiber Sidgwick,?
doch sind diese alle noch vor dem Zweiten Weltkrieg entstan-
den, und seither sind tber den angeblich umsichtigsten Denker
des klassischen Utilitarismus lediglich drei deutschsprachige

1 Vgl. den Beitrag zur »Philosophie in Cambridge« im vorliegenden
Band.

2 Robert Magill (1899): Der rationale Utilitarismus Sidgwicks; Ernst
Winter (1904): Henry Sidgwicks Moralphilosophie; Erich Becher (1907):
Die Grundfrage der Ethik; A. G. Sinclair (1908): Der Utilitarismus bei
Sidgwick und Spencer; Paul Bernays (1910): Das Moralprinzip bei Sidg-
wick und Kant. In den zwanziger Jahren sind dann zumindest noch zwei
weitere Dissertationen uber ihn entstanden: Alfonse Schony (1920):
Sidgwicks Stellung zum Utilitarismus und Intuitionismus sowie Hans
Anton Bernhard (1923): Die Grundlagen der Sidgwick’schen Ethik. Vgl.
hier und in den folgenden Anmerkungen zu exakten bibliographischen
Angaben, sofern in den Fufinoten dieser Einleitung nicht vollstindig auf-
gefiihrt, die Forschungsbibliographie am Ende dieses Bandes.



Annette Dufner und Johannes Miiller-Salo X1

Aufsitze erschienen.* Umso nachdriicklicher sind hingegen
die Reaktionen auf das Werk Sidgwicks im englischsprachigen
Raum. Derek Parfit schreibt gleich zu Beginn seines Werks On
What Matters, Sidgwicks Methoden der Ethik seien »das beste
Buch iiber Ethik, das je geschrieben wurde«.* Bei diesem Super-
lativ handelt es sich um ein fast wortliches, verstecktes Zitat von
John J.C. Smart.®* Und dieser wiederum hatte den Superlativ
in nahezu identischen Worten von C.D. Broad tibernommen.®

Die bislang durftige deutsche Rezeption Sidgwicks ist aus
mehreren Griinden bedauerlich:

(1) Sidgwick war in groflerem Umfang als seine Vorginger
auch durch die deutsche Philosophie beeinflusst. So liegt mit
seinen Lectures on the Philosophy of Kant eine komplette
Monographie iiber Kants theoretische Philosophie von thm vor.
Er war dartiber hinaus in einen publizistischen Streit zu Kants
Transzendentalphilosophie verwickelt und diskutierte dabei die
Frage, ob Kant ein erkenntnistheoretischer Idealist gewesen sei

3 Wilhelm Vossenkuhl (1992): Sidgwicks Utilitarismus; Annette Duf-
ner (2012): Uberraschende Thesen des klassischen Utilitarismus sowie
Annette Dufner (2014): Kontraste zwischen Mill und Sidgwick.

Genauso wie man sich heute dartiber beklagen kann, dass der dif-
ferenzierteste Autor des klassischen Utilitarismus in Deutschland recht
wenig wahrgenommen wird, beklagte sich Sidgwick seinerzeit dariiber,
dass selbst die wichtigsten deutschen Autoren in Grofibritannien zu we-
nig wahrgenommen wiirden: Kant wiirde von seinen Landsleuten nicht
sorgfiltig genug gelesen, und Wolff sei sogar den informiertesten Den-
kern nahezu unbekannt (vgl. »Der deutsche Einfluss auf die englische
Ethik« in diesem Band).

4 Derek Parfit (2011): On What Matters, Vol. 1, S. xxxiii: »the best
book on ethics ever written«.

5 J.]. C. Smart (1956): Extreme and Restricted Utilitarianism, S. 347:
Smart bezeichnet die Methoden als »das beste Buch, das je iber Ethik ge-
schrieben wurde« (»the best book ever written on ethics«).

6 C.D. Broad (1985 [1930]): Five Types of Ethical Theory, S. 143:
Broad halt die Methoden fiir »die beste Abhandlung tiber Moralphiloso-
phie, die je geschrieben wurde« (»the best treatise on moral theory that
has ever been written«).



XII Einleitung

oder ob lediglich die durch Colderidge geprigte, britische Re-
zeption der theoretischen Philosophie Kants diesen Eindruck
verursacht habe. Seine Aufsitze hierzu sowie die Gegenauf-
sitze seiner Kontrahenten sind in frithen Ausgaben der noch
heute renommierten philosophischen Zeitschrift Mind erschie-
nen. Sehr erwihnenswert ist dartiber hinaus sein urspriinglich
ebenfalls in Mind erschienener Aufsatz »Die Kantische Kon-
zeption des freien Willens« (Ubersetzung in diesem Band), der
auch von der zeitgendssischen Kant-Forschung mitunter be-
achtet wird. Und auch an vielen Stellen in den Methoden der
Ethik’ hat er explizit und ausfiihrlich zu Kant Stellung bezogen.
Dartiber hinaus schrieb er Beitrage tiber Hegel, Schopenhauer
und Eduard von Hartmann, war mit Spinoza vertraut und zi-
tierte Kant und Schiller gerne im deutschen Original. Inwiefern
der klassische Utilitarismus daher insbesondere auch in Aus-
einandersetzung mit der deutschen Philosophie — und zwar so-
wohl der praktischen als auch der theoretischen Philosophie —
entstand, wurde bislang noch wenig untersucht.

(11) Sidgwick widerlegt auf interessante Weise einige gingige
Vorurteile, die nach wie vor iiber den Utilitarismus kursieren.
So wird beispielsweise manchmal behauptet, der Utilitarismus
basiere auf einer naturalistischen Werttheorie, der zufolge die
normative Entscheidung dariiber, welche Zustinde herbeige-
fithrt werden sollen, darauf basiert, was die Menschen de facto
begrifien. Doch dieser Position lasst sich Sidgwick nicht ohne
Weiteres zuschreiben. Sidgwick hat entweder eine Wunsch-
erfullungstheorie des Guten vertreten, bei der mehrere kon-
krete, idealisierende Bereinigungen des aktual Gewiinschten
vorgenommen werden,® oder — und dies ist wahrscheinlicher —
er war sogar der Auffassung, dass das Gute ein nicht weiter cha-
rakterisierbares »ideales Element« beinhalte.’”

7 Vgl. beispielhaft Henry Sidgwick (1981 [1907]): The Methods of
Ethics. 7. Aufl. Indianapolis, Buch I, Kap. s.

8 Ebd., S. 109ff.

9 Ebd., S. 112.



HENRY SIDGWICK



DER UTILITARISMUS

UTILITARISMUS

Beim Schreiben des gegenwirtigen Aufsatzes war es mein Ziel,
alle nicht unanfechtbaren Aussagen zu vermeiden. Ich habe da-
her viele interessante Fragen beiseitegelassen und darauf acht-
gegeben, nicht tber irgendeinen Punkt zu dogmatisieren, fur
den keine wissenschaftliche Sicherheit erreichbar zu sein schien.
Falls es fiir seltsam erachtet wird, einer Gesellschaft, die zum
Zweck der Debatte existiert,! eine Reihe unanfechtbarer Aus-
sagen zu prasentieren, wirde ich erstens zu bedenken geben,
dass ich in den meisten Diskussionen iiber den Utilitarismus an
wichtigen Stellen des Arguments eine oder mehrere dieser Aus-
sagen stillschweigend tibergangen sehe; und zweitens {wiirde
ich zu bedenken geben}, dass eine verbreitete Erfahrung zeigt,
dass eine ethische oder metaphysische Aussage nicht weniger
wahrscheinlich eine Kontroverse provoziert, wenn sie als un-
anfechtbar prisentiert wird.

Unter Utilitarismus verstehe ich die ethische Theorie, der zu-
folge das duflerlich oder objektiv richtige Verhalten unter allen
Umstinden ein Verhalten ist, das die Tendenz hat, das grofic-
mogliche Glick fir die groffitmogliche Anzahl all derjenigen,
deren Interessen betroffen sind, zu produzieren.

Die Aussage ist noch nicht ganz klar, aber die Vagheit, welche
ithr moglicherweise anhaftet, wird (hoffe ich) im Verlauf meiner
Beobachtungen beseitigt werden.

Und lassen Sie uns diese Lehre zuerst von anderen {Lehren}
einer ganz anderen Art unterscheiden, denen die Bezeichnung
>utilitaristisch« verlichen wurde, aber mit denen der Utilitaris-
mus, wie oben definiert, in keiner notwendigen Verbindung



4 Der Utilitarismus

steht, obgleich er zu einigen davon eine gewisse natiirliche Af-
finitdt aufweist.

1. Der Utilitarismus entsprechend der Definition ist eine ethi-
sche und keine psychologische Lehre: eine Theorie nicht dar-
uber, was ist, sondern dariiber, was sein soll. Folglich schliefit
sie insbesondere die folgenden psychologischen Theorien nicht
mit ein: (1) die Aussage, dass in menschlichen Handlungen im
Allgemeinen oder im Normalfall jeder Akteur sein eigenes, in-
dividuelles Gliick oder {seine eigene, individuelle} Freude sucht.
Dies ist offenkundig kompatibel mit jeglicher Theorie der Ethik,
d.h. des richtigen und falschen dufleren Verhaltens. Denn, wie
Aristoteles sagt, umfasst unsere Vorstellung eines tugendhaften
Menschen das Charakteristikum, dass er an dem, von dem er
glaubt, dass er es tun solle, Freude empfindet; und die Frage,
ob wir sagen sollen, dass er seine Pflicht tut, weil er sie als seine
Pflicht anerkennt oder weil er eine moralische Freude dabei
empfindet — welche Bedeutung dies auch immer von manchen
Standpunkten aus haben mag —, steht zumindest in keiner not-
wendigen Verbindung mit der Frage, welches Verhalten er an-
streben sollte. Es mag gesagt werden, dass es von der psycholo-
gischen Verallgemeinerung, wonach alle Menschen nach Freude
streben, einen natiirlichen Ubergang zu dem ethischen Prinzip
gibt, dass Freude dasjenige ist, was sie anstreben sollten. Aber
erstens ist dieser Ubergang bestenfalls nur natiirlich und nicht
logisch oder notwendig, und zweitens ist die ethische Konklu-
sion, zu der wir dann tibergehen, primir diejenige des Egoismus
oder des Egoistischen Hedonismus (der das eigene Glick des
Akteurs als letzten Zweck seiner Handlungen angibt) und nicht
diejenige des Utilitarismus, wie ich ihn definiert habe. Offen-
kundig konnen wir aus der Tatsache, dass jeder tatsiachlich sein
eigenes Gliick sucht, nicht im Sinne eines unmittelbaren und
offensichtlichen Schlusses folgern, dass jeder das Glick anderer
Menschen anstreben sollte.

(2) Auch steht der Utilitarismus als eine Theorie der Ethik
im eigentlichen Sinne nicht in Verbindung mit der Lehre (die
zu dem gehort, was man Moralpsychologie nennen konnte),



Utilitarismus 5

der zufolge die moralischen Empfindungen aus Erfahrungen
nicht-moralischer Freuden und Leiden abgeleitet werden.

Denn (a) diese moralischen Empfindungen nun sind (als Tat-
sachen unseres gegenwirtigen Bewusstseins betrachtet) unab-
hingige Impulse, die oftmals mit den urspringlicheren Impul-
sen, von denen sie auszugehen scheinen, in Konflikt stehen, und
die alle ihre eigenen jeweiligen Freuden und Leiden mit sich
bringen, sobald man ihnen folgt oder widersteht. Und es er-
scheint recht willkirlich (und in der Tat entgegen unseren all-
gemeinen Vorstellungen von Fortschritt und Entwicklung)
anzunehmen, dass Impulse, die in der Entwicklung des Indivi-
duums oder der Rasse? frither auftreten, im Konfliktfall immer
diejenigen Gbertrumpfen, die sich zu einem spateren Zeitpunkt
entwickelt haben; vor allem da erstere® gemeinhin fir niedriger
und grober gehalten werden. Auf dhnliche Weise scheinen die
Freuden der schonen Kiinste eine Ableitung und eine Art kom-
plexe Widerspiegelung primitiverer Sinneseindriicke und Ge-
fihle zu sein; doch dies wird nicht als ein Grund angesehen,
weshalb eine kultivierte Person nun letztere den ersteren vor-
ziehen sollte.

Und (b) muss andererseits beobachtet werden, dass, wie wahr
auch immer diese Darstellung unserer moralischen Empfindun-
gen sein mag, das Verhalten, zu dem sie uns bringen, nichts-
destoweniger dazu neigt, in Konflikt mit den Vorgaben des Ra-
tionalen Utilitarismus zu stehen. Denn diese Empfindungen
werden dieser Theorie zufolge von einer sehr einseitigen Er-
fahrung der Auswirkungen des Verhaltens abgeleitet und durch
sehr unvollstindiges Mitgefithl und sehr unvollstandige Intelli-
genz wahrgenommen und interpretiert sein.

In der Tat, (3) selbst wenn wir mit Hume behaupten, dass
unsere gegenwartigen moralischen Vorlieben immer mit Ver-
haltensweisen zusammenhingen, die uns selbst oder anderen
direkt oder indirekt nicht-moralische Freude bereiten,* und
unsere moralischen Abneigungen mit dem Gegenteil, bleibt
immer noch die Frage offen, ob wir diesen Empfindungen ein-
fach nachgeben sollten oder ob wir sie durch Benthams Kal-



6 Der Utilitarismus

kil der Folgen ersetzen oder kontrollieren sollten. Nein, des
Weiteren bekriftigt die blofle Anerkennung und Erklirung die-
ser Empfindungen als Tatsachen des Bewusstseins weder not-
wendigerweise die letzte und hochste Autoritat dieser Empfin-
dungen selbst noch die des Rationalen Utilitarismus (wie oben
definiert). Denn es kann behauptet werden, dass diese, zusam-
men mit anderen Impulsen, eigentlich unter der Herrschaft der
rationalen Selbst-Liebe stehen und dass es wirklich nur insofern
verntinftig ist, sie zu befriedigen, als wir damit rechnen konnen,
unser eigenes privates Gliick in dieser Befriedigung zu finden.

II. Es mag uberflissig erscheinen, festzustellen, dass der Uti-
litarismus (in meinem Sinne) oder der Universale Hedonismus,
wie er genannt werden konnte, nicht mit dem Egoistischen He-
donismus verwechselt werden sollte, auf den ich mich gerade
bezogen habe. Die beiden Prinzipien sind tatsichlich prima
facie® inkompatibel, da die Berticksichtigung der Interessen
der Gesellschaft insgesamt dem Individuum hiufig (wenigstens
dem Anschein nach) das Opfern seiner eigenen Interessen auf-
erlegt.

III. Ich verstehe den Utilitarismus so, dass er ein Prinzip
und eine Methode zur Ermittlung der objektiven oder materi-
alen Richtigkeit des Verhaltens darstellt. Der Unterschied und
die gelegentliche Trennung dieser {materialen Richtigkeit} von
subjektiver oder formaler Richtigkeit, {d. h.} der Richtigkeit der
Intention, und die Frage, welches von beiden intrinsisch bes-
ser und wertvoller ist, muss nicht als vom Utilitarismus ent-
schieden angesehen werden. Die beiden Formen der Richtigkeit
konnen sich niemandem in Bezug auf sein eigenes zukiinftiges
Verhalten als miteinander konkurrierende Alternativen darstel-
len. Zweifellos mogen sie sich so in unserem Umgang mit an-
deren darstellen, denn dann kann die Frage auftauchen, ob und
inwiefern wir andere durch nicht-moralische Motive, wie etwa
durch die Furcht vor Strafe, dazu bringen sollten, das zu tun,
was wir im Gegensatz zu ihrem {eigenen} Gewissen fir richtig
halten. Aber diese Frage scheint dhnliche Schwierigkeiten auf-
zuwerfen, welche ethische Theorie wir auch immer annehmen.



Utilitarismus 7

Lassen Sie uns nun das Prinzip selbst etwas genauer untersu-
chen. Es schligt als letzten Zweck und Mafistab richtigen Han-
delns »das grofite Gliick aller Betroffenen< oder (da die Interes-
sen einiger betroffener Personen manchmal den Interessen der
ubrigen geopfert werden miissen) >das grofitmogliche Gliick<
der >grofitmoglichen Anzahl< vor. Jeder dieser Begriffe erfor-
dert nun etwas mehr Deutlichkeit und Erlduterung, um ihn
ganz klar zu machen. Zunichst einmal muss >Gluck« als gleich-
bedeutend mit >Freude« verstanden werden. Es wurde, glaube
ich, in jiingster Zeit sowohl von Utilitaristen als auch von ihren
Gegnern immer so verstanden, obwohl in den ethischen Kon-
troversen in Griechenland sehr unterschiedliche Ansichten tiber
das Verhiltnis der korrespondierenden Begriffe exdamonia
und hédoné vertreten wurden.® Und selbst heutzutage erkliren
viele Personen, dass >Gliick< etwas ganz anderes sei als >Freude-.
Doch solche Personen scheinen den Ausdruck >Freude« in ei-
nem engeren Sinne als Utilitaristen zu verwenden, die in ihn
alle Befriedigungen und Vergniigungen einbeziehen, von den
hochsten bis hin zu den niedrigsten, alle Arten des Gefiihls
oder Bewusstseins, die den Willen dazu bringen, sie zu erhal-
ten, wenn sie vorhanden sind, und sie herbeizufiihren, wenn sie
abwesend sind. So verstanden, kann >Freude« nicht von >Gliick«
unterschieden werden, aufler dass >Gliick< eher benutzt wird,
um eine Summe oder Serie dieser voriibergehenden Gefiihle
zu bezeichnen, die wir alle eine >Freude< nennen.” Der Utili-
tarist zielt entsprechend darauf ab, die Summe priferierbarer
oder wiinschbarer Gefiihle® in der Welt, sofern dies von seinen
Handlungen abhingt, so grofl wie moglich zu machen. Aber
hier wird eine weitere Einschrinkung benotigt. Denn viele un-
serer Verhaltensweisen bringen unweigerlich sowohl Leid als
auch Freude fir uns und fir andere hervor und die Anerken-
nung der Nichtwiinschbarkeit des Leidens scheint eine unab-
trennbare Begleiterscheinung und ein unabtrennbares Gegen-
stiick dieser Anerkennung der Wiinschbarkeit der Freude zu
sein, auf der der Utilitarismus basiert.” Und tatsichlich haben
Utilitaristen das Leid stets als die negative Quantitit der Freude



8 Der Utilitarismus

behandelt. So dass, streng genommen, das utilitaristisch richtige
Verhalten dasjenige ist, das nicht die grofite Menge an Freude
insgesamt, sondern den grofiten Uberschuss von Freude gegen-
iber Leid hervorbringt, wobei das Leid so verstanden wird,
dass es gegen eine gleich grofle Menge an Freude aufgewogen
wird, so dass die beiden sich fiir den Zweck der ethischen Kal-
kulation gegenseitig aufheben.

Schon der Begriff des maximalen Gliicks schliefit daher eine
Annahme ein, deren Grofle und Wichtigkeit der Aufmerksam-
keit etwas entgangen sind. Es wird angenommen, dass alle Freu-
den quantitativ miteinander und mit allen Leiden verglichen
werden konnen, — dass jede Art von Gefiihl in Bezug auf Pri-
ferierbarkeit oder Wiinschbarkeit eine bestimmte positive oder
negative (oder vielleicht bei Null {liegende}), intensive Quan-
titat hat und dass diese Quantitit bekannt sein kann, so dass
jede auf idealen Skalen gegen jede andere abgewogen werden
kann. Wenn dies nicht angenommen wird, ist die Vorstellung
des maximalen Gliicks logisch unmoglich; der Versuch eine
Summe von Elementen >so groff wie moglich< zu machen, die
nicht quantitativ kommensurabel sind, ist genauso eine mathe-
matische Absurditit wie ein Versuch, drei Unzen Kise von vier
Pfund Butter zu subtrahieren. Es ist nicht Teil meines Vorha-
bens zu diskutieren, ob diese Annahme zu rechtfertigen ist oder
nicht, aber ich mochte darauf aufmerksam machen, dass sie in
jedem Fall nicht durch Erfahrung verifizierbar ist und dass auf
empirischer Grundlage sehr plausible Einwinde gegen sie vor-
gebracht werden konnen. Denn obwohl wir zweifellos alle fort-
wiahrend Freuden vergleichen und erkliren, die eine sei gegen-
iiber der anderen vorzuziehen, ist uns allen bewusst, dass wir in
unterschiedlichen Gemiitsverfassungen denselben Vergleich mit
anderen Resultaten durchfithren. Manchmal sind wir empfiang-
licher fiir Vergniigungen des einen Ursprungs und manchmal
{fiir die} eines anderen; und das gleiche gilt in Bezug auf unsere
Empfindsamkeit fir Leiden. Wie konnen wir dann sicher sein,
dass wir je in einer vollstindig neutralen Gemiitsverfassung
sind, in der sich {uns} alle Freuden entsprechend ihrem wahren



Utilitarismus 9

hedonistischen Wert darstellen? Wie konnen wir glauben, dass
eine solche Gemiitsverfassung tiberhaupt moglich ist und nicht
lediglich ein philosophisches Hirngespinst? Und die Schwierig-
keit wird verstirkt, wenn wir die unterschiedlichen Priaferenzen
unterschiedlicher Personen mit in Betracht ziehen. Wie kénnen
wir z. B. die alte Kontroverse zwischen intellektuellen und sinn-
lichen Freuden auf wissenschaftliche Weise entscheiden? Wenn
Platon und Mill uns sagen, dass wir der Entscheidung des intel-
lektuellen Menschen vertrauen missen, weil er beides auspro-
biert hat, ist das Argument offenkundig inadiquat, denn wir
konnen nie sagen, dass er dazu fihig ist, die sinnlichen Freuden
in gleichem Mafle zu erfahren wie der Sinnliche; und tatsich-
lich erscheint es oft aus verschiedenen Griinden wahrscheinlich,
dass er dessen nicht fihig ist. Deshalb miissen wir, genau wie fir
das Vergleichen der Freuden eines einzigen Individuums, eine
neutrale oder standardmiflige Gemtitsverfassung annehmen, in
der man frei ist von all jenen Tendenzen, bestimmte Freuden
oder Leiden zu unterschitzen oder zu iiberschitzen, denen man
sich in anderen Gemiitsverfassungen fortwihrend ausgesetzt
sieht. Fiir den utilitaristischen Vergleich sind wir gendtigt, ei-
nen Standardmenschen anzunehmen, der sich die Freuden aller
Menschen so vorstellen kann, wie sie tatsichlich sind, frei von
jeglicher Voreingenommenheit zugunsten der einen oder gegen
die andere bestimmte Art von Freude oder Leid. Ich wieder-
hole, dass ich nicht gegen diese Annahmen argumentiere, aber
da der Hedonismus oft als auf die Moral angewandter >Relati-
vismus< verstanden wird, scheint es wichtig zu zeigen, dass der
hedonistische Vergleich im Gegenteil notwendigerweise einen
absoluten Standard der Priferierbarkeit eines Gefiihls annimmt,
der nicht empirisch ermittelt werden kann. Und das >Prinzip
der Relativitit< wiirde, wenn es streng angewandt wird, den
Utlitarismus zu einer logischen Unmdoglichkeit werden lassen.
So viel zum >grofiten Gliick«. Lassen Sie uns nun den Begriff
der >grofiten Anzahl< betrachten. Die erste Frage ist, Anzahl
wovon? Von fithlenden Wesen im Allgemeinen oder von einer
bestimmten Art derselben? Jegliche Auswahl ist prima facie



10 Der Utilitarismus

willkiirlich und unverntnftig; und tatsichlich haben Utilita-
risten im Allgemeinen die erstgenannte Alternative angenom-
men. Ich merke dies hauptsichlich deshalb an, weil die wis-
senschaftlichen Schwierigkeiten des hedonistischen Vergleichs,
die soeben diskutiert wurden, dadurch betrichtlich vergro-
fert zu werden scheinen. Utilitaristen haben sich, wie ich an-
nehme, praktisch fast ausschliefflich auf menschliche Freuden
beschrankt; unter der Hinzufligung einer weiteren, besonderen
(ebenfalls des empirischen Beweises nicht fahigen) Annahme zu
den zuvor genannten beziiglich der vergleichsweisen Minder-
wertigkeit der Freuden der niedrigen Tiere. Aber selbst wenn
wir unsere Aufmerksamkeit auf menschliche Wesen beschran-
ken, ist der Begriff der »grofiten Anzahl< noch nicht ganz ge-
nau bestimmt. Denn wir konnen die Anzahl der zukiinftigen
menschlichen Wesen bis zu einem gewissen Grad beeinflussen
und die Frage entsteht, wie diese Anzahl nach utilitaristischen
Prinzipien bestimmt werden sollte. Natiirlich gilt: je mehr desto
besser, solange das durchschnittliche Gliick gleich bleibt. Aber
angenommen, wir sehen voraus, dass eine Zunahme der An-
zahl mit einer Abnahme des durchschnittlichen Gliicks ein-
hergehen wird oder vice versa,'® wie sollen wir dann entschei-
den? Es scheint klar, dass wir auf Grundlage der utilitaristischen
Methode die Menge des erlebten Gliicks, das die zusitzliche
Anzahl geniefit, gegen das Gliick, das die Restlichen verlieren,
abwigen miissen. Ich merke das an, weil die Malthusianischen
Okonomen!! oft anzunehmen scheinen, dass kein Zuwachs der
Anzahl richtig sein kann, der irgendeine Abnahme des durch-
schnittlichen Gliicks mit sich bringt. Aber dies ist klarerweise
mit den utilitaristischen Prinzipien unvereinbar, die diese Oko-
nomen gemeinhin anerkennen; aufgrund dieser Prinzipien ist
der Punkt, bis zu dem die Bevolkerung vergrofiert werden
sollte, nicht derjenige, an dem das durchschnittliche Gliick
das Maximum bildet, sondern derjenige, an dem das Produkt,
das durch das Multiplizieren der Anzahl an Menschen mit der
Menge des durchschnittlichen Gliicks gebildet wird, am grofit-
moglichen ist.!?



	Cover

	Inhaltsverzeichnis

	Vorwort

	Einleitung

	1. Sidgwicks Leben

	2. Sidgwicks Methoden der Ethik und die Rolle Kants

	2.1 Die Gesamtstruktur der »Methoden«

	2.2 Die Klassifizierung von Kants Philosophie in den Methoden der Ethik

	2.3 Offenkundig wahre Axiome und die (Teil-)Konvergenz zwischen Kantianismus und Utilitarismus


	3. Zu den Texten in diesem Band

	3.1 Der Utilitarismus

	3.2 Das Gute

	3.3 Zur deutschsprachigen Ethik

	3.4 Zur theoretischen Philosophie bei Kant

	3.5 Sidgwick als Hochschulpolitiker



	Editorische Hinweise

	Zur Übersetzung einzelner Begriffe

	Von Sidgwick zitierte Literatur

	DER UTILITARISMUS

	Utilitarismus

	Der Utilitarismus: Tucker und Paley

	Bentham und seine Schule

	J. S. Mill und der Assoziationismus


	DAS GUTE 
	Der Hedonismus und das höchste Gut

	Freude und Wunsch

	Der Gefühlston des Wünschens und des Widerwillens 

	Der Unterschied zwischen ›Sein‹ und ›Sollen‹


	ZUR DEUTSCHEN ETHIK

	Der deutsche Einfluss auf die englische Ethik: Kant, post-kantische Ethik, Hegel, Deutscher Pessimismus, Schopenhauer und Hartmann

	Die kantische Konzeptiondes freien Willens


	ZUR THEORETISCHEN PHILOSOPHIE

	Der sogenannte Idealismus von Kant

	Kants Widerlegung des Idealismus


	SIDGWICK ALS HOCHSCHULPOLITIKER 
	Philosophie in Cambridge


	Textnachweise

	Forschungsbibliographie zu Henry Sidgwick

	1. Texte von Henry Sidgwick

	2. Sekundärliteratur


	Anmerkungen der Herausgeber

	Utilitarismus

	Der Utilitarismus: Tucker und Paley

	Bentham und seine Schule

	J. S. Mill und der Assoziationismus

	Der Hedonismus und das höchste Gut

	Freude und Wunsch

	Der Gefühlston des Wünschens und des Widerwillens 

	Der Unterschied zwischen ›Sein‹ und ›Sollen‹

	Der deutsche Einfluss auf die englische Ethik

	Die Kantische Konzeption des freien Willens

	Der sogenannte Idealismus von Kant

	Kants Widerlegung des Idealismus

	Philosophie in Cambridge


	Biographisches Glossar

	Personenregister


