
Henry Sidgwick
Der Utilitarismus und die 
deutsche Philosophie
Texte zur Ethik und Philosophiegeschichte

Philosophische Bibliothek

Meiner



HENRY SIDGWICK

Der Utilitarismus  
und die deutsche Philosophie 

Texte zur Ethik  
und Philosophiegeschichte

Übersetzt, mit einer Einleitung und  
Anmerkungen herausgegeben von

Annette Dufner  
und  

Johannes Müller-Salo

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 669

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2019. Alle Rechte vor-
behalten. Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, 
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in 
elektronischen Systemen, soweit es nicht §§ 53 und 54 UrhG aus-
drücklich gestatten. Satz:  post scriptum, Vogtsburg-Burkheim /
Hüfingen. Druck: Strauss, Mörlenbach. Bindung: Litges & Dopf, 
Heppenheim. Gedruckt auf alterungsbeständigem Werkdruckpa
pier, hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed 
in Germany.

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in 
der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische 
Daten sind im Internet über <http://portal.dnb.de> abrufbar.

ISBN  978-3-7873-2996-0
ISBN eBook  978-3-7873-2997-7



INHALT

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          VII

Einleitung  
von Annette Dufner und Johannes Müller-Salo . . . . . . . . .           IX
1.  Sidgwicks Leben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  XV
2.  Sidgwicks Methoden der Ethik und die  

Rolle Kants . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    XIX
3.  Zu den Texten in diesem Band . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   XXXII

Editorische Hinweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             XLVII

Zur Übersetzung einzelner Begriffe . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  LIII

Von Sidgwick zitierte Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       LVI

HENRY SIDGWICK

Der Utilitarismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  3

Utilitarismus (1873) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   3

Der Utilitarismus: Tucker und Paley (51902) . . . . . . . . . . . .             15

Bentham und seine Schule (51902) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      19

J.  S. Mill und der Assoziationismus (51902) . . . . . . . . . . . . .              26

Das Gute. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          35

Der Hedonismus und das höchste Gut (1877) . . . . . . . . . . .            35

Freude und Wunsch (1871) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           52



VI Inhalt

Der Gefühlston des Wünschens und des Widerwillens  
(1892) 	 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            69

Der Unterschied zwischen ›Sein‹ und ›Sollen‹ (1892) . . . . .      83

Zur deutschen Ethik. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               91

Der deutsche Einfluss auf die englische Ethik:  
Kant, post-kantische Ethik, Hegel, Deutscher  
Pessimismus, Schopenhauer und Hartmann (51902) . . . . .         91

Die kantische Konzeption des freien Willens (1888) . . . . .       106

Zur theoretischen Philosophie . . . . . . . . . . . . . . .                 121

Der sogenannte Idealismus von Kant (1879) . . . . . . . . . . .             121

Kants Widerlegung des Idealismus (1880) . . . . . . . . . . . . .               126

Sidgwick als Hochschulpolitiker . . . . . . . . . . . . .               133

Philosophie in Cambridge (1876) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      133

Textnachweise. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      153

Forschungsbibliographie zu Henry Sidgwick . . . . . . . . .           155

Anmerkungen der Herausgeber . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      179

Biographisches Glossar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              219

Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   225



VORWORT

Der vorliegende Band mit ausgewählten Texten Henry Sidg-
wicks soll dazu beitragen, den Utilitarismus Sidgwicks für die 
deutschsprachige Ethik zu erschließen. Die zusammengestell-
ten Texte thematisieren einige wichtige Schaltstellen in Sidg-
wicks Denken. Sie befassen sich mit seiner Theorie des Guten, 
mit seinem Utilitarismus, mit der deutschen Philosophie sowie 
mit seinem Wirken als hochschulpolitischer Reformator im Be-
reich der Moralphilosophie. Zusammen mit vielen Textstellen 
in den Methoden der Ethik sowie seinen Lectures on the Philo-
sophy of Kant legen sie zudem seine nuancierte Haltung gegen-
über seinen utilitaristischen Vorgängern sowie gegenüber der 
Philosophie Immanuel Kants dar. Die Texte können in eige
nem Recht, aber auch als Vorarbeiten und Ergänzungen zu den 
Methoden der Ethik gelesen werden.

Die Übersetzungen entstanden größtenteils im Rahmen der 
von der Deutschen Forschungsgemeinschaft geförderten Kolleg-
Forschergruppe 1209 »Theoretische Grundfragen der Normen-
begründung in Medizinethik und Biopolitik« an der Universität 
Münster. Innerhalb dieser Forschergruppe ist die kontroverse 
Auseinandersetzung zwischen deontologischen und konsequen-
tialistischen Ansätzen immer wieder zum Gegenstand intensi-
ver Diskussionen, wissenschaftlicher Tagungen und Workshops 
geworden. Dabei hat sich gezeigt, dass im deutschsprachigen 
Raum noch immer Jeremy Bentham und vor allem John Stuart 
Mill als Hauptvertreter des klassischen Utilitarismus wahrge-
nommen werden. Henry Sidgwick, dessen herausragende Be-
deutung für die Entwicklung der utilitaristischen Ethik in der 
angloamerikanischen Philosophie allgemein anerkannt ist, wird 
dabei zumeist übergangen.

Für hilfreiche Diskussionen der Philosophie Sidgwicks und 
der Bedeutung seiner Thesen für die Debatte zwischen Utilita-
risten und Kantianern möchten wir uns bei allen Mitgliedern 



VIII Vorwort

und Gästen der Kollegforschergruppe und insbesondere bei 
Thomas Hurka, Reinold Schmücker und Bettina Schöne-Seifert 
bedanken. Claudia Güstrau leistete uns wertvolle Hilfe bei der 
Erstellung der Forschungsbibliographie. Außerdem danken wir 
Kerstin Gregor, Isabelle Kessels und Julia Pelger für ihre Re-
cherchen einiger kniffliger Details für die Bibliographie sowie 
Larissa Bolte, Jamila Nachid, Helena Niehaus, Elin Samson und 
Andrea Sindermann für die Hilfe bei der abschließenden Suche 
nach Tippfehlern. Manfred Meiner, Marcel Simon-Gadhof und 
David Fischer vom Meiner Verlag danken wir für ihre große 
Unterstützung bei der Realisierung dieses Projektes.

Münster und Bonn, im Oktober 2018
Annette Dufner und Johannes Müller-Salo



EINLEITUNG

Die normative Ethik ist gekennzeichnet durch ein Spannungs-
verhältnis zwischen mindestens zwei zentralen Positionen. Auf 
der deontologischen Seite wird oft behauptet, dass die Rich-
tigkeit von Handlungen ausschließlich im Charakter dieser 
Handlungen selbst zu suchen sei, während utilitaristische Den-
ker davon ausgehen, eine Handlung sei dann richtig, wenn sie 
möglichst viel Gutes herbeiführt. Das geläufigste Beispiel zur 
Illustration dieser Dichotomie ist das Lügenverbot, wie es von 
Immanuel Kant vertreten wurde und dem zufolge das Lügen 
grundsätzlich und unabhängig von möglicherweise als gut 
wahrgenommenen Konsequenzen verboten ist. Es ist oft be-
obachtet worden, dass dieses kategorische Verbot des Lügens 
dann natürlich auch im Falle eines Gestapo-Mitarbeiters gelten 
müsse, der an der Tür klopft, um zu fragen, ob man Anne Frank 
und ihre Familie im Haus versteckt halte. In diesem Fall des 
Gestapo-Mitarbeiters haben utilitaristische Autoren die besse-
ren Karten, wenn es darum geht, vor-theoretische Intuitionen 
zu begründen. Schließlich drängt sich hier der Wunsch auf, der 
unschuldigen Anne und ihrer Familie mittels einer Lüge das Le-
ben zu retten, falls das möglich ist. Doch auf die Frage, welche 
Seite in welchen Fällen die besseren Karten hat, soll hier natür-
lich nicht eingegangen werden. Es soll mit diesem einführen-
den Hinweis lediglich daran erinnert werden, wie bekannt das 
Spannungsverhältnis zwischen deontologischen (oder von Kant 
inspirierten) Positionen einerseits und utilitaristischen (oder in 
einem weiteren Sinne konsequentialistischen) Positionen ande-
rerseits längst geworden ist. Gegenstand der hier nun folgenden 
Überlegungen sind nicht nur der klassische Utilitarismus, wie 
er von Henry Sidgwick ausgearbeitet wurde, sondern auch ei-
nige bislang noch wenig beachtete Einflüsse Kants auf den klas-
sischen Utilitarismus – Einflüsse, die nicht zuletzt aufgrund der 



X Einleitung

regelmäßig als einschlägig eingestuften Gegensätzlichkeit dieser 
Traditionen von besonderem Interesse sein dürften.

Unter dem klassischen Utilitarismus versteht man gemein-
hin die Arbeiten von Jeremy Bentham, John Stuart Mill und 
Henry Sidgwick. Im deutschsprachigen Raum dürfte eindeutig 
Mill der bekannteste Autor dieses Dreigestirns sein. Mit sei-
nen Schriften Utilitarianism und On Liberty beherrscht er nach 
wie vor die Szene. Doch die Arbeiten von Henry Sidgwick sind 
unstrittig die ausdifferenziertesten philosophischen Beiträge in 
dieser Tradition. Im Gegensatz zu Bentham und Mill, die auch 
in der britischen Politik aktive Größen waren, kann man Sidg-
wick als führenden Vertreter einer professionellen Wende in der 
britischen Ethik verstehen, im Rahmen derer das zuvor eher 
brachliegende moralphilosophische Arbeiten an den Universi-
täten wiederbelebt und professionalisiert wurde.1

Während sich problemlos eine lange Liste prominenter Den-
ker aus der englischsprachigen Welt zusammenstellen lässt, die 
das Werk Sidgwicks in den höchsten Tönen loben, sind die Re-
aktionen im deutschsprachigen Raum bislang eher dürftig. Zwar 
gibt es einige deutschsprachige Monographien über Sidgwick,2 
doch sind diese alle noch vor dem Zweiten Weltkrieg entstan-
den, und seither sind über den angeblich umsichtigsten Denker 
des klassischen Utilitarismus lediglich drei deutschsprachige 

1  Vgl. den Beitrag zur »Philosophie in Cambridge« im vorliegenden 
Band.

2  Robert Magill (1899): Der rationale Utilitarismus Sidgwicks; Ernst 
Winter (1904): Henry Sidgwicks Moralphilosophie; Erich Becher (1907): 
Die Grundfrage der Ethik; A. G. Sinclair (1908): Der Utilitarismus bei 
Sidgwick und Spencer; Paul Bernays (1910): Das Moralprinzip bei Sidg-
wick und Kant. In den zwanziger Jahren sind dann zumindest noch zwei 
weitere Dissertationen über ihn entstanden: Alfonse Schöny (1920): 
Sidgwicks Stellung zum Utilitarismus und Intuitionismus sowie Hans 
Anton Bernhard (1923): Die Grundlagen der Sidgwick’schen Ethik. Vgl. 
hier und in den folgenden Anmerkungen zu exakten bibliographischen 
Angaben, sofern in den Fußnoten dieser Einleitung nicht vollständig auf-
geführt, die Forschungsbibliographie am Ende dieses Bandes.



XIAnnette Dufner und Johannes Müller-Salo

Aufsätze erschienen.3 Umso nachdrücklicher sind hingegen 
die Reaktionen auf das Werk Sidgwicks im englischsprachigen 
Raum. Derek Parfit schreibt gleich zu Beginn seines Werks On 
What Matters, Sidgwicks Methoden der Ethik seien »das beste 
Buch über Ethik, das je geschrieben wurde«.4 Bei diesem Super-
lativ handelt es sich um ein fast wörtliches, verstecktes Zitat von 
John J. C. Smart.5 Und dieser wiederum hatte den Superlativ 
in nahezu identischen Worten von C. D. Broad übernommen.6 

Die bislang dürftige deutsche Rezeption Sidgwicks ist aus 
mehreren Gründen bedauerlich: 

(i) Sidgwick war in größerem Umfang als seine Vorgänger 
auch durch die deutsche Philosophie beeinflusst. So liegt mit 
seinen Lectures on the Philosophy of Kant eine komplette 
Monographie über Kants theoretische Philosophie von ihm vor. 
Er war darüber hinaus in einen publizistischen Streit zu Kants 
Transzendentalphilosophie verwickelt und diskutierte dabei die 
Frage, ob Kant ein erkenntnistheoretischer Idealist gewesen sei 

3  Wilhelm Vossenkuhl (1992): Sidgwicks Utilitarismus; Annette Duf-
ner (2012): Überraschende Thesen des klassischen Utilitarismus sowie 
Annette Dufner (2014): Kontraste zwischen Mill und Sidgwick. 

Genauso wie man sich heute darüber beklagen kann, dass der dif-
ferenzierteste Autor des klassischen Utilitarismus in Deutschland recht 
wenig wahrgenommen wird, beklagte sich Sidgwick seinerzeit darüber, 
dass selbst die wichtigsten deutschen Autoren in Großbritannien zu we-
nig wahrgenommen würden: Kant würde von seinen Landsleuten nicht 
sorgfältig genug gelesen, und Wolff sei sogar den informiertesten Den-
kern nahezu unbekannt (vgl. »Der deutsche Einfluss auf die englische 
Ethik« in diesem Band).

4  Derek Parfit (2011): On What Matters, Vol. 1, S. xxxiii: »the best 
book on ethics ever written«. 

5  J. J. C. Smart (1956): Extreme and Restricted Utilitarianism, S.  347: 
Smart bezeichnet die Methoden als »das beste Buch, das je über Ethik ge-
schrieben wurde« (»the best book ever written on ethics«). 

6  C. D. Broad (1985 [1930]): Five Types of Ethical Theory, S.  143: 
Broad hält die Methoden für »die beste Abhandlung über Moralphiloso-
phie, die je geschrieben wurde« (»the best treatise on moral theory that 
has ever been written«).



XII Einleitung

oder ob lediglich die durch Colderidge geprägte, britische Re-
zeption der theoretischen Philosophie Kants diesen Eindruck 
verursacht habe. Seine Aufsätze hierzu sowie die Gegenauf-
sätze seiner Kontrahenten sind in frühen Ausgaben der noch 
heute renommierten philosophischen Zeitschrift Mind erschie-
nen. Sehr erwähnenswert ist darüber hinaus sein ursprünglich 
ebenfalls in Mind erschienener Aufsatz »Die Kantische Kon-
zeption des freien Willens« (Übersetzung in diesem Band), der 
auch von der zeitgenössischen Kant-Forschung mitunter be-
achtet wird. Und auch an vielen Stellen in den Methoden der 
Ethik7 hat er explizit und ausführlich zu Kant Stellung bezogen. 

Darüber hinaus schrieb er Beiträge über Hegel, Schopenhauer 
und Eduard von Hartmann, war mit Spinoza vertraut und zi-
tierte Kant und Schiller gerne im deutschen Original. Inwiefern 
der klassische Utilitarismus daher insbesondere auch in Aus
einandersetzung mit der deutschen Philosophie – und zwar so-
wohl der praktischen als auch der theoretischen Philosophie – 
entstand, wurde bislang noch wenig untersucht. 

(ii) Sidgwick widerlegt auf interessante Weise einige gängige 
Vorurteile, die nach wie vor über den Utilitarismus kursieren. 
So wird beispielsweise manchmal behauptet, der Utilitarismus 
basiere auf einer naturalistischen Werttheorie, der zufolge die 
normative Entscheidung darüber, welche Zustände herbeige-
führt werden sollen, darauf basiert, was die Menschen de facto 
begrüßen. Doch dieser Position lässt sich Sidgwick nicht ohne 
Weiteres zuschreiben. Sidgwick hat entweder eine Wunsch
erfüllungstheorie des Guten vertreten, bei der mehrere kon-
krete, idealisierende Bereinigungen des aktual Gewünschten 
vorgenommen werden,8 oder – und dies ist wahrscheinlicher – 
er war sogar der Auffassung, dass das Gute ein nicht weiter cha-
rakterisierbares »ideales Element« beinhalte.9

7  Vgl. beispielhaft Henry Sidgwick (1981 [1907]): The Methods of 
Ethics. 7. Aufl. Indianapolis, Buch I, Kap. 5. 

8  Ebd., S. 109  ff. 
9  Ebd., S. 112.



HENRY SIDGWICK



DER UTILITARISMUS

Utilitarismus

Beim Schreiben des gegenwärtigen Aufsatzes war es mein Ziel, 
alle nicht unanfechtbaren Aussagen zu vermeiden. Ich habe da-
her viele interessante Fragen beiseitegelassen und darauf acht-
gegeben, nicht über irgendeinen Punkt zu dogmatisieren, für 
den keine wissenschaftliche Sicherheit erreichbar zu sein schien. 
Falls es für seltsam erachtet wird, einer Gesellschaft, die zum 
Zweck der Debatte existiert,1 eine Reihe unanfechtbarer Aus-
sagen zu präsentieren, würde ich erstens zu bedenken geben, 
dass ich in den meisten Diskussionen über den Utilitarismus an 
wichtigen Stellen des Arguments eine oder mehrere dieser Aus-
sagen stillschweigend übergangen sehe; und zweitens { würde 
ich zu bedenken geben }, dass eine verbreitete Erfahrung zeigt, 
dass eine ethische oder metaphysische Aussage nicht weniger 
wahrscheinlich eine Kontroverse provoziert, wenn sie als un
anfechtbar präsentiert wird. 

Unter Utilitarismus verstehe ich die ethische Theorie, der zu-
folge das äußerlich oder objektiv richtige Verhalten unter allen 
Umständen ein Verhalten ist, das die Tendenz hat, das größt-
mögliche Glück für die größtmögliche Anzahl all derjenigen, 
deren Interessen betroffen sind, zu produzieren. 

Die Aussage ist noch nicht ganz klar, aber die Vagheit, welche 
ihr möglicherweise anhaftet, wird (hoffe ich) im Verlauf meiner 
Beobachtungen beseitigt werden. 

Und lassen Sie uns diese Lehre zuerst von anderen { Lehren } 
einer ganz anderen Art unterscheiden, denen die Bezeichnung 
›utilitaristisch‹ verliehen wurde, aber mit denen der Utilitaris-
mus, wie oben definiert, in keiner notwendigen Verbindung 



Der Utilitarismus4

steht, obgleich er zu einigen davon eine gewisse natürliche Af-
finität aufweist.

1. Der Utilitarismus entsprechend der Definition ist eine ethi-
sche und keine psychologische Lehre: eine Theorie nicht dar-
über, was ist, sondern darüber, was sein soll. Folglich schließt 
sie insbesondere die folgenden psychologischen Theorien nicht 
mit ein: (1) die Aussage, dass in menschlichen Handlungen im 
Allgemeinen oder im Normalfall jeder Akteur sein eigenes, in-
dividuelles Glück oder { seine eigene, individuelle } Freude sucht. 
Dies ist offenkundig kompatibel mit jeglicher Theorie der Ethik, 
d. h. des richtigen und falschen äußeren Verhaltens. Denn, wie 
Aristoteles sagt, umfasst unsere Vorstellung eines tugendhaften 
Menschen das Charakteristikum, dass er an dem, von dem er 
glaubt, dass er es tun solle, Freude empfindet; und die Frage, 
ob wir sagen sollen, dass er seine Pflicht tut, weil er sie als seine 
Pflicht anerkennt oder weil er eine moralische Freude dabei 
empfindet – welche Bedeutung dies auch immer von manchen 
Standpunkten aus haben mag –, steht zumindest in keiner not-
wendigen Verbindung mit der Frage, welches Verhalten er an-
streben sollte. Es mag gesagt werden, dass es von der psycholo-
gischen Verallgemeinerung, wonach alle Menschen nach Freude 
streben, einen natürlichen Übergang zu dem ethischen Prinzip 
gibt, dass Freude dasjenige ist, was sie anstreben sollten. Aber 
erstens ist dieser Übergang bestenfalls nur natürlich und nicht 
logisch oder notwendig, und zweitens ist die ethische Konklu-
sion, zu der wir dann übergehen, primär diejenige des Egoismus 
oder des Egoistischen Hedonismus (der das eigene Glück des 
Akteurs als letzten Zweck seiner Handlungen angibt) und nicht 
diejenige des Utilitarismus, wie ich ihn definiert habe. Offen-
kundig können wir aus der Tatsache, dass jeder tatsächlich sein 
eigenes Glück sucht, nicht im Sinne eines unmittelbaren und 
offensichtlichen Schlusses folgern, dass jeder das Glück anderer 
Menschen anstreben sollte.

(2) Auch steht der Utilitarismus als eine Theorie der Ethik 
im eigentlichen Sinne nicht in Verbindung mit der Lehre (die 
zu dem gehört, was man Moralpsychologie nennen könnte), 



Utilitarismus 5

der zufolge die moralischen Empfindungen aus Erfahrungen 
nicht-moralischer Freuden und Leiden abgeleitet werden. 

Denn (a) diese moralischen Empfindungen nun sind (als Tat-
sachen unseres gegenwärtigen Bewusstseins betrachtet) unab-
hängige Impulse, die oftmals mit den ursprünglicheren Impul-
sen, von denen sie auszugehen scheinen, in Konflikt stehen, und 
die alle ihre eigenen jeweiligen Freuden und Leiden mit sich 
bringen, sobald man ihnen folgt oder widersteht. Und es er-
scheint recht willkürlich (und in der Tat entgegen unseren all-
gemeinen Vorstellungen von Fortschritt und Entwicklung) 
anzunehmen, dass Impulse, die in der Entwicklung des Indivi-
duums oder der Rasse2 früher auftreten, im Konfliktfall immer 
diejenigen übertrumpfen, die sich zu einem späteren Zeitpunkt 
entwickelt haben; vor allem da erstere3 gemeinhin für niedriger 
und gröber gehalten werden. Auf ähnliche Weise scheinen die 
Freuden der schönen Künste eine Ableitung und eine Art kom-
plexe Widerspiegelung primitiverer Sinneseindrücke und Ge-
fühle zu sein; doch dies wird nicht als ein Grund angesehen, 
weshalb eine kultivierte Person nun letztere den ersteren vor-
ziehen sollte. 

Und (b) muss andererseits beobachtet werden, dass, wie wahr 
auch immer diese Darstellung unserer moralischen Empfindun-
gen sein mag, das Verhalten, zu dem sie uns bringen, nichts
destoweniger dazu neigt, in Konflikt mit den Vorgaben des Ra-
tionalen Utilitarismus zu stehen. Denn diese Empfindungen 
werden dieser Theorie zufolge von einer sehr einseitigen Er-
fahrung der Auswirkungen des Verhaltens abgeleitet und durch 
sehr unvollständiges Mitgefühl und sehr unvollständige Intelli-
genz wahrgenommen und interpretiert sein. 

In der Tat, (3) selbst wenn wir mit Hume behaupten, dass 
unsere gegenwärtigen moralischen Vorlieben immer mit Ver-
haltensweisen zusammenhängen, die uns selbst oder anderen 
direkt oder indirekt nicht-moralische Freude bereiten,4 und 
unsere moralischen Abneigungen mit dem Gegenteil, bleibt 
immer noch die Frage offen, ob wir diesen Empfindungen ein-
fach nachgeben sollten oder ob wir sie durch Benthams Kal-



Der Utilitarismus6

kül der Folgen ersetzen oder kontrollieren sollten. Nein, des 
Weiteren bekräftigt die bloße Anerkennung und Erklärung die-
ser Empfindungen als Tatsachen des Bewusstseins weder not-
wendigerweise die letzte und höchste Autorität dieser Empfin-
dungen selbst noch die des Rationalen Utilitarismus (wie oben 
definiert). Denn es kann behauptet werden, dass diese, zusam-
men mit anderen Impulsen, eigentlich unter der Herrschaft der 
rationalen Selbst-Liebe stehen und dass es wirklich nur insofern 
vernünftig ist, sie zu befriedigen, als wir damit rechnen können, 
unser eigenes privates Glück in dieser Befriedigung zu finden. 

II. Es mag überflüssig erscheinen, festzustellen, dass der Uti-
litarismus (in meinem Sinne) oder der Universale Hedonismus, 
wie er genannt werden könnte, nicht mit dem Egoistischen He-
donismus verwechselt werden sollte, auf den ich mich gerade 
bezogen habe. Die beiden Prinzipien sind tatsächlich primâ 
facie 5 inkompatibel, da die Berücksichtigung der Interessen 
der Gesellschaft insgesamt dem Individuum häufig (wenigstens 
dem Anschein nach) das Opfern seiner eigenen Interessen auf-
erlegt. 

III. Ich verstehe den Utilitarismus so, dass er ein Prinzip 
und eine Methode zur Ermittlung der objektiven oder materi-
alen Richtigkeit des Verhaltens darstellt. Der Unterschied und 
die gelegentliche Trennung dieser { materialen Richtigkeit } von 
subjektiver oder formaler Richtigkeit, { d. h.} der Richtigkeit der 
Intention, und die Frage, welches von beiden intrinsisch bes-
ser und wertvoller ist, muss nicht als vom Utilitarismus ent-
schieden angesehen werden. Die beiden Formen der Richtigkeit 
können sich niemandem in Bezug auf sein eigenes zukünftiges 
Verhalten als miteinander konkurrierende Alternativen darstel-
len. Zweifellos mögen sie sich so in unserem Umgang mit an-
deren darstellen, denn dann kann die Frage auftauchen, ob und 
inwiefern wir andere durch nicht-moralische Motive, wie etwa 
durch die Furcht vor Strafe, dazu bringen sollten, das zu tun, 
was wir im Gegensatz zu ihrem { eigenen } Gewissen für richtig 
halten. Aber diese Frage scheint ähnliche Schwierigkeiten auf-
zuwerfen, welche ethische Theorie wir auch immer annehmen.



Utilitarismus 7

Lassen Sie uns nun das Prinzip selbst etwas genauer untersu-
chen. Es schlägt als letzten Zweck und Maßstab richtigen Han-
delns ›das größte Glück aller Betroffenen‹ oder (da die Interes-
sen einiger betroffener Personen manchmal den Interessen der 
übrigen geopfert werden müssen) ›das größtmögliche Glück‹ 
der ›größtmöglichen Anzahl‹ vor. Jeder dieser Begriffe erfor-
dert nun etwas mehr Deutlichkeit und Erläuterung, um ihn 
ganz klar zu machen. Zunächst einmal muss ›Glück‹ als gleich-
bedeutend mit ›Freude‹ verstanden werden. Es wurde, glaube 
ich, in jüngster Zeit sowohl von Utilitaristen als auch von ihren 
Gegnern immer so verstanden, obwohl in den ethischen Kon
troversen in Griechenland sehr unterschiedliche Ansichten über 
das Verhältnis der korrespondierenden Begriffe eudamonia 
und hēdonē vertreten wurden.6 Und selbst heutzutage erklären 
viele Personen, dass ›Glück‹ etwas ganz anderes sei als ›Freude‹. 
Doch solche Personen scheinen den Ausdruck ›Freude‹ in ei-
nem engeren Sinne als Utilitaristen zu verwenden, die in ihn 
alle Befriedigungen und Vergnügungen einbeziehen, von den 
höchsten bis hin zu den niedrigsten, alle Arten des Gefühls 
oder Bewusstseins, die den Willen dazu bringen, sie zu erhal-
ten, wenn sie vorhanden sind, und sie herbeizuführen, wenn sie 
abwesend sind. So verstanden, kann ›Freude‹ nicht von ›Glück‹ 
unterschieden werden, außer dass ›Glück‹ eher benutzt wird, 
um eine Summe oder Serie dieser vorübergehenden Gefühle 
zu bezeichnen, die wir alle eine ›Freude‹ nennen.7 Der Utili-
tarist zielt entsprechend darauf ab, die Summe präferierbarer 
oder wünschbarer Gefühle8 in der Welt, sofern dies von seinen 
Handlungen abhängt, so groß wie möglich zu machen. Aber 
hier wird eine weitere Einschränkung benötigt. Denn viele un-
serer Verhaltensweisen bringen unweigerlich sowohl Leid als 
auch Freude für uns und für andere hervor und die Anerken-
nung der Nichtwünschbarkeit des Leidens scheint eine unab-
trennbare Begleiterscheinung und ein unabtrennbares Gegen-
stück dieser Anerkennung der Wünschbarkeit der Freude zu 
sein, auf der der Utilitarismus basiert.9 Und tatsächlich haben 
Utilitaristen das Leid stets als die negative Quantität der Freude 



Der Utilitarismus8

behandelt. So dass, streng genommen, das utilitaristisch richtige 
Verhalten dasjenige ist, das nicht die größte Menge an Freude 
insgesamt, sondern den größten Überschuss von Freude gegen
über Leid hervorbringt, wobei das Leid so verstanden wird, 
dass es gegen eine gleich große Menge an Freude aufgewogen 
wird, so dass die beiden sich für den Zweck der ethischen Kal-
kulation gegenseitig aufheben.

Schon der Begriff des maximalen Glücks schließt daher eine 
Annahme ein, deren Größe und Wichtigkeit der Aufmerksam-
keit etwas entgangen sind. Es wird angenommen, dass alle Freu-
den quantitativ miteinander und mit allen Leiden verglichen 
werden können, – dass jede Art von Gefühl in Bezug auf Prä-
ferierbarkeit oder Wünschbarkeit eine bestimmte positive oder 
negative (oder vielleicht bei Null { liegende }), intensive Quan-
tität hat und dass diese Quantität bekannt sein kann, so dass 
jede auf idealen Skalen gegen jede andere abgewogen werden 
kann. Wenn dies nicht angenommen wird, ist die Vorstellung 
des maximalen Glücks logisch unmöglich; der Versuch eine 
Summe von Elementen ›so groß wie möglich‹ zu machen, die 
nicht quantitativ kommensurabel sind, ist genauso eine mathe-
matische Absurdität wie ein Versuch, drei Unzen Käse von vier 
Pfund Butter zu subtrahieren. Es ist nicht Teil meines Vorha-
bens zu diskutieren, ob diese Annahme zu rechtfertigen ist oder 
nicht, aber ich möchte darauf aufmerksam machen, dass sie in 
jedem Fall nicht durch Erfahrung verifizierbar ist und dass auf 
empirischer Grundlage sehr plausible Einwände gegen sie vor-
gebracht werden können. Denn obwohl wir zweifellos alle fort-
während Freuden vergleichen und erklären, die eine sei gegen-
über der anderen vorzuziehen, ist uns allen bewusst, dass wir in 
unterschiedlichen Gemütsverfassungen denselben Vergleich mit 
anderen Resultaten durchführen. Manchmal sind wir empfäng-
licher für Vergnügungen des einen Ursprungs und manchmal 
{ für die } eines anderen; und das gleiche gilt in Bezug auf unsere 
Empfindsamkeit für Leiden. Wie können wir dann sicher sein, 
dass wir je in einer vollständig neutralen Gemütsverfassung 
sind, in der sich { uns } alle Freuden entsprechend ihrem wahren 



Utilitarismus 9

hedonistischen Wert darstellen? Wie können wir glauben, dass 
eine solche Gemütsverfassung überhaupt möglich ist und nicht 
lediglich ein philosophisches Hirngespinst? Und die Schwierig-
keit wird verstärkt, wenn wir die unterschiedlichen Präferenzen 
unterschiedlicher Personen mit in Betracht ziehen. Wie können 
wir z. B. die alte Kontroverse zwischen intellektuellen und sinn-
lichen Freuden auf wissenschaftliche Weise entscheiden? Wenn 
Platon und Mill uns sagen, dass wir der Entscheidung des intel-
lektuellen Menschen vertrauen müssen, weil er beides auspro-
biert hat, ist das Argument offenkundig inadäquat, denn wir 
können nie sagen, dass er dazu fähig ist, die sinnlichen Freuden 
in gleichem Maße zu erfahren wie der Sinnliche; und tatsäch-
lich erscheint es oft aus verschiedenen Gründen wahrscheinlich, 
dass er dessen nicht fähig ist. Deshalb müssen wir, genau wie für 
das Vergleichen der Freuden eines einzigen Individuums, eine 
neutrale oder standardmäßige Gemütsverfassung annehmen, in 
der man frei ist von all jenen Tendenzen, bestimmte Freuden 
oder Leiden zu unterschätzen oder zu überschätzen, denen man 
sich in anderen Gemütsverfassungen fortwährend ausgesetzt 
sieht. Für den utilitaristischen Vergleich sind wir genötigt, ei-
nen Standardmenschen anzunehmen, der sich die Freuden aller 
Menschen so vorstellen kann, wie sie tatsächlich sind, frei von 
jeglicher Voreingenommenheit zugunsten der einen oder gegen 
die andere bestimmte Art von Freude oder Leid. Ich wieder-
hole, dass ich nicht gegen diese Annahmen argumentiere, aber 
da der Hedonismus oft als auf die Moral angewandter ›Relati-
vismus‹ verstanden wird, scheint es wichtig zu zeigen, dass der 
hedonistische Vergleich im Gegenteil notwendigerweise einen 
absoluten Standard der Präferierbarkeit eines Gefühls annimmt, 
der nicht empirisch ermittelt werden kann. Und das ›Prinzip 
der Relativität‹ würde, wenn es streng angewandt wird, den 
Utilitarismus zu einer logischen Unmöglichkeit werden lassen. 

So viel zum ›größten Glück‹. Lassen Sie uns nun den Begriff 
der ›größten Anzahl‹ betrachten. Die erste Frage ist, Anzahl 
wovon? Von fühlenden Wesen im Allgemeinen oder von einer 
bestimmten Art derselben? Jegliche Auswahl ist primâ facie 



Der Utilitarismus10

willkürlich und unvernünftig; und tatsächlich haben Utilita-
risten im Allgemeinen die erstgenannte Alternative angenom-
men. Ich merke dies hauptsächlich deshalb an, weil die wis-
senschaftlichen Schwierigkeiten des hedonistischen Vergleichs, 
die soeben diskutiert wurden, dadurch beträchtlich vergrö-
ßert zu werden scheinen. Utilitaristen haben sich, wie ich an-
nehme, praktisch fast ausschließlich auf menschliche Freuden 
beschränkt; unter der Hinzufügung einer weiteren, besonderen 
(ebenfalls des empirischen Beweises nicht fähigen) Annahme zu 
den zuvor genannten bezüglich der vergleichsweisen Minder-
wertigkeit der Freuden der niedrigen Tiere. Aber selbst wenn 
wir unsere Aufmerksamkeit auf menschliche Wesen beschrän-
ken, ist der Begriff der ›größten Anzahl‹ noch nicht ganz ge-
nau bestimmt. Denn wir können die Anzahl der zukünftigen 
menschlichen Wesen bis zu einem gewissen Grad beeinflussen 
und die Frage entsteht, wie diese Anzahl nach utilitaristischen 
Prinzipien bestimmt werden sollte. Natürlich gilt: je mehr desto 
besser, solange das durchschnittliche Glück gleich bleibt. Aber 
angenommen, wir sehen voraus, dass eine Zunahme der An-
zahl mit einer Abnahme des durchschnittlichen Glücks ein-
hergehen wird oder vice versâ,10 wie sollen wir dann entschei-
den? Es scheint klar, dass wir auf Grundlage der utilitaristischen 
Methode die Menge des erlebten Glücks, das die zusätzliche 
Anzahl genießt, gegen das Glück, das die Restlichen verlieren, 
abwägen müssen. Ich merke das an, weil die Malthusianischen 
Ökonomen11 oft anzunehmen scheinen, dass kein Zuwachs der 
Anzahl richtig sein kann, der irgendeine Abnahme des durch-
schnittlichen Glücks mit sich bringt. Aber dies ist klarerweise 
mit den utilitaristischen Prinzipien unvereinbar, die diese Öko-
nomen gemeinhin anerkennen; aufgrund dieser Prinzipien ist 
der Punkt, bis zu dem die Bevölkerung vergrößert werden 
sollte, nicht derjenige, an dem das durchschnittliche Glück 
das Maximum bildet, sondern derjenige, an dem das Produkt, 
das durch das Multiplizieren der Anzahl an Menschen mit der 
Menge des durchschnittlichen Glücks gebildet wird, am größt-
möglichen ist.12 


	Cover

	Inhaltsverzeichnis

	Vorwort

	Einleitung

	1. Sidgwicks Leben

	2. Sidgwicks Methoden der Ethik und die Rolle Kants

	2.1 Die Gesamtstruktur der »Methoden«

	2.2 Die Klassifizierung von Kants Philosophie in den Methoden der Ethik

	2.3 Offenkundig wahre Axiome und die (Teil-)Konvergenz zwischen Kantianismus und Utilitarismus


	3. Zu den Texten in diesem Band

	3.1 Der Utilitarismus

	3.2 Das Gute

	3.3 Zur deutschsprachigen Ethik

	3.4 Zur theoretischen Philosophie bei Kant

	3.5 Sidgwick als Hochschulpolitiker



	Editorische Hinweise

	Zur Übersetzung einzelner Begriffe

	Von Sidgwick zitierte Literatur

	DER UTILITARISMUS

	Utilitarismus

	Der Utilitarismus: Tucker und Paley

	Bentham und seine Schule

	J. S. Mill und der Assoziationismus


	DAS GUTE 
	Der Hedonismus und das höchste Gut

	Freude und Wunsch

	Der Gefühlston des Wünschens und des Widerwillens 

	Der Unterschied zwischen ›Sein‹ und ›Sollen‹


	ZUR DEUTSCHEN ETHIK

	Der deutsche Einfluss auf die englische Ethik: Kant, post-kantische Ethik, Hegel, Deutscher Pessimismus, Schopenhauer und Hartmann

	Die kantische Konzeptiondes freien Willens


	ZUR THEORETISCHEN PHILOSOPHIE

	Der sogenannte Idealismus von Kant

	Kants Widerlegung des Idealismus


	SIDGWICK ALS HOCHSCHULPOLITIKER 
	Philosophie in Cambridge


	Textnachweise

	Forschungsbibliographie zu Henry Sidgwick

	1. Texte von Henry Sidgwick

	2. Sekundärliteratur


	Anmerkungen der Herausgeber

	Utilitarismus

	Der Utilitarismus: Tucker und Paley

	Bentham und seine Schule

	J. S. Mill und der Assoziationismus

	Der Hedonismus und das höchste Gut

	Freude und Wunsch

	Der Gefühlston des Wünschens und des Widerwillens 

	Der Unterschied zwischen ›Sein‹ und ›Sollen‹

	Der deutsche Einfluss auf die englische Ethik

	Die Kantische Konzeption des freien Willens

	Der sogenannte Idealismus von Kant

	Kants Widerlegung des Idealismus

	Philosophie in Cambridge


	Biographisches Glossar

	Personenregister


