
Weltanschauung, Philosophie und 

Naturwissenschaft im 19. Jahrhundert

Band 3: Der Ignorabimus-Streit

Herausgegeben von 

kurt bayertz, myriam gerhard 
und walter jaeschke

FELIX MEINER VERLAG • HAMBURG



Bibliographische Information Der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind im Internet
über <http://dnb.d-nb.de> abrufbar.

ISBN 978-3-7873-1826-1

www.meiner.de

© Felix Meiner Verlag, Hamburg 2007. Alle Rechte, auch die des auszugsweisen 
Nachdrucks, der fotomechanischen Wiedergabe und der Übersetzung, vorbehalten. 
Dies betrifft auch die Vervielfältigung und Übertragung einzelner Textabschnitte 
durch alle Verfahren wie Speicherung und Übertragung auf Papier, Film, Bänder, 
Platten und andere Medien, soweit es nicht §§ 53 und 54 URG ausdrücklich 
gestatten. Gestaltung: Marcel Simon-Gadhof. Druck und Bindung: Druckhaus 
»Thomas Müntzer, Bad Langensalza«. Werkdruckpapier: alterungsbeständig nach 
ANSI-Norm resp. DIN-ISO 9706, hergestellt aus 100% chlorfrei gebleichtem 
Zellstoff. Printed in Germany.



Inhalt

Kurt Bayertz / Myriam Gerhard / Walter Jaeschke

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  7

I. DIE IGNORABIMUS-THESE UND IHRE VORGESCHICHTE

Günther Mensching

Unbeschränkter Fortschritt und die Grenze des Erkennens.

Zu einer Antinomie im Denken der Aufklärung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  17

Renate Wahsner

Debatten über die Grenzen des Naturerkennens

vor dem Ignorabimus-Streit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  36

Andrea Reichenberger

Emil Du Bois-Reymonds Ignorabimus-Rede: ein diplomatischer

Schachzug im Streit um Forschungsfreiheit, Verantwortung und

Legitimation der Wissenschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  63

II. WIRKUNGEN IN DEN WISSENSCHAFTEN

Hans-Jörg Rheinberger 

Der Ignorabimus-Streit in seiner Rezeption durch

Carl Wilhelm von Nägeli . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  89

Dietrich von Engelhardt

Das Ignorabimus Du Bois-Reymonds in Medizin und Psychiatrie . . . . . . .  98

Cord Friebe

Das bleibende Rätsel der Kraft: Du Bois-Reymonds erstes

Ignorabimus im Lichte der modernen Physik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  117

Michael Stöltzner

»Das ›Ignorabimus‹ ist sinnlos.«. Der Wiener Kreis und die Rückkehr 

eines alten Problems in der Quantenmechanik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  132



6 Inhalt

III. PHILOSOPHISCHE WIRKUNGEN DES IGNORABIMUS

Michael Pauen 

Die Grenzen des Erkennens: Von Du Bois-Reymond

zur aktuellen Philosophie des Geistes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  151

Kurt Bayertz 

»Das Rätsel gibt es nicht.« Von Emil Du Bois-Reymond über

Wittgenstein zum Wiener Kreis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  183

IV. DAS IGNORABIMUS IN DER WISSENSCHAFTS- 
 UND ERKENNTNISTHEORETISCHEN DISKUSSION

Hans Jörg Sandkühler 

Repräsentation – Grenzen und Entgrenzung der Erkenntnis.

Von der Abbildung der Realität zur Befreiung des Sehens

phänomenaler Wirklichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  205

Myriam Gerhard

Du Bois-Reymonds Ignorabimus

als naturphilosophisches Schibboleth . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  241

Alexander C. T. Geppert

Okkultismus als Anti-Ignorabimus: Zur Geschichte einer

epistemischen Mesalliance, 1872–1913 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  253

Hinweise zu den Autorinnen und Autoren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  281



Kurt Bayertz / Myriam Gerhard / Walter Jaeschke

Einleitung

I.

Das 19. Jahrhundert ist oft als eine Epoche naiver Wissenschafts-, Technik- und 
Fortschrittsgläubigkeit angesehen worden, als ein Zeitalter des Positivismus 
und Szientismus. Doch obwohl es zahllose Belege gibt, die dieses Bild stützen, 
wird jede nähere Beschäftigung mit dem 19. Jahrhundert auf Tendenzen und 
Positionen stoßen, die sich nicht oder nur schwer in dieses Bild einfügen lassen. 
Dazu gehört auch der Ignorabimus-Streit, der durch eine Rede ausgelöst wurde, 
die Emil Du Bois-Reymond am 14. August 1872 auf der Leipziger Versammlung 
Deutscher Naturforscher und Ärzte gehalten hatte. Bei einer Gelegenheit, die 
eine Eloge auf die bereits erzielten Errungenschaften der Naturwissenschaften 
geradezu herausforderte und bei der sich ein hoffnungsfroher Ausblick auf 
weitere, über das Erreichte noch hinausragende Einsichten in das Innerste der 
Natur geradezu aufdrängte, hatte es der berühmte Physiologe überraschender-
weise vorgezogen, Über die Grenzen des Naturerkennens zu sprechen. Inhaltlich 
neu war dieses Thema natürlich nicht; doch von einem der einfl ußreichsten 
und prominentesten Repräsentanten der deutschen Naturwissenschaften zu 
einem solchen Anlaß vorgetragen, kamen seine Ausführungen einer wissen-
schafts›politischen‹ Sensation gleich. Du Bois-Reymond behauptete nämlich 
die Existenz von zwei unüberschreitbaren Grenzen jeglicher Naturerkenntnis.

Die erste dieser Schranken sollte in der Unerkennbarkeit des Wesens der 
Materie bestehen. Ausgehend von einem klassischen Atomismus, versuchte Du 
Bois-Reymond nachzuweisen, daß sich das Denken in Widersprüche und Pa-
radoxien verwickelt, sobald es sich mit diesem Thema beschäftigt. Unterstellen 
wir nämlich die Atome als unteilbare stoffl iche Korpuskeln, so müssen sie ei-
nen (noch so geringen) Raum ausfüllen; dann aber ist nicht einzusehen, wie sie 
unteilbar sein sollen; gehen wir hingegen von der dynamischen Anschauung 
aus, nach der die Atome nicht stoffl ich, sondern als Mittelpunkt der Zentral-
kräfte gedacht werden, so erfüllen sie keinen Raum mehr und es ist nichts mehr 
da, wovon diese Zentralkräfte ausgehen könnten. Die zweite Grenze besteht 
nach Du Bois-Reymond in der Unmöglichkeit, die subjektiven Qualitäten des 
menschlichen Empfi ndens oder Denkens auf materielle Zustände zurück-
zuführen. Vorausgesetzt, wir verfügten über eine vollständige Kenntnis von 
Ort und Impuls jedes Gehirnatoms und könnten jeden beliebigen künftigen 



8 Kurt Bayertz / Myriam Gerhard / Walter Jaeschke

Zustand des Zentralnervensystems voraussagen; vorausgesetzt zweitens, wir 
kennten außerdem die mentalen Inhalte, die den jeweiligen Gehirnzuständen 
entsprechen, und wären somit in der Lage, eine vollständige Korrelation zwi-
schen materiellen und geistigen Prozessen herzustellen; so könnten wir daraus 
keineswegs die subjektiven Qualitäten ableiten, denn einer noch so perfekten 
Korrelation wären keine apriorischen Kenntnisse darüber zu entnehmen, wel-
cher materielle Zustand mit Wohlbehagen verbunden ist und welcher nicht. Da 
beide Grenzen prinzipieller Natur sind, beendet Du Bois-Reymond seine Rede 
mit jener pathetischen Prognose, die dann rasch zu einem gefl ügelten Wort 
werden sollte: »In Bezug auf die Räthsel der Körperwelt ist der Naturforscher 
längst gewöhnt, mit männlicher Entsagung sein ›Ignoramus‹ auszusprechen. 
Im Rückblick auf die durchlaufene siegreiche Bahn, trägt ihn dabei das stille 
Bewusstsein, dass, wo er jetzt nicht weiss, er wenigstens unter Umständen wis-
sen könnte, und dereinst vielleicht wissen wird. In Bezug auf das Räthsel aber, 
was Materie und Kraft seien, und wie sie zu denken vermögen, muss er ein für 
allemal zu dem viel schwerer abzugebenden Wahrspruch sich entschließen:

›Ignorabimus!‹«1

Die Rede schlug wie eine Bombe ein, und das Echo der Detonation sollte bis 
weit ins 20. Jahrhundert hineinreichen. Das Ignorabimus, mit dem Du Bois-
Reymond seine Rede schloß, wurde zum Inbegriff einer bisweilen geradezu 
heftigen Diskussion, die nicht auf engere Fachkreise der Naturwissenschaften 
oder der Philosophie beschränkt blieb, sondern Ausläufer bis in die Theologie, 
die schöne Literatur und die Kultur hatte. Der auf diese Weise entbrannte 
Ignorabimus-Streit überschnitt sich personell und inhaltlich mit zwei älteren 
Kontroversen um die weltanschauliche Relevanz und Reichweite der Natur-
wissenschaften. Seit den 50er Jahren waren ›Materialisten‹ wie Carl Vogt oder 
Ludwig Büchner, seit den 60er Jahren ›Darwinisten‹ wie Ernst Haeckel mit der 
These aufgetreten, daß Philosophie und Religion historisch überlebte Formen 
des Denkens seien, und daß es an der Zeit sei, die gesamte Weltanschauung 
und die gesamte Organisation der Gesellschaft auf der Basis der Naturwis-
senschaften zu erneuern. In diese noch fortlaufenden Auseinandersetzungen 
platzte nun die Rede Du Bois-Reymonds, und es konnte nicht ausbleiben, daß 
sie als eine Stellungnahme zu den darin verhandelten Fragen gewertet wurde. 
Obwohl Du Bois-Reymond selbst etwas Derartiges kaum beabsichtigt haben 
dürfte, bildet der Ignorabimus-Streit einen Umschlags- und Wendepunkt in 

1 E. Du Bois-Reymond, Ueber die Grenzen des Naturerkennens: ein Vortrag in der 
zweiten öffentlichen Sitzung der 45. Versammlung Deutscher Naturforscher und Ärzte zu 
Leipzig am 14. August gehalten von Emil Du Bois-Reymond, Leipzig 1872, 33.



den einschlägigen Auseinandersetzungen. Der Materialismus-Streit und der 
Darwinismus-Streit wurden beide von starken Programmen der Ausweitung 
des naturwissenschaftlichen Denkstils auf die Weltanschauung insgesamt 
ausgelöst. Nach den Forderungen der Materialisten und Darwinisten sollte 
die Wissenschaft zur Grundlage allen Denkens werden; was keine Basis in den 
Fakten hat und naturwissenschaftlich nicht erklärbar war, sollte geistig keine 
Berechtigung und keinen Bestand mehr haben. Aus der Sicht dieser Program-
me waren die kontroversen Debatten der 50er und 60er Jahre kaum mehr als 
ein Rückzugsgefecht: Es gab eben immer noch rückständige Gemüter, die sich 
den Zeichen der Zeit verschlossen und in überholten Denkweisen verharrten.

Hier liegt ein weiterer, wohl noch wichtigerer Grund für das Aufsehen, das 
die Ignorabimus-Rede erregte und für den Aufschrei, den sie provozierte. Du 
Bois-Reymond war eine naturwissenschaftliche Autorität im zweifachen Sinne. 
Als Professor für Physiologie, Ständiger Sekretär der Preußischen Akademie 
der Wissenschaften und Rektor der Berliner Universität war er ein bedeuten-
der und einfl ußreicher Repräsentant der Naturwissenschaften im öffentlichen 
Leben; er sprach nicht nur für sich selbst, sondern als ein Vertreter der Natur-
wissenschaften überhaupt. Zum anderen war er auf seinem engeren Fachgebiet 
als Protagonist eines konsequent reduktionistischen Forschungsprogramms 
hervorgetreten und hatte sich durch eine Polemik gegen die ›Lebenskraft‹ 
einen Namen gemacht; er suchte keine Versöhnung mit der etablierten Welt-
anschauung und galt daher als ein hartgesottener ›Materialist‹. Daß ein solch 
exponierter Wissenschaftler nun plötzlich die Existenz unüberschreitbarer 
Erkenntnisgrenzen propagierte, mußte natürlich Aufsehen erregen. Dabei 
bejubelte die eine Partei das Ignorabimus als das Eingeständnis einer grund-
sätzlichen weltanschaulichen Impotenz der Naturwissenschaften, während die 
andere Seite es als eine Art von Verrat an Fortschritt und Freiheit brandmarkte. 
Tatsächlich hatte die Rede – ohne daß Du Bois-Reymond es vorausgesehen 
oder gar beabsichtigt hatte – einen (vielleicht sogar den) Nervenpunkt der 
gesamten damaligen Debatten getroffen. Denn wenn es unüberwindliche 
Schranken der naturwissenschaftlichen Erkenntnis gibt, dann kann auf ihrer 
Basis kein vollständiges Weltbild begründet werden. Ein solches Weltbild wird 
notwendigerweise Lücken aufweisen, die mit religiösen, mystischen, idealisti-
schen Elementen gefüllt werden können, ohne daß diese naturwissenschaftlich 
zu widerlegen sind. Kurz: Wenn Du Bois-Reymond recht hatte, dann waren 
alle Aspirationen auf eine vollständige Weltanschauung auf materialistischer 
oder darwinistischer Basis hinfällig.

 Einleitung 9



10 Kurt Bayertz / Myriam Gerhard / Walter Jaeschke

II.

Aus diesem Grund bildet der Ignorabimus-Streit den (natürlich nur relativen) 
Abschluß einer Folge von Auseinandersetzungen um die Beziehungen zwi-
schen Naturwissenschaft, Philosophie und Weltanschauung im 19. Jahrhun-
dert. Und aus demselben Grund endet mit dem hier vorliegenden Band ein 
dreiteiliges Buchprojekt, in dem diese Auseinandersetzungen aus interdiszipli-
närer Perspektive dargestellt und analysiert werden. Der erste Band befaßt sich 
mit dem Materialismus-Streit, der zweite mit dem Darwinismus-Streit, so daß 
zusammen mit dem hier vorliegenden Band erstmals eine zusammenhängen-
de Darstellung und Deutung dieser drei Debatten vorgelegt wird.

Die Bände sind hervorgegangen aus drei Tagungen, die im November 
2002, 2003 und 2004 am Zentrum für interdisziplinäre Forschung (ZiF) der 
Universität Bielefeld stattgefunden haben. Im Namen aller Teilnehmer danken 
die Herausgeber dem ZiF für die Möglichkeit zu einem intensiven Gedan-
kenaustausch zwischen Philosophen, Wissenschaftshistorikern, Germanisten, 
Theologen und Soziologen, ohne den die drei Bände in ihrer nun vorliegenden 
Gestalt nicht hätten zustande kommen können. Über die wesentlichen Hin-
tergrundannahmen, die den Bielefelder Tagungen – und folglich den daraus 
hervorgegangenen drei Bänden – zugrundeliegen, informiert die Einleitung 
zum ersten der Bände.

Erwähnt werden sollte an dieser Stelle lediglich, daß die in den drei Bänden 
zusammengetragenen Beiträge zwar unsere Kenntnis und unser Verständnis 
des 19. Jahrhunderts vertiefen sollen; daß sie darüber hinaus aber auch Analy-
sen zu Problemstellungen liefern, die seitdem keineswegs »gelöst« wurden. 
Eine der Ausgangsthesen der Herausgeber bestand vielmehr darin, daß mit 
dem Aufstieg der Naturwissenschaften im 19. Jahrhundert Fragestellungen 
aufgeworfen wurden, die auch die aktuellen Debatten am Beginn des 21. Jahr-
hunderts noch prägen. Dazu gehört nicht zuletzt auch die Frage nach der 
Reichweite der Naturwissenschaften für die Selbsterkenntnis des menschlichen 
Empfi ndens und Denkens, die bereits Du Bois-Reymond zur Debatte aufge-
worfen hatte und die den philosophischen Kern der heutigen Debatte um die 
Neurowissenschaften bildet.

III.

Die folgenden Beiträge setzen sich mit unterschiedlichen Facetten des Igno-
rabimus-Streites auseinander. Den Autoren geht es dabei nicht ausschließlich 
um eine historische Rekonstruktion der Auseinandersetzung, vielmehr sollen 
die Argumente der damaligen Protagonisten zum Verhältnis von Naturwis-



 Einleitung 11

senschaften, Philosophie und Weltanschauung auch für historisch spätere 
Diskussionen fruchtbar gemacht werden. Der Band gliedert sich in vier Ab-
schnitte, in deren Zentrum 1. die Ignorabimus-These und ihre Vorgeschichte, 
2. die Wirkungen in den Wissenschaften, 3. die philosophische Wirkungen des 
Ignorabimus sowie 4. die wissenschafts- und erkenntnistheoretische Refl exion 
des Ignorabimus stehen.

1. Die Rede von den Grenzen des Naturerkennens muß jedem Rezipienten 
vornehmlich als eine Rede wider den von den Naturwissenschaften kontinu-
ierlich zu erwartenden Fortschritt und somit anti-aufklärerisch erscheinen. 
Die Überzeugung von einem steten Fortschritt, ja der Glaube an ihn, scheint 
nicht nur mit dem Selbstverständnis der Naturwissenschaftler, sondern 
auch mit der durch die Naturwissenschaften geprägten Weltanschauung des 
19. Jahrhunderts unaufl öslich verbunden zu sein. Daß ein Naturwissenschaftler 
vom Range Du Bois-Reymonds sich hingegen für Grenzen des Natur erkennens 
ausspricht, erscheint zwar angesichts der Stimmungslage der zweiten Hälfte 
des 19. Jahrhunderts als paradox; Günther Mensching zeigt jedoch in seinem 
Beitrag, daß die Philosophen der Aufklärung sich – entgegen einer verbreiteten 
Annahme – keineswegs bedingungslos für einen unbeschränkten Fortschritt 
aussprachen. Ein eindeutiger Einspruch gegen die Annahme möglicher Er-
kenntnisgrenzen läßt sich im aufklärerischen Denken, so Menschings These, 
nicht nachweisen. Im Gegenteil, mit Kant läßt sich ein prominentes Beispiel für 
die Auseinandersetzung mit den Grenzen naturwissenschaftlicher Erkenntnis 
angeben. Nicht die Philosophen der Aufklärung, sondern erst die Naturalisten 
des 19. Jahrhunderts überschritten die Grenze, die Kant noch der an den Be-
reich der Erfahrung gebundenen Verstandeserkenntnis angewiesen hatte. In 
dieser Perspektive kommt der Glaube an einen uneingeschränkten Fortschritt 
der Naturerkenntnis vielmehr einem Rückfall hinter die Einsicht der aufklä-
rerischen Denker gleich. Die Rede von einer Grenze der menschlichen Er-
kenntnis, von einem Ignorabimus sei demnach nicht als eine Deklamation des 
Scheiterns der aufklärerischen Bemühungen zu begreifen, sondern vielmehr 
als eine Rückbesinnung auf das vormals schon Erreichte.

Debatten über die Grenzen des Naturerkennens lassen sich nicht nur in der 
Aufklärung, und dort vornehmlich bei Kant, nachweisen, sondern bis in die 
Antike zurückverfolgen. Für unser heutiges Wissenschafts- und Weltverständ-
nis sind jedoch die Auseinandersetzungen von besonderem Interesse, die mit 
der Entstehung der modernen Naturwissenschaften virulent wurden. Die Be-
gründung der Naturwissenschaft im heutigen Sinne eröffnete zwar einerseits 
neue Möglichkeiten der Naturerkenntnis, schien aber andererseits zugleich 
eine neue Erkenntnisgrenze zu zeitigen. Mit der Wandlung der Physik von ei-
ner Naturphilosophie zu einer messenden und rechnenden Naturwissenschaft 
änderte sich auch ihr Gegenstandsbereich. Anhand des Briefwechsels zwischen 



12 Kurt Bayertz / Myriam Gerhard / Walter Jaeschke

Leibniz und Clarke erläutert Renate Wahsner, wie sich mit dem physikalischen 
Denkprinzip der Neuzeit eine Erklärungslücke ergab, die mit den Mitteln der 
Naturwissenschaft nicht zu bewältigen war. An der Newtonschen Mechanik 
lasse sich aufweisen, so Wahsners These, daß eine sich von der Philosophie 
abgrenzende Einzelwissenschaft stets auf ihren spezifi schen Gegenstandsbe-
reich beschränkt bleibe und aufgrund dieser Erkenntnisgrenze niemals eine 
Welterklärung zu leisten vermöchte. Daß die Rede von unüberschreitbaren 
Grenzen des Naturerkennens so neuartig nicht war, wie Du Bois-Reymond 
selbst betonte, stellt Du Bois-Reymonds These zwar in einen größeren pro-
blemgeschichtlichen Kontext, läßt aber für die Erklärung seiner Motivation 
einigen Interpretationsspielraum. Nicht als Kapitulationserklärung gegenüber 
Idealismus, Spiritualismus und Religion, sondern als ein epistemologischer 
Waffenstillstand sei, wie Andrea Reichenberger in ihrem Beitrag ausführt, 
die Intention des von Du Bois-Reymond ausgesprochenen Ignorabimus zu 
begreifen. Ein solcher Waffenstillstand mit den Kritikern und Gegnern der 
naturwissenschaftlichen Wissens- und Geltungsansprüchen sollte dazu dienen, 
die Forschungsfreiheit der Naturwissenschaften zu sichern.

2. In den Wissenschaften sorgte Du Bois-Reymonds Rede für großes Aufse-
hen, wenn auch die Reaktionen durchaus unterschiedlich ausfi elen. Die Kritik 
des Botanikers Carl von Nägeli zeigt ein alternatives Konzept naturwissen-
schaftlicher Grenzen auf, die sich vor allem auf den anderen Gegenstandsbe-
reich eines Biologen gegenüber dem eines Nervenphysikers zurückführen läßt. 
Von Nägeli setzt der mechanistischen Weltanschauung Du Bois-Reymonds 
seine biologische Perspektive entgegen. Daß mit der mechanistischen Weltan-
schauung nicht notwendigerweise das Ignorabimus fällt, sucht Rheinberger in 
seinem Beitrag darzulegen.

In den medizinischen Disziplinen konzentrierte sich die Diskussion auf 
den Begriff der Ursache, die Leib-Seele Beziehung sowie den Dualismus von 
Erklären und Verstehen. Dem Ursachenbegriff wird in den medizinischen Dis-
ziplinen eine besondere Bedeutung beigemessen, werden doch an den Krank-
heitsursachen Therapie, Prävention und Rehabilitation orientiert. Umstritten 
bleibt lange Zeit, ob die Krankheitsursachen außerhalb des Körpers aufzusu-
chen seien (Klebs) oder als »Insuffi zienz der regulatorischen Apparate« (Vir-
chow) zu begreifen seien. Im Rahmen dieser Auseinandersetzung fi ndet der 
Ursachenbegriff eine zunehmende Beachtung, und das Ignorabimus gewinnt 
in diesem Zusammenhang, sowohl explizit als auch implizit, an Bedeutung. 
So beruft sich der Physiologe Verworn auf Du Bois-Reymond, wenn er davon 
spricht, daß die Rede von Ursachen in den Naturwissenschaften nichts anderes 
als ein Rest von Mystizismus sei. Von Engelhardt zeigt in seinem Beitrag auf, 
ob und inwiefern der Konditionalismus Verworns die beiden Grenzen des Na-
turerkennens aufzuheben vermag.



 Einleitung 13

Innerhalb der physikalischen Wissenschaften bildete die Unerkennbarkeit 
von Kraft und Materie die vornehmlichen Streitpunkte. Spätestens mit der 
modernen Physik glaubt man diese Erkenntnisgrenzen überwunden bzw. auf-
gehoben. Cord Friebe zeigt hingegen, daß das Phänomen der Kraft auch für die 
heutige Physik ein ungelöstes Problem enthält. Vor dem Hintergrund des recht-
verstandenen Rätsels läßt sich, so Friebes These, zeigen, daß auch der in der mo-
dernen Physik vertretene Kraftbegriff ein letztes Unbegreifl iches enthält. Dieses 
Problem sei bis heute ungelöst und aus der Perspektive des Materialismus auch 
nicht lösbar. Die ungebrochene Aktualität des Ignorabimus demonstriert auch 
Michael Stöltzner in seinem Beitrag zur neopositivistischen Interpretation der 
Quantenmechanik. Aus neopositivistischer Perspektive lasse sich in der Atom-
physik ein Ignorabimus verorten, das wie auch schon bei Du Bois-Reymond, 
die Materie und die Kraft betrifft. Inwieweit die von Vertretern des Wiener 
Kreises behauptete Sinnlosigkeit metaphysischer Sätze, zu dem auch Du Bois-
Reymonds Ignorabimus zu rechnen ist, nicht mit diesem neuen Ignorabimus 
der Atomphysik in Widerspruch tritt, expliziert Michael Stöltzner anhand der 
Thematisierung des Ignorabimus durch Philipp Frank und Richard von Mises.

3. Die Wirkung der Ignorabimus-These innerhalb der Philosophie läßt sich 
vor allem auf dem Gebiet der Philosophie des Geistes, aber auch bei Frage-
stellungen zum Selbstverständnis der Philosophie, dem Verständnis von Wirk-
lichkeit bzw. Realität, sowie bei erkenntnis- und wissenschaftstheoretischen 
Überlegungen verfolgen. Im Vergleich zwischen Positionen, die in der neueren 
Philosophie des Geistes vertreten werden, und den von Friedrich Albert Lange 
und Du Bois-Reymond vertretenen Auffassungen verweist Michael Pauen auf 
eine beachtenswerte Übereinstimmung: Auch in der aktuellen Diskussion steht 
die prinzipielle Grenze des Naturerkennens bei der Erklärung geistiger Eigen-
schaften im Zentrum der Betrachtung. Zur Diskussion steht, ob es eine prin-
zipielle Grenze gibt zwischen dem Wissen, das aus der Perspektive der dritten 
Person erworben wurde, und dem Wissen, das aus der Perspektive der ersten 
Person zugänglich ist. Pauen argumentiert für eine reduktive Erklärung geisti-
ger Eigenschaften, die er – im Gegensatz zu Du Bois-Reymond und Lange – für 
prinzipiell möglich hält. Die Argumente für eine prinzipielle Erklärungslücke 
lassen sich aber nicht allein durch den Verweis auf den wissenschaftlichen Fort-
schritt entkräften. Die Vertreter einer prinzipiellen Erklärungslücke gehen von 
einer vollständigen Unabhängigkeit der geistigen Merkmale auf phänomenaler 
und funktionaler Ebene aus. Michael Pauen sucht nachzuweisen, daß diese 
Annahme einer völligen Unabhängigkeit phänomenaler und funktionaler 
Merkmale zu unakzeptablen Konsequenzen führt, die das Fundament einer 
prinzipiellen Erkenntnisgrenze nachhaltig erschüttern.

Für die philosophische Auseinandersetzung mit der Autorität der Natur-
wissenschaften, dem Anspruch, die Wirklichkeit umfassend zu erklären und 



14 Kurt Bayertz / Myriam Gerhard / Walter Jaeschke

zu deuten, war Du Bois-Reymonds Ignorabimus bis in das 20. Jahrhundert 
hinein einer der zentralen Kristallisationspunkte. Anhand zweier Thesen 
erörtert Bayertz eine Kontinuität, die vom naturalistischen Szientismus des 
19. Jahrhunderts über die Frühschriften Wittgensteins sowie Schlicks bis zur 
Position des Wiener Kreises reicht. Einig sind sich diese ansonsten eher ver-
schiedenen Wissenschaftler darin, daß es keine Fragen geben könne, die den 
Naturwissenschaften prinzipiell unzugänglich wären, und daß es aufgrund der 
Unbeschränktheit naturwissenschaftlicher Erkenntnisse nur eine Wissenschaft, 
nämlich die Naturwissenschaften, geben könne. Die epistemische Autorität der 
Naturwissenschaften galt ihnen als unanfechtbar.

4. Die Infragestellung der Autorität der Naturwissenschaften auf den Gebie-
ten der Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie war naturgemäß ein zentraler 
Gegenstand der Auseinandersetzung um das Ignorabimus. Der Topos Grenzen 
der Erkenntnis bezeichnet, so die These von Sandkühler, eine Krise in den Wis-
senschaften, die über eine reine Selbstkritik positivistischer Naturwissenschaf-
ten hinausgeht. Die verbreitete Rede von den Erkenntnisgrenzen der Natur-
wissenschaften verweise auf ein »epistemologisches Vakuum«, das vormals die 
Philosophie mit ihrer Kritik der Möglichkeitsbedingungen und Grenzen der 
Erkenntnis ausfüllte. Sandkühler illustriert diesen Wandel der epistemischen 
Kultur im 19. Jahrhundert, den zunächst die Wissenschaften, später die Philo-
sophie und auch die Malerei vorantreiben. Von besonderer Bedeutung ist dabei 
die Transformation des Realitätsverständnisses, die unmittelbaren Einfl uß auf 
die Bestimmbarkeit von Erkenntnisgrenzen hat.

Daß ein Naturwissenschaftler vom Range Du Bois-Reymonds eine von den 
Naturwissenschaften nicht zu schließende Erklärungslücke konstatiert, mag 
als wissenschaftspolitischer Schachzug interpretiert werden. Denkbar ist aber 
auch, das Ignorabimus als eine Kritik im Kantischen Sinne zu begreifen, die die 
Gegenstände möglicher Naturerkenntnis von den Gegenständen einer mögli-
chen, aber sinnlosen metaphysischen Spekulation eindeutig scheidet. Die Be-
stimmung dessen, was wir nicht wissen können, soll die Naturwissenschaften 
endgültig von naturphilosophischen Tendenzen befreien. ›Naturwissenschaft 
oder Naturphilosophie‹ wäre somit die Frage, die noch immer einer endgülti-
gen, allseits akzeptierten Beantwortung harre. So sei der Streit um die Grenzen 
des Naturerkennens, um das Ignorabimus, »zu einer Art von naturphilosophi-
schem Schiboleth« geworden. Was es mit diesem von Du Bois-Reymond so 
bezeichneten naturphilosophischen Schibboleth auf sich hat, sucht Myriam 
Gerhard in ihrem Beitrag aufzuzeigen.

Auch für den Okkultismus ist die Bestimmung der Erkenntnisgrenzen 
konstitutiv. Eine explizite Rezeption der Ignorabimus-These und der anschlie-
ßenden Debatte innerhalb des Kreises der Okkultisten erscheint naheliegend, 
läßt sich jedoch nicht bestätigen. Gepppert analysiert in seinem Beitrag die Be-



 Einleitung 15

rührungspunkte zwischen Vertretern des Okkultismus, die eine Erkenntnis der 
verborgenen Seite der Natur intendierten, und Du Bois-Reymonds Ignorabi-
mus und kommt zu dem Schluß, daß sich bestenfalls von einer epistemischen 
Mesalliance reden lasse. Es ist die Infragestellung des Weltdeutungsmonopols 
der gesellschaftlich anerkannten Naturwissenschaften bei gleichzeitiger Inan-
spruchnahme der eigenen, auf wissenschaftlichen Methoden beruhenden Gel-
tung, die, wie Geppert ausführt, zu dieser Mesalliance führte. Eine Aufl ösung 
läßt sich erst 1913 mit Arno Holz’ dramatischem Werk Ignorabimus fi nden.



I. DIE IGNORABIMUS-THESE UND 

IHRE VORGESCHICHTE

Günther Mensching

Unbeschränkter Fortschritt und die Grenze des Erkennens.
Zu einer Antinomie im Denken der Aufklärung

Wer von einer Grenze des Erkennens redet, hat zwei Seiten im Auge. Was 
diesseits liegt, ist vertraut und zugänglich, jenseits ist scheinbar alles ungewiß 
und jedenfalls unbekannt. Ob hinter einer Grenze überhaupt noch ein Gebiet 
liegt und sie nicht vielmehr das Ende aller Gegenständlichkeit markiert, ist 
ebensowenig ausgemacht. Die Zuversicht, daß die Grenze nur temporär sei 
und durch den unaufhaltsamen Fortschritt der Forschung immer weiter in 
einstweilen ungeahnte Weiten vorgeschoben werden könne, geht zumeist von 
der stillschweigenden Voraussetzung aus, daß es eine unüberschreitbare Gren-
ze nicht gebe, jede Schranke vielmehr die noch zu leistende Aufgabe vor Augen 
führe. So betrachtet, ist noch die berühmte Kritik Hegels an der Vorstellung 
einer Schranke aller Erkenntnis und besonders an der Grenzziehung Kants 
von der Idee des unbeschränkten Fortschritts bestimmt: »Schon, daß wir von 
einer Schranke wissen, ist Beweis unseres Hinausseyns über dieselbe, unserer 
Unbeschränktheit. Die natürlichen Dinge sind eben darum endlich, weil ihre 
Schranke nicht für sie selber, sondern nur für uns vorhanden ist, die wir die-
selben miteinander vergleichen. Zu einem Endlichen machen wir uns dadurch, 
daß wir ein Anderes in unser Bewußtsein aufnehmen. Aber eben, indem wir 
von diesem Anderen wissen, sind wir über diese Schranke hinaus. Nur der Un-
wissende ist beschränkt; denn er weiß nicht von seiner Schranke; wer dagegen 
von seiner Schranke weiß, der weiß von ihr nicht als von einer Schranke seines 
Wissens, sondern als von einem Gewußten, als von einem zu seinem Wissen 
Gehörenden; nur das Ungewußte wäre eine Schranke des Wissens; die gewußte 
Schranke dagegen ist keine Schranke desselben; von seiner Schranke wissen 
heißt daher von seiner Unbeschränktheit wissen.«1

Diese Perspektive vollständiger Erkenntnis scheint dem wissenschaftli-
chen Optimismus verwandt, der schließlich alle vermeintlichen Welträtsel 

1 G. W. F. Hegel, System der Philosophie, Dritter Teil. Die Philosophie des Geistes, in: 
Ders., Sämtliche Werke, hrsg. von H. Glockner, Bd. 10, Stuttgart 1958, 44.



18 Günther Mensching

durch unermüdliche empirische Forschung glaubte lösen zu können. Hegels 
Refl exion geht indessen nicht auf die Erkenntnis empirischer Tatsachen, son-
dern auf das Wissen des Wissens, in dem sich das Selbstbewußtsein realisiert. 
Nur vermöge des Anderen, das »wir in unser Bewußtsein aufnehmen«2, wird 
die Schranke bewußt und zugleich aufgehoben, indem das Bewußtsein sich 
immer wieder als Beziehung zu sich selbst herausstellt und als solche erhält. 
Ob damit zugleich die Substantialität der materiellen Gegenstände aufgelöst 
ist, deren Bestimmtheit zum Wissen wird, diese Frage bleibt gegenüber Hegel 
freilich kritisch. An anderer Stelle bezeichnet er nämlich den Prozeß der Na-
turerkenntnis als Werden des Geistes zu sich, denn die Natur sei der sich ent-
fremdete Geist, der durch die wissenschaftliche Erkenntnis erst wieder zu sich 
selbst fi nden müsse. Dabei verliere die Natur ihre opake Selbständigkeit und 
werde zum Begriff. »Von der Idee entfremdet, ist die Natur nur der Leichnam 
des Verstandes.«3 Die Allgemeinheit des Begriffs erweist sich im Verlaufe des 
Erkennens als die Substanz der Natur, so daß »der Geist sein eigenes Wesen, d. i. 
den Begriff in der Natur, sein Gegenbild in ihr fi nde[t]. So ist das Naturstudi-
um die Befreiung seiner in ihr; […]. Es ist dieß ebenso die Befreiung der Natur; 
sie ist an sich die Vernunft, aber erst durch den Geist tritt diese als solche an ihr 
heraus in die Existenz.«4

Die wahre Befreiung von jeder Grenze und der Eintritt des theoretischen 
Bewußtseins in die »affi rmative Unendlichkeit«5 ist freilich nicht die Erkennt-

2 Ebd.
3 G. W. F. Hegel, System der Philosophie, Zweiter Teil. Die Naturphilosophie, in: Ders., 

Sämtliche Werke, Bd. 9, hrsg. von H. Glockner, Stuttgart 1965, 50.
4 Ebd., 48. Der absolute Idealismus Hegels reagiert auf den wissenschaftlichen und 

technischen Fortschritt, der sich zu seiner Zeit bereits abzeichnete. Die Verarbeitung 
der erkannten Natur ist geradezu ein Beweis für deren Idealität, da sie die Bildung von 
Artefakten zuläßt und ermöglicht. So etwa ebd., 42: »Die Schwierigkeit, d. i. die einseiti-
ge Annahme des theoretischen Bewußtseyns, daß die natürlichen Dinge uns gegenüber 
beharrend und undurchdringlich seyen, wird direct widerlegt durch das practische Ver-
halten, in welchem dieser absolut idealistische Glauben liegt, daß die einzelnen Dinge 
nichts an sich sind.« Ihre Einzelheit ist nur Erscheinung, ihr Inneres aber das Wesen als 
das Gesetz der Erscheinung, nach dem sie wiederholbar, technisch reproduzierbar sind, 
weil es als Begriff fi xiert ist: »Die Intelligenz familiarisirt sich mit den Dingen freilich 
nicht in ihrer sinnlichen Existenz: aber dadurch, daß sie dieselben denkt, setzt sie deren 
Inhalt in sich; und indem sie der praktischen Idealität, die für sich nur Negativität ist, so 
zu sagen, die Form hinzufügt, die Allgemeinheit, giebt sie dem Negativen der Einzeln-
heit eine affi rmative Bestimmung.« (Ebd.).

5 G. W. F. Hegel, Wissenschaft der Logik 1. Band, in: Ders., Gesammelte Werke, Bd. 21, 
hrsg. von F. Hogemann / W. Jaeschke, Hamburg 1984, 134 f.: »Im Unendlichen, dem Jen-
seits der Grenze entsteht nur eine neue, welche dasselbe Schicksal hat, als Endliches ne-
girt werden zu müssen. Was so wieder vorhanden ist, ist dasselbe Unendliche, das vorhin 
in der neuen Grenze verschwand; das Unendliche ist daher durch sein Aufheben, durch 



 Unbeschränkter Fortschritt und die Grenze des Erkennens 19

nisstufe des Laplaceschen Geistes, den Du Bois-Reymond wiederholt anführt, 
sondern die des refl ektierten Selbstbewußtseins, das nach Hegel das wahre 
Subjekt der Wissenschaft ist. Die Unendlichkeit, von der Hegel in diesem Zu-
sammenhang spricht, ist nicht die unüberschaubare Sammlung aller einzelnen 
Erkenntnisse, die seit den Anfängen der Naturwissenschaft gewonnen wurden, 
auch nicht das Wissen um die Entstehung des Vielen aus dem Einen,6 sondern 
die in sich unendliche Subjektivität, die in allen materialen Teilen des Wissens 
sich selbst als dessen Träger und organisierendes Prinzip bestätigt. Hegel selbst 
hat damit jene Kritiker auf den Plan gerufen, die sein absolutes Wissen für die 
Ausgeburt seines idealistischen Wahns ansahen, der manchen sogar politisch 
gefährlich erschien. Jedenfalls kam es in seinem Denken nicht auf einen dif-
fusen und anonymen Fortschritt an, den er mit dem Begriff der »schlechten 
Unendlichkeit« belegt hätte, sondern vielmehr darauf, das kollektive Subjekt 
zu bestimmen, dem der Fortschritt zugute kommen soll. In diesen Motiven ist 
Hegel mit der Aufklärung und auch mit Kant einig.

Die Souveränität, mit deren Insignien Hegel das Absolute versieht, bekun-
dete nämlich den politischen Anspruch, alle gesellschaftlichen Verhältnisse 
dem Maßstab jener Vernunft zu unterwerfen, die seit der französischen Re-
volution zu universaler Verwirklichung drängte. Insofern vollendet Hegel die 
bestimmende Intention der Aufklärung, die sich vom unbegrenzten Fortschritt 
der Wissenschaft überhaupt erst den Eintritt der Menschheit in einen wahrhaft 
zivilisierten Zustand versprach. Die Vorstellung einer unüberwindlichen Gren-
ze lag hier fern, sie zu behaupten erweckte gar den Verdacht, die emanzipatori-
sche Wirkung der Naturerkenntnis reaktionär hemmen zu wollen.

die neue Grenze hindurch, nicht weiter hinausgeschoben, weder von dem Endlichen 
entfernt worden, denn dieses ist nur diß, in das Unendliche überzugehen,– noch von 
sich selbst, denn es ist bey sich angekommen.« (Hervorh. im Original).

6 Was Du Bois-Reymond als das Ideal der Wissenschaft ansieht, ist die materiali-
stisch interpretierte alte metaphysische Vorstellung des Hervorgangs der verschiedenen 
Dinge aus einem einheitlichen Prinzip. »Der Stein der Weisen, der die heute noch un-
zerlegten Stoffe ineinander umwandelte und aus einem höheren Grundstoff, wenn nicht 
aus dem Urstoff selber, erzeugte, müßte gefunden sein, ehe die ersten Vermutungen 
über Entstehung scheinbar verschiedenartiger aus in Wirklichkeit unterschiedsloser 
Materie möglich wäre.« (E. Du Bois-Reymond, Über die Grenzen des Naturerkennens, 
in: Ders., Vorträge über Philosophie und Gesellschaft, hrsg. von S. Wollgast, Berlin 1974, 
59). Als Programm empirischer Forschung, als welches Du Bois-Reymond das Problem 
durchspielt, ist es allerdings vollkommen unlösbar. Der Urzustand der Welt würde als 
gleichsam erfahrbarer Gegenstand vorgestellt, in dem der ansonsten allwissende La-
placesche Geist das Frühere und Spätere, Ursache und Wirkung, nicht unterscheiden, 
d. h. das Verhältnis von Ruhe und Bewegung nicht bestimmen könnte. Dann aber wäre 
schon immer ein Dualismus von Welt und Geist gegeben; der Laplacesche Geist stünde 
der ursprünglichen Welt vor dem Entstehen endlicher Dinge bereits gegenüber – eine 
höchst metaphysische These. (Vgl. a. a. O., 62 f.).



20 Günther Mensching

In diesem Sinne hat Condorcet den revolutionären Aufbruch als Befreiung 
auch von den Grenzen bestimmt, die ein überholtes, aber immer noch wirksa-
mes traditionelles Weltbild dem menschlichen Wissen setzte. Die Befreiung der 
Wissenschaft von theologischen Vorgaben eröffnete für maßgebliche Vertreter 
der Aufklärung die Perspektive der unbegrenzten Vervollkommnungsfähig-
keit der Menschheit. Die fortschreitende Naturerkenntnis ist geeignet, alte 
Vorurteile und überkommenen Aberglauben aufzulösen, da sie auf Unwissen 
beruhen. »Muß nicht endlich das Menschengeschlecht besser werden, sei es 
infolge neuer Entdeckungen in Wissenschaft und Technik, wodurch zugleich 
die Mittel des privaten Wohlstandes und der allgemeinen Wohlfahrt notwen-
digerweise anwachsen; sei es durch die Fortschritte in den Grundsätzen des 
Verhaltens und der politischen Moral; sei es endlich durch die wirkliche Ver-
vollkommnung der intellektuellen, moralischen und physischen Anlagen, die 
gleichfalls die Folge der Vervollkommnung entweder der Werkzeuge sein kann, 
welche die Kraft dieser Anlagen steigern und ihren Gebrauch lenken, oder die 
Folge der Vervollkommnung der natürlichen Organisation des Menschen sel-
ber?«7 Seine Analyse des geschichtlichen Weges der Erkenntnis und der tech-
nischen Erfi ndungen vom Stadium der Sammler und Jäger bis zum Zeitalter 
der französischen Revolution gibt Condorcet Anlaß zu der programmatischen 
Feststellung »daß die Natur unseren Hoffnungen keine Grenze gesetzt hat.«8

Solcher Optimismus, der den unumkehrbaren Weg der wachsenden Na-
turerkenntnis als den Garanten des moralischen und politischen Fortschritts9 
ansah, ist in der Publizistik seit den letzten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts 
sehr gebrochen oder gar zusammengebrochen. Vielgelesene Wissenschafts-
journalisten haben großen Widerhall mit der These, die Wissenschaft nähere 
sich ihrem Ende.10 Außerdem ist die Rede von den Kränkungen, die der sich 
selbst überschätzenden Menschheit durch den wissenschaftlichen Fortschritt 
selbst widerfahren seien.11 Erst sei sie durch Kopernikus aus dem Zentrum des 

 7 M.-J.-A.-N. de Condorcet, Entwurf einer historischen Darstellung der Fortschritte 
des menschlichen Geistes, hrsg. u. übers. von W. Alff, Frankfurt 1963, 347.

 8 Ebd., 349.
 9 Condorcet will in seinem Werk zeigen, »daß die Natur der Vervollkommnung der 

menschlichen Fähigkeiten keine Grenze gesetzt hat; […] daß die Fortschritte dieser Fä-
higkeit zur Vervollkommnung, die inskünftig von keiner Macht, die sie aufhalten wollte, 
mehr abhängig sind, ihre Grenze allein im zeitlichen Bestand des Planeten hat, auf 
den die Natur uns hat angewiesen sein lassen. Ohne Zweifel können diese Fortschritte 
schneller oder langsamer erfolgen; doch niemals werden es Rückschritte sein.« (Ebd., 
29).

10 Vgl. J. Horgan, The End of Science. Facing the Limits of Knowledge in the Twilight 
of the Scientifi c Age, Reading, Mass. 1996.

11 Das Motiv der drei Kränkungen stammt von Freud, der in seinem Aufsatz Eine 
Schwierigkeit der Psychoanalyse der kosmologischen und der biologischen die psycho-



 Unbeschränkter Fortschritt und die Grenze des Erkennens 21

Kosmos hinausgedrängt, dann von Darwin ihrer niederen tierischen Herkunft 
überführt, wenige Jahrzehnte später von Freud ihrer seelischen Souveränität 
beraubt worden. Seit neuestem werde sie, weit darüber hinaus, von Neurolo-
gen, Genforschern und Informatikern weiter erniedrigt, welche den Menschen 
nun endgültig als Sklaven seiner neurobiologischen Natur erwiesen haben 
wollen, die sich womöglich demnächst auch technisch als künstliche Intelli-
genz nachbauen lasse. Mit dem Menschen als höchstem Wert ist es demnach 
also nichts. Daß er Zweck an sich selbst sei, gehört vielmehr ebenfalls zu den 
Selbsttäuschungen, die aus mythischer Zeit mitgeschleppt werden, aber dem 
Erkenntnisfortschritt so wenig standhalten können wie Verbote von Experi-
menten mit embryonalen Stammzellen.

Die gegenwärtige Auffassung des Fortschritts ist paradox. Der entgrenzte 
Erkenntnisfortschritt scheint seinen ursprünglichen Träger, die sich emanzi-
pierende Menschheit, zum beschränkten Modell ihrer wissenschaftlichen und 
technischen Errungenschaften herabzusetzen und in enge Grenzen zu verwei-
sen.12 Deshalb drängt sich anderen Betrachtern der Eindruck auf, die aufkläre-
rische Intention der europäischen Wissenschaft verkehre sich unaufhaltsam in 
ihr Gegenteil, indem sie sich immer mehr in die Mythologie einer allmächtigen 
Natur verstricke, die sie doch seit ihren Anfängen hinter sich lassen wollte.13

Kaum jemals wird in diesen Debatten bedacht, daß der Determinismus 
aller geistigen Leistungen der Menschen selbst eine theoretische Behauptung 
ist, die, wenn sie recht hätte, ebenso determiniert sein müßte wie jede andere 
geistige Regung. Die Reduktion des Bewußtseins und seiner Tätigkeit auf ma-

logische Kränkung »der Eigenliebe der Menschheit« hinzufügt. Sie bestehe darin, die 
Einsicht der Psychoanalyse anzunehmen, »daß die seelischen Vorgänge an sich unbe-
wußt sind und nur durch eine unvollständige und unzuverlässige Wahrnehmung dem 
Ich zugänglich und ihm unterworfen werden.« Dies komme »der Behauptung gleich, 
daß das Ich nicht Herr sei in seinem eigenen Haus.« (S. Freud, Eine Schwierigkeit der 
Psychoanalyse, in: Gesammelte Werke, Bd. 12, London, Imago 1947, 11). Im Gegensatz zu 
neueren Autoren, die dieses Motiv erweitert verwenden, hat Freud in seine Überlegung 
einbezogen, daß die Einsicht in die psychologische Kränkung nicht einer Kapitulation 
des Ich gleichkommt, sondern vielmehr dessen gesteigerte Leistung darstellt.

12 Günther Anders hat schon vor Jahrzehnten die Reaktion hierauf als »promethei-
sche Scham« beschrieben: »Prometheus hat gewissermaßen triumphal gesiegt, so tri-
umphal, daß er nun, konfrontiert mit seinem eigenen Werke, den Stolz, der ihm noch 
im vorigen Jahrhundert so selbstverständlich gewesen war, abzutun beginnt, um ihn 
durch das Gefühl eigener Minderwertigkeit und Jämmerlichkeit zu ersetzen. ›Wer bin 
ich schon?‹ fragt der Prometheus von heute, der Hofzwerg seines eigenen Maschinen-
parks, ›wer bin ich schon?‹« (G. Anders, Die Antiquiertheit des Menschen. Über die Seele 
im Zeitalter der zweiten industriellen Revolution, München ²1956, 24 f.).

13 M. Horkheimer und Th. W. Adorno haben diese These in ihrem berühmten Buch 
Dialektik der Aufklärung, Amsterdam 1947, entfaltet. Vgl. besonders das Kapitel Begriff 
der Aufklärung, a. a. O., 13 ff.



22 Günther Mensching

terielle Natur gibt einen Erkenntnisfortschritt vor, der die Mythologisierung 
des Geistes beenden will, indem er dessen Unterschied zur Natur aufhebt und 
ihm dadurch wieder eine Grenze weist, indem er seine Autonomie zum Schein 
herabsetzt. Aber eben dies wäre, mit Hegel zu reden, das Tun des Geistes selbst, 
der sich nur durch sein Anderes bestimmt und es zugleich aufhebt.

Der Streit um die Ignorabimus-Rede spielt sich zwar primär zwischen phi-
losophisch interessierten Naturwissenschaftlern ab, aber er reagiert, direkt und 
indirekt, auf Hegel, gegen dessen Idealismus Motive der Aufklärung ins Feld 
geführt werden.14 Die Philosophen der Aufklärung haben sich indessen über 
das Problem der Grenzen des menschlichen Erkennens sehr differenziert geäu-
ßert. Die berühmtesten Autoren wie Locke und Hume, Diderot, Voltaire und 
Holbach, in seiner Weise auch Rousseau15, haben nicht, wie es scheinen könn-
te, alle Grenzen in blindem Fortschrittsglauben geleugnet, sondern vielmehr 
solche aufgezeigt. Kant ist geradezu der Theoretiker der Grenze menschlicher 
Erkenntnis, auf den alle spätere Erörterung des Themas sich immer wieder 
zumindest implizit bezieht.

Die Aufklärung hat die Grenzen der Erkenntnis freilich anders bestimmt 
als ein Jahrhundert später die Debatte im Anschluß an die Ignorabimus-Rede. 
Die beiden Fragen, die Du Bois-Reymond in diesem Zusammenhang für un-
beantwortbar hält, werden von den Aufklärern gar nicht vorrangig gestellt. So 
werden das Wesen von Materie, Kraft und Bewegung, sowie deren Ursprung 
im 18. Jahrhundert nicht erörtert. Holbach hat in sein System der Natur zwar 
ein Kapitel über den Ursprung der Bewegung eingefügt,16 aber hier werden 
plakativ nur einige Grundsätze der Newtonschen Mechanik exponiert, die als 
Gesetze der allgegenwärtigen Materie behauptet werden. Deren Ursprung wird 
tautologisch bestimmt: »Woher hat diese Natur ihre Bewegung erhalten? Wir 
antworten: aus sich selbst, weil sie das große Ganze ist, außerhalb dessen – fol-
gerichtigerweise – nichts existieren kann. Wir sagen, daß die Bewegung eine 
Seinsweise ist, die sich notwendig aus dem Wesen der Materie herleitet; daß 

14 Sehr deutlich wird dies in Du Bois-Reymonds 1875 gehaltener Rede über La 
Mettrie. Vgl. E. Du Bois-Reymond, Vorträge über Philosophie und Gesellschaft, a. a. O., 
79 ff. Der Autor identifi ziert hier seine eigene Position weithin mit dem Materialismus 
La Mettries: »Man sieht, dies sind dieselben Gedanken, die gerade jetzt die Wissenschaft 
lebhaft bewegen, und es bestätigt sich einmal wieder, daß in dem was man eben brauch-
te, aber nicht weiß, die Denker jederzeit wesentlich gleich weit waren. Nach hundert-
zwanzig Jahren der tiefsten Forschungen können natürlich diese Gedanken in bessere 
Form gekleidet und auf breitere tatsächliche Grundlage gestellt werden.« (Ebd., 95).

15 Rousseaus berühmte Abhandlung über die Frage, ob die Wiederherstellung der 
Wissenschaften und Künste zur Läuterung der Sitten beigetragen hat, bestreitet die auf-
klärerische These, daß der wissenschaftliche Fortschritt als solcher ein moralischer sein 
müsse.

16 P. Th. d’Holbach, System der Natur, übers. von F.-G. Voigt, Berlin 1960, 19 ff.



 Unbeschränkter Fortschritt und die Grenze des Erkennens 23

die Materie sich durch ihre eigene Energie bewegt; daß ihre Bewegungen durch 
Kräfte bedingt sind, die der Materie innewohnen.«17 Diderot, der die Position 
Holbachs in diesem Punkte teilte, war sich zudem allerdings darüber im kla-
ren, daß eine transzendente Herleitung der Bewegung keinen Erklärungswert 
besitzt: »Die Annahme irgendeines Wesens außerhalb der materiellen Welt ist 
unmöglich. Solche Annahmen darf man nie machen, weil aus ihnen nie etwas 
gefolgert werden kann.«18 Das Problem der Herkunft der Bewegung erweist 
sich in der Aufklärung als aporetisch.

Über die biologische Entstehung des Bewußtseins gibt es einige Refl exionen, 
die ausdrücklich als bloße Vermutungen bezeichnet werden. Der gattungsge-
schichtliche Ursprung des menschlichen Verstandes wurde erst mit der Einsicht 
in die Genese der biologischen Spezies, also im Zeitalter Darwins, wirklich zum 
Thema. Maupertuis hat die Hypothese aufgestellt, daß die Vererbung von Ei-
genschaften bestimmten Gesetzen der belebten Materie gehorcht, die er für sei-
ne Zeit recht genau antizipiert.19 Von hier aus lag es nahe, die Variationen und 
Abnormitäten innerhalb der Spezies als Indizien einer Entwicklungsgeschichte 
zu interpretieren, die auch das menschliche Gattungsmerkmal umfaßt. Dem 
sind aber selbst die Materialisten nur zögernd gefolgt. Diderot kleidet die Ver-
mutung in die Form eines spielerischen Gesprächs mit d’Alembert: »Die Frage, 
ob das Ei vor der Henne oder die Henne vor dem Ei dagewesen sei, bringt Sie 
nur deshalb in Verlegenheit, weil Sie annehmen, daß die Tiere ursprünglich so 
gewesen seien, wie sie gegenwärtig sind. Welche Torheit! Man weiß weder, wie 
sie gewesen sind, noch wie sie sein werden. Das unsichtbare Würmchen, das 
sich im Schlamm regt, ist vielleicht auf dem Weg zum Großtierzustand; das 
riesige Tier, das uns durch seine Größe erschreckt, ist vielleicht auf dem Weg 
zum Wurmzustand und vielleicht nur ein besonderes und vorübergehendes 
Produkt unseres Planeten.«20

17 Ebd., 25.
18 D. Diderot, Philosophische Grundsätze über Materie und Bewegung, in: Ders., Phi-

losophische Schriften, übers. von Th. Lücke, Bd. 1, Berlin 1961, 587.
19 J. L. M. de Maupertuis, Système de la nature. Essai sur la formation des corps or-

ganisés, in: Ders., Œuvres de Mr. de Maupertuis, Bd. 2, Lyon, chez J.-M. Bruyset 1756, 
§ 31–47, 157 ff.

20 D. Diderot, Unterhaltung zwischen d’Alembert und Diderot in: Ders., Philosophi-
sche Schriften, a. a. O., 515. Die Überlegungen dieses Gesprächs wie auch die des daran 
anschließenden Traum d’Alemberts waren auch unter den Materialisten nicht unum-
stritten und wurden erst 1830, 26 Jahre nach dem Tode Diderots, veröffentlicht. Auch 
Holbach zieht die Evolution der Spezies in Betracht: »Wer hat ihnen [den Vertretern der 
Lehre von der Konstanz der Arten] gesagt, daß diese Natur gegenwärtig nicht in ihrem 
ungeheuren Laboratorium die Elemente sammelt, die imstande sind, ganz neue Erzeug-
nisse zu schaffen, die nichts mit den heute existierenden Gattungen gemeinsam haben?« 
(D’Holbach, System der Natur, a. a. O., 70).




