
ERNST CASSIRER

Zur Logik der
Kulturwissenschaften

Mit einem Anhang:
Naturalistische und humanistische Begründung

der Kulturphilosophie

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 634

Die hier abgedruckten Texte folgen seitenidentisch der Ausgabe Ernst Cassirer,
Gesammelte Werke, herausgegeben von Birgit Recki, Hamburg 1998–2009
(ECW), Band 22 bzw. 24. Die Paginierung der Werkausgabe findet sich einge-
rückt auf der Innenseite im Kolumnentitel und ist kursiv gesetzt. Die innen am
Rand stehende Seitenzahl bezieht sich auf die Erstveröffentlichung. Ausführliche
editorische Berichte befinden sich in der ECW.

Bibliographische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deut-
schen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind
im Internet über <http://dnb.d-nb.de> abrufbar.

ISBN print: 978-3-7873-2163-6
ISBN E-Book: 978-3-7873-2182-7

www.meiner.de

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2011. Alle Rechte, auch die
des auszugsweisen Nachdrucks, der fotomechanischen Wiedergabe
und der Übersetzung, vorbehalten. Dies betrifft auch die Vervielfälti-
gung und Übertragung einzelner Textabschnitte durch alle Verfahren
wie Speicherung und Übertragung auf Papier, Transparente, Filme,
Bänder, Platte und andere Medien, soweit es nicht §§53 und 54 URG
ausdrücklich gestatten. – Satz: KCS GmbH, Buchholz. Druck und Bin-
dung: Hubert & Co., Göttingen. Gedruckt wird auf alterungsbeständi-
gem, säurefreiem Werkdruckpapier. Printed in Germany.



INHALT

ZUR LOGIK DER KULTURWISSENSCHAFTEN.

FÜNF STUDIEN (1942)

Der Gegenstand der Kulturwissenschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3

Dingwahrnehmung und Ausdruckswahrnehmung . . . . . . . . . . . 37

Naturbegriffe und Kulturbegriffe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60

Formproblem und Kausalproblem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92

Die »Tragödie der Kultur« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 108

ANHANG

Naturalistische und humanistische Begründung
der Kulturphilosophie (1939) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 135



ZUR LOGIK DER KULTURWISSENSCHAFTEN
FÜNF STUDIEN1

(1942)

1 [Zuerst veröffentlicht: Göteborg 1942 (Göteborgs högskolas årsskrift 48 
[1942:1] ).]

  



erste studie
Der Gegenstand der Kulturwissenschaft

[1.]

Platon hat gesagt, daß das Staunen der eigentlich philosophische Affekt 
sei und daß wir in ihm die Wurzel alles Philosophierens zu sehen 
haben. Wenn dem so ist, so erhebt sich die Frage, welche Gegenstände 
es waren, die zuerst das Erstaunen des Menschen erweckt und ihn 
damit auf die Bahn des philosophischen Nachdenkens geführt haben. 
Waren es »physische« oder »geistige« Gegenstände, war es die Ord-
nung der Natur, oder waren es die eigenen Schöpfungen der Men-
schen, denen hier die Führung zufiel? Als die nächstliegende Annahme 
mag es erscheinen, daß die astronomische Welt als die erste aus dem 
Chaos emporzusteigen begann. Der Verehrung der Gestirne begegnen 
wir in fast allen großen Kulturreligionen. Hier zuerst vermochte der 
Mensch sich aus dem dumpfen Bann des Gefühls zu befreien und sich 
zu einer freieren und weiteren Anschauung über das Ganze des Seins 
zu erheben. Die subjektive Leidenschaft, die danach strebt, die Natur 
durch magische Kräfte zu bezwingen, trat zurück; statt ihrer regt sich 
die Ahnung einer universellen objektiven Ordnung. Im Lauf der 
Gestirne, im Wechsel von Tag und Nacht, in der regelmäßigen Wieder-
kehr der Jahreszeiten fand der Mensch das erste große Beispiel eines 
gleichförmigen Geschehens. Dieses Geschehen war unendlich weit 
über seine eigene Sphäre erhoben und aller Macht seines Wollens und 
Wünschens entzogen. Ihm haftete nichts von jener Launenhaftigkeit 
und Unberechenbarkeit an, die nicht nur das gewöhnliche menschliche 
Tun, sondern auch das Wirken der »primitiven« dämonischen Kräfte 
kennzeichnet. Daß es ein Wirken und somit eine »Wirklichkeit« gibt, 
die in feste Grenzen eingeschlossen und an bestimmte unveränderli-
che Gesetze gebunden ist: das war die Einsicht, die hier zuerst auf-
zudämmern begann.

Aber dieses Gefühl mußte sich alsbald mit einem anderen verbin-
den. Denn näher als die Ordnung der Natur steht dem Menschen die 
Ordnung, die er in seiner eigenen Welt findet. Auch hier herrscht 
keines | wegs bloße Willkür. Der einzelne sieht sich von seinen ersten 
Regungen an bestimmt und beschränkt durch etwas, worüber er keine 
Macht hat. Es ist die Macht der Sitte ,  die ihn bindet. Sie bewacht 
jeden seiner Schritte, und sie gestattet seinem Tun kaum einen Augen-
blick lang freien Spielraum. Nicht nur sein Handeln, sondern auch 
sein Fühlen und Vorstellen, sein Glauben und Wähnen ist durch sie 
beherrscht. Die Sitte ist die ständig gleichbleibende Atmosphäre, in 

3–4  357  3



der er lebt und ist; er kann sich ihr so wenig entziehen wie der Luft, die 
er atmet. Kein Wunder, daß sich auch in seinem Denken die Anschau-
ung der physischen Welt von der der sittlichen Welt nicht lösen kann. 
Beide gehören zusammen; und sie sind in ihrem Ursprung eins. Alle 
großen Religionen haben sich in ihrer Kosmogonie und in ihrer Sitten-
lehre auf dieses Motiv gestützt. Sie stimmen darin überein, daß sie dem 
Schöpfergott die doppelte Rolle und die zweifache Aufgabe zuspre-
chen, der Begründer der astronomischen und der sittlichen Ordnung 
zu sein und beide den Mächten des Chaos zu entreißen. Im Gilga-
mesch-Epos, in den Veden, in der ägyptischen Schöpfungsgeschichte 
finden wir die gleiche Anschauung. Im babylonischen Schöpfungs-
mythos führt Marduk den Kampf gegen das gestaltlose Chaos, gegen 
das Ungeheuer Tiamat. Nach seinem Siege über dasselbe richtet er die 
ewigen Denk- und Wahrzeichen der kosmischen Ordnung und der 
Rechtsordnung auf. Er bestimmt den Lauf der Gestirne; er setzt die 
Zeichen des Tierkreises ein; er stellt die Folge der Tage, Monate, Jahre 
fest. Und zugleich setzt er dem menschlichen Tun die Grenzen, die 
es nicht ungestraft überschreiten kann; er ist es, der »[…] ins Innerste 
blickt, der den Übeltäter nicht entrinnen lässt […] der […] die Unbot-
mässigen [beugt und] das Recht gelingen lässt […]«2

An dieses Wunder der sittlichen Ordnung aber schließen sich andre, 
nicht minder große und geheimnisvolle an. Denn all das, was der 
Mensch schafft und was aus seiner eigenen Hand hervorgeht, umgibt 
ihn noch wie ein unbegreifliches Geheimnis. Er ist weit davon entfernt, 
wenn er seine eignen Werke betrachtet, sich selbst als deren Schöpfer 
zu ahnen. Sie stehen hoch über ihm; sie sind weit erhaben nicht nur 
über das, was der einzelne, sondern auch über all das, was die Gattung 
zu leisten vermag. Wenn der Mensch ihnen einen Ursprung zuschreibt, 
so kann es kein anderer als ein mythischer Ursprung sein. Ein Gott 
hat sie geschaffen; ein Heilbringer hat sie vom Himmel auf die Erde 
herab | geholt und die Menschen ihren Gebrauch gelehrt. Solche Kul-
turmythen durchziehen die Mythologie aller Zeiten und Völker.3 Was 
das technische Geschick des Menschen im Laufe der Jahrhunderte und 
Jahrtausende hervorgebracht hat: das sind nicht Taten, die ihm gelun-
gen sind, sondern es sind Gaben und Geschenke von oben. Für jedes 

2 Näheres s. in meiner »Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil: 
Das mythische Denken«, Berlin 1925, S.  142  ff. [ECW  12, S.  132  ff. Zitat: Her-
mann Gunkel, Schöpfung und Chaos in Urzeit und Endzeit. Eine religionsge-
schichtliche Untersuchung über Gen  1 und Ap  Joh  12. Mit Beiträgen von Hein-
rich Zimmern, Göttingen 1895, S.  416].

3 Vgl. das Material bei Kurt Breysig, Die Entstehung des Gottesgedankens und 
der Heilbringer, Berlin 1905.

4 Zur Logik der Kulturwissenschaften 358  4–5



Werkzeug gibt es eine solche überirdische Abstammung. Bei manchen 
Naturvölkern, wie z. B. bei den Ewe in Süd-Togo, werden noch heute 
bei den jährlich wiederkehrenden Erntefesten den einzelnen Gerät-
schaften, der Axt, dem Hobel, der Säge Opfer dargebracht.4 Und noch 
weiter von ihm selbst entfernt als diese materiellen Werkzeuge müssen 
dem Menschen die geistigen Instrumente erscheinen, die er sich selbst 
erschaffen hat. Auch sie gelten als Äußerungen einer Kraft, die der 
seinen unendlich überlegen ist. In erster Linie gilt dies von Sprache 
und Schrift, den Bedingungen alles menschlichen Verkehrs und aller 
menschlichen Gemeinschaft. Dem Gott, aus dessen Händen die Schrift 
hervorgegangen ist, gebührt in der Hierarchie der göttlichen Kräfte 
stets ein besonderer und bevorzugter Platz. In Ägypten erscheint der 
Mondgott Thoth zugleich als der »Schreiber der Götter« und als der 
Richter der Himmel. Er ist es, der Götter und Menschen wissen läßt, 
was ihnen gebührt; denn er bestimmt das Maß der Dinge.5 Sprache 
und Schrift gelten als der Ursprung des Maßes; denn ihnen vor allem 
wohnt die Fähigkeit inne, das Flüchtige und Wandelbare festzuhalten 
und es damit dem Zufall und der Willkür zu entziehen.

In alledem spüren wir, schon im Kreise des Mythos und der Reli-
gion, das Gefühl, daß die menschliche Kultur nichts Gegebenes und 
Selbstverständliches, sondern daß sie eine Art von Wunder ist, das der 
 Erklärung bedarf. Aber zu einer tieferen Selbstbesinnung führt dies 
erst, sobald der Mensch sich nicht nur dazu aufgefordert und berechtigt 
fühlt, derartige Fragen zu stellen, sondern statt dessen dazu übergeht, 
ein eigenes und selbständiges Verfahren, eine »Methode« aus zubilden, 
mittels deren er sie beantworten kann. Dieser Schritt geschieht zum 
ersten Mal in der griechischen Philosophie – und hierin bedeutet sie 
die große geistige Zeitenwende. Jetzt erst wird die neue Kraft entdeckt, 
die allein zu einer Wissenschaft der Natur und zu einer Wissen | schaft 
von der menschlichen Kultur führen kann. An die Stelle der unbe-
stimmten Vielheit der mythischen Erklärungsversuche, die sich bald 
auf dieses, bald auf jenes Phänomen richten, tritt die Vorstellung von 
der durchgängigen Einheit des Seins, der eine ebensolche Einheit des 
Grundes entsprechen muß. Diese Einheit ist nur dem reinen Denken 
zugänglich. Die bunten und vielfältigen Schöpfungen der mythenbil-
denden Phantasie werden jetzt der Kritik des Denkens unterworfen 
und damit entwurzelt. Aber an diese kritische Aufgabe schließt sich 
die neue positive Aufgabe. Das Denken muß, aus eigener Kraft und 

4 Vgl. Jakob Spieth, Die Religion der Eweer in Süd-Togo, Leipzig 1911 (Reli-
gions-Urkunden der Völker,  Abt. 4, Bd.  2), S.  8.

5 Vgl. Alexandre Moret, Mystères Egyptiens, Paris 1913, S.  132  ff.

5–6  359 Der Gegenstand der Kulturwissenschaft 5



aus eigener Verantwortung, wieder aufbauen, was es zerstört hat. An 
den Systemen der Vorsokratiker können wir verfolgen, mit welch 
bewunderungswürdiger Folgerichtigkeit diese Aufgabe in Angriff 
genommen und Schritt für Schritt durchgeführt wird. In Platons Ide-
enlehre und in Aristoteles’ Metaphysik hat sie eine Lösung gefunden, 
die auf Jahrhunderte hinaus bestimmend und vorbildlich geblieben ist. 
Eine solche Synthese wäre nicht möglich gewesen, wenn ihr nicht eine 
gewaltige Einzelarbeit vorangegangen wäre. An ihr sind viele, dem 
ersten Anschein nach diametral entgegengesetzte Tendenzen beteiligt, 
und sie schlägt, in Problemstellung und Problemlösung, sehr verschie-
denartige Wege ein. Dennoch läßt sich für uns diese ganze gewaltige 
Gedankenarbeit, wenn wir ihren Ausgangspunkt und ihr Ziel betrach-
ten, gewissermaßen in einen Grundbegriff zusammenfassen, den die 
griechische Philosophie zuerst gefunden und den sie nach allen seinen 
Momenten durchgebildet und ausgebaut hat. Es ist der Logosbegriff, 
dem diese Rolle in der Entwicklung des griechischen Denkens zufällt.6 
Schon in der ersten Ausprägung, die er in der Philosophie Heraklits 
erfahren hat, spüren wir diese seine Bedeutung und seinen künftigen 
Reichtum. Heraklits Lehre scheint auf den ersten Blick noch ganz auf 
dem Boden der ionischen Naturphilosophie zu stehen. Auch er sieht 
die Welt als ein Ganzes von Stoffen, die sich wechselseitig ineinander 
umsetzen. Aber dies erscheint ihm nur als die Oberfläche des Gesche-
hens, hinter der er eine Tiefe sichtbar machen will, die sich bisher dem 
Denken nicht erschlossen hat. Auch die | Ionier wollten sich nicht mit 
der bloßen Kenntnis des »Was« begnügen; sie fragten nach dem »Wie« 
und nach dem »Warum«. Aber bei Heraklit wird diese Frage in einem 
neuen und in einem viel schärferen Sinn gestellt. Und indem er sie in 
dieser Weise stellt, ist er sich bewußt, daß die Wahrnehmung, in deren 
Grenzen sich die bisherige naturphilosophische Spekulation bewegte, 
sie nicht mehr zu beantworten vermag. Nur das Denken kann uns 
die Antwort geben: Denn hier und hier allein wird der Mensch von 
der Schranke seiner Individualität frei. Er folgt nicht mehr der »eige-
nen Meinung«, sondern er erfaßt ein Allgemeines und Göttliches. An 
die Stelle der ρ , der »privaten« Einsicht, ist ein univer-

6 Näher ausgeführt habe ich diese Auffassung in meiner Darstellung der 
älteren griechischen Philosophie, die ich in Dessoirs Lehrbuch der Philosophie 
gegeben habe: Die Philosophie der Griechen von den Anfängen bis Platon, in: 
Lehrbuch der Philosophie, hrsg. v. Max Dessoir, Bd.  I: Die Geschichte der Phi-
losophie, dargestellt v. Ernst von Aster u.   a., Berlin 1925, S.  7–138 [ECW  16, 
S.  313–467]. Vgl. jetzt auch meinen Aufsatz »Logos, Dike, Kosmos in der Ent-
wicklung der griechischen Philosophie«, in: Göteborgs högskolas årsskrift  47 
(1941:6), S.  1–31 [In diesem Band, S.  7–35].

6 Zur Logik der Kulturwissenschaften 360  6–7



selles Weltgesetz getreten. Damit erst ist der Mensch nach Heraklit 
der mythischen Traumwelt und der engen und begrenzten Welt der 
sinnlichen Wahrnehmung entronnen. Denn ebendies ist der Charakter 
des Wachens und Erwachtseins, daß die Individuen eine gemeinsame 
Welt besitzen, während im Traum jeder nur in seiner eigenen Welt lebt 
und in ihr befangen und versenkt bleibt. 

Damit war dem gesamten abendländischen Denken eine neue Auf-
gabe gestellt und eine Richtung eingepflanzt, von der es fortan nicht 
wieder abweichen konnte. Seit dieses Denken durch die Schule der 
griechischen Philosophie hindurchgegangen war, war alles Erkennen 
der Wirklichkeit gewissermaßen auf den Grundbegriff des »Logos« 
– und damit auf die »Logik« im weitesten Sinne – verpflichtet. Das 
änderte sich auch dann nicht, als die Philosophie wieder aus ihrer Herr-
scherstellung verdrängt und das »Allgemeine und Göttliche« an einer 
anderen, ihr unzugänglichen Stelle gesucht wurde. Das Christentum 
bestreitet den griechischen Intellektualismus; aber zum bloßen Irra-
tionalismus kann und will es damit nicht zurückkehren. Denn auch 
ihm ist der Logosbegriff tief eingepflanzt. Die Geschichte der christ-
lichen Dogmatik zeigt den beharrlichen Kampf, den die Grundmotive 
der christlichen Erlösungsreligion gegen den Geist der griechischen 
Philosophie zu führen hatten. In diesem Kampf gibt es, geistesge-
schichtlich betrachtet, weder Sieger noch Besiegte; aber ebensowe-
nig konnte es in ihm jemals zu einem wirklichen inneren Ausgleich 
der Gegensätze kommen. Es wird immer ein vergeblicher Versuch 
bleiben, den Logosbegriff der griechischen Philosophie und den des 
Johannes-Evangeliums auf e inen Nenner zu bringen. Denn die Art 
der Vermittlung zwischen dem Individuellen und dem Allgemeinen, 
dem Endlichen und dem Unendlichen, dem Menschen und Gott ist 
in beiden Fällen durch | aus verschieden. Der griechische Seinsbegriff 
und der griechische Wahrheitsbegriff sind, nach dem Gleichnis des 
Parmenides, einer »wohlgerundeten Kugel«7 zu vergleichen, die fest in 
ihrem eigenen Mittelpunkt ruht. Beide sind in sich selbst vollkommen 
und abgeschlossen; und zwischen ihnen besteht nicht nur eine Har-
monie, sondern eine wahrhafte Identität. Der Dualismus der christli-
chen Weltansicht macht dieser Identität ein Ende. Keine Anstrengung 
des Wissens und des reinen Denkens vermag fortan den Riß zu heilen, 
der durch das Sein hindurchgeht. Freilich hat auch die christliche Phi-
losophie dem Streben nach Einheit, das im Begriff der Philosophie 

7 [Parmenides, Fragm.  8, zit. nach: Hermann Diels, Die Fragmente der Vor-
sokratiker. Griechisch und deutsch, Bd.  I, Berlin 21906, S.  121: » ρ

«.]

7–8  361 Der Gegenstand der Kulturwissenschaft 7



liegt, keineswegs entsagt. Aber sowenig sie die Spannung zwischen 
den beiden Gegenpolen aufzuheben vermag, so versucht sie doch, sie 
innerhalb ihres Kreises und mit ihren Denkmitteln auszugleichen. Aus 
solchen Versuchen sind alle die großen Systeme der scholastischen 
Philosophie erwachsen. Keines von ihnen wagt es, den Gegensatz zu 
bestreiten, der zwischen Offenbarung und Vernunft, zwischen Glau-
ben und Wissen, zwischen dem regnum gratiae und dem regnum natu-
rae besteht. Die Vernunft, die Philosophie kann aus eigenen Kräften 
kein Weltbild aufbauen; alle Erleuchtung, deren sie fähig ist, stammt 
nicht aus ihr selbst, sondern aus einer anderen und höheren Lichtquelle. 
Aber wenn sie den Blick fest auf diese Lichtquelle gerichtet hält, wenn 
sie sich, statt dem Glauben eine selbständige und selbsttätige Kraft 
entgegenzustellen, vielmehr von ihm führen und leiten läßt, so erreicht 
sie damit das ihr zugemessene Ziel. Die Urkraft des Glaubens, die 
dem Menschen nur durch einen unmittelbaren Gnadenakt, durch die 
göttliche »illuminatio«‚ zuteil werden kann, bestimmt ihm zugleich 
den Inhalt und Umfang des Wissens. In diesem Sinne wird das Wort 
fides quaerens intellectum zum Inbegriff und zum Wahlspruch der 
gesamten christlich-mittelalterlichen Philosophie. In den Systemen 
der Hochscholastik, insbesondere bei Thomas von Aquino, kann es 
scheinen, als sei die Synthese gelungen und die verlorene Harmonie 
wiederhergestellt. »Natur« und »Gnade«‚ »Vernunft« und »Offenba-
rung« widersprechen einander nicht; die eine weist vielmehr auf die 
andere hin und führt zu ihr empor. Der Kosmos der Kultur scheint 
damit wieder geschlossen und auf einen festen religiösen Mittelpunkt 
bezogen.

Aber dieser kunstvoll gefügte Bau der Scholastik, in welchem der 
christliche Glaube und das antike philosophische Wissen sich gegen-
seitig stützen und halten sollten, bricht zusammen vor jenem neuen 
| Erkenntnisideal, das wie kein anderes den Charakter der moder-
nen Wissenschaft bestimmt und geprägt hat. Die mathematische 
Naturwissenschaft  kehrt wieder zu dem antiken Ideal des Wissens 
zurück. Kepler und Galilei können unmittelbar an Pythagoreische, an 
Demokritische und Platonische Grundgedanken anknüpfen. Aber in 
ihrer Forschung nehmen diese Gedanken zugleich einen neuen Sinn 
an. Denn sie vermögen die Brücke zwischen dem Intelligiblen und 
Sinnlichen, zwischen dem  und dem ρ  in 
einer Weise zu schlagen, die der antiken Wissenschaft und Philosophie 
versagt geblieben war. Vor dem mathematischen Wissen scheint jetzt 
die letzte trennende Schranke zwischen »Sinnenwelt« und »Verstan-
deswelt« zu fallen. Die Materie als solche erweist sich als durchdrun-
gen von der Harmonie der Zahl und als beherrscht durch die Gesetz-

8 Zur Logik der Kulturwissenschaften 362  8–9



lichkeit der Geometrie. Vor dieser universellen Ordnung schwinden 
alle jene Gegensätze, die in der aristotelisch-scholastischen Physik 
ihre Fixierung gefunden hatten. Es gibt keinen Gegensatz der »niede-
ren« und »höheren«‚ der »oberen« und »unteren« Welt. Die Welt ist 
eins, so wahr die Welterkenntnis ,  die Weltmathematik nur eine ist 
und sein kann. In Descartes’ Begriff der Mathesis  universal is  hat 
dieser Grundgedanke der modernen Forschung seine durchgreifende 
philosophische Legitimation gefunden. Der Kosmos der universellen 
Mathematik, der Kosmos von Ordnung und Maß, umschließt und 
erschöpft alle Erkenntnis. Er ist in sich völlig autonom; er bedarf kei-
ner Stütze, und er kann keine andere Stütze anerkennen als diejenige, 
die er in sich selbst findet. Nun erst umfaßt die Vernunft, in ihren 
klaren und deutlichen Ideen, das Ganze des Seins, und nun erst kann 
sie dieses Ganze mit den ihr eigenen Kräften vollständig durchdringen 
und beherrschen.

Daß dieser Grundgedanke des klassischen philosophischen Ratio-
nalismus die Wissenschaft nicht nur befruchtet und erweitert, sondern 
daß er ihr einen ganz neuen Sinn und ein neues Ziel gegeben hat: das 
bedarf keiner näheren Ausführung. Die Entwicklung der Systeme der 
Philosophie von Descartes zu Malebranche und Spinoza, von Spinoza 
zu Leibniz bietet hierfür den fortlaufenden Beweis. An ihr läßt sich 
unmittelbar aufzeigen, wie sich das neue Ideal der Universalmathe-
matik fortschreitend immer neue Kreise der Wirklichkeitserkenntnis 
unterwirft. Descartes’ endgültiges System der Metaphysik ist seiner 
ursprünglichen Konzeption einer einzigen allumfassenden Me | thode 
des Wissens insofern nicht gemäß, als das Denken, im Fortgang sei-
ner Bewegung, zuletzt auf bestimmte radikale Unterschiede des Seins 
hingeführt wird, die es als solche einfach hinzunehmen und anzuer-
kennen hat. Der Dualismus der Substanzen schränkt den Monismus 
der Cartesischen Methode ein und setzt ihm eine bestimmte Grenze. 
Es scheint zuletzt, als sei das Ziel, das diese Methode sich setzt, nicht 
für die Wirklichkeitserkenntnis als Ganzes, sondern nur in bestimm-
ten Teilen derselben erreichbar. Die Körperwelt untersteht ohne jeg-
liche Einschränkung der Herrschaft des mathematischen Denkens. In 
ihr gibt es keinen unbegriffenen Rest; keine dunklen »Qualitäten«, 
die, gegenüber den reinen Begriffen von Größe und Zahl, etwas Selb-
ständiges, Irreduzibles sind. All dies ist beseitigt und ausgelöscht: 
Die Identität der »Materie« mit der reinen Ausdehnung sichert die 
Identität von Naturphilosophie und Mathematik. Aber neben der aus-
gedehnten Substanz steht die denkende Substanz; und beide müssen 
zuletzt aus einem gemeinsamen Urgrund, aus dem Sein Gottes, abge-
leitet werden. Wo Descartes daran geht, diese Urschicht der Wirklich-

9–10  363 Der Gegenstand der Kulturwissenschaft 9



keit bloßzulegen und zu erweisen, da verläßt ihn der Leitfaden seiner 
Methode. Hier denkt er nicht mehr in den Begriffen seiner Universal-
mathematik, sondern in den Begriffen der mittelalterlichen Ontologie. 
Nur indem er die Gültigkeit dieser Begriffe voraussetzt, indem er von 
dem »objektiven« Sein der Ideen ausgeht, um von hier aus auf die »for-
male« Realität der Dinge zu schließen, kann ihm sein Beweis gelingen. 
Die Nachfolger Descartes’ sind immer energischer und immer erfolg-
reicher bemüht, diesen Widerstreit zu beseitigen. Sie wollen das, was 
Descartes für die substantia extensa geleistet hatte, in gleicher und in 
gleich überzeugender Weise für die substantia cogitans und für die 
göttliche Substanz leisten. Auf diesem Wege wird Spinoza zu seiner 
Ineinssetzung von Gott und Natur geführt; auf diesem Wege gelangt 
Leibniz zum Entwurf seiner »allgemeinen Charakteristik«. Beide sind 
überzeugt, daß erst auf diese Weise der vollständige Beweis für die 
Wahrheit des Panlogismus und des Panmathematizismus erbracht 
werden kann. Jetzt zeichnet sich der Umriß des modernen Weltbil-
des in aller Schärfe und Deutlichkeit gegenüber dem antiken und 
dem mittelalterlichen Weltbild ab. »Geist« und »Wirklichkeit« sind 
nicht nur miteinander versöhnt, sondern sie haben sich wechselseitig 
durchdrungen. Zwischen ihnen besteht kein Verhältnis bloß äußerer 
Einwirkung oder äußerer Entsprechung. Hier | handelt es sich um et - 
was anderes als um jene adaequatio intellectus et rei, die sowohl die 
antike wie die scholastische Erkenntnislehre als Maßstab des Wissens 
aufgestellt hatten. Es handelt sich um eine »prästabilierte Harmonie«, 
um eine letzte Identität zwischen Denken und Sein, zwischen dem 
Ideellen und dem Reellen.

Die erste Einschränkung,  die dieses panmathematische Welt-
bild erfuhr, stammt aus einem Problemkreis, der für die Anfänge der 
neueren Philosophie noch kaum als solcher bestand oder der doch 
nur in seinem ersten Umriß gesehen wurde. Erst die zweite Hälfte 
des achtzehnten Jahrhunderts stellt hier eine neue große Grenzscheide 
dar, indem sie diesen Problemkreis immer mehr in seiner Eigenart 
erkennt und ihn zuletzt geradezu in den Mittelpunkt der philosophi-
schen Selbstbesinnung rückt. Der klassische Rationalismus hatte sich 
nicht mit der Eroberung der Natur begnügt; er hatte auch ein in sich 
geschlossenes »natürliches System der Geisteswissenschaften« auf-
bauen wollen. Der menschliche Geist sollte aufhören, einen »Staat im 
Staate« zu bilden; er sollte aus den gleichen Prinzipien erkannt werden 
und derselben Gesetzlichkeit unterliegen wie die Natur. Das moderne 
Naturrecht, wie es von Hugo Grotius begründet wird, beruft sich 
auf die durchgreifende Analogie, die zwischen Rechtserkenntnis und 
mathematischer Erkenntnis besteht – und Spinoza schafft eine neue 

10 Zur Logik der Kulturwissenschaften 364  10–11



Form der Ethik, die sich am Vorbild der Geometrie orientiert und 
sich von ihm ihre Ziele und ihre Wege vorzeichnen läßt. Damit erst 
schien der Kreis geschlossen zu sein; der Ring des mathematischen 
Denkens konnte in gleicher Weise die körperliche und die seelische 
Welt, das Sein der Natur und das Sein der Geschichte umfassen. Aber 
an diesem Punkte setzt nun der erste entscheidende Zweifel ein. Ist 
die Geschichte der gleichen Mathematisierung wie die Physik oder 
die Astronomie fähig – ist auch sie nichts anderes als ein Sonderfall 
der »Mathesis universalis«? Der erste Denker, der diese Frage in aller 
Schärfe gestellt hat, ist Giambattista Vico gewesen. Das eigentliche Ver-
dienst von Vicos »Geschichtsphilosophie« liegt nicht in dem, was sie 
inhaltlich über den historischen Prozeß und den Rhythmus seiner ein-
zelnen Phasen lehrt. Die Unterscheidung der Epochen der Geschichte 
der Menschheit und der Versuch, in ihnen eine bestimmte Regel der 
Abfolge, einen Übergang vom »göttlichen« zum »heroischen«‚ vom 
»heroischen« zum »menschlichen« Zeitalter zu erweisen: das alles ist 
bei Vico noch mit rein phantastischen Zügen durchmischt. | Aber was 
er klar gesehen und was er mit aller Entschiedenheit gegen Des cartes 
verfochten hat, ist die methodische Eigenart und der methodische 
Eigenwert der historischen Erkenntnis. Und er zögert nicht, diesen 
Wert über den des rein mathematischen Wissens zu stellen und erst in 
ihm die wahrhafte Erfüllung jener »sapientia humana« zu finden, deren 
Begriff Descartes, in den ersten Sätzen seiner »Regulae ad directionem 
ingenii«, als Ideal aufgestellt hat. Nicht die Natur erkenntnis, sondern 
die menschliche Selbsterkenntnis bildet nach Vico das eigentliche  
Ziel unseres Wissens. Wenn die Philosophie, statt sich hierbei zu be - 
scheiden, ein göttliches oder absolutes Wissen verlangt, so überschrei-
tet sie damit ihre Grenzen und läßt sich auf einen gefährlichen Irrweg 
verlocken. Denn als oberste Regel der Erkenntnis gilt für Vico der Satz, 
daß jegliches Wesen nur das wahrhaft begreift und durchdringt, was es 
selbst hervorbringt .  Der Kreis unseres Wissens reicht nicht weiter 
als der Kreis unseres Schaffens. Der Mensch versteht nur insoweit, 
als er schöpferisch ist – und diese Bedingung ist in wirklicher Strenge 
nur in der Welt des Geistes, nicht in der Natur erfüllbar. Die Natur ist 
das Werk Gottes, und sie ist demgemäß nur für den göttlichen Ver-
stand, der sie hervorgebracht hat, völlig durchsichtig. Was der Mensch 
wahrhaft begreifen kann, das ist nicht die Wesenheit der Dinge, die 
für ihn niemals vollständig erschöpfbar ist, sondern die Struktur und 
Eigenart seiner eigenen Werke. Auch die Mathematik verdankt diesem 
Umstand das, was sie an Evidenz und Sicherheit besitzt. Denn sie 
bezieht sich nicht auf physisch-wirkliche Gegenstände, die sie abbil-
den will, sondern auf ideale Gegenstände, die das Denken in freiem 

11–12  365 Der Gegenstand der Kulturwissenschaft 11



Entwurf hervorbringt. Aber freilich bezeichnet dieser ihr eigentüm-
liche Wert zugleich die Grenze, die sie nicht überschreiten kann. Die 
Objekte, von denen die Mathematik handelt, besitzen kein anderes 
Sein als jenes abstrakte Sein, das der menschliche Geist ihnen gelie-
hen hat. Das ist daher die unvermeidliche Alternative, vor die sich 
unsere Erkenntnis gestellt sieht. Sie kann sich entweder auf »Wirk-
liches« richten; aber in diesem Fall kann sie ihren Gegenstand nicht 
vollständig durchdringen, sondern ihn nur empirisch und stückweise, 
nach einzelnen Merkmalen und Kennzeichen beschreiben. Oder aber 
sie erlangt einen vollständigen Einblick, eine adäquate Idee, die ihr 
die Natur und das Wesen des Gegenstandes bezeichnet; aber sie tritt 
damit aus dem Kreis ihrer eigenen Begriffsbildungen nicht heraus. Das 
Objekt besitzt in diesem Fall für sie nur diejenige Be | schaffenheit, die 
die Erkenntnis ihm kraft willkürlicher Definition zugeschrieben hat. 
Aus diesem Dilemma gewinnen wir nach Vico erst dann einen Aus-
weg, wenn wir den Bereich des mathematischen Wissens wie den der 
empirischen Naturerkenntnis überschreiten. Die Werke der mensch-
lichen Kultur sind die einzigen, die in sich die beiden Bedingungen 
vereinen, auf denen die vollkommene Erkenntnis beruht; sie haben 
nicht nur ein begrifflich erdachtes, sondern ein durchaus bestimmtes, 
ein individuelles und historisches Sein. Aber die innere Struktur die-
ses Seins ist dem menschlichen Geist zugänglich und aufgeschlossen, 
weil er selbst ihr Schöpfer ist. Der Mythos, die Sprache, die Religion, 
die Dichtung: das sind die Objekte, die der menschlichen Erkennt-
nis wahrhaft angemessen sind. Und auf sie blickt Vico in erster Linie 
im Aufbau seiner »Logik« hin. Zum ersten Mal wagt es die Logik, 
den Kreis der objektiven Erkenntnis, den Kreis der Mathematik und 
Naturwissenschaft, zu durchbrechen, um sich statt dessen als Logik der 
Kulturwissenschaft, als Logik der Sprache, der Poesie, der Geschichte 
zu konstituieren.

Vicos »Scienza nuova« trägt ihren Namen mit Recht. In ihr war ein 
wahrhaft Neues gefunden; aber dieses Neue bekundet sich freilich 
weniger in den Lösungen, die das Werk darbietet, als in den Proble-
men, die es gestellt hat. Den Schatz dieser Probleme ganz zu heben, 
war Vico selbst nicht vergönnt. Erst durch Herder wird das, was bei 
Vico noch in halb mythischer Dämmerung ruht, in das Licht des phi-
losophischen Bewußtseins gehoben. Auch Herder ist kein strenger 
systematischer Denker. Sein Verhältnis zu Kant zeigt, wie wenig er zu 
einer »Erkenntniskritik« im eigentlichen Sinne des Wortes gestimmt 
ist. Er will nicht analysieren, sondern er will schauen. Alles Wissen, 
das nicht durchgängig bestimmt und konkret, das nicht mit anschauli-
chem Gehalt gesättigt ist, gilt ihm als leer. Dennoch ist Herders Werk 

12 Zur Logik der Kulturwissenschaften 366  12–13



nicht nur durch seinen Inhalt, nicht nur durch das bedeutsam, was es  
im Gebiet der Sprachphilosophie, der Kunsttheorie, der Geschichts-
philosophie an neuen Einsichten enthält. Was wir an diesem Werk 
studieren können, ist zugleich das Heraufkommen und der endgültige 
Durchbruch einer neuen Erkenntnisform, die sich freilich von ihrer 
Materie nicht ablösen läßt, sondern nur in der freien Gestaltung die- 
ser Materie und in ihrer geistigen Beherrschung und Durchdringung 
sichtbar wird. Wie Vico sich gegen Descartes’ Panmathematik und 
gegen den Mechanismus seiner Naturansicht gewandt hatte, | so wendet 
sich Herder gegen das Wolffische Schulsystem und gegen die abstrakte 
Verstandeskultur der Aufklärungszeit. Was er bekämpft, ist der tyran-
nische Dogmatismus dieser Kultur, die, um der »Vernunft« zum Siege 
zu verhelfen, alle anderen seelischen und geistigen Kräfte im Menschen 
knechten und unterdrücken muß. Dieser Tyrannei gegenüber beruft 
er sich auf jene Grundmaxime, die ihm zuerst durch seinen Lehrer 
Hamann eingepflanzt worden war. Was der Mensch zu leisten hat, 
muß aus der Zusammenfassung und der ungebrochenen Einheit seiner 
Kräfte entspringen; alles Vereinzelte ist verwerflich. In den Anfän-
gen seiner Philosophie erscheint Herder diese Einheit noch im Lichte 
eines historischen Faktums, das am Beginn der Menschengeschichte 
steht. Sie ist ihm ein verlorenes Paradies, von dem die Menschheit sich 
im Fortschritt der vielgepriesenen Zivilisation mehr entfernt hat. Nur 
die Poesie hat, in ihrer ältesten und ursprünglichen Form, noch eine 
Erinnerung an dieses Paradies für uns bewahrt. Sie gilt demnach Her-
der als die eigentliche »Muttersprache des menschlichen Geschlechts«8 
– ebenso wie sie Hamann und Vico dafür gegolten hatte. An ihr sucht 
er sich jene urtümliche Einheit zu vergegenwärtigen und lebendig zu 
machen, die in den Anfängen der Menschengeschichte Sprache und 
Mythos, Geschichte und Dichtung zu einer echten Totalität, zu einem 
ungeschiedenen Ganzen gestaltet hat. Aber diese Rousseausche Sehn-
sucht nach dem »Primitiven« und Uranfänglichen wird bei Herder um 
so mehr überwunden, je weiter er auf seinem Wege fortschreitet. In der 
endgültigen Gestalt, die seine Geschichts- und Kulturphilosophie in 
den »Ideen« gewonnen hat, liegt das Ziel der Totalität nicht mehr hin-
ter uns, sondern vor uns. Damit verschiebt sich der gesamte Akzent 
seiner Lehre. Denn jetzt gilt die Differenzierung der geistigen Kräfte 
nicht mehr schlechthin als Abfall von der ursprünglichen Einheit und 
als eine Art von Sündenfall der Erkenntnis, sondern sie hat einen posi-

8 [Johann Georg Hamann, Aesthetica in nuce. Eine Rhapsodie in Kabbali-
stischer Prose, in: Schriften, hrsg. v. Friedrich Roth, Bd.  II, Berlin 1821, S.  255–308: 
S.  258.]

13–14  367 Der Gegenstand der Kulturwissenschaft 13



tiven Sinn und Wert gewonnen. Die wahre Einheit ist diejenige, die 
die Trennung voraussetzt und die sich aus der Trennung wiederher-
stellt. Alles konkret-geistige Geschehen, alle echte »Geschichte« ist 
nur das Bild dieses sich ständig erneuernden Prozesses der »Systole« 
und »Diastole«, der Scheidung und Wiedervereinigung. Erst nachdem 
Herder sich zu dieser universalen Konzeption erhoben hat, können 
die einzelnen Momente des Geistigen für ihn ihre wahrhafte Selbstän-
digkeit und Autonomie erlangen. Keines von ihnen ist jetzt dem ande-
ren einfach untergeordnet, sondern jedes | greift als gleichberechtigter 
Faktor in das Ganze und seinen Aufbau ein. Auch im rein historischen 
Sinne gibt es kein schlechthin »Erstes« oder »Zweites«, kein absolu-
tes »Früher« oder »Später«. Die Geschichte ist, als geistiges Faktum 
betrachtet, keineswegs eine bloße Folge von Begebenheiten, die in der 
Zeit einander ablösen und verdrängen. Sie ist, mitten in der Verände-
rung, ein ewig Gegenwärtiges; ein . Ihr »Sinn« ist in keinem 
der einzelnen Augenblicke al le in – und doch ist er andererseits ganz 
und ungebrochen in jedem von ihnen.

Damit aber ist das historische »Ursprungsproblem«‚ das in den 
ersten Untersuchungen Herders, insbesondere in seiner »Preisschrift 
über den Ursprung der Sprache«, noch eine so bedeutsame Rolle 
spielt, verwandelt und auf eine höhere Stufe der Betrachtung empor-
gehoben. Der geschichtliche Blickpunkt wird niemals aufgehoben; 
aber es zeigt sich, daß gerade der historische Horizont nicht in seiner 
ganzen Weite und Freiheit sichtbar werden kann, wenn man das histo-
rische Problem nicht mit einem systematischen verbindet. Was jetzt 
gefordert wird, ist keine bloße Entwicklungsgeschichte, sondern eine 
»Phänomenologie des Geistes«. Herder versteht diese Phänomenolo-
gie nicht in dem Sinne, in dem Hegel sie verstanden hat. Für ihn gibt 
es keinen festen, durch die Natur des Geistes vorherbestimmten und 
vorgeschriebenen Gang, der in einem regelmäßigen Rhythmus, im 
Dreischritt der Dialektik, mit immanenter Notwendigkeit von einer 
Erscheinungsform zur anderen hinführt, bis endlich nach Durchlau-
fen aller Formen das Ende wieder zum Anfang zurückkehrt. Herder 
macht keinen Versuch, in dieser Weise das ewig flutende Leben der 
Geschichte in den Kreislauf des metaphysischen Denkens einzufan-
gen. Aber statt dessen tritt bei ihm ein anderes Problem hervor, das 
freilich in seinem Werk nur im ersten und noch unbestimmten Umriß 
sichtbar ist. Indem er immer tiefer in die eigentümliche »Natur« der 
Sprache, in die Natur der Dichtung, in die Welt des Mythos und in die 
der Geschichte eindringt, nimmt die Frage der Wirklichkeitserkennt-
nis eine immer komplexere Gestalt an und erfährt eine immer reichere 
Gliederung. Jetzt wird deutlich und unverkennbar, daß diese Frage 

14 Zur Logik der Kulturwissenschaften 368  14–15



nicht nur nicht gelöst, sondern in ihrem eigentlichen und vollen Sinne 
nicht einmal gestellt werden kann, solange die »physischen« Gegen-
stände das einzige Thema und das einzige Ziel der Betrachtung bilden. 
Der physische Kosmos, das Universum der Naturwissenschaft, bildet 
nur noch einen Sonderfall und ein Paradigma für eine viel allgemeinere 
Problemstellung. Diese Pro | blemstellung ist es, die jetzt allmählich 
an die Stelle jenes Ideals der Panmathematik, der Mathesis univer-
salis tritt, das seit Descartes das philosophische Denken beherrscht 
hatte. Der mathematische und der physikalisch-astronomische Kos-
mos ist nicht der einzige, in dem die Idee des Kosmos, die Idee einer 
durchgreifenden Ordnung, sich darstellt. Diese Idee ist nicht auf die 
Gesetzlichkeit der Naturphänomene, auf die Welt der »Materie« ein-
geschränkt. Sie tritt uns überall entgegen, wo an einem Mannigfaltigen 
und Verschiedenen ein bestimmtes einheitliches Strukturgesetz sicht-
bar wird. Das Walten eines solchen Strukturgesetzes: das ist der allge-
meinste Ausdruck für das, was wir im weitesten Sinne mit dem Namen 
der »Objektivität« bezeichnen. Um dies für uns zu voller Deutlichkeit 
zu erheben, brauchen wir nur an jene Grundbedeutung des Begriffs 
des »Kosmos« anzuknüpfen, die schon das antike Denken festgestellt 
hatte. Ein »Kosmos«‚ eine objektive Ordnung und Bestimmtheit, 
ist überall dort vorhanden, wo verschiedene Subjekte sich auf eine 
»gemeinsame Welt« beziehen und denkend an ihr teilhaben. Dies ist 
nicht nur dort der Fall, wo wir uns durch das Medium der sinnlichen 
Wahrnehmung das physische Weltbild aufbauen. Was wir als »Sinn« 
der Welt erfassen, das tritt uns überall dort entgegen, wo wir uns, statt 
uns in die eigene Vorstellungswelt zu verschließen, auf ein Überindi-
viduelles, Allgemeines, für alle Gültiges richten. Und nirgends tritt 
diese Möglichkeit und diese Notwendigkeit der Durchbrechung der 
individuellen Schranke so fraglos und so deutlich hervor wie im Phä-
nomen der Sprache. Das gesprochene Wort geht niemals im bloßen 
Schall oder Laut auf. Es will etwas bedeuten; es fügt sich zum Gan-
zen einer »Rede« zusammen, und diese Rede »ist« nur, indem sie von 
einem Subjekt zum andern hingeht und beide im Wechselgespräch 
miteinander verknüpft. So wird für Herder, wie schon für Heraklit, 
das Sprachverstehen zum eigentlichen und typischen Ausdruck des 
Weltverstehens. Der Logos knüpft das Band zwischen dem einzel-
nen und dem Ganzen; er versichert den einzelnen, daß er, statt in den 
Eigensinn seines Ich, in die ρ eingeschlossen zu sein, ein 
allgemeines Sein, ein , erreichen kann.

Von der Vernunft, die in der Sprache investiert ist und die sich in 
ihren Begriffen ausdrückt, führt der Weg zur wissenschaftlichen Ver-
nunft weiter. Die Sprache kann mit den ihr eigentümlichen Mitteln die 

15–16  369 Der Gegenstand der Kulturwissenschaft 15



wissenschaftliche Erkenntnis nicht erzeugen oder auch nur erreichen. 
| Aber sie ist eine notwendige Etappe auf dem Wege zu ihr; sie bildet 
das Medium, in dem allein das Wissen um die Dinge entstehen und 
sich fortschreitend ausbauen kann. Der Akt der Benennung ist die 
unentbehrliche Vorstufe und die Bedingung für jenen Akt der Bestim-
mung, in dem die eigentümliche Aufgabe der Wissenschaft besteht. Es 
ergibt sich hieraus, daß und warum die Sprachtheorie ein notwendi-
ges und integrierendes Moment im Aufbau der Erkenntnistheorie bil-
det. Wer die Kritik der Erkenntnis erst mit der Wissenschaftstheorie, 
mit der Analyse der Grundbegriffe und Prinzipien der Mathematik, 
der Physik, der Biologie, der Geschichte beginnen läßt, der setzt den 
Hebel gewissermaßen zu hoch an. Aber ebenso verfehlt derjenige den 
richtigen Ansatz, für den das Wissen nichts anderes als eine einfache 
Konstatierung dessen ist, was uns in den Elementen der Sinnesempfin-
dung unmittelbar gegeben ist. Auch die psychologische Analyse läßt, 
sofern sie ohne erkenntnistheoretische Vorurteile getrieben wird, die-
sen Sachverhalt klar hervortreten. Denn sie zeigt uns, daß die Sprache 
durchaus nicht der einfache Abdruck von Inhalten und Beziehungen 
ist, die uns die Empfindung unmittelbar darbietet. Ihre Ideen sind 
keineswegs, wie es das sensualistische Dogma verlangt, die bloßen 
Kopien von Impressionen. Die Sprache ist vielmehr eine bestimmte 
Grundrichtung des geistigen Tuns: ein Inbegriff psychisch-geistiger 
Akte, und in diesen Akten erst schließt sich uns eine neue Seite der 
Wirklichkeit, der Aktualität der Dinge auf. Wilhelm von Humboldt, 
der zugleich der Schüler Herders und der Schüler Kants ist, hat für 
diesen Sachverhalt den Ausdruck geprägt, daß die Sprache Funktion, 
nicht Affektion sei. Sie ist kein einfaches Produkt, sondern ein kon-
tinuierlicher, sich ständig erneuernder Prozeß; und in dem Maße, als 
dieser Prozeß fortschreitet, zeichnen sich für den Menschen auch die 
Umrisse seiner »Welt« immer klarer und bestimmter ab. Der Name 
wird somit nicht einfach an die fertige und vorhandene gegenständ-
liche Anschauung, als ein äußeres Kennzeichen,  angefügt, sondern 
in ihm drückt sich ein bestimmter Weg, eine Weise und Richtung des 
Kennenlernens aus.

Alles, was wir über die Entwicklung der Kindersprache wissen, be -
stätigt in der Tat diese Grundansicht. Denn es ist offenbar nicht so, daß 
in dieser Entwicklung einem bestimmten Stadium der schon erworbe-
nen gegenständlichen Anschauung ein anderes Stadium sich anreiht, 
in welchem dieser gegebene Besitz nun auch benannt, in welchem er 
bezeichnet und in Worte gefaßt wird. Es ist vielmehr das Sprach | be-
wußtsein, das erwachende Symbolbewußtsein, das in dem Maße, wie 
es selbst erstarkt und wie es sich erweitert und klärt, auch der Wahrneh-

16 Zur Logik der Kulturwissenschaften 370  16–18



mung und Anschauung seinen Stempel aufdrückt. Beide werden in - 
soweit »gegenständlich«, als es der Energie der Sprache gelingt, das 
dumpfe und ungeschiedene Chaos von einfachen Zuständlichkeiten zu 
lichten, zu unterscheiden, zu organisieren. Die sprachliche Symbo lik 
erschließt eine neue Phase des seelisch-geistigen Lebens. An die Stelle 
des bloß triebhaften Lebens, des Aufgehens im unmittelbaren Ein-
druck und in den jeweiligen Bedürfnissen, tritt das Leben in »Bedeu-
tungen«. Diese Bedeutungen sind ein Wiederholbares und Wie der keh-
rendes; ein Etwas, das nicht am bloßen Hier und Jetzt haftet, sondern 
das in unzählig vielen Lebensmomenten und in der Aneignung und 
dem Gebrauch von seiten noch so vieler verschiedener Subjekte als 
ein sich selbst Gleiches, Identisches gemeint und verstanden wird. 
Kraft dieser Identität des Meinens, die sich über der Buntheit und 
Verschiedenheit der momentanen Eindrücke erhebt, tritt, allmählich 
und stufenweise, ein bestimmter »Bestand«, ein »gemeinsamer Kos- 
mos« hervor. Was wir das »Erlernen« einer Sprache nennen, ist da her 
niemals ein bloß rezeptiver oder reproduktiver, sondern ein im höch-
sten Maße produktiver Prozeß. In ihm gewinnt das Ich nicht nur 
Einblick in eine bestehende Ordnung, sondern es baut an seinem Teil 
diese Ordnung auf; es gewinnt Anteil an ihr, nicht indem es sich ihr ein-
fach, als einem Gegebenen und Vorhandenen, einfügt, sondern indem 
jeder einzelne, jedes Individuum sie für sich erwirbt und in und kraft 
dieser Erwerbung an ihrer Erhaltung und Erneuerung mitwirkt. Auch 
vom genetischen Gesichtspunkt aus dürfen wir daher sagen, daß die 
Sprache die erste »gemeinsame Welt« ist, in die das Individuum eintritt, 
und daß sich ihm erst durch ihre Vermittlung die Anschauung einer 
gegenständlichen Wirklichkeit erschließt. Selbst in weit vorgeschrit-
tenen Phasen dieser Entwicklung zeigt sich immer wieder, wie eng 
und unlöslich Sprachbewußtsein und Objektbewußtsein aneinander 
gebunden und miteinander verflochten sind. Auch der Erwachsene, 
der eine neue Sprache erlernt, hat damit nicht lediglich einen Zu wachs 
an neuen Klängen oder Zeichen gewonnen. Sobald er in den »Geist« der 
Sprache einzudringen, sobald er in ihr zu denken und zu leben beginnt, 
hat sich ihm damit auch ein neuer Kreis des gegenständlichen Anschau-
ens erschlossen. Das Anschauen hat jetzt nicht nur an Weite, sondern 
auch an Klarheit und Bestimmtheit gewonnen; die neue Symbolwelt 
wird | zum Anlaß, die Erlebnisinhalte und die Anschau ungsinhalte in 
neuer Weise zu gliedern, zu artikulieren und zu organisieren.9

9 Ich habe in den vorstehenden Betrachtungen diesen Sachverhalt nur kurz 
anzudeuten gesucht; zur näheren Begründung muß ich auf die eingehende Darstel-
lung des Problems verweisen, die ich in meinem Aufsatz »Le langage et la con-

18–19  371 Der Gegenstand der Kulturwissenschaft 17



Erst auf Grund solcher Erwägungen kann man sich den Gegensatz, 
der zwischen dem Gegenstandsproblem der Philosophie und dem der 
besonderen Wissenschaften besteht, zu voller Deutlichkeit bringen. 
Aristoteles ist der erste, der diesen Gegensatz auf eine scharfe Formel 
gebracht hat. Er erklärt, daß die Philosophie allgemeine Seinslehre 
ist, daß sie vom »Seienden als Seiendem« handelt. Die Einzelwissen-
schaften fassen je ein besonderes Objekt ins Auge und fragen nach 
seiner Beschaffenheit und Bestimmtheit; die Metaphysik, die  ρ

, richtet sich auf das Sein schlechthin, auf das . Diese 
Sonderung der Erkenntnisarten und der Erkenntnisziele aber führt 
bei Aristoteles und bei allen, die ihm gefolgt sind, zu einer Sonderung 
im Gegenständlichen selbst. Dem logischen Unterschied entspricht 
ein ontologischer Unterschied. Was philosophisch erkannt wird, das 
rückt, kraft der Form dieser Erkenntnis, über den Kreis des empirisch 
Erfaßbaren hinaus. Es wird im Gegensatz zu dem empirisch Beding-
ten ein Unbedingtes, ein Ansichseiendes, ein Absolutes. Die kritische 
Philosophie Kants hat diesem Absolutismus der Metaphysik ein Ende 
bereitet. Aber dieses Ende war zugleich ein neuer Anfang. Auch die 
Kritik Kants will sich vom Empirismus und Positivismus der Ein-
zelwissenschaften unterscheiden; auch sie strebt nach einer univer-
sellen Fassung und nach einer universellen Lösung des Problems der 
»Objektivität«. Kant konnte diese Lösung nur durchführen, indem 
er die besonderen Wissenschaften selbst befragte und sich eng an 
ihre Gliederung anschloß. Er geht von der reinen Mathematik aus, 
um von ihr zur mathematischen Naturwissenschaft fortzuschreiten, 
und er erweitert in der »Kritik der Urteilskraft« abermals den Kreis 
der Betrachtung, indem er nach den Grundbegriffen fragt, die eine 
Erkenntnis der Lebenserscheinungen ermöglichen. Eine Strukturana-
lyse der »Kulturwissenschaften« hat er nicht mehr in gleichem Sinne 
zu geben versucht, wie er sie für die Naturwissenschaften gegeben 
hat. Aber dies bedeutet keineswegs eine immanente und notwendige 
Schranke des Problems | der kritischen Philosophie. Es zeigt sich hierin 
lediglich eine geschichtliche und insofern zufällige Schranke, die sich 
aus dem Stand der Wissenschaft im achtzehnten Jahrhundert ergab. 
Indem diese Schranke fiel, indem seit der Romantik eine selbständige 
Sprachwissenschaft, Kunstwissenschaft, Religionswissenschaft ent-
stand, sah sich damit auch die allgemeine Erkenntnislehre vor neue 
Aufgaben gestellt. Zugleich aber zeigt uns die heutige Gestaltung der 
Einzelwissenschaften, daß wir den Schnitt zwischen Philosophie und 

struction du monde des objets«, in: Journal de psychologie normale et pathologique 
30 (1933), S.  18–44 [ECW  18, S.  265–290], gegeben habe.

18 Zur Logik der Kulturwissenschaften 372  19–20



Einzelwissenschaft nicht mehr in der gleichen Weise führen können, 
wie er von seiten der empirischen und positivistischen Systeme des 
neunzehnten Jahrhunderts geführt worden ist. Wir können nicht mehr 
die besonderen Wissenschaften auf die Gewinnung und Sammlung 
der »Tatsachen« verweisen, während wir der Philosophie die Unter-
suchung der »Prinzipien« vorbehalten. Diese Trennung zwischen dem 
»Faktischen« und »Theoretischen« erweist sich als durchaus künstlich; 
sie zerstückelt und zerschneidet den Organismus der Erkenntnis. Es 
gibt keine »nackten« Fakta – keine Tatsachen, die anders als im Hin-
blick auf bestimmt begriffliche Voraussetzungen und mit ihrer Hilfe 
feststellbar sind. Jede Konstatierung von Tatsachen ist nur in einem 
bestimmten Urteilszusammenhang möglich, der seinerseits auf gewis-
sen logischen Bedingungen beruht. »Erscheinen« und »Gelten« sind 
demgemäß nicht zwei Sphären, die sich gewissermaßen räumlich von-
einander scheiden lassen und zwischen denen eine feste Grenze ver-
läuft. Sie sind vielmehr Momente, die korrelativ zueinander gehören 
und die erst in dieser Zusammengehörigkeit den Grund- und Urbe-
stand alles Wissens ausmachen. Es ist die wissenschaftliche Empirie 
selbst, die in dieser Hinsicht die bestimmteste Widerlegung gewisser 
Thesen des dogmatischen Empirismus enthält. Auch im Kreis der 
exakten Wissenschaften hat sich gezeigt, daß »Empirie« und »Theo-
rie«, daß faktische und prinzipielle Erkenntnis miteinander solidarisch 
sind. Im Aufbau der Wissenschaft gilt das Heraklitische Wort, daß der 
Weg nach oben und der Weg nach unten derselbe ist: »

«.10 Je höher das Gebäude der Wissenschaft wächst und je freier 
es sich in die Lüfte erhebt, um so mehr bedarf es der Prüfung und 
der ständigen Erneuerung seiner Grundlagen. Dem Zustrom neuer 
Tatsachen muß die »Tieferlegung der Fundamente«11 entsprechen, die 
nach Hilbert zum Wesen jeder Wissenschaft gehört. Ist dem so, so ist 
klar, daß und warum die Arbeit an der Auffindung und Sicherung 
der Prinzipien der Einzelwissenschaf | ten nicht abgenommen und 
auf eine besondere »philosophische« Disziplin, auf die »Erkenntnis-
theorie« oder Methodenlehre, übertragen werden kann. Aber welcher 
Anspruch und welches besondere Gebiet bleibt der Philosophie noch, 
wenn ihr auch dieser Umkreis von Fragen von seiten der Einzelwis-
senschaften mehr und mehr streitig gemacht wird? Müssen wir jetzt 
nicht den alten Traum der Metaphysik und den alten Anspruch der 

10 [Heraklit, Fragm.  60, zit. nach: Hermann Diels, Die Fragmente der Vor-
sokratiker. Griechisch und deutsch, Bd.  I, Berlin 21906, S.  70.]

11 [David Hilbert, Axiomatisches Denken, in: Mathematische Annalen 78 
(1918), S.  405–415: S.  407.]

20–21  373 Der Gegenstand der Kulturwissenschaft 19



Philosophie, eine Lehre vom »Seienden als Seiendem« aufzustellen, 
endgültig aufgeben und es statt dessen jeder Einzelwissenschaft über-
lassen, ihre Auffassung des Seins durchzuführen und ihren Gegen-
stand auf eigenem Wege und mit eigenen Mitteln zu bestimmen?

Aber selbst wenn die Zeit gekommen wäre, in der die Philosophie 
sich zu einer neuen Auffassung ihres Begriffs und ihrer Aufgabe ent-
schließen müßte – so stünde damit das Problem der »Objektivität« 
noch immer als ein Rätsel vor uns, dessen Lösung den Einzelwissen-
schaften allein nicht aufgebürdet werden könnte. Denn dieses Pro-
blem gehört, wenn man es in seiner vollen Allgemeinheit nimmt, einer 
Sphäre an, die selbst von der Wissenschaft als Ganzem nicht erfaßt 
und ausgefüllt werden kann. Die Wissenschaft ist nur ein Glied und 
ein Teilmoment im System der »symbolischen Formen«. Sie mag in 
gewissem Sinne als der Schlußstein im Gebäude dieser Formen gelten; 
aber sie steht nicht allein, und sie könnte ihre spezifische Leistung 
nicht durchführen, wenn ihr nicht andere Energien zur Seite stünden, 
die sich mit ihr in die Aufgabe der »Zusammenschau«, der geistigen 
»Synthesis« teilen. Auch hier gilt der Satz, daß Begriffe ohne Anschau-
ung leer sind. Der Begriff will das Ganze der Erscheinungen umfas-
sen; und er erreicht dieses Ziel auf dem Wege der Klassifikation, der  
Subsumtion und Subordination. Er ordnet das Mannigfaltige unter 
Arten und Gattungen, und er bestimmt es durch allgemeine Regeln, 
die ihrerseits ein festgefügtes System bilden, in dem jedem einzel-
nen Phänomen und jedem besonderen Gesetz seine Stelle zugewie-
sen ist. Aber in dieser Art der logischen Gliederung muß er überall 
an anschauliche Gliederungen anknüpfen. Es ist keineswegs so, daß 
die »Logik«, daß die begrifflich-wissenschaftliche Erkenntnis ihre 
Arbeit gleichsam im Leeren vollzieht. Sie findet nicht einen schlecht-
hin amorphen Stoff vor, an dem sie ihre formbildende Kraft ausüben 
kann. Auch die »Materie« der Logik, auch jenes Besondere, das sie 
voraussetzt, um es zum Allgemeinen zu erheben, ist nicht schlecht-
hin strukturlos. | Das Strukturlose könnte nicht nur nicht gedacht, es 
könnte auch nicht wahrgenommen oder objektiv angeschaut werden. 
Für diese vorlogische Strukturierung, für diese »geprägte Form«, die 
der Arbeit des Begriffs voraus und zum Grunde liegt, bietet uns die 
Welt der Sprache und die Welt der Kunst den unmittelbaren Beweis. 
Sie zeigt uns Weisen der Zuordnung, die andere Wege gehen und ande-
ren Gesetzen gehorchen als die logische Unterordnung der Begriffe. 
Am Beispiel der Sprache haben wir uns dies bereits klargemacht; aber 
es gilt auch für den Organismus der Künste. Plastik, Malerei, Archi-
tektur scheinen einen gemeinsamen Gegenstand zu haben. Es scheint 
die allbefassende »reine Anschauung« des Raumes zu sein, die in ihnen 

20 Zur Logik der Kulturwissenschaften 374  21–22



zur Darstellung gelangt. Und doch ist der malerische, der plastische, 
der architektonische Raum nicht »derselbe«; sondern in jedem von 
ihnen drückt sich je eine spezifisch eigene Art der Auffassung, des 
räumlichen »Sehens« aus.12 Alle diese mannigfachen »Perspektiven« 
gilt es auf der einen Seite voneinander zu sondern, auf der anderen 
Seite in ihrem wechselseitigen Verhältnis zu erkennen und sie dadurch 
unter einem höheren Gesichtspunkt miteinander zu vereinen.

Diese Sonderung und Vereinigung, diese ρ und ρ  
ist dasjenige, was Platon als die Aufgabe der »Dialektik«, der eigent-
lichen philosophischen Grundwissenschaft, ansah. Das antike Den-
ken hat, gestützt auf die Platonische Dialektik, ein metaphysisches 
Weltbild aufgebaut, das durch zwei Jahrtausende die gesamte geistige 
Entwicklung beherrscht und ihr seinen Stempel aufgedrückt hat. Die 
»Revolution der Denkart«,13 die mit Kant einsetzt, erklärt dieses Welt-
bild für wissenschaftlich unbegründbar. Aber indem Kant in dieser 
Weise dem Anspruch jeder metaphysischen Seinslehre entsagte, wollte 
er damit keineswegs die Einheit und die Universalität der »Vernunft« 
preisgeben. Diese sollte durch seine Kritik nicht erschüttert, sie sollte 
vielmehr gesichert und auf einer neuen Basis begründet werden. Jetzt 
besteht die Aufgabe der Philosophie nicht länger darin, an Stelle des 
besonderen Seins, das den Einzelwissenschaften allein zugänglich ist, 
ein allgemeines Sein zu erfassen, an Stelle des empirischen Wissens 
eine »Ontologia generalis« als Erkenntnis vom »Transzendenten« zu 
begründen. Auf diese Form des Wissens vom , auf diese Hypo-
stase zu einem absoluten Objekt wird verzichtet. Die »Ver | nunft-
erkenntnis« scheidet sich auch bei Kant noch streng und scharf von 
der bloßen »Verstandeserkenntnis«. Aber statt jenseits derselben ein 
eigenes Objekt zu suchen, das von den Bedingungen der Verstandeser-
kenntnis frei ist, sucht sie das »Unbedingte« vielmehr in der systema-
tischen Totalität der Bedingungen selbst. An die Stelle der Einheit des 
Objekts ist hier die Einheit  der  Funktion getreten. Um dieses Ziel 
zu erreichen, braucht die Philosophie mit den besonderen Wissen-
schaften nicht mehr auf deren eigenem Gebiet zu wetteifern. Sie kann 
diesen ihre volle Autonomie, ihre Freiheit und Selbstgesetzgebung 
lassen. Denn sie will keines dieser Sondergesetze beschränken oder 
unterdrücken; sondern sie will statt dessen ihre Gesamtheit zu einer 

12 Vgl. hierzu besonders Adolf Hildebrand, Das Problem der Form in der bil-
den den Kunst, Straßburg 1893.

13 [Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, hrsg. v. Albert Görland (Werke, 
in Gemeinschaft mit Hermann Cohen u.   a. hrsg. v. Ernst Cassirer, 11  Bde., Berlin 
1912–1921, Bd.  III), S.  15 (B  XI).]

22–23  375 Der Gegenstand der Kulturwissenschaft 21



systematischen Einheit zusammenfassen und sie als solche erkennen. 
An Stelle eines »Dinges an sich«‚ eines Gegenstandes »jenseits« und 
»hinter« der Erscheinungswelt, sucht sie die Mannigfaltigkeit, die Fülle 
und die innere Verschiedenheit des »Erscheinens selbst«. Diese Fülle 
ist dem menschlichen Geist nur dadurch erfaßbar, daß er die Kraft 
besitzt, sich in sich selbst zu differenzieren. Er bildet für jedes neue 
Problem, das ihm hier entgegentritt, eine neue Form der Auffassung 
aus. In dieser  Hinsicht kann eine »Philosophie der symbolischen 
Formen« den Anspruch auf Einheit und Universalität festhalten, den 
die Metaphysik in ihrer dogmatischen Gestalt aufgeben mußte. Sie 
kann nicht nur die verschiedenen Weisen und Richtungen der Welter-
kenntnis in sich vereinen, sondern darüber hinaus jedem Versuch des 
Weltverständnisses, jeder Auslegung der Welt, deren der menschliche 
Geist fähig ist, ihr Recht zuerkennen und sie in ihrer Eigentümlichkeit 
begreifen. Erst auf diese Weise wird das Problem der Objektivität in 
seiner ganzen Weite sichtbar, und, so gefaßt, umspannt es nicht nur 
den Kosmos der Natur, sondern auch den der Kultur.14

2.

Nach unzähligen, immer wieder erneuten Ansätzen und nach unab-
lässigen Kämpfen zwischen den philosophischen Schulen schien die 
Wissenschaft des 19.  Jahrhunderts dem Problem der »philosophischen 
Anthropologie« endlich seinen rechten Standort zuzuweisen. Die | 
Frage: Was ist der Mensch? hatte immer wieder auf unlösbare Apo- 
rien und Antinomien geführt, solange man den Menschen – in Über-
einstimmung mit den Grundlehren des Platonismus, des Christentums 
und der Kantischen Philosophie – zu einem »Bürger zweier Welten« 
machen mußte. Erst in der Wissenschaft des 19.  Jahrhunderts schien 
diese Schranke endgültig beseitigt. Sie konnte an der Sonderstellung 
des Menschen festhalten, ohne darum genötigt zu sein, ihn der Natur 
entgegenzusetzen und ihn über sie hinauszuheben. Der Begriff »Ent-
wicklung« wurde als der Schlüssel erklärt, der alle bisherigen Rätsel 
der Natur und alle »Welträtsel« aufschließen sollte. Von diesem Stand-
punkt aus gesehen mußte auch die Antithese »Kultur« und »Natur« 
jegliche dialektische Schärfe verlieren. Diese Antithese war gelöst, 

14 Die hier vertretene Auffassung vom Wesen und von der Aufgabe der Phi-
losophie ist in der Einleitung zu meiner »Philosophie der symbolischen Formen. 
Erster Teil: Die Sprache«, Berlin 1923, S.  1  ff. [ECW  11, S.  1  ff.], eingehender 
dargelegt und begründet worden.

22 Zur Logik der Kulturwissenschaften 376  23–24



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Gray Gamma 2.2)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.6
  /CompressObjects /Off
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends false
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType true
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams true
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo false
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile (None)
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 150
  /ColorImageMinResolutionPolicy /Warning
  /DownsampleColorImages false
  /ColorImageDownsampleType /Average
  /ColorImageResolution 150
  /ColorImageDepth 8
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /FlateEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 150
  /GrayImageMinResolutionPolicy /Warning
  /DownsampleGrayImages false
  /GrayImageDownsampleType /Average
  /GrayImageResolution 150
  /GrayImageDepth 8
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /FlateEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /Warning
  /DownsampleMonoImages false
  /MonoImageDownsampleType /Average
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects true
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e55464e1a65876863768467e5770b548c62535370300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc666e901a554652d965874ef6768467e5770b548c52175370300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c00200064006500740061006c006a006500720065007400200073006b00e60072006d007600690073006e0069006e00670020006f00670020007500640073006b007200690076006e0069006e006700200061006600200066006f0072007200650074006e0069006e006700730064006f006b0075006d0065006e007400650072002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000640065002000410064006f00620065002000500044004600200061006400650063007500610064006f007300200070006100720061002000760069007300750061006c0069007a00610063006900f3006e0020006500200069006d0070007200650073006900f3006e00200064006500200063006f006e006600690061006e007a006100200064006500200064006f00630075006d0065006e0074006f007300200063006f006d00650072006300690061006c00650073002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f006200650020005000440046002000700072006f00660065007300730069006f006e006e0065006c007300200066006900610062006c0065007300200070006f007500720020006c0061002000760069007300750061006c00690073006100740069006f006e0020006500740020006c00270069006d007000720065007300730069006f006e002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /ITA (Utilizzare queste impostazioni per creare documenti Adobe PDF adatti per visualizzare e stampare documenti aziendali in modo affidabile. I documenti PDF creati possono essere aperti con Acrobat e Adobe Reader 5.0 e versioni successive.)
    /JPN <FEFF30d330b830cd30b9658766f8306e8868793a304a3088307353705237306b90693057305f002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a3067306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f3092884c3044307e30593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020be44c988b2c8c2a40020bb38c11cb97c0020c548c815c801c73cb85c0020bcf4ace00020c778c1c4d558b2940020b3700020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken waarmee zakelijke documenten betrouwbaar kunnen worden weergegeven en afgedrukt. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d002000650072002000650067006e0065007400200066006f00720020007000e5006c006900740065006c006900670020007600690073006e0069006e00670020006f00670020007500740073006b007200690066007400200061007600200066006f0072007200650074006e0069006e006700730064006f006b0075006d0065006e007400650072002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f00620065002000500044004600200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200061002000760069007300750061006c0069007a006100e700e3006f002000650020006100200069006d0070007200650073007300e3006f00200063006f006e0066006900e1007600650069007300200064006500200064006f00630075006d0065006e0074006f007300200063006f006d0065007200630069006100690073002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f0074002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002c0020006a006f0074006b006100200073006f0070006900760061007400200079007200690074007900730061007300690061006b00690072006a006f006a0065006e0020006c0075006f00740065007400740061007600610061006e0020006e00e400790074007400e4006d0069007300650065006e0020006a0061002000740075006c006f007300740061006d0069007300650065006e002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d00200070006100730073006100720020006600f60072002000740069006c006c006600f60072006c00690074006c006900670020007600690073006e0069006e00670020006f006300680020007500740073006b007200690066007400650072002000610076002000610066006600e4007200730064006f006b0075006d0065006e0074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents suitable for reliable viewing and printing of business documents.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200075006d002000650069006e00650020007a0075007600650072006c00e40073007300690067006500200041006e007a006500690067006500200075006e00640020004100750073006700610062006500200076006f006e00200047006500730063006800e40066007400730064006f006b0075006d0065006e00740065006e0020007a0075002000650072007a00690065006c0065006e002e00200044006900650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000520065006100640065007200200035002e003000200075006e00640020006800f600680065007200200067006500f60066>
  >>
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2540 2540]
  /PageSize [1190.551 841.890]
>> setpagedevice




