ERNST CASSIRER

Zur Logik der
Kulturwissenschaften

Mit einem Anhang:
Naturalistische und humanistische Begriindung
der Kulturphilosophie

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 634

Die hier abgedruckten Texte folgen seitenidentisch der Ausgabe Ernst Cassirer,
Gesammelte Werke, herausgegeben von Birgit Recki, Hamburg 1998-2009
(ECW), Band 22 bzw. 24. Die Paginierung der Werkausgabe findet sich einge-
rlickt auf der Innenseite im Kolumnentitel und ist kursiv gesetzt. Die innen am
Rand stehende Seitenzahl bezieht sich auf die Erstveroffentlichung. Ausfiihrliche
editorische Berichte befinden sich in der ECW.

Bibliographische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deut-
schen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind
im Internet tiber <http://dnb.d-nb.de> abrufbar.

ISBN print: 978-3-7873-2163-6
ISBN E-Book: 978-3-7873-2182-7

www.meiner.de

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2011. Alle Rechte, auch die
des auszugsweisen Nachdrucks, der fotomechanischen Wiedergabe
und der Ubersetzung, vorbehalten. Dies betrifft auch die Vervielfalti-
gung und Ubertragung einzelner Textabschnitte durch alle Verfahren
wie Speicherung und Ubertragung auf Papier, Transparente, Filme,
Binder, Platte und andere Medien, soweit es nicht §§53 und 54 URG
ausdriicklich gestatten. — Satz: KCS GmbH, Buchholz. Druck und Bin-
dung: Hubert & Co., Géttingen. Gedruckt wird auf alterungsbestindi-
gem, siurefreiem Werkdruckpapier. Printed in Germany.



INHALT

ZUR LOGIK DER KULTURWISSENSCHAFTEN.
FUNF STUDIEN (1942)

Der Gegenstand der Kulturwissenschaft ...................
Dingwahrnehmung und Ausdruckswahrnehmung...........
Naturbegriffe und Kulturbegriffe ............ .. ... ... ..
Formproblem und Kausalproblem ........................

Die »Tragodie der Kultur«. ...,

ANHANG

Naturalistische und humanistische Begriindung
der Kulturphilosophie (1939). ...t



ZUR LOGIK DER KULTURWISSENSCHAFTEN
FUNF STUDIEN!
(1942)

U [Zuerst verdffentlicht: Géteborg 1942 (Géteborgs hogskolas drsskrift 48
[1942:1])]



3-4,357 3

ERSTE STUDIE
Der Gegenstand der Kulturwissenschaft

1]

Platon hat gesagt, daff das Staunen der eigentlich philosophische Affekt
sei und daff wir in ihm die Wurzel alles Philosophierens zu sehen
haben. Wenn dem so ist, so erhebt sich die Frage, welche Gegenstiande
es waren, die zuerst das Erstaunen des Menschen erweckt und ihn
damit auf die Bahn des philosophischen Nachdenkens gefiihrt haben.
Waren es »physische« oder »geistige« Gegenstinde, war es die Ord-
nung der Natur, oder waren es die eigenen Schopfungen der Men-
schen, denen hier die Fiihrung zufiel? Als die nichstliegende Annahme
mag es erscheinen, dafl die astronomische Welt als die erste aus dem
Chaos emporzusteigen begann. Der Verehrung der Gestirne begegnen
wir in fast allen groffen Kulturreligionen. Hier zuerst vermochte der
Mensch sich aus dem dumpfen Bann des Gefiihls zu befreien und sich
zu einer freieren und weiteren Anschauung tiber das Ganze des Seins
zu erheben. Die subjektive Leidenschaft, die danach strebt, die Natur
durch magische Krifte zu bezwingen, trat zuriick; statt ihrer regt sich
die Ahnung einer universellen objektiven Ordnung. Im Lauf der
Gestirne, im Wechsel von Tag und Nacht, in der regelmifligen Wieder-
kehr der Jahreszeiten fand der Mensch das erste grofie Beispiel eines
gleichformigen Geschehens. Dieses Geschehen war unendlich weit
ber seine eigene Sphire erhoben und aller Macht seines Wollens und
Wiinschens entzogen. Thm haftete nichts von jener Launenhaftigkeit
und Unberechenbarkeitan, die nicht nur das gew6hnliche menschliche
Tun, sondern auch das Wirken der »primitiven« dimonischen Krifte
kennzeichnet. Dafl es ein Wirken und somit eine »Wirklichkeit« gibt,
die in feste Grenzen eingeschlossen und an bestimmte unverianderli-
che Gesetze gebunden ist: das war die Einsicht, die hier zuerst auf-
zudimmern begann.

Aber dieses Gefithl muf$te sich alsbald mit einem anderen verbin-
den. Denn niher als die Ordnung der Natur steht dem Menschen die
Ordnung, die er in seiner eigenen Welt findet. Auch hier herrscht
keines|wegs blofle Willkiir. Der einzelne sicht sich von seinen ersten
Regungen an bestimmt und beschrinkt durch etwas, wortiber er keine
Macht hat. Es ist die Macht der Sitte, die ithn bindet. Sie bewacht
jeden seiner Schritte, und sie gestattet seinem Tun kaum einen Augen-
blick lang freien Spielraum. Nicht nur sein Handeln, sondern auch
sein Fithlen und Vorstellen, sein Glauben und Wihnen ist durch sie
beherrscht. Die Sitte ist die stindig gleichbleibende Atmosphire, in



4 Zur Logik der Kulturwissenschaften 358145

der erlebt und ist; er kann sich ihr so wenig entziehen wie der Luft, die
er atmet. Kein Wunder, daff sich auch in seinem Denken die Anschau-
ung der physischen Welt von der der sittlichen Welt nicht 16sen kann.
Beide gehoren zusammen; und sie sind in ithrem Ursprung eins. Alle
groflen Religionen haben sich in ihrer Kosmogonie und in ihrer Sitten-
lehre auf dieses Motiv gestiitzt. Sie stimmen darin Giberein, daf} sie dem
Schopfergott die doppelte Rolle und die zweifache Aufgabe zuspre-
chen, der Begriinder der astronomischen und der sittlichen Ordnung
zu sein und beide den Michten des Chaos zu entreiffen. Im Gilga-
mesch-Epos, in den Veden, in der dgyptischen Schopfungsgeschichte
finden wir die gleiche Anschauung. Im babylonischen Schopfungs-
mythos fiihrt Marduk den Kampf gegen das gestaltlose Chaos, gegen
das Ungeheuer Tiamat. Nach seinem Siege tiber dasselbe richtet er die
ewigen Denk- und Wahrzeichen der kosmischen Ordnung und der
Rechtsordnung auf. Er bestimmt den Lauf der Gestirne; er setzt die
Zeichen des Tierkreises ein; er stellt die Folge der Tage, Monate, Jahre
fest. Und zugleich setzt er dem menschlichen Tun die Grenzen, die
es nicht ungestraft iiberschreiten kann; er ist es, der »[...] ins Innerste
blickt, der den Ubeltiter nicht entrinnen lasst [...] der [...] die Unbot-
missigen [beugt und] das Recht gelingen lasst [...]«?

An dieses Wunder der sittlichen Ordnung aber schlieffen sich andre,
nicht minder grofle und geheimnisvolle an. Denn all das, was der
Mensch schafft und was aus seiner eigenen Hand hervorgeht, umgibt
thnnoch wie ein unbegreifliches Geheimnis. Er ist weit davon entfernt,
wenn er seine eignen Werke betrachtet, sich selbst als deren Schopfer
zu ahnen. Sie stehen hoch iiber ihm; sie sind weit erhaben nicht nur
tiber das, was der einzelne, sondern auch tiber all das, was die Gattung
zu leisten vermag. Wenn der Mensch ihnen einen Ursprung zuschreibrt,
so kann es kein anderer als ein mythischer Ursprung sein. Ein Gott
hat sie geschaffen; ein Heilbringer hat sie vom Himmel auf die Erde
herab | geholt und die Menschen ihren Gebrauch gelehrt. Solche Kul-
turmythen durchziehen die Mythologie aller Zeiten und Volker.? Was
das technische Geschick des Menschen im Laufe der Jahrhunderte und
Jahrtausende hervorgebracht hat: das sind nicht Taten, die ihm gelun-
gen sind, sondern es sind Gaben und Geschenke von oben. Fiir jedes

2 Niheres s. in meiner »Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil:
Das mythische Denken«, Berlin 1925, S. 142 ff. [ECW 12, S. 132 ff. Zitat: Her-
mann Gunkel, Schopfung und Chaos in Urzeit und Endzeit. Eine religionsge-
schichtliche Untersuchung tiber Gen 1 und Ap Joh 12. Mit Beitragen von Hein-
rich Zimmern, Géttingen 1895, S. 416].

3 Vgl. das Material bei Kurt Breysig, Die Entstehung des Gottesgedankens und
der Heilbringer, Berlin 1905.



5-61359 Der Gegenstand der Kulturwissenschaft 5

Werkzeug gibt es eine solche tiberirdische Abstammung. Bei manchen
Naturvolkern, wie z.B. bei den Ewe in Stid-Togo, werden noch heute
bei den jahrlich wiederkehrenden Erntefesten den einzelnen Gerit-
schaften, der Axt, dem Hobel, der Sige Opfer dargebracht.* Und noch
weiter von ithm selbst entfernt als diese materiellen Werkzeuge miissen
dem Menschen die geistigen Instrumente erscheinen, die er sich selbst
erschaffen hat. Auch sie gelten als Aulerungen einer Kraft, die der
seinen unendlich tiberlegen ist. In erster Linie gilt dies von Sprache
und Schrift, den Bedingungen alles menschlichen Verkehrs und aller
menschlichen Gemeinschaft. Dem Gott, aus dessen Hinden die Schrift
hervorgegangen ist, gebiithrt in der Hierarchie der gottlichen Krifte
stets ein besonderer und bevorzugter Platz. In Agypten erscheint der
Mondgott Thoth zugleich als der »Schreiber der Gotter« und als der
Richter der Himmel. Er ist es, der Gotter und Menschen wissen lifit,
was ihnen gebiihrt; denn er bestimmt das Mafl der Dinge.> Sprache
und Schrift gelten als der Ursprung des Mafies; denn ihnen vor allem
wohnt die Fahigkeit inne, das Flichtige und Wandelbare festzuhalten
und es damit dem Zufall und der Willkiir zu entziechen.

In alledem spiiren wir, schon im Kreise des Mythos und der Reli-
gion, das Gefiihl, daf} die menschliche Kultur nichts Gegebenes und
Selbstverstindliches, sondern dafd sie eine Art von Wunder ist, das der
Erklarung bedarf. Aber zu einer tieferen Selbstbesinnung fiihrt dies
erst, sobald der Mensch sich nicht nur dazu aufgefordert und berechtigt
fuhlt, derartige Fragen zu stellen, sondern statt dessen dazu iibergeht,
ein eigenes und selbstindiges Verfahren, eine »Methode« auszubilden,
mittels deren er sie beantworten kann. Dieser Schritt geschieht zum
ersten Mal in der griechischen Philosophie — und hierin bedeutet sie
die grofle geistige Zeitenwende. Jetzt erst wird die neue Kraft entdeckt,
die allein zu einer Wissenschaft der Natur und zu einer Wissen | schaft
von der menschlichen Kultur fithren kann. An die Stelle der unbe-
stimmten Vielheit der mythischen Erklirungsversuche, die sich bald
auf dieses, bald auf jenes Phinomen richten, tritt die Vorstellung von
der durchgingigen Einheit des Seins, der eine ebensolche Einheit des
Grundes entsprechen mufl. Diese Einheit ist nur dem reinen Denken
zuganglich. Die bunten und vielfaltigen Schopfungen der mythenbil-
denden Phantasie werden jetzt der Kritik des Denkens unterworfen
und damit entwurzelt. Aber an diese kritische Aufgabe schliefit sich
die neue positive Aufgabe. Das Denken mufi, aus eigener Kraft und

+ Vgl. Jakob Spieth, Die Religion der Eweer in Stid-Togo, Leipzig 1911 (Reli-
gions-Urkunden der Volker, Abt. 4, Bd.2), S. 8.
5 Vgl. Alexandre Moret, Mysteres Egyptiens, Paris 1913, S. 132 ff.



6 Zur Logik der Kulturwissenschaften 360,6-7

aus eigener Verantwortung, wieder aufbauen, was es zerstort hat. An
den Systemen der Vorsokratiker konnen wir verfolgen, mit welch
bewunderungswiirdiger Folgerichtigkeit diese Aufgabe in Angriff
genommen und Schritt fir Schritt durchgefuhrt wird. In Platons Ide-
enlehre und in Aristoteles’ Metaphysik hat sie eine Losung gefunden,
die auf Jahrhunderte hinaus bestimmend und vorbildlich geblieben ist.
Eine solche Synthese wire nicht moglich gewesen, wenn ihr nicht eine
gewaltige Einzelarbeit vorangegangen wire. An ihr sind viele, dem
ersten Anschein nach diametral entgegengesetzte Tendenzen beteiligt,
und sie schlagt, in Problemstellung und Problemlosung, sehr verschie-
denartige Wege ein. Dennoch 148t sich fir uns diese ganze gewaltige
Gedankenarbeit, wenn wir ihren Ausgangspunkt und ihr Ziel betrach-
ten, gewissermaflen in einen Grundbegriff zusammenfassen, den die
griechische Philosophie zuerst gefunden und den sie nach allen seinen
Momenten durchgebildet und ausgebaut hat. Es ist der Logosbegriff,
dem diese Rolle in der Entwicklung des griechischen Denkens zufallt.6
Schon in der ersten Ausprigung, die er in der PhllOSOPl’lle Heraklits
erfahren hat, sptiren wir diese seine Bedeutung und seinen kiinftigen
Reichtum. Heraklits Lehre scheint auf den ersten Blick noch ganz auf
dem Boden der ionischen Naturphilosophie zu stehen. Auch er sicht
die Welt als ein Ganzes von Stoffen, die sich wechselseitig ineinander
umsetzen. Aber dies erscheint ihm nur als die Oberfliche des Gesche-
hens, hinter der er eine Tiefe sichtbar machen will, die sich bisher dem
Denken nicht erschlossen hat. Auch die | Ionier wollten sich nicht mit
der bloflen Kenntnis des »Was« begniigen; sie fragten nach dem » Wie«
und nach dem »Warum«. Aber bei Heraklit wird diese Frage in einem
neuen und in einem viel schirferen Sinn gestellt. Und indem er sie in
dieser Weise stellt, ist er sich bewufit, dafl die Wahrnehmung, in deren
Grenzen sich die bisherige naturphilosophische Spekulation bewegte,
sie nicht mehr zu beantworten vermag. Nur das Denken kann uns
die Antwort geben: Denn hier und hier allein wird der Mensch von
der Schranke seiner Individualitat frei. Er folgt nicht mehr der »eige-
nen Meinungs, sondern er erfafit ein Allgemeines und Géttliches. An
die Stelle der idin @povnors, der »privaten« Einsicht, ist ein univer-

6 Niher ausgefiihrt habe ich diese Auffassung in meiner Darstellung der
alteren griechischen Philosophie, die ich in Dessoirs Lehrbuch der Philosophie
gegeben habe: Die Philosophie der Griechen von den Anfingen bis Platon, in:
Lehrbuch der Philosophie, hrsg. v. Max Dessoir, Bd. I: Die Geschichte der Phi-
losophie, dargestellt v. Ernst von Aster u.a., Berlin 1925, S.7-138 [ECW 16,
S.313-467]. Vgl. jetzt auch meinen Aufsatz »Logos, Dike, Kosmos in der Ent-
wicklung der griechischen Philosophie«, in: Goteborgs hogskolas arsskrift 47
(1941:6), S. 1-31 [In diesem Band, S.7-35].



7-81361 Der Gegenstand der Kulturwissenschaft 7

selles Weltgesetz getreten. Damit erst ist der Mensch nach Heraklit
der mythischen Traumwelt und der engen und begrenzten Welt der
sinnlichen Wahrnehmung entronnen. Denn ebendies ist der Charakter
des Wachens und Erwachtseins, daf} die Individuen eine gemeinsame
Welt besitzen, wihrend im Traum jeder nur in seiner eigenen Welt lebt
und in ihr befangen und versenkt bleibt.

Damit war dem gesamten abendlindischen Denken eine neue Auf-
gabe gestellt und eine Richtung eingepflanzt, von der es fortan nicht
wieder abweichen konnte. Seit dieses Denken durch die Schule der
griechischen Philosophie hindurchgegangen war, war alles Erkennen
der Wirklichkeit gewissermaflen auf den Grundbegriff des »Logos«
— und damit auf die »Logik« im weitesten Sinne — verpflichtet. Das
anderte sich auch dann nicht, als die Philosophie wieder aus ihrer Herr-
scherstellung verdrangt und das » Allgemeine und Géttliche« an einer
anderen, ihr unzuginglichen Stelle gesucht wurde. Das Christentum
bestreitet den griechischen Intellektualismus; aber zum bloflen Irra-
tionalismus kann und will es damit nicht zuriickkehren. Denn auch
thm ist der Logosbegriff tief eingepflanzt. Die Geschichte der christ-
lichen Dogmatik zeigt den beharrlichen Kampf, den die Grundmotive
der christlichen Erlosungsreligion gegen den Geist der griechischen
Philosophie zu fiihren hatten. In diesem Kampf gibt es, geistesge-
schichtlich betrachtet, weder Sieger noch Besiegte; aber ebensowe-
nig konnte es in ithm jemals zu einem wirklichen inneren Ausgleich
der Gegensitze kommen. Es wird immer ein vergeblicher Versuch
bleiben, den Logosbegriff der griechischen Philosophie und den des
Johannes-Evangeliums auf einen Nenner zu bringen. Denn die Art
der Vermittlung zwischen dem Individuellen und dem Allgemeinen,
dem Endlichen und dem Unendlichen, dem Menschen und Gott ist
in beiden Fillen durch|aus verschieden. Der griechische Seinsbegriff
und der griechische Wahrheitsbegriff sind, nach dem Gleichnis des
Parmenides, einer »wohlgerundeten Kugel«” zu vergleichen, die fest in
threm eigenen Mittelpunkt ruht. Beide sind in sich selbst vollkommen
und abgeschlossen; und zwischen ihnen besteht nicht nur eine Har-
monie, sondern eine wahrhafte Identitit. Der Dualismus der christli-
chen Weltansicht macht dieser Identitat ein Ende. Keine Anstrengung
des Wissens und des reinen Denkens vermag fortan den Rif§ zu heilen,
der durch das Sein hindurchgeht. Freilich hat auch die christliche Phi-
losophie dem Streben nach Einheit, das im Begriff der Philosophie

7 [Parmenides, Fragm. 8, zit. nach: Hermann Diels, Die Fragmente der Vor-
sokratiker. Griechischund deutsch, Bd. I, Berlin21906, S. 121: »edxVUxAov opaipns
Evalilyxiov dyxwi«.]



8 Zur Logik der Kulturwissenschaften 36218-9

liegt, keineswegs entsagt. Aber sowenig sie die Spannung zwischen
den beiden Gegenpolen aufzuheben vermag, so versucht sie doch, sie
innerhalb ihres Kreises und mit ihren Denkmitteln auszugleichen. Aus
solchen Versuchen sind alle die groflen Systeme der scholastischen
Philosophie erwachsen. Keines von thnen wagt es, den Gegensatz zu
bestreiten, der zwischen Offenbarung und Vernunft, zwischen Glau-
ben und Wissen, zwischen dem regnum gratiae und dem regnum natu-
rae besteht. Die Vernunft, die Philosophie kann aus eigenen Kriften
kein Weltbild aufbauen; alle Erleuchtung, deren sie fahig ist, stammt
nichtausihrselbst,sondernaus einer anderen und hoheren Lichtquelle.
Aber wenn sie den Blick fest auf diese Lichtquelle gerichtet hilt, wenn
sie sich, statt dem Glauben eine selbstindige und selbsttitige Kraft
entgegenzustellen, vielmehr von ihm fithren und leiten 1ifit, so erreicht
sie damit das ihr zugemessene Ziel. Die Urkraft des Glaubens, die
dem Menschen nur durch einen unmittelbaren Gnadenakt, durch die
gottliche »illuminatio«, zuteil werden kann, bestimmt ihm zugleich
den Inhalt und Umfang des Wissens. In diesem Sinne wird das Wort
fides quaerens intellectum zum Inbegriff und zum Wahlspruch der
gesamten christlich-mittelalterlichen Philosophie. In den Systemen
der Hochscholastik, insbesondere bei Thomas von Aquino, kann es
scheinen, als sei die Synthese gelungen und die verlorene Harmonie
wiederhergestellt. »Natur« und »Gnade«, »Vernunft« und »Offenba-
rung« widersprechen einander nicht; die eine weist vielmehr auf die
andere hin und fihrt zu thr empor. Der Kosmos der Kultur scheint
damit wieder geschlossen und auf einen festen religiosen Mittelpunkt
bezogen.

Aber dieser kunstvoll geftigte Bau der Scholastik, in welchem der
christliche Glaube und das antike philosophische Wissen sich gegen-
seitig stiitzen und halten sollten, bricht zusammen vor jenem neuen
| Erkenntnisideal, das wie kein anderes den Charakter der moder-
nen Wissenschaft bestimmt und geprigt hat. Die mathematische
Naturwissenschaft kehrt wieder zu dem antiken Ideal des Wissens
zuriick. Kepler und Galilei konnen unmittelbar an Pythagoreische, an
Demokritische und Platonische Grundgedanken ankntipfen. Aber in
ithrer Forschung nehmen diese Gedanken zugleich einen neuen Sinn
an. Denn sie vermogen die Briicke zwischen dem Intelligiblen und
Sinnlichen, zwischen dem xdouog vonrds und dem xdouog 6pardgin
einer Weise zu schlagen, die der antiken Wissenschaft und Philosophie
versagt geblieben war. Vor dem mathematischen Wissen scheint jetzt
die letzte trennende Schranke zwischen »Sinnenwelt« und »Verstan-
deswelt« zu fallen. Die Materie als solche erweist sich als durchdrun-
gen von der Harmonie der Zahl und als beherrscht durch die Gesetz-



9-10363 Der Gegenstand der Kulturwissenschaft 9

lichkeit der Geometrie. Vor dieser universellen Ordnung schwinden
alle jene Gegensitze, die in der aristotelisch-scholastischen Physik
ihre Fixierung gefunden hatten. Es gibt keinen Gegensatz der »niede-
ren« und »hoheren«, der »oberen« und »unteren« Welt. Die Welt ist
eins, so wahr die Welterkenntnis, die Weltmathematik nur eine ist
und sein kann. In Descartes” Begriff der Mathesis universalis hat
dieser Grundgedanke der modernen Forschung seine durchgreifende
philosophische Legitimation gefunden. Der Kosmos der universellen
Mathematik, der Kosmos von Ordnung und Maf, umschliefit und
erschopft alle Erkenntnis. Er ist in sich vollig autonom; er bedarf kei-
ner Stiitze, und er kann keine andere Stiitze anerkennen als diejenige,
die er in sich selbst findet. Nun erst umfaflt die Vernunft, in ihren
klaren und deutlichen Ideen, das Ganze des Seins, und nun erst kann
sie dieses Ganze mit den ihr eigenen Kraften vollstindig durchdringen
und beherrschen.

Daf} dieser Grundgedanke des klassischen philosophischen Ratio-
nalismus die Wissenschaft nicht nur befruchtet und erweitert, sondern
dafl er ihr einen ganz neuen Sinn und ein neues Ziel gegeben hat: das
bedarf keiner niheren Ausfiihrung. Die Entwicklung der Systeme der
Philosophie von Descartes zu Malebranche und Spinoza, von Spinoza
zu Leibniz bietet hierfiir den fortlaufenden Beweis. An ihr lifit sich
unmittelbar aufzeigen, wie sich das neue Ideal der Universalmathe-
matik fortschreitend immer neue Kreise der Wirklichkeitserkenntnis
unterwirft. Descartes’ endgiiltiges System der Metaphysik ist seiner
urspriinglichen Konzeption einer einzigen allumfassenden Me|thode
des Wissens insofern nicht gemaf3, als das Denken, im Fortgang sei-
ner Bewegung, zuletzt auf bestimmte radikale Unterschiede des Seins
hingefiihrt wird, die es als solche einfach hinzunehmen und anzuer-
kennen hat. Der Dualismus der Substanzen schrankt den Monismus
der Cartesischen Methode ein und setzt ihm eine bestimmte Grenze.
Es scheint zuletzt, als sei das Ziel, das diese Methode sich setzt, nicht
fiir die Wirklichkeitserkenntnis als Ganzes, sondern nur in bestimm-
ten Teilen derselben erreichbar. Die Korperwelt untersteht ohne jeg-
liche Einschrinkung der Herrschaft des mathematischen Denkens. In
ihr gibt es keinen unbegriffenen Rest; keine dunklen »Qualitatenc,
die, gegentber den reinen Begriffen von Grofle und Zahl, etwas Selb-
standiges, Irreduzibles sind. All dies ist beseitigt und ausgeloscht:
Die Identitit der »Materie« mit der reinen Ausdehnung sichert die
Identitit von Naturphilosophie und Mathematik. Aber neben der aus-
gedehnten Substanz steht die denkende Substanz; und beide miissen
zuletzt aus einem gemeinsamen Urgrund, aus dem Sein Gottes, abge-
leitet werden. Wo Descartes daran geht, diese Urschicht der Wirklich-



10 Zur Logik der Kulturwissenschaften 364110-11

keit blofizulegen und zu erweisen, da verlafit ihn der Leitfaden seiner
Methode. Hier denkt er nicht mehr in den Begriffen seiner Universal-
mathematik, sondern in den Begriffen der mittelalterlichen Ontologie.
Nur indem er die Giiltigkeit dieser Begriffe voraussetzt, indem er von
dem »objektiven« Sein der Ideen ausgeht, um von hier aus auf die »for-
male« Realitit der Dinge zu schlieffen, kann thm sein Beweis gelingen.
Die Nachfolger Descartes’ sind immer energischer und immer erfolg-
reicher bemiiht, diesen Widerstreit zu beseitigen. Sie wollen das, was
Descartes fiir die substantia extensa geleistet hatte, in gleicher und in
gleich tiberzeugender Weise fiir die substantia cogitans und fiir die
gottliche Substanz leisten. Auf diesem Wege wird Spinoza zu seiner
Ineinssetzung von Gott und Natur gefiihrt; auf diesem Wege gelangt
Leibniz zum Entwurf seiner »allgemeinen Charakteristik«. Beide sind
tiberzeugt, dafl erst auf diese Weise der vollstindige Beweis fiir die
Wahrheit des Panlogismus und des Panmathematizismus erbracht
werden kann. Jetzt zeichnet sich der Umrif§ des modernen Weltbil-
des in aller Schirfe und Deutlichkeit gegeniiber dem antiken und
dem mittelalterlichen Weltbild ab. »Geist« und »Wirklichkeit« sind
nicht nur miteinander versohnt, sondern sie haben sich wechselseitig
durchdrungen. Zwischen ihnen besteht kein Verhiltnis blof§ duflerer
Einwirkung oder duflerer Entsprechung. Hier | handelt es sich um et-
was anderes als um jene adaequatio intellectus et rei, die sowohl die
antike wie die scholastische Erkenntnislehre als Mafistab des Wissens
aufgestellt hatten. Es handelt sich um eine »pristabilierte Harmoniex,
um eine letzte Identitit zwischen Denken und Sein, zwischen dem
Ideellen und dem Reellen.

Die erste Einschriankung, die dieses panmathematische Welt-
bild erfuhr, stammt aus einem Problembkreis, der fiir die Anfange der
neueren Philosophie noch kaum als solcher bestand oder der doch
nur in seinem ersten Umrif§ gesehen wurde. Erst die zweite Halfte
des achtzehnten Jahrhunderts stellt hier eine neue grofie Grenzscheide
dar, indem sie diesen Problemkreis immer mehr in seiner Eigenart
erkennt und ihn zuletzt geradezu in den Mittelpunkt der philosophi-
schen Selbstbesinnung riickt. Der klassische Rationalismus hatte sich
nicht mit der Eroberung der Natur begniigt; er hatte auch ein in sich
geschlossenes »natiirliches System der Geisteswissenschaften« auf-
bauen wollen. Der menschliche Geist sollte authoren, einen »Staat im
Staate« zu bilden; er sollte aus den gleichen Prinzipien erkannt werden
und derselben Gesetzlichkeit unterliegen wie die Natur. Das moderne
Naturrecht, wie es von Hugo Grotius begriindet wird, beruft sich
auf die durchgreifende Analogie, die zwischen Rechtserkenntnis und
mathematischer Erkenntnis besteht — und Spinoza schafft eine neue



11-121365 Der Gegenstand der Kulturwissenschaft 11

Form der Ethik, die sich am Vorbild der Geometrie orientiert und
sich von ihm ihre Ziele und ihre Wege vorzeichnen lifit. Damit erst
schien der Kreis geschlossen zu sein; der Ring des mathematischen
Denkens konnte in gleicher Weise die korperliche und die seelische
Welt, das Sein der Natur und das Sein der Geschichte umfassen. Aber
an diesem Punkte setzt nun der erste entscheidende Zweifel ein. Ist
die Geschichte der gleichen Mathematisierung wie die Physik oder
die Astronomie fahig — ist auch sie nichts anderes als ein Sonderfall
der »Mathesis universalis«? Der erste Denker, der diese Frage in aller
Scharfe gestellthat, ist Giambattista Vico gewesen. Das eigentliche Ver-
dienst von Vicos »Geschichtsphilosophie« liegt nicht in dem, was sie
inhaltlich tiber den historischen Prozeff und den Rhythmus seiner ein-
zelnen Phasen lehrt. Die Unterscheidung der Epochen der Geschichte
der Menschheit und der Versuch, in ihnen eine bestimmte Regel der
Abfolge, einen Ubergang vom »géttlichen« zum »heroischen«, vom
»heroischen« zum »menschlichen« Zeitalter zu erweisen: das alles ist
bei Vico noch mit rein phantastischen Ziigen durchmischt. | Aber was
er klar gesehen und was er mit aller Entschiedenheit gegen Descartes
verfochten hat, ist die methodische Eigenart und der methodische
Eigenwert der historischen Erkenntnis. Und er zdgert nicht, diesen
Wert tiber den des rein mathematischen Wissens zu stellen und erst in
thm die wahrhafte Erfillungjener »sapientia humana«zu finden, deren
Begriff Descartes, in den ersten Sitzen seiner »Regulae ad directionem
ingenii«, als Ideal aufgestellt hat. Nicht die Naturerkenntnis, sondern
die menschliche Selbsterkenntnis bildet nach Vico das eigentliche
Ziel unseres Wissens. Wenn die Philosophie, statt sich hierbei zu be-
scheiden, ein gottliches oder absolutes Wissen verlangt, so tiberschrei-
tet sie damit ihre Grenzen und 1aflt sich auf einen gefdhrlichen Irrweg
verlocken. Dennals oberste Regel der Erkenntnis gilt fiir Vico der Satz,
dafl jegliches Wesen nur das wahrhaft begreift und durchdringt, was es
selbst hervorbringt. Der Kreis unseres Wissens reicht nicht weiter
als der Kreis unseres Schaffens. Der Mensch versteht nur insoweit,
als er schopferisch ist — und diese Bedingung ist in wirklicher Strenge
nur in der Welt des Geistes, nicht in der Natur erfiillbar. Die Natur ist
das Werk Gottes, und sie ist demgemif nur fur den gottlichen Ver-
stand, der sie hervorgebracht hat, vollig durchsichtig. Was der Mensch
wahrhaft begreifen kann, das ist nicht die Wesenheit der Dinge, die
fiir ihn niemals vollstindig erschopfbar ist, sondern die Struktur und
Eigenart seiner eigenen Werke. Auch die Mathematik verdankt diesem
Umstand das, was sie an Evidenz und Sicherheit besitzt. Denn sie
bezieht sich nicht auf physisch-wirkliche Gegenstinde, die sie abbil-
den will, sondern auf ideale Gegenstinde, die das Denken in freiem



12 Zur Logik der Kulturwissenschaften 366,12-13

Entwurf hervorbringt. Aber freilich bezeichnet dieser ihr eigentiim-
liche Wert zugleich die Grenze, die sie nicht iberschreiten kann. Die
Objekte, von denen die Mathematik handelt, besitzen kein anderes
Sein als jenes abstrakte Sein, das der menschliche Geist ihnen gelie-
hen hat. Das ist daher die unvermeidliche Alternative, vor die sich
unsere Erkenntnis gestellt sicht. Sie kann sich entweder auf »Wirk-
liches« richten; aber in diesem Fall kann sie thren Gegenstand nicht
vollstindig durchdringen, sondern ihn nur empirisch und stiickweise,
nach einzelnen Merkmalen und Kennzeichen beschreiben. Oder aber
sie erlangt einen vollstindigen Einblick, eine adiquate Idee, die ihr
die Natur und das Wesen des Gegenstandes bezeichnet; aber sie tritt
damitaus dem Kreis ihrer eigenen Begriffsbildungen nicht heraus. Das
Objekt besitzt in diesem Fall fiir sie nur diejenige Be|schaffenheit, die
die Erkenntnis ihm kraft willkiirlicher Definition zugeschrieben hat.
Aus diesem Dilemma gewinnen wir nach Vico erst dann einen Aus-
weg, wenn wir den Bereich des mathematischen Wissens wie den der
empirischen Naturerkenntnis tiberschreiten. Die Werke der mensch-
lichen Kultur sind die einzigen, die in sich die beiden Bedingungen
vereinen, auf denen die vollkommene Erkenntnis beruht; sie haben
nicht nur ein begrifflich erdachtes, sondern ein durchaus bestimmtes,
ein individuelles und historisches Sein. Aber die innere Struktur die-
ses Seins ist dem menschlichen Geist zuginglich und aufgeschlossen,
weil er selbst ihr Schopfer ist. Der Mythos, die Sprache, die Religion,
die Dichtung: das sind die Objekte, die der menschlichen Erkennt-
nis wahrhaft angemessen sind. Und auf sie blickt Vico in erster Linie
im Aufbau seiner »Logik« hin. Zum ersten Mal wagt es die Logik,
den Kreis der objektiven Erkenntnis, den Kreis der Mathematik und
Naturwissenschaft, zu durchbrechen, umsichstatt dessenals Logik der
Kulturwissenschaft, als Logik der Sprache, der Poesie, der Geschichte
zu konstituieren.

Vicos »Scienza nuova« tragt ihren Namen mit Recht. In ihr war ein
wahrhaft Neues gefunden; aber dieses Neue bekundet sich freilich
weniger in den Losungen, die das Werk darbietet, als in den Proble-
men, die es gestellt hat. Den Schatz dieser Probleme ganz zu heben,
war Vico selbst nicht vergonnt. Erst durch Herder wird das, was bei
Vico noch in halb mythischer Dimmerung ruht, in das Licht des phi-
losophischen Bewufitseins gehoben. Auch Herder ist kein strenger
systematischer Denker. Sein Verhiltnis zu Kant zeigt, wie wenig er zu
einer »Erkenntniskritik« im eigentlichen Sinne des Wortes gestimmt
ist. Er will nicht analysieren, sondern er will schauen. Alles Wissen,
das nicht durchgingig bestimmt und konkret, das nicht mit anschauli-
chem Gehalt gesittigt ist, gilt ihm als leer. Dennoch ist Herders Werk



13-14,367 Der Gegenstand der Kulturwissenschaft 13

nicht nur durch seinen Inhalt, nicht nur durch das bedeutsam, was es
im Gebiet der Sprachphilosophie, der Kunsttheorie, der Geschichts-
philosophie an neuen Einsichten enthilt. Was wir an diesem Werk
studieren konnen, ist zugleich das Heraufkommen und der endgtiltige
Durchbruch einer neuen Erkenntnisform, die sich freilich von ihrer
Materie nicht ablosen 18t, sondern nur in der freien Gestaltung die-
ser Materie und in ihrer geistigen Beherrschung und Durchdringung
sichtbar wird. Wie Vico sich gegen Descartes’ Panmathematik und
gegenden Mechanismus seiner Naturansicht gewandt hatte, | sowendet
sich Herder gegen das Wolffische Schulsystem und gegen die abstrakte
Verstandeskultur der Aufklirungszeit. Was er bekampft, ist der tyran-
nische Dogmatismus dieser Kultur, die, um der »Vernunft« zum Siege
zuverhelfen, alle anderen seelischen und geistigen Krifte im Menschen
knechten und unterdriicken mufl. Dieser Tyrannei gegeniiber beruft
er sich auf jene Grundmaxime, die ihm zuerst durch seinen Lehrer
Hamann eingepflanzt worden war. Was der Mensch zu leisten hat,
muf aus der Zusammenfassung und der ungebrochenen Einheit seiner
Krifte entspringen; alles Vereinzelte ist verwerflich. In den Anfin-
gen seiner Philosophie erscheint Herder diese Einheit noch im Lichte
eines historischen Faktums, das am Beginn der Menschengeschichte
steht. Sie ist thm ein verlorenes Paradies, von dem die Menschheit sich
im Fortschritt der vielgepriesenen Zivilisation mehr entfernt hat. Nur
die Poesie hat, in ihrer altesten und urspriinglichen Form, noch eine
Erinnerung an dieses Paradies fiir uns bewahrt. Sie gilt demnach Her-
derals die eigentliche » Muttersprache des menschlichen Geschlechts«®
— ebenso wie sie Hamann und Vico dafiir gegolten hatte. An ihr sucht
er sich jene urtimliche Einheit zu vergegenwirtigen und lebendig zu
machen, die in den Anfingen der Menschengeschichte Sprache und
Mythos, Geschichte und Dichtung zu einer echten Totalitit, zu einem
ungeschiedenen Ganzen gestaltet hat. Aber diese Rousseausche Sehn-
sucht nach dem »Primitiven« und Uranfinglichen wird bei Herder um
so mehr iiberwunden, je weiter er auf seinem Wege fortschreitet. In der
endgiiltigen Gestalt, die seine Geschichts- und Kulturphilosophie in
den »Ideen« gewonnen hat, liegt das Ziel der Totalitdt nicht mehr hin-
ter uns, sondern vor uns. Damit verschiebt sich der gesamte Akzent
seiner Lehre. Denn jetzt gilt die Differenzierung der geistigen Krifte
nicht mehr schlechthin als Abfall von der urspriinglichen Einheit und
als eine Art von Siindenfall der Erkenntnis, sondern sie hat einen posi-

8 [Johann Georg Hamann, Aesthetica in nuce. Eine Rhapsodie in Kabbali-
stischer Prose, in: Schriften, hrsg. v. Friedrich Roth, Bd. II, Berlin 1821, S. 255-308:
5.258.]



14 Zur Logik der Kulturwissenschaften 368 14-15

tiven Sinn und Wert gewonnen. Die wahre Einheit ist diejenige, die
die Trennung voraussetzt und die sich aus der Trennung wiederher-
stellt. Alles konkret-geistige Geschehen, alle echte »Geschichte« ist
nur das Bild dieses sich stindig erneuernden Prozesses der »Systole«
und »Diastole«, der Scheidung und Wiedervereinigung. Erst nachdem
Herder sich zu dieser universalen Konzeption erhoben hat, konnen
die einzelnen Momente des Geistigen fiir ihn ihre wahrhafte Selbstin-
digkeit und Autonomie erlangen. Keines von ihnen ist jetzt dem ande-
ren einfach untergeordnet, sondern jedes | greift als gleichberechtigter
Faktor in das Ganze und seinen Aufbau ein. Auch im rein historischen
Sinne gibt es kein schlechthin »Erstes« oder »Zweites«, kein absolu-
tes »Frither« oder »Spater«. Die Geschichte ist, als geistiges Faktum
betrachtet, keineswegs eine blofle Folge von Begebenheiten, die in der
Zeit einander ablosen und verdringen. Sie ist, mitten in der Verinde-
rung, ein ewig Gegenwairtiges; ein ouov mav. Thr »Sinn« ist in keinem
der einzelnen Augenblicke allein —und doch ist er andererseits ganz
und ungebrochen in jedem von ihnen.

Damit aber ist das historische »Ursprungsproblem«, das in den
ersten Untersuchungen Herders, insbesondere in seiner »Preisschrift
iber den Ursprung der Sprache«, noch eine so bedeutsame Rolle
spielt, verwandelt und auf eine héhere Stufe der Betrachtung empor-
gehoben. Der geschichtliche Blickpunkt wird niemals aufgehoben;
aber es zeigt sich, dafl gerade der historische Horizont nicht in seiner
ganzen Weite und Freiheit sichtbar werden kann, wenn man das histo-
rische Problem nicht mit einem systematischen verbindet. Was jetzt
gefordert wird, ist keine blofle Entwicklungsgeschichte, sondern eine
»Phinomenologie des Geistes«. Herder versteht diese Phinomenolo-
gie nicht in dem Sinne, in dem Hegel sie verstanden hat. Fur ihn gibt
es keinen festen, durch die Natur des Geistes vorherbestimmten und
vorgeschriebenen Gang, der in einem regelmifligen Rhythmus, im
Dreischritt der Dialektik, mit immanenter Notwendigkeit von einer
Erscheinungsform zur anderen hinfiihrt, bis endlich nach Durchlau-
fen aller Formen das Ende wieder zum Anfang zuriickkehrt. Herder
macht keinen Versuch, in dieser Weise das ewig flutende Leben der
Geschichte in den Kreislauf des metaphysischen Denkens einzufan-
gen. Aber statt dessen tritt bei ihm ein anderes Problem hervor, das
freilich in seinem Werk nur im ersten und noch unbestimmten Umrif}
sichtbar ist. Indem er immer tiefer in die eigentiimliche »Natur« der
Sprache, in die Natur der Dichtung, in die Welt des Mythos und in die
der Geschichte eindringt, nimmt die Frage der Wirklichkeitserkennt-
nis eine immer komplexere Gestalt an und erfihrt eine immer reichere
Gliederung. Jetzt wird deutlich und unverkennbar, dafl diese Frage



15-16,369 Der Gegenstand der Kulturwissenschaft 15

nicht nur nicht geldst, sondern in ihrem eigentlichen und vollen Sinne
nicht einmal gestellt werden kann, solange die »physischen« Gegen-
stinde das einzige Thema und das einzige Ziel der Betrachtung bilden.
Der physische Kosmos, das Universum der Naturwissenschaft, bildet
nur noch einen Sonderfall und ein Paradigma fir eine viel allgemeinere
Problemstellung. Diese Pro|blemstellung ist es, die jetzt allmihlich
an die Stelle jenes Ideals der Panmathematik, der Mathesis univer-
salis tritt, das seit Descartes das philosophische Denken beherrscht
hatte. Der mathematische und der physikalisch-astronomische Kos-
mos ist nicht der einzige, in dem die Idee des Kosmos, die Idee einer
durchgreifenden Ordnung, sich darstellt. Diese Idee ist nicht auf die
Gesetzlichkeit der Naturphinomene, auf die Welt der »Materie« ein-
geschrinket. Sie tritt uns iberall entgegen, wo an einem Mannigfaltigen
und Verschiedenen ein bestimmtes einheitliches Strukturgesetz sicht-
bar wird. Das Walten eines solchen Strukturgesetzes: das ist der allge-
meinste Ausdruck fiir das, was wir im weitesten Sinne mit dem Namen
der »Objektivitit« bezeichnen. Um dies fiir uns zu voller Deutlichkeit
zu erheben, brauchen wir nur an jene Grundbedeutung des Begriffs
des »Kosmos« anzukniipfen, die schon das antike Denken festgestellt
hatte. Ein »Kosmos«, eine objektive Ordnung und Bestimmtheit,
ist Uberall dort vorhanden, wo verschiedene Subjekte sich auf eine
»gemeinsame Welt« beziehen und denkend an ihr teilhaben. Dies ist
nicht nur dort der Fall, wo wir uns durch das Medium der sinnlichen
Wahrnehmung das physische Weltbild aufbauen. Was wir als »Sinn«
der Welt erfassen, das tritt uns tiberall dort entgegen, wo wir uns, statt
uns in die eigene Vorstellungswelt zu verschliefen, auf ein Uberindi-
viduelles, Allgemeines, fiir alle Giltiges richten. Und nirgends tritt
diese Moglichkeit und diese Notwendigkeit der Durchbrechung der
individuellen Schranke so fraglos und so deutlich hervor wie im Pha-
nomen der Sprache. Das gesprochene Wort geht niemals im bloflen
Schall oder Laut auf. Es will etwas bedeuten; es fiigt sich zum Gan-
zen einer »Rede« zusammen, und diese Rede »ist« nur, indem sie von
einem Subjekt zum andern hingeht und beide im Wechselgesprach
miteinander verkntipft. So wird fur Herder, wie schon fiir Heraklit,
das Sprachverstehen zum eigentlichen und typischen Ausdruck des
Weltverstehens. Der Logos kntipft das Band zwischen dem einzel-
nen und dem Ganzen; er versichert den einzelnen, daf§ er, statt in den
Eigensinn seines Ich, in die idéy gpovnois eingeschlossen zu sein, ein
allgemeines Sein, ein x0wov xal Veiov, erreichen kann.

Von der Vernunft, die in der Sprache investiert ist und die sich in
ithren Begriffen ausdriickt, fithrt der Weg zur wissenschaftlichen Ver-
nunft weiter. Die Sprache kann mit den ihr eigentiimlichen Mitteln die



16 Zur Logik der Kulturwissenschaften 370116-18

wissenschaftliche Erkenntnis nicht erzeugen oder auch nur erreichen.
| Aber sie ist eine notwendige Etappe auf dem Wege zu ihr; sie bildet
das Medium, in dem allein das Wissen um die Dinge entstehen und
sich fortschreitend ausbauen kann. Der Akt der Benennung ist die
unentbehrliche Vorstufe und die Bedingung fiir jenen Akt der Bestim-
mung, in dem die eigentiimliche Aufgabe der Wissenschaft besteht. Es
ergibt sich hieraus, dafl und warum die Sprachtheorie ein notwendi-
ges und integrierendes Moment im Aufbau der Erkenntnistheorie bil-
det. Wer die Kritik der Erkenntnis erst mit der Wissenschaftstheorie,
mit der Analyse der Grundbegriffe und Prinzipien der Mathematik,
der Physik, der Biologie, der Geschichte beginnen 1afit, der setzt den
Hebel gewissermaflen zu hoch an. Aber ebenso verfehlt derjenige den
richtigen Ansatz, fiir den das Wissen nichts anderes als eine einfache
Konstatierung dessen ist, was uns in den Elementen der Sinnesempfin-
dung unmittelbar gegeben ist. Auch die psychologische Analyse 1afi,
sofern sie ohne erkenntnistheoretische Vorurteile getrieben wird, die-
sen Sachverhalt klar hervortreten. Denn sie zeigt uns, dafl die Sprache
durchaus nicht der einfache Abdruck von Inhalten und Beziehungen
ist, die uns die Empfindung unmittelbar darbietet. Thre Ideen sind
keineswegs, wie es das sensualistische Dogma verlangt, die blofen
Kopien von Impressionen. Die Sprache ist vielmehr eine bestimmte
Grundrlchtung des geistigen Tuns: ein Inbegriff psychlsch geistiger
Akte, und in diesen Akten erst schliefit sich uns eine neue Seite der
Wirklichkeit, der Aktualitit der Dinge auf. Wilhelm von Humboldt,
der zugleich der Schiiler Herders und der Schiiler Kants ist, hat fiir
diesen Sachverhalt den Ausdruck geprigt, daff die Sprache Funktion,
nicht Affektion sei. Sie ist kein einfaches Produkt, sondern ein kon-
tinuierlicher, sich stindig erneuernder Prozef$; und in dem Mafe, als
dieser Prozefd fortschreitet, zeichnen sich fiir den Menschen auch die
Unmrisse seiner »Welt« immer klarer und bestimmter ab. Der Name
wird somit nicht einfach an die fertige und vorhandene gegenstind-
liche Anschauung, als ein dufleres Kennzeichen, angefiigt, sondern
in ithm driickt sich ein bestimmter Weg, eine Weise und Richtung des
Kennenlernens aus.

Alles, was wir tber die Entwicklung der Kindersprache wissen, be-
statigt in der Tat diese Grundansicht. Denn es ist offenbar nicht so, daf§
in dieser Entwicklung einem bestimmten Stadium der schon erworbe-
nen gegenstandlichen Anschauung ein anderes Stadium sich anreiht,
in welchem dieser gegebene Besitz nun auch benannt, in welchem er
bezeichnet und in Worte gefaflt wird. Es ist vielmehr das Sprach | be-
wufltsein, das erwachende Symbolbewuftsein, das in dem Mafle, wie
es selbst erstarkt und wie es sich erweitert und klirt, auch der Wahrneh-



18-191371 Der Gegenstand der Kulturwissenschaft 17

mung und Anschauung seinen Stempel aufdriickt. Beide werden in-
soweit »gegenstindlich«, als es der Energie der Sprache gelingt, das
dumpfe und ungeschiedene Chaos von einfachen Zustandlichkeiten zu
lichten, zu unterscheiden, zu organisieren. Die sprachliche Symbolik
erschliefft eine neue Phase des seelisch-geistigen Lebens. An die Stelle
des blof§ triebhaften Lebens, des Aufgehens im unmittelbaren Ein-
druck und in den jeweiligen Bediirfnissen, tritt das Leben in »Bedeu-
tungen«. Diese Bedeutungen sind ein Wiederholbares und Wiederkeh-
rendes; ein Etwas, das nicht am bloffen Hier und Jetzt haftet, sondern
das in unzihlig vielen Lebensmomenten und in der Aneignung und
dem Gebrauch von seiten noch so vieler verschiedener Subjekte als
ein sich selbst Gleiches, Identisches gemeint und verstanden wird.
Kraft dieser Identitit des Meinens, die sich tiber der Buntheit und
Verschiedenheit der momentanen Eindriicke erhebt, tritt, allmihlich
und stufenweise, ein bestimmter »Bestand«, ein »gemeinsamer Kos-
mos« hervor. Was wir das »Erlernen« einer Sprache nennen, ist daher
niemals ein blof} rezeptiver oder reproduktiver, sondern ein im hoch-
sten Mafle produktiver Prozefl. In ithm gewinnt das Ich nicht nur
Einblick in eine bestehende Ordnung, sondern es baut an seinem Teil
diese Ordnung auf; es gewinnt Anteil an ihr, nicht indem es sich ihr ein-
fach, als einem Gegebenen und Vorhandenen, einfligt, sondern indem
jeder einzelne, jedes Individuum sie fiir sich erwirbt und in und kraft
dieser Erwerbung an ihrer Erhaltung und Erneuerung mitwirkt. Auch
vom genetischen Gesichtspunkt aus diirfen wir daher sagen, daff die
Sprache die erste »gemeinsame Welt« ist, in die das Individuum eintritt,
und dafl sich ihm erst durch ihre Vermittlung die Anschauung einer
gegenstandlichen Wirklichkeit erschliefit. Selbst in weit vorgeschrit-
tenen Phasen dieser Entwicklung zeigt sich immer wieder, wie eng
und unloslich Sprachbewufitsein und Objektbewufitsein aneinander
gebunden und miteinander verflochten sind. Auch der Erwachsene,
der eine neue Sprache erlernt, hat damit nicht lediglich einen Zuwachs
anneuen Klingen oder Zeichen gewonnen. Sobald erin den »Geist« der
Sprache einzudringen, sobald er in ihr zu denken und zu leben beginnt,
hat sich ithm damit auch ein neuer Kreis des gegenstandlichen Anschau-
ens erschlossen. Das Anschauen hat jetzt nicht nur an Weite, sondern
auch an Klarheit und Bestimmtheit gewonnen; die neue Symbolwelt
wird | zum Anlafl, die Erlebnisinhalte und die Anschauungsinhalte in
neuer Weise zu gliedern, zu artikulieren und zu organisieren.’

9 Ich habe in den vorstehenden Betrachtungen diesen Sachverhalt nur kurz
anzudeuten gesucht; zur niheren Begriindung mufl ich auf die eingehende Darstel-
lung des Problems verweisen, die ich in meinem Aufsatz »Le langage et la con-



18 Zur Logik der Kulturwissenschaften 37211920

Erst auf Grund solcher Erwigungen kann man sich den Gegensatz,
der zwischen dem Gegenstandsproblem der Philosophie und dem der
besonderen Wissenschaften besteht, zu voller Deutlichkeit bringen.
Aristoteles ist der erste, der diesen Gegensatz auf eine scharfe Formel
gebracht hat. Er erklirt, dafl die Philosophie allgemeine Seinslehre
ist, daf§ sie vom »Seienden als Seiendem« handelt. Die Einzelwissen-
schaften fassen je ein besonderes Objekt ins Auge und fragen nach
seiner Beschaffenheit und Bestimmtheit; die Metaphysik, die zpdy
gtrooopia, richtet sich auf das Sein schlechthin, auf das 6v 77 v. Diese
Sonderung der Erkenntnisarten und der Erkenntnisziele aber fihrt
bei Aristoteles und bei allen, die ihm gefolgt sind, zu einer Sonderung
im Gegenstandlichen selbst. Dem logischen Unterschied entspricht
ein ontologischer Unterschied. Was philosophisch erkannt wird, das
riickt, kraft der Form dieser Erkenntnis, tiber den Kreis des empirisch
Erfaflbaren hinaus. Es wird im Gegensatz zu dem empirisch Beding-
ten ein Unbedingtes, ein Ansichseiendes, ein Absolutes. Die kritische
Philosophie Kants hat diesem Absolutismus der Metaphysik ein Ende
bereitet. Aber dieses Ende war zugleich ein neuer Anfang. Auch die
Kritik Kants will sich vom Empirismus und Positivismus der Ein-
zelwissenschaften unterscheiden; auch sie strebt nach einer univer-
sellen Fassung und nach einer universellen Losung des Problems der
»Objektivitat«. Kant konnte diese Losung nur durchfithren, indem
er die besonderen Wissenschaften selbst befragte und sich eng an
ithre Gliederung anschloff. Er geht von der reinen Mathematik aus,
um von ihr zur mathematischen Naturwissenschaft fortzuschreiten,
und er erweitert in der »Kritik der Urteilskraft« abermals den Kreis
der Betrachtung, indem er nach den Grundbegriffen fragt, die eine
Erkenntnis der Lebenserscheinungen ermoglichen. Eine Strukturana-
lyse der »Kulturwissenschaften« hat er nicht mehr in gleichem Sinne
zu geben versucht, wie er sie fiir die Naturwissenschaften gegeben
hat. Aber dies bedeutet keineswegs eine immanente und notwendige
Schranke des Problems | der kritischen Philosophie. Es zeigt sich hierin
lediglich eine geschichtliche und insofern zufillige Schranke, die sich
aus dem Stand der Wissenschaft im achtzehnten Jahrhundert ergab.
Indem diese Schranke fiel, indem seit der Romantik eine selbstindige
Sprachwissenschaft, Kunstwissenschaft, Religionswissenschaft ent-
stand, sah sich damit auch die allgemeine Erkenntnislehre vor neue
Aufgaben gestellt. Zugleich aber zeigt uns die heutige Gestaltung der
Einzelwissenschaften, daf§ wir den Schnitt zwischen Philosophie und

structiondumonde des objets«, in: Journal de psychologie normale et pathologique
30 (1933), S. 18-44 [ECW 18, S. 265-290], gegeben habe.



20-21,373 Der Gegenstand der Kulturwissenschaft 19

Einzelwissenschaft nicht mehr in der gleichen Weise fithren konnen,
wie er von seiten der empirischen und positivistischen Systeme des
neunzehnten Jahrhunderts gefiithrt worden ist. Wir konnen nicht mehr
die besonderen Wissenschaften auf die Gewinnung und Sammlung
der »Tatsachen« verweisen, wihrend wir der Philosophie die Unter-
suchung der »Prinzipien« vorbehalten. Diese Trennung zwischen dem
»Faktischen«und »Theoretischen« erweist sich als durchaus kiinstlich;
sie zerstiickelt und zerschneidet den Organismus der Erkenntnis. Es
gibt keine »nackten« Fakta — keine Tatsachen, die anders als im Hin-
blick auf bestimmt begriffliche Voraussetzungen und mit ihrer Hilfe
feststellbar sind. Jede Konstatierung von Tatsachen ist nur in einem
bestimmten Urteilszusammenhang moglich, der seinerseits auf gewis-
sen logischen Bedingungen beruht. »Erscheinen« und »Gelten« sind
demgemifl nicht zwei Sphiren, die sich gewissermafien raumlich von-
einander scheiden lassen und zwischen denen eine feste Grenze ver-
lauft. Sie sind vielmehr Momente, die korrelativ zueinander gehoren
und die erst in dieser Zusammengehorigkeit den Grund- und Urbe-
stand alles Wissens ausmachen. Es ist die wissenschaftliche Empirie
selbst, die in dieser Hinsicht die bestimmteste Widerlegung gewisser
Thesen des dogmatischen Empirismus enthalt. Auch im Kreis der
exakten Wissenschaften hat sich gezeigt, dafl »Empirie« und »Theo-
rie«, dafd faktische und prinzipielle Erkenntnis miteinander solidarisch
sind. Im Aufbau der Wissenschaft gilt das Heraklitische Wort, daf} der
Weg nach oben und der Weg nach unten derselbe ist: »600¢ dvw xdtw
wuifn]«.10 Je hoher das Gebiude der Wissenschaft wichst und je freier
es sich in die Liifte erhebt, um so mehr bedarf es der Prifung und
der stindigen Erneuerung seiner Grundlagen. Dem Zustrom neuer
Tatsachen muf die » Tieferlegung der Fundamente«!! entsprechen, die
nach Hilbert zum Wesen jeder Wissenschaft gehort. Ist dem so, so ist
klar, dafl und warum die Arbeit an der Auffindung und Sicherung
der Prinzipien der Einzelwissenschaf|ten nicht abgenommen und
auf eine besondere »philosophische« Disziplin, auf die »Erkenntnis-
theorie« oder Methodenlehre, iibertragen werden kann. Aber welcher
Anspruch und welches besondere Gebiet bleibt der Philosophie noch,
wenn ihr auch dieser Umbkreis von Fragen von seiten der Einzelwis-
senschaften mehr und mehr streitig gemacht wird? Miissen wir jetzt
nicht den alten Traum der Metaphysik und den alten Anspruch der

10 [Heraklit, Fragm. 60, zit. nach: Hermann Diels, Die Fragmente der Vor-
sokratiker. Griechisch und deutsch, Bd. I, Berlin 21906, S.70.]

11 [David Hilbert, Axiomatisches Denken, in: Mathematische Annalen 78
(1918), S.405-415: S.407.]



20 Zur Logik der Kulturwissenschaften 37412122

Philosophie, eine Lehre vom »Seienden als Seiendem« aufzustellen,
endgiiltig aufgeben und es statt dessen jeder Einzelwissenschaft tiber-
lassen, ihre Auffassung des Seins durchzufiihren und ihren Gegen-
stand auf eigenem Wege und mit eigenen Mitteln zu bestimmen?
Aber selbst wenn die Zeit ggkommen wire, in der die Philosophie
sich zu einer neuen Auffassung ihres Begriffs und ihrer Aufgabe ent-
schlieflen miifite — so stiinde damit das Problem der »Objektivitit«
noch immer als ein Ritsel vor uns, dessen Losung den Einzelwissen-
schaften allein nicht aufgebiirdet werden kénnte. Denn dieses Pro-
blem gehort, wenn man es in seiner vollen Allgemeinheit nimmt, einer
Sphire an, die selbst von der Wissenschaft als Ganzem nicht erfaf}t
und ausgefiillt werden kann. Die Wissenschaft ist nur ein Glied und
ein Teilmoment im System der »symbolischen Formen«. Sie mag in
gewissem Sinne als der Schluf8stein im Gebiude dieser Formen gelten;
aber sie steht nicht allein, und sie konnte ihre spezifische Leistung
nicht durchfihren, wenn ihr nicht andere Energien zur Seite stiinden,
die sich mit ihr in die Aufgabe der »Zusammenschau«, der geistigen
»Synthesis« teilen. Auch hier gilt der Satz, daf} Begriffe ohne Anschau-
ung leer sind. Der Begriff will das Ganze der Erscheinungen umfas-
sen; und er erreicht dieses Ziel auf dem Wege der Klassifikation, der
Subsumtion und Subordination. Er ordnet das Mannigfaltige unter
Arten und Gattungen, und er bestimmt es durch allgemeine Regeln,
die ihrerseits ein festgefligtes System bilden, in dem jedem einzel-
nen Phinomen und jedem besonderen Gesetz seine Stelle zugewie-
sen ist. Aber in dieser Art der logischen Gliederung muf§ er tiberall
an anschauliche Gliederungen ankniipfen. Es ist keineswegs so, daf§
die »Logik«, dafl die begrifflich-wissenschaftliche Erkenntnis ihre
Arbeit gleichsam im Leeren vollzieht. Sie findet nicht einen schlecht-
hin amorphen Stoff vor, an dem sie ithre formbildende Kraft austiben
kann. Auch die »Materie« der Logik, auch jenes Besondere, das sie
voraussetzt, um es zum Allgemeinen zu erheben, ist nicht schlecht-
hin strukturlos. | Das Strukturlose kénnte nicht nur nicht gedacht, es
konnte auch nicht wahrgenommen oder objektiv angeschaut werden.
Fur diese vorlogische Strukturierung, fiir diese »geprigte Forme, die
der Arbeit des Begriffs voraus und zum Grunde liegt, bietet uns die
Welt der Sprache und die Welt der Kunst den unmittelbaren Beweis.
Sie zeigt uns Weisen der Zuordnung, die andere Wege gehen und ande-
ren Gesetzen gehorchen als die logische Unterordnung der Begriffe.
Am Beispiel der Sprache haben wir uns dies bereits klargemacht; aber
es gilt auch fir den Organismus der Kiinste. Plastik, Malerei, Archi-
tektur scheinen einen gemeinsamen Gegenstand zu haben. Es scheint
die allbefassende »reine Anschauung« des Raumes zu sein, die in thnen



22-23,375 Der Gegenstand der Kulturwissenschaft 21

zur Darstellung gelangt. Und doch ist der malerische, der plastische,
der architektonische Raum nicht »derselbe«; sondern in jedem von
ithnen driickt sich je eine spezifisch eigene Art der Auffassung, des
raumlichen »Sehens« aus.!? Alle diese mannigfachen »Perspektiven«
gilt es auf der einen Seite voneinander zu sondern, auf der anderen
Seite in ihrem wechselseitigen Verhiltnis zu erkennen und sie dadurch
unter einem hoheren Gesichtspunkt miteinander zu vereinen.

Diese Sonderung und Vereinigung, diese dudxpiois und ovyxpioig
ist dasjenige, was Platon als die Aufgabe der »Dialektik«, der eigent-
lichen philosophischen Grundwissenschaft, ansah. Das antike Den-
ken hat, gestttzt auf die Platonische Dialektik, ein metaphysisches
Weltbild aufgebaut, das durch zwei Jahrtausende die gesamte geistige
Entwicklung beherrscht und ihr seinen Stempel aufgedriickt hat. Die
»Revolution der Denkart«,!3 die mit Kant einsetzt, erklirt dieses Welt-
bild fiir wissenschaftlich unbegriindbar. Aber indem Kant in dieser
Weise dem Anspruch jeder metaphysischen Seinslehre entsagte, wollte
er damit keineswegs die Einheit und die Universalitit der » Vernunft«
preisgeben. Diese sollte durch seine Kritik nicht erschiittert, sie sollte
vielmehr gesichert und auf einer neuen Basis begriindet werden. Jetzt
besteht die Aufgabe der Philosophie nicht linger darin, an Stelle des
besonderen Seins, das den Einzelwissenschaften allein zuginglich ist,
ein allgemeines Sein zu erfassen, an Stelle des empirischen Wissens
eine »Ontologia generalis« als Erkenntnis vom »Transzendenten« zu
begriinden. Auf diese Form des Wissens vom 6v 77 év, auf diese Hypo-
stase zu einem absoluten Objekt wird verzichtet. Die »Ver | nunft-
erkenntnis« scheidet sich auch bei Kant noch streng und scharf von
der bloflen »Verstandeserkenntnis«. Aber statt jenseits derselben ein
eigenes Objekt zu suchen, das von den Bedingungen der Verstandeser-
kenntnis frei ist, sucht sie das »Unbedingte« vielmehr in der systema-
tischen Totalitit der Bedingungen selbst. An die Stelle der Einheit des
Objektsisthierdie Einheit der Funktion getreten. Um dieses Ziel
zu erreichen, braucht die Philosophie mit den besonderen Wissen-
schaften nicht mehr auf deren eigenem Gebiet zu wetteifern. Sie kann
diesen ihre volle Autonomie, ihre Freiheit und Selbstgesetzgebung
lassen. Denn sie will keines dieser Sondergesetze beschrinken oder
unterdriicken; sondern sie will statt dessen ihre Gesamtheit zu einer

12 Vgl. hierzu besonders Adolf Hildebrand, Das Problem der Form in der bil-
denden Kunst, Straflburg 1893.

13 [Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, hrsg. v. Albert Gorland (Werke,
in Gemeinschaft mit Hermann Cohen u. a. hrsg. v. Ernst Cassirer, 11 Bde., Berlin
19121921, Bd. I11), S. 15 (B XI).]



22 Zur Logik der Kulturwissenschaften 37612324

systematischen Einheit zusammenfassen und sie als solche erkennen.
An Stelle eines »Dinges an sich«, eines Gegenstandes »jenseits« und
»hinter«der Erscheinungswelt, sucht sie die Mannigfaltigkeit, die Fiille
und die innere Verschiedenheit des »Erscheinens selbst«. Diese Fulle
ist dem menschlichen Geist nur dadurch erfafbar, daff er die Kraft
besitzt, sich in sich selbst zu differenzieren. Er bildet fir jedes neue
Problem, das ihm hier entgegentritt, eine neue Form der Auffassung
aus. In dieser Hinsicht kann eine »Philosophie der symbolischen
Formen« den Anspruch auf Einheit und Universalitit festhalten, den
die Metaphysik in ihrer dogmatischen Gestalt aufgeben mufite. Sie
kann nicht nur die verschiedenen Weisen und Richtungen der Welter-
kenntnis in sich vereinen, sondern dartiber hinaus jedem Versuch des
Weltverstindnisses, jeder Auslegung der Welt, deren der menschliche
Geist fahig ist, ihr Recht zuerkennen und sie in ihrer Eigentiimlichkeit
begreifen. Erst auf diese Weise wird das Problem der Objektivitit in
seiner ganzen Weite sichtbar, und, so gefaflt, umspannt es nicht nur
den Kosmos der Natur, sondern auch den der Kultur.!*




<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Gray Gamma 2.2)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.6
  /CompressObjects /Off
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends false
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType true
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams true
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo false
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile (None)
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 150
  /ColorImageMinResolutionPolicy /Warning
  /DownsampleColorImages false
  /ColorImageDownsampleType /Average
  /ColorImageResolution 150
  /ColorImageDepth 8
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /FlateEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 150
  /GrayImageMinResolutionPolicy /Warning
  /DownsampleGrayImages false
  /GrayImageDownsampleType /Average
  /GrayImageResolution 150
  /GrayImageDepth 8
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /FlateEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /Warning
  /DownsampleMonoImages false
  /MonoImageDownsampleType /Average
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects true
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e55464e1a65876863768467e5770b548c62535370300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc666e901a554652d965874ef6768467e5770b548c52175370300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c00200064006500740061006c006a006500720065007400200073006b00e60072006d007600690073006e0069006e00670020006f00670020007500640073006b007200690076006e0069006e006700200061006600200066006f0072007200650074006e0069006e006700730064006f006b0075006d0065006e007400650072002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000640065002000410064006f00620065002000500044004600200061006400650063007500610064006f007300200070006100720061002000760069007300750061006c0069007a00610063006900f3006e0020006500200069006d0070007200650073006900f3006e00200064006500200063006f006e006600690061006e007a006100200064006500200064006f00630075006d0065006e0074006f007300200063006f006d00650072006300690061006c00650073002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f006200650020005000440046002000700072006f00660065007300730069006f006e006e0065006c007300200066006900610062006c0065007300200070006f007500720020006c0061002000760069007300750061006c00690073006100740069006f006e0020006500740020006c00270069006d007000720065007300730069006f006e002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /ITA (Utilizzare queste impostazioni per creare documenti Adobe PDF adatti per visualizzare e stampare documenti aziendali in modo affidabile. I documenti PDF creati possono essere aperti con Acrobat e Adobe Reader 5.0 e versioni successive.)
    /JPN <FEFF30d330b830cd30b9658766f8306e8868793a304a3088307353705237306b90693057305f002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a3067306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f3092884c3044307e30593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020be44c988b2c8c2a40020bb38c11cb97c0020c548c815c801c73cb85c0020bcf4ace00020c778c1c4d558b2940020b3700020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken waarmee zakelijke documenten betrouwbaar kunnen worden weergegeven en afgedrukt. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d002000650072002000650067006e0065007400200066006f00720020007000e5006c006900740065006c006900670020007600690073006e0069006e00670020006f00670020007500740073006b007200690066007400200061007600200066006f0072007200650074006e0069006e006700730064006f006b0075006d0065006e007400650072002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f00620065002000500044004600200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200061002000760069007300750061006c0069007a006100e700e3006f002000650020006100200069006d0070007200650073007300e3006f00200063006f006e0066006900e1007600650069007300200064006500200064006f00630075006d0065006e0074006f007300200063006f006d0065007200630069006100690073002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f0074002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002c0020006a006f0074006b006100200073006f0070006900760061007400200079007200690074007900730061007300690061006b00690072006a006f006a0065006e0020006c0075006f00740065007400740061007600610061006e0020006e00e400790074007400e4006d0069007300650065006e0020006a0061002000740075006c006f007300740061006d0069007300650065006e002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d00200070006100730073006100720020006600f60072002000740069006c006c006600f60072006c00690074006c006900670020007600690073006e0069006e00670020006f006300680020007500740073006b007200690066007400650072002000610076002000610066006600e4007200730064006f006b0075006d0065006e0074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents suitable for reliable viewing and printing of business documents.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200075006d002000650069006e00650020007a0075007600650072006c00e40073007300690067006500200041006e007a006500690067006500200075006e00640020004100750073006700610062006500200076006f006e00200047006500730063006800e40066007400730064006f006b0075006d0065006e00740065006e0020007a0075002000650072007a00690065006c0065006e002e00200044006900650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000520065006100640065007200200035002e003000200075006e00640020006800f600680065007200200067006500f60066>
  >>
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2540 2540]
  /PageSize [1190.551 841.890]
>> setpagedevice




