
Ernst Cassirer

Gesammelte Werke
Hamburger Ausgabe

Band 17

Aufsätze
und kleine Schriften
1927–1931

M
ei

ne
r



ERNST CASSIRER

AUFSÄTZE UND KLEINE SCHRIFTEN

(1927–1931)



ERNST CASSIRER

GESAMMELTE WERKE

HAMBURGER AUSGABE

Herausgegeben von Birgit Recki

Band 17

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



ERNST CASSIRER

AUFSÄTZE UND KLEINE SCHRIFTEN

(1927–1931)

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG

Text und Anmerkungen
bearbeitet von

Tobias Berben



Diese Ausgabe ist das Ergebnis einer engen Zusammenarbeit des Felix Meiner
Verlags mit der Universität Hamburg und der Wissenschaftlichen Buchgesell-
schaft, Darmstadt. Sie wird gefördert von der ZEIT-Stiftung Ebelin und Gerd
Bucerius und der Aby-Warburg-Stiftung. Komplementär erscheint die Ausgabe
»Ernst Cassirer, Nachgelassene Manuskripte und Texte« (Hamburg 1995 ff.).

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deut-
schen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im
Internet über <http://dnb.ddb.de> abrufbar.

ISBN 3-7873-1417-2

Zitiervorschlag: ECW 17

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2004. Alle Rechte, auch die
des auszugsweisen Nachdrucks, der fotomechanischen Wiedergabe
und der Übersetzung, vorbehalten. Dies betrifft auch die Vervielfälti-
gung und Übertragung einzelner Textabschnitte durch alle Verfahren
wie Speicherung und Übertragung auf Papier, Transparente, Filme,
Bänder, Platte und andere Medien, soweit es nicht §§53 und 54 URG
ausdrücklich gestatten. – Satz: KCS GmbH, Buchholz. Druck und Bin-
dung: Druckhaus »Thomas Müntzer«, Bad Langensalza. Werkdruck-
papier: alterungsbeständig nach ANSI-Norm resp. DIN-ISO 9706,
hergestellt aus 100% chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Ger-
many. ∞



INHALT

AUFSÄTZE UND ABHANDLUNGEN

Die Bedeutung des Sprachproblems für die Entstehung
der neueren Philosophie (1927) ................................................ 3

Erkenntnistheorie nebst den Grenzfragen der Logik und 
Denkpsychologie (1927) ........................................................... 13

Zur Theorie des Begriffs. Bemerkungen zu dem Aufsatz 
von Georg Heymans (1928) ..................................................... 83

Die Idee der Religion bei Lessing und Mendelssohn (1929) ........ 93

Die Philosophie Moses Mendelssohns (1929) ............................... 115

Form und Technik (1930) ................................................................ 139

»Geist« und »Leben« in der Philosophie der 
Gegenwart (1930) ...................................................................... 185

Deutschland und Westeuropa im Spiegel der Geistes-
geschichte (1931)........................................................................ 207

Kant und das Problem der Metaphysik. Bemerkungen zu 
Martin Heideggers Kant-Interpretation (1931) ...................... 221

VORTRÄGE UND KLEINE SCHRIFTEN

Das Symbolproblem und seine Stellung im System
der Philosophie (1927) .............................................................. 253

Beiträge zu: Hermann Cohen, Schriften zur Philosophie 
und Zeitgeschichte (1928) ......................................................... 283
Vorrede ....................................................................................... 283
Hermann Cohen. Worte gesprochen an seinem Grabe 
am 7. April 1918 von Ernst Cassirer ........................................ 284

Die Idee der republikanischen Verfassung. Rede zur 
Verfassungsfeier am 11. August 1928 (1929) ........................... 291

[Beiträge für die Encyclopedia Britannica] (1929) ........................ 308



[Formen und Formwandlungen des philosophischen 
Wahrheitsbegriffs] (1929).......................................................... 342

Leibniz und Jungius (1929) ............................................................. 360

[Nachruf auf Aby Warburg] (1929)................................................ 368

[Bericht über das Geschäftsjahr 1929/30, erstattet von dem
Prorektor Prof. Dr. Ernst Cassirer] (1930) ............................. 375

Keplers Stellung in der europäischen Geistes-
geschichte (1928/1929) .............................................................. 385

Kants Stellung in der deutschen Geistesgeschichte. Vortrag 
von Professor Dr. Ernst Cassirer, gehalten in Lübeck 
am 19. Oktober 1929 bei der Tagung der Hamburgischen
Universitätsgesellschaft (Kurzer Auszug) (1929) ................... 397

Enlightenment (1930) ...................................................................... 399

Mythischer, ästhetischer und theoretischer Raum (1931) ............ 411

Das moderne Weltbild. Die Bedeutung der Antike für die 
Naturwissenschaft (1931) ................................................................ 433

ANHANG

Editorischer Bericht ........................................................................ 437
Abkürzungen ................................................................................... 441
Schriftenregister................................................................................ 443
Personenregister ............................................................................... 463
Die Hamburger Ausgabe ................................................................ 471

VI Inhalt



AUFSÄTZE
UND ABHANDLUNGEN



Die Bedeutung des Sprachproblems für die Entstehung
der neueren Philosophie1

(1927)

Wenn man einer Tradition gemäß, die in der Geschichte der Philo-
sophie zu fester und allgemeiner Geltung gelangt ist, die neuere Phi-
losophie mit Descartes beginnen läßt, wenn man in seinen me-
thodischen Hauptschriften den ersten typischen Ausdruck der
»modernen« philosophischen Denkart sieht, so besteht dieser Ansatz
insofern zu Recht, als sich hier in der Tat diese Denkart zum ersten
Mal in einem geschlossenen System verkörpert. Ohne geschichtli-
che Voraussetzungen und Anknüpfungen, wie aus dem Nichts ent-
sprungen, steht dieses System, steht die philosophische Grundlehre
Descartes’ vor uns. Sie hat bewußt jeden Zusammenhang mit der Ver-
gangenheit gelöst: Sie will auf sich allein stehen und aus sich allein
begriffen werden. Keine Rücksicht auf die Autorität, kein Rückblick
auf die Geschichte soll die Vernunft auf ihrem Wege mehr beirren. Der
Philosoph – so hat Malebranche,  Descartes’ Schüler, es scharf und
prägnant formuliert – bedarf der Geschichte nicht: Er soll der Natur
und der Wirklichkeit wieder so gegenüberstehen, wie Adam ihr
gegenüberstand. Und doch ist die Lehre Descartes’, ihm selber un-
bewußt, wie durch unsichtbare Fäden mit der Vergangenheit ver-
knüpft. Denn ebendie Selbstgewißheit des reinen Denkens, die Auto-
nomie der Vernunft, die, systematisch betrachtet, am Anfang der
Cartesischen Philosophie steht, bildet, geschichtlich gesehen, ein spä-
tes und vermitteltes Resultat. Die Forderung dieser Autonomie hätte
nicht durchgeführt, sie hätte nicht einmal gestellt werden können
ohne jenen großen geistigen Befreiungskampf, der um die Wende des
15. Jahrhunderts einsetzt und der fast zwei Jahrhunderte braucht, ehe
er in Descartes gewissermaßen sich selbst erkennt und sich in seiner
tiefsten und eigensten gedanklichen Tendenz begreift. Zu dieser
»Renaissance« des Denkens müssen wir uns daher immer wieder
zurückwenden, wenn es uns darum zu tun ist, die Systeme der moder-
nen Philosophie nicht nur als feste und in sich geschlossene logische
Gefüge zu sehen, sondern auch die geistesgeschichtlichen Bedingun-
gen und die allgemeinen geistigen Triebkräfte zu erfassen, durch die
sie geformt worden sind. Eine Fülle problemgeschichtlicher Betrach-
tungen und Untersuchungen tritt uns damit entgegen: Hier aber soll

507 3

1 [Zuerst veröffentlicht in: Festschrift Meinhof. Sprachwissenschaftliche und
andere Studien, Hamburg 1927, S. 507–514.]



aus ihr nur ein einzelnes Motiv herausgelöst werden. Wir fragen
nach der Rolle, die die Sprache und die Sprachphilosophie in
diesem Prozeß der Befreiung und Erneuerung des Gedankens gespielt
hat. Ihrer ist in der philosophiegeschichtlichen wie in der geistesge-
schicht | lichen Forschung nur selten gedacht worden. Wie in der
Renaissance eine neue Naturansicht und eine neue Geschichtsansicht
sich herausbildet, wie hier die künstlerischen und die religiösen Ideen,
die Rechts- und Staatsbegriffe sich wandeln und einer neuen Form
entgegenreifen: das alles ist oft und eingehend untersucht worden.
Aber sollen wir annehmen, daß dieser ganze geistige Wandlungspro-
zeß sich vollzog, ohne daß er auf die Gesamtauffassung der Sprache
zurückwirkte und ohne daß die Umbildung in dieser Gesamtansicht
selbst wieder dem Denken eine neue Bahn wies? Wer das Verhältnis
des Gedankens zur Sprache in der Art Wilhelm von Humboldts
nimmt, wer in der Sprache nicht nur einen Ausdruck und Widerschein
des Gedankens, sondern ein Organon desselben, ein Grundmoment
in seiner eigenen Bildung sieht, der wird von Anfang an geneigt sein,
auch an dieser Stelle einen tieferen Zusammenhang zwischen beiden
zu vermuten. Die folgenden Betrachtungen sollen in knappstem Um-
riß2 zeigen, wie diese Annahme sich bestätigt – wie auch hier von der
lebendigen Entwicklung der Sprache aus und von der bewußten
Reflexion über die Eigenart der sprachlichen Form für das Denken
ständig neue Probleme und Anregungen erwuchsen, die tief und ent-
scheidend in seine eigene Gestaltung eingegriffen haben.

In drei Hauptrichtungen läßt sich dieser Prozeß der wechselseiti-
gen Einwirkung und Umgestaltung verfolgen. Das erste Motiv, sich in
die Welt der Sprache zu vertiefen, entspringt der neuen literarischen
und der neuen sozialen Macht, durch welche die gesamte geistige
Form der Renaissance erst eigentlich zu ihrer Reife und zu ihrer
spezifischen Prägung gebracht worden ist. Aus einer neuen Grund-
ansicht vom Wesen und Wert der Sprache wächst das Bildungsideal
des Humanismus heraus. Was den Humanismus bei all seinen
Schwächen und Einseitigkeiten von Anfang an über eine bloße Ge-
lehrtenbewegung hinaushebt, was ihm eine universale Bedeutung ver-
leiht, das ist die Tatsache, daß ihm die Beschäftigung mit der Sprache
und mit den literarischen Denkmälern der Vorzeit nicht Selbstzweck

4 Aufsätze und Abhandlungen 507–508

2 Zur Ergänzung und näheren Begründung des hier Ausgeführten sei es mir
erlaubt, auf eine eingehendere Untersuchung zu verweisen, die unter dem Titel
»Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance« soeben in den
»Studien der Bibliothek Warburg« (Bd.10, Leipzig 1927) erschienen ist [ECW14,
S.1–220].



bleibt, sondern daß aus seinem Schulbegriff heraus ein neuer Weltbe-
griff und ein neuer Begriff vom Menschen erwächst. Petrarca,  der
eigentliche Begründer und der originale Entdecker des Humanismus,
geht auch hier voraus. Er ist einer der ersten, der die innere Ver-
wobenbeit des geistigen Gehalts mit dem sprachlichen Ausdruck wie-
der gefühlt und der sie aufs stärkste betont hat. Hier wurzelt sein
Begriff und sein Ideal der »Eloquenz«, die ihm mehr als rhetorischer
Schmuck, die für ihn Offenbarung und Zeugnis der innersten Wesen-
heit des Geistigen selbst ist. In Ciceros Stil, im Stil | des klassischen
Latein, findet er die Größe der Antike, ihre Lebensform und ihre
Menschheitsform wieder. Wenn er immer von neuem zu diesem klas-
sischen Vorbild zurückgeht, so soll es ihm doch zugleich mehr als
bloßes Vorbild sein: Denn jede echte Form muß sich, wenn sie nicht
bloße abstrakte Regel und äußeres Schema bleiben soll, mit individu-
ellem Gehalt erfüllen. In der Individualität des Stils und der Rede
bewährt und vollendet sich erst die Individualität des Menschen:
»Suus stilus cuique formandus servandusque est.«3 Petrarcas Schrift
»De sui ipsius et multorum ignorantia« spricht geradezu das Prinzip
des Humanismus aus, indem sie hervorhebt, daß die Klarheit des
Gedankens und die Deutlichkeit und Schönheit des sprachlichen Aus-
drucks aneinander gebunden seien: Denn keine Kunst vermag aus
einem unklaren und dunklen Geist eine klare Rede herauszuziehen.
Bewußter und entschiedener, schärfer und angriffslustiger wird das
gleiche Prinzip von Lorenzo Valla verfochten. Es wird ihm zum
eigentlichen Kampfmittel in seinem Streit gegen die mittelalterliche,
gegen die »barbarische« Philosophie. Bekundet sich die Denkart die-
ser Philosophie nicht schon unmittelbar in ihrer Sprachform? Sind die
sprachlichen Mißbildungen des scholastischen Latein, sind Wortprä-
gungen wie haecceitas, quidditas usf. nicht deutliche Anzeichen für
eine Denkart, die ihren Zusammenhang mit der lebendigen Anschau-
ung, mit der konkreten Wirklichkeit der Dinge verloren hat und sich
statt dessen in einer Welt selbstgeschaffener Begriffsgespinste ergeht?
Man kehre zur Klarheit und Einfachheit der Sprache zurück – und
diese abstrakten logischen Gespinste werden in sich selbst zerfallen.
So erhofft Valla von seinem Werk über die »Elegantien« der lateini-
schen Sprache eine Umgestaltung und Neubildung der Dialektik.
Denn Logik und Rhetorik, Dialektik und Stilistik können sich nur
gemeinsam entwickeln: Sie sind zwei verschiedene Früchte am Baum
der Erkenntnis, die gleichzeitig miteinander reifen und gleichzeitig

508–509 Die Bedeutung des Sprachproblems 5

3 [Francesco Petrarca, Brief an Johannes de Certaldo, in: Epistole familiares,
Venedig 1492, fol. 22b.]



miteinander verkümmern. So kann denn auch die wahrhafte Wieder-
geburt, die Renaissance des antiken Geistes und der antiken Bildung,
nur aus der Wiederherstellung der antiken Sprache gewonnen werden.
Ihr ist eine wahrhaft universelle Herrschaft, und zugleich die leich-
teste, die anmutendste Weltherrschaft im Reich des Geistes, vorbe-
halten.

Aber bei diesem humanistischen Ideal vermochte die Renaissance
nicht stehenzubleiben: Trägt es doch, schärfer betrachtet, das Motiv
seiner eigenen Überwindung, seiner dialektischen Zersetzung in sich.
Denn wenn es wahr ist, daß jede echte Individualität ihre eigene Spra-
che sprechen muß: Gilt dann dieser Satz nicht auch für die Indivi-
dualität der Nationen und der geschichtlichen Epochen? Läßt sich 
das Werden, läßt sich die lebendige Entwicklung des Denkens in die
Formen einer fertigen Sprache einschnüren, die, so vollendet sie sein
mögen, doch eben in dieser Vollendung ein Ende, einen Abschluß und
eine Erstarrung bedeuten? Mit | dieser Frage stellt sich die Naturbe-
trachtung der Renaissance und ihre empirisch-wissenschaftliche
Naturerkenntnis den Forderungen des Humanismus gegenüber. Je
mehr diese Erkenntnis in sich selbst erstarkt, um so mehr ist sie auch
bemüht, sich eine selbständige Sprache zu schaffen und deren Eigen-
recht zu vertreten. Aus Bestrebungen dieser Art, aus den Forderun-
gen des technischen Wissens und der mathematisch-naturwissen-
schaftlichen Erkenntnis, entfaltet sich das Verlangen nach einem
sprachlichen Instrument, das beweglich und bildsam genug ist, um
sich jedem Schritt des Gedankens auf diesem neuen Wege anzupassen.
Solche Bildsamkeit ist dem klassischen Latein versagt: Es ist nur Aus-
druck des gewordenen, nicht Organ des werdenden Gedankens. Aus
diesem Grunde drängen die Empirie, die Mathematik und die Technik
immer deutlicher und immer ungeduldiger zur Befreiung von jener
Weltherrschaft des Latein, die der Humanismus verkündet hatte. Sie
schaffen sich jetzt geradezu für ihre eigenen ideellen Aufgaben und
Bedürfnisse das neue Werkzeug der nationalen Sprachen. Hier wird
der Primat der antiken Bildung und der antiken Sprache zuerst be-
siegt: Das Recht des »Volgare«,  das Recht der Volkssprache, wird
gesichert. Leon Battista Albert i ,  einer der Führer dieser geistigen
Bewegung, faßt schon im Jahre 1441 den Plan, einen Wettstreit über
ein philosophisches Thema zu veranstalten, der in der Volkssprache
ausgefochten werden sollte, um deren Gleichwertigkeit und ge-
dankliche Ebenbürtigkeit mit dem klassischen Latein zu erweisen.
Olschki hat in seiner »Geschichte der neusprachlichen wissen-
schaftlichen Literatur« das Ineinander dieser beiden geistigen Motive
aufgewiesen: Er hat Schritt für Schritt gezeigt, wie die neue technisch-

6 Aufsätze und Abhandlungen 509–510



mathematische Denkart, die mit dem 15. Jahrhundert einsetzt, die
Herausbildung der »modernen« Sprachen auf das reichste befruchtet
und gefördert hat und wie andererseits von der Sprache aus eine stän-
dige Rückwirkung auf die Denkart geübt wurde.4 Techniker und
Künstler, Mathematiker und Naturforscher, Männer wie Brunelleschi
und Alberti, wie Leonardo und Galilei sind an diesem Prozeß der Ent-
wicklung eines neuen sprachlichen und eines neuen wissenschaft-
lichen »Stils« beteiligt.

Aber neben diesen einander entgegengerichteten Bewegungen, die
aus dem Humanismus und aus der werdenden empirischen Wissen-
schaft entspringen, steht nun eine andere, die sie beide im gewissen
Sinne umfaßt und vereint. Denn die beiden getrennten Ströme der
humanistischen und der mathematisch-naturwissenschaftlichen Bil-
dung waren einander schon früh in einem Denker begegnet, der eben
hierdurch, wie kaum ein zweiter, das Wissensideal der Renaissance in
seiner Totalität und in seiner inneren dialektischen Spannung verkör-
pert. Im System dieses Denkers, in der | Spekulation des Nicolaus
Cusanus,  wird auch der Sprache ein wichtiger Platz zugewiesen.
Und damit erscheint sie wieder mitten hineingestellt nicht nur in den
Kampf der einzelnen einander widerstreitenden Bildungsinteressen
der Zeit, sondern in ihr gedankliches Gesamtgefüge. Denn nirgends
vielleicht tritt ebendieses Gefüge, tritt die eigentümliche Struktur des
Denkens der Renaissance so deutlich wie bei Nikolaus von Kues
zutage. Er scheint noch ganz im Banne der Scholastik zu stehen: Er
schreibt und spricht das mittelalterliche Latein, wie er in seiner philo-
sophischen Terminologie noch unmittelbar an die mittelalterliche
Begriffssprache anknüpft. Aber überall regt sich hier zugleich ein
neuer Geist, der sich gleich sehr in der Metaphysik und in der spe-
kulativen Gotteslehre wie in der Mathematik und Kosmologie bekun-
det. Und beide Teile von Cusanus’ Werk werden nun, in merkwürdi-
ger und durchaus originaler Weise, zusammengehalten durch seine
Sprachtheorie .  Sie bildet einen geistigen Mittelpunkt und Brenn-
punkt des Systems: einen Fokus, von dem nach allen Seiten hin Strah-
len ausgehen. Die Lehre des Cusanus kennt freilich keine selbständige
»Sprachphilosophie« als einen integrierenden Teil des Gesamtsy-
stems. Nur gelegentlich, nur andeutend scheint Cusanus sich den Pro-
blemen der Sprache zuzuwenden. Aber ebendiese knappen Andeu-
tungen zeigen überall die stärkste gedankliche Prägnanz. Sie greifen

510–511 Die Bedeutung des Sprachproblems 7

4 Leonardo Olschki, Geschichte der neusprachlichen wissenschaftlichen Lite-
ratur, Bd. I: Die Literatur der Technik und der angewandten Wissenschaften vom
Mittelalter bis zur Renaissance, Leipzig/Florenz/Rom/Genf 1919.



durchweg in die Tiefe: Sie begnügen sich nicht damit, einzelne Seiten
des Problems herauszuheben, sondern sie entnehmen der Sprache eine
bestimmte Denkform, eine allgemeine Kategorie, unter welche jetzt
das Ganze der Weltbetrachtung gerückt wird.

Cusanus geht von dem gleichen Problem aus, das seit Jahrhunder-
ten das christlich-mittelalterliche Denken beschäftigt und beherrscht
hatte: Er stellt die Grundfrage nach dem Verhältnis zwischen Gott
und Welt .  Zwei Lösungen scheinen sich für diese Frage darzubieten,
die eine, die sie unter den Gesichtspunkt der Substantial i tät ,  die
andere, die sie unter den Gesichtspunkt der Kausal i tät  stellt. Die
erstere sucht zwischen Gott und der Welt eine Gemeinschaft des
Wesens zu begründen; die andere stellt zwischen ihnen eine, sei es
notwendige, sei es zufällige, ursächliche Beziehung her. In dem
einen Falle ist das Sein der Welt in dem Sein Gottes befaßt und in ihm
ursprünglich beschlossen; in dem anderen geht es durch Emanation
oder durch einen freien Schöpfungsakt aus ihm hervor. Beiden Be-
trachtungsweisen steht Cusanus’ Spekulation nicht fern: Wie man ihn
denn in der Geschichte der Philosophie gleich oft als strengen »Thei-
sten« wie als »Pantheisten« oder »Panentheisten« bezeichnet hat.
Aber alle diese Bestimmungen treffen nicht das eigentlich neue Mo-
ment, das der Gotteslehre des Cusanus ihr Gepräge gibt. Die Bezie-
hung zwischen Gott und Welt und die Beziehung zwischen Gott und
dem menschlichen Geiste läßt sich nach Cusanus strenggenommen
weder als die eines »Ganzen« zu seinem »Teil« noch als die einer
»Ursache« zu ihrer »Wirkung« fassen. Hier herrscht vielmehr ein
anderes | Verhältnis, das Cusanus durch die Beziehung zwischen
»Darstellung« und »Dargestelltem«, zwischen einem sprachlich-ge-
danklichen Symbol und seiner Bedeutung bezeichnet. Ist der
Sprachlaut ein Teil  des Sinnes, der sich in ihm verkörpert? Bildet er
ein substantielles Element dieses Sinnes, das neben anderen Teilele-
menten steht und ihnen gleichgeordnet ist? Sicherlich nicht: denn wie
vermöchte er alsdann seine Aufgabe zu erfüllen, die ja eben in nichts
anderem besteht als darin, den Sinn ganz und ungebrochen zum Aus-
druck zu bringen? Aber andererseits – besagt dieser Ausdruck etwa,
daß zwischen dem Sprachlaut und dem, was er bedeutet, irgendeine
Art von Kongruenz und Identität besteht? Oder müssen nicht viel-
mehr Sinn und Laut, um sich in dieser Weise aufeinander zu beziehen,
voneinander streng geschieden bleiben, müssen sie nicht ganz ge-
trennten Sphären angehören? Die Verknüpfung, die sich zwischen
ihnen herstellt, hebt diese prinzipielle Verschiedenheit nicht auf, son-
dern fordert sie vielmehr. Der Laut ist ein Bild, eine Darstellung, ein
Repräsentant des Sinnes – aber er vermag diese Funktion nur zu erfül-

8 Aufsätze und Abhandlungen 511–512



len, weil er nicht der Sinn selbst, sondern etwas grundsätzlich anderes
wie dieser ist. Und die gleiche Beziehung, die gleiche Koinzidenz von
»Einheit« und »Andersheit« müssen wir nun nach Cusanus im Ver-
hältnis von Gott zur Welt annehmen. Keine Aussage, die von Gott
gilt, gilt im gleichen Sinne von der Welt – und umgekehrt. Beginnen
wir von der Welt, um von ihr zu Gott emporzusteigen, so bleibt uns
nur der Weg der »negativen Theologie«: Jedes Prädikat, das wir der
einen zusprechen, müssen wir dem anderen absprechen. Der Abstand
zwischen beiden Polen ist und bleibt unendlich, so daß er durch keine
Anstrengung des »diskursiven« Denkens, durch keinen Prozeß der
logischen Vermittlung verringert werden kann. Auf der anderen Seite
aber ist es eben der Begriff des Symbols ,  der nach Cusanus diesen
unendlichen Abstand gewissermaßen überbrückt. Die menschliche
Erkenntnis erfaßt das Göttliche nie anders als symbolisch: Aber in der
Mannigfaltigkeit der symbolischen Ausdrücke, die sie prägt, gibt es
verschiedene Rangstufen, gibt es verschiedene Grade der »Adäqua-
tion«. Es gibt dunkle und trübe Abbilder, wie es scharfe und präzise
gibt. Die letzteren findet Cusanus ausschließlich im Gebiete der Ma-
thematik. Von seinen frühesten Schriften an wendet er sich ihr zu, um
sich im Fortgang seiner geistigen Entwicklung mehr und mehr in sie
zu vertiefen und sie durch bedeutsame positive Erkenntnisse zu berei-
chern. Und doch ist ihm die Mathematik nirgends Selbstzweck, noch
braucht er sie ausschließlich als Vehikel und Werkzeug der exakten
Naturerkenntnis. Vielmehr besteht er fort und fort auf ihrem sym-
bolischen, ihrem rein sinnbildlichen Charakter. Das mathematisch
Unendliche wird zum Spiegelbild des metaphysisch Unendlichen. So
wenig das Spiegelbild das Urbild je erreicht, so strahlt es dasselbe doch
rein und unverfälscht zurück: Denn die »Präzision« des Mathema-
tischen und seine »unverrückbare Gewißheit« drückt den mathe-
matischen Zeichen | das Siegel der Vollendung auf.5 Und von hier aus
läßt sich weiter folgern, um von dem Grundverhältnis aus, das sich
uns in der Sprache – in der der Wissenschaft sowohl wie in der des
täglichen Lebens – erschließt, einen Einblick in das Gefüge des
Seins,  in ontologische Grundbestimmungen, zu gewinnen. Mögen
wir Gott als »Ursache« des Seins oder mögen wir ihn als absolute
»Substanz« bezeichnen, immer verlangt dieser Gedanke, wenn er in
wirklicher Schärfe genommen und allen Zweideutigkeiten entrückt

512–513 Die Bedeutung des Sprachproblems 9

5 Vgl. bes. Nicolaus Cusanus, De docta ignorantia libri tres (Buch 1, Kap.11),
in: Haec accurata recognitio trium voluminum operum. Cuius universalem in-
dicem proxime sequens pagina monstrat, hrsg. v. Jacobus Faber Stapulensis, 
Bd. I, Paris 1514, fol. 1b–34b: fol. 5a f.



werden soll, eine nähere Bestimmung: Und diese gewinnt er, indem
wir Gott als den »Sinn« des Seins betrachten. Zwischen Wort und
Sinn kann niemals Gleichheit, niemals irgendeine Art von substanti-
eller Übereinstimmung bestehen. Und doch deutet trotz dieser prin-
zipiellen »Andersheit« das Wort auf den Sinn hin und erfüllt sich erst
im Sinn. In derselben Weise zielt alles endliche Sein auf das unendli-
che, alles bedingte Sein auf das absolute ab und findet erst in ihm seine
Erfüllung und seine Wahrheit. Jetzt erkennt man, welche Bedeutung
die Sprachphilosophie des Cusanus für das Ganze seines Systems
besitzt. Er entnimmt ihr nichts Geringeres als die entscheidende
Kategorie ,  gemäß der er dieses System gestaltet. Wo immer Cusa-
nus die Beziehung zwischen der Sinnenwelt und der intelligiblen Welt
zu verdeutlichen sucht, greift er auf das Urphänomen des Sprechens
und Verstehens zurück, an dem sich nach ihm diese Beziehung unmit-
telbar erhellt. Es gibt drei Arten, in denen wir Sinnliches und Intel-
lektuelles miteinander verknüpft denken können. Wir können der
sinnlichen Erscheinung so zugewandt sein, daß wir lediglich auf sie
selbst hinblicken, daß wir nichts anderes an ihr, als was sich den Sin-
nen unmittelbar kundgibt, erfassen. Diese Stellung nehmen wir etwa
ein, wenn wir das Wort einer fremden Sprache hören: Wir nehmen
dieses Wort als Klang von bestimmter Qualität und Stärke; aber wir
fassen in ihm nichts anderes, nichts über das bloß phonetische Phä-
nomen Hinausgehendes auf. Anders aber, wenn wir das Wort »ver-
stehen«, wenn es uns etwas »bedeutet«: Denn jetzt dient uns das Sinn-
liche des Klanges nur zum Medium, durch welches und vermittels
dessen wir einen bestimmten »rationalen« Gehalt ergreifen. Und
schließlich vermögen wir uns eine Erkenntnis zu denken, die auf sol-
che sinnliche Vermittlung nicht mehr angewiesen ist, sondern die das
intellektuelle Sein und die intellektuelle Bedeutung in ihrem reinen
An-sich begreift. Der menschliche Geist freilich ist einer derartigen
unmittelbaren Intuition nicht fähig – sie bleibt den Wesen vorbehal-
ten, die in der Hierarchie der Geister über ihm stehen.6 Der Mensch
ist seiner Natur | und Wesensart nach auf eine geistige »Mitte« hinge-
wiesen – er hat alles wahrhaft Intellektuelle nur, indem er es sich in
Zeichen und Symbolen vergegenwärtigt. Diese Fähigkeit ist es, die
seine Stellung im Universum bestimmt. Wenn er die sinnliche Emp-

10 Aufsätze und Abhandlungen 513–514

6 Vgl. ders., De coniecturis duo (Buch 2, Kap.16), in: Opera, Bd. I, fol. 42a–
65a: fol. 62b: »Dum enim quis romanam loquitur linguam: ego [Cusanus] auditu
vocem, tu vero [Caesarine] etiam in voce mentem attingis. Intelligentia vero: sine
sermone, mentem intuetur, ego enim irrationaliter: tu vero rationaliter, angelus
intellectualiter.«



findung und die Einbildungskraft mit den Tieren teilt, so wächst er
durch sein Vermögen, Zeichen zu bilden und Zeichen als solche zu
verstehen, über die Tierwelt hinaus. Und er erschafft schließlich Zei-
chen, die rein »abstrakter« Natur sind, die lediglich ideale Bedeutun-
gen und Beziehungen, nicht aber konkrete dingliche Objekte reprä-
sentieren. »Solus vero homo signum quaerit ab omni materiali
connotatione absolutum, penitusque formale: simplicem formam rei
quae dat esse repraesentans. Quod quidem signum sicut est remotis-
simum quo ad res sensibiles: est tamen propinquissimum quo ad
intellectuales.«7 So dringt Cusanus, indem er seinen Blick beständig
auf das Phänomen der Sprache und auf die menschliche Tätigkeit des
Sprechens gerichtet hält, von hier aus zu dem eigentlichen Zentrum
seiner Philosophie vor. Alle  Erkenntnis – die mathematisch-natur-
wissenschaftliche sowohl wie die metaphysische Erkenntnis – wird
ihm zuletzt zur Sprache. Denn die Welt ist nichts anderes als das Buch,
das Gott mit seinem Finger geschrieben hat und dessen Sinn der
menschliche Geist auszulegen und sich anzueignen hat. Er vermag in
dieser Auslegung nur Schritt für Schritt vorzugehen; er muß buchsta-
bierend Schriftzeichen für Schriftzeichen auffassen, um so allmählich
die Bedeutung der einzelnen Sätze zu enträtseln. Und doch steht
andererseits der Sinn, den er zu suchen hat, in ebendieser mühseligen
Arbeit des Buchstabierens als Ganzes vor ihm: als Ganzes,  das er in
allem Erkennen der Teile voraussetzt ,  wenngleich er es erst durch
die Tat, erst durch den stetigen Fortschritt der Erkenntnis selbst,
erweisen und bewähren kann. So ist das, was in jeglicher Untersu-
chung vorausgesetzt wird, das Licht selbst, welches uns zu dem
Gegenstand, nach dem wir fragen, hinführt.

Wir können hier nicht weiter verfolgen, wie alle diese Gedanken auf
die moderne Religionsphilosophie, auf die moderne Erkenntnistheo-
rie und auf die moderne Wissenschaftslehre weitergewirkt haben.8
Das eine aber dürfte schon in diesem flüchtigen Überblick deutlich
geworden sein: wie eng und unlöslich auch hier die Prinzipienfragen
der Sprachphilosophie mit denen der allgemeinen philosophischen
Weltanschauung zusammenhängen und wie die Art, in der sie beant-
wortet werden, über die Grundrichtung und Gestalt der systemati-
schen Philosophie überhaupt entscheidet.

514 Die Bedeutung des Sprachproblems 11

7 Ders., Compendium (Kap.4), in: Opera, Bd. I, fol. 169b–174b: fol. 170b.
8 Näheres hierüber in der früher angeführten Schrift: Individuum und Kos-

mos, bes. S. 57 ff. [ECW14, S. 62 ff.]



Erkenntnistheorie nebst den Grenzfragen der Logik
und Denkpsychologie1

(1927)

1.

Die Erkenntnis des Problemstandes einer bestimmten philosophi-
schen Grunddisziplin läßt sich niemals in der Weise gewinnen und
vermitteln, daß man einen referierenden und kritischen Überblick
über die »Literatur« dieses Gebietes zu geben versucht. Ein solcher
Überblick mag nützlich und fruchtbar sein, wo ein bestimmtes wis-
senschaftliches Gebiet seine festen Grenzen gefunden und sicherge-
stellt hat, wo es sich sowohl des eigentlichen Gegenstandes der Unter-
suchung wie der Untersuchungs- und Forschungsmethoden eindeutig
versichert hat. Aber ebendiese Voraussetzung ist für die philosophi-
sche Erkenntnis noch nirgends erfüllt. Noch immer bildet nicht nur
der Begriff  der Philosophie überhaupt, sondern auch der Begriff
ihrer wichtigsten Einzelgebiete – der Logik, der Erkenntnistheorie,
der Psychologie usf. – eines der schwierigsten und der am meisten um-
strittenen Probleme der Philosophie. Nicht der Aufbau und die
Gliederung dieser Gebiete, sondern schon ihre Definit ion ist es, bei
der der Zweifel und bei der der Streit der Lehrmeinungen einsetzt.
Und nicht selten droht in diesem Streit der einmal gefaßte, scheinbar
festgefügte Begriff einer einzelnen Disziplin sich völlig aufzulösen.
Wo anfangs ein innerer Zusammenhang und ein systematischer Zu-
sammenschluß von Problemen und Lösungen vorausgesetzt wurde,
da pflegt sich bei schärferer Betrachtung oft nichts anderes und nicht
mehr als eine bloße Worteinheit zu ergeben – als ein konventionelles
Zeichen, unter welches Untersuchungen der verschiedensten Art und
Zielrichtung herkömmlicherweise eingeordnet werden. Nirgends
vielleicht tritt dieser Notstand so unverhüllt wie auf dem Gebiete der
»Erkenntnistheorie« zutage. In einer Wissenschaft, die noch derart
um ihre eigene Begriffsbestimmung zu ringen hat und die je nach der
Art, in der sie diese Bestimmung durchführt, zu völlig verschiedenen
Problemansätzen gelangen muß – in einer solchen Wissen | schaft
scheint es vermessen, nach einer Einheit ihrer Ergebnisse auch nur
fragen zu wollen. Nicht der Gegensatz der Grundanschauungen ist

31–32 13

1 [Zuerst veröffentlicht in: Jahrbücher der Philosophie. Eine kritische Über-
sicht der Philosophie der Gegenwart (3. Jahrgang), hrsg. in Gemeinschaft mit zahl-
reichen Fachgenossen v. Willy Moog, Berlin 1927, S. 31–92.]



hier das entscheidende Hemmnis: Denn er bildet ein notwendiges
Moment und ein Vehikel der Gedankenbewegung selbst. Weit be-
drohlicher ist es, wenn an Stelle dieses Gegensatzes die bloße Dispa-
ratheit  tritt, wenn schon die gedanklichen Formulierungen des Pro-
blems derart auseinandergehen, daß sie Mühe haben, einander zu
begreifen und sich als Ausdrücke eines gemeinsamen Grundbestandes
systematischer Fragen zu verstehen. Im Gebiet der Erkenntnistheorie
stehen wir, wenn nicht alles täuscht, heute unmittelbar vor dieser
Gefahr. Schärfer als vielleicht je zuvor macht sich hier die Dialektik
geltend, daß eine Disziplin, die den Anspruch erhebt, den Rangstreit
und den Methodenstreit der einzelnen Wissenschaften schlichten zu
können, mitten in diesen Streit hineingezogen wird. Von den ver-
schiedensten Instanzen des Geistes und des Wissens wird die »Er-
kenntnistheorie« in Anspruch genommen, wird ihr ihre Fragestellung
vorzuschreiben gesucht. Der Psychologismus mochte eine Zeitlang
als der gefährlichste Gegner der »Autonomie« der Erkenntniskritik
erscheinen – und er kann auch heute nicht als überwunden gelten.
Denn wie sehr auch die Form und die Art seiner Begründung sich seit
Husserls  scharf einschneidender Kritik gewandelt haben mag: So
besitzt doch gerade er in hohem Maße die Fähigkeit, sich stets mit
neuen Masken zuzudecken. Aber in fast noch stärkerem Maße als
durch den Psychologismus wird heute die Eigenart und das Eigen-
recht der Erkenntniskritik durch andere Tendenzen bedroht. Wie
zuvor die Psychologie, so ist es jetzt die ontologische Metaphysik, die
sich das Erkenntnisproblem zu unterwerfen, die es sich ein- und un-
terzuordnen sucht. Wenn die Psychologie, um ihren Anspruch durch-
zufechten, immer wieder beim Erkenntnisakt  einsetzte und wenn sie
ihn auf die allgemeine Grundform des psychischen Geschehens
und auf die Gesetze dieses Geschehens zurückzuführen suchte, so
geht die Metaphysik vom Erkenntnisgegenstand aus, um darzutun,
daß der Sinn der Erkenntnis und ihre »objektive Gültigkeit« nicht
anders denn aus einer allgemeinen Theorie des Seins begriffen und
festgestellt werden könne. Man braucht sich nur diese allgemeinsten
Gegensätze in der Grundrichtung der Betrachtung zu vergegenwärti-
gen, um einzusehen, wie schwer es ist, die Probleme und Aufgaben,
die man unter dem Namen der »Erkenntnistheorie« zusammenzu-
fassen pflegt, auf einen gemeinsamen logischen Nenner zu bringen.
Und doch ist es ebendieser Versuch, der im folgenden gewagt werden
soll. Wir gedenken, den Kreis der tatsächlich gegebenen Probleme nir-
gends willkürlich zu verengen; wir wollen uns der Mannig | faltigkeit
und dem Widerstreit der Fragen und Lösungen nicht entziehen. Aber
wir suchen andererseits, mitten in diesem Widerstreit das Gesetz einer

14 Aufsätze und Abhandlungen 32–33



einheitlichen Gedankenbewegung zu erkennen und aufzuweisen.
Mag diese Bewegung durch noch so verschiedenartige intellektuelle
Antriebe bestimmt sein, und mag sie, von ihrer Peripherie aus gese-
hen, an jedem Punkte eine andere Richtung einzuschlagen scheinen,
dies schließt nicht aus, daß es nicht doch ein latentes Zentrum gibt, um
das sie kreist und auf welches hin sie orientiert ist. Freilich gilt für eine
geistige Bewegung in noch ganz anderem Sinne und in noch weit
höherem Maße als für eine physische, daß das Bezugssystem, dessen
wir, um sie darzustellen und zu beschreiben, nicht entbehren können,
nicht unmittelbar mit ihr selbst gegeben ist. Wir können es nicht ein-
fach von den Erscheinungen selber, von den einzelnen beobachteten
Stadien ablesen, sondern wir müssen in einem selbständigen Akt des
Denkens die festen Punkte setzen,  auf die wir das Ganze der Bewe-
gung beziehen wollen. In dieser Setzung ist der Gedanke in weitem
Umfang frei: Er gehorcht in ihr keiner anderen Regel als derjenigen,
die ihm die Forderung der möglichst einfachen und der systematisch
geschlossenen Beschreibung vorschreibt. Wir machen für die folgen-
den Betrachtungen von diesem Rechte Gebrauch, indem wir auch für
sie, zunächst rein hypothetisch, einen ideellen Mittelpunkt wählen.
Ob diese Wahl berechtigt ist, ob wir in ihr den »wirklichen« Mittel-
punkt der Bewegung erfaßt haben, dies kann nur aus ihren Folgen
abgenommen werden. Lediglich die Freiheit und Weite des Über-
blicks, der sich uns von dem gewählten Standort aus ergibt, kann hier
den Maßstab abgeben. Daß ein derartiger Überblick, wie jede gei-
stige Synopsis, ein »subjektives« Element in sich schließt, braucht uns
hierbei nicht zu beirren. Denn die schlechthin »standpunktfreie«
Betrachtung philosophischer Probleme, die heute wieder vielfach als
eigentliches Ideal der Sachlichkeit gepriesen wird, erweist sich bei
näherem Zusehen nicht sowohl als Ideal denn als Idol. Ohne ein π�2
στ3, ohne feste Punkte überhaupt,  mögen sie nun bewußt oder
unbewußt angenommen werden, läßt sich keine Darstellung einer
Problembewegung und kein Querschnitt durch sie versuchen. Was
hier gefordert werden kann und muß, ist nur dies, daß die getroffene
Wahl nicht durch Belieben und Willkür, sondern durch den Hinblick
auf den »Gegenstand« diktiert wird, daß der Schnitt des Dialektikers,
wie Platon einmal sagt, die »natürlichen Gelenke« trifft. Und da der
Gegenstand hier nicht als ein einfaches »Dasein« vorliegt, da er als ein
System geordneter Gedanken nicht sowohl gegeben ist als vielmehr
gesucht werden muß, so dürfen wir in diesem Suchen die Voraus-
setzung zugrunde legen, daß die betrachtete Mannigfaltig | keit von
einem inneren Gesetz beherrscht wird, daß sie kein Chaos, sondern
ein Kosmos ist. Wir nehmen dieses Urteil zunächst als ein reines Vor-

33–34 Erkenntnistheorie nebst Grenzfragen 15



Urteil: als eine gedankliche Antizipation, die sich erst nachträglich in
der Ausführung und Durchführung bewähren kann.

Mit dieser Einschränkung stellen wir an die Spitze des folgenden
kritischen Überblicks den Satz,  daß in der erkenntnistheoretischen
Arbeit des letzten Jahrzehnts ein Grundproblem zu immer schärfe-
rem Ausdruck drängt. Wenn in dem früheren Bericht über die mo-
derne Erkenntnistheorie, der an dieser Stelle erschienen ist,2 die Be-
stimmung und die allgemeine Charakteristik des Wahrheitsbegriffs
als dieses Problem bezeichnet wurde, so bedarf dies, angesichts der
geschichtlichen und systematischen Entwicklung, die seither stattge-
funden hat, wie mir scheint, zwar keiner prinzipiellen Berichtigung,
wohl aber einer Erweiterung und Ergänzung. Denn immer deutlicher
drängt sich uns die Einsicht auf, daß jenes Gebiet theoretischen Sin-
nes, das wir mit dem Namen »Erkenntnis« und »Wahrheit« bezeich-
nen, nur eine, wie immer bedeutsame und fundamentale, Sinn-
schicht darstellt. Um sie zu verstehen, um sie in ihrer Struktur zu
durchschauen, müssen wir diese Schicht anderen Sinndimensionen
gegenüberstellen und entgegenhalten – müssen wir, mit anderen Wor-
ten, das Erkenntnisproblem und das Wahrheitsproblem als Sonder-
fälle des allgemeinen Bedeutungsproblems begreifen. Aus dieser
Einordnung erst ergibt sich sein systematischer Ort im Ganzen der
Philosophie. Ich selbst bin – wenn hier am Eingang dieser Betrach-
tungen ein persönliches Wort verstattet ist – zu der Forderung einer
solchen Problemerweiterung nicht auf dem Wege rein erkenntnis-
theoretischer Untersuchungen, sondern auf dem Wege des Entwurfs
einer allgemeinen »Philosophie der symbolischen Formen« gelangt.3
Aber dies ist weder der einzige Weg, noch scheint es auch nur der ein-
fachste und nächste zu sein. Man braucht, um sich der zentralen Stel-
lung des Symbolbegriffs im Ganzen der Erkenntniskritik zu ver-
sichern, über deren eigene Grenzen nirgends hinauszugehen. In der
Theorie der naturwissenschaft l ichen Erkenntnis  ist die ent-

16 Aufsätze und Abhandlungen 34

2 Ernst Cassirer, Erkenntnistheorie nebst den Grenzfragen der Logik, in: Jahr-
bücher der Philosophie. Eine kritische Übersicht der Philosophie der Gegenwart
(1. Jahrg.), hrsg. in Gemeinschaft mit zahlreichen Fachgenossen v. Max Frischei-
sen-Köhler, Berlin 1913, S. 1–59 [ECW9, S.139–200].

3 Ders., Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil: Die Sprache, Ber-
lin 1923 [ECW11], Zweiter Teil: Das mythische Denken, Berlin 1925 [ECW12].
Der dritte Band [ECW13], der die Darstellung des Erkenntnisproblems vom
Standpunkt der »Philosophie der symbolischen Formen« bringen soll, steht noch
aus: Ich habe im Folgenden nicht vermeiden können, einzelne seiner Resultate
vorwegzunehmen, muß aber für deren nähere Begründung auf die Untersuchun-
gen dieses Bandes verweisen.



scheidende Wichtigkeit, die dem Begriff des »Zeichens« zukommt,
durch Helmholtz,  durch Heinrich Hertz und durch Duhem
seit langem festgestellt. Duhem hat den Sinn und die Aufgabe der
physi | kalischen Theorie  geradezu dahin bestimmt, daß sie nicht
sinnliche Bilder oder Modelle von den Erscheinungen entwerfen,
wohl aber intellektuelle Symbole schaffen wolle, durch die der gesetz-
liche Zusammenhang der Phänomene in einfacher und eindeutiger
Weise dargestellt wird. Auf die eigentümliche Struktur dieser Symbole
mußte die Wissenschaft selbst in wachsendem Maße aufmerksam wer-
den, als sich ihr das Moment der Freiheit, das in ihnen liegt, immer
klarer enthüllte. Wenn die Grundbegriffe der klassischen Mechanik
lange Zeit als ein starres Schema, als eine feste Schablone gegolten hat-
ten, in die die Erscheinungen gewissermaßen zwangsläufig einzuord-
nen waren, so änderte sich diese Anschauung, sobald sich zeigte, daß
Zahl und Art der physikalischen Grundbegriffe keineswegs feststand,
sondern daß gerade die Variation dieser Grundbegriffe zu den frucht-
barsten Ergebnissen führte. Heinrich Hertz hat diese Variation in
dem Sinne durchgeführt, daß er eben denjenigen Begriff, der bisher
den eigentlichen Gegenstand der Mechanik zu bezeichnen schien,
aus ihren Prinzipien ausstrich – daß er den Kraftbegriff eliminierte
und ihn durch den der »verborgenen Masse« ersetzte. Und diese Ten-
denzen, die der modernen Naturwissenschaft ihren Stempel aufge-
drückt haben, erhalten, wenn nicht alles täuscht, jetzt auch von einer
völlig anderen Seite her eine merkwürdige Bestätigung und Bekräfti-
gung. Denn auch die Entwicklung, die die Philosophie der Kul-
tur und die Philosophie der Geisteswissenschaften im letzten
Jahrzehnt genommen hat, weist hier in die gleiche Richtung. Heute
liegt es offen zutage, daß das eigentliche Fundamentalproblem der
Geisteswissenschaften, daß die Frage nach der Möglichkeit und nach
den Bedingungen der Erfassung des »Fremdseelischen« nicht gelöst,
ja, daß sie nicht einmal richtig gestellt werden kann, wenn man nicht
zuvor den Unterschied vom »Erkennen« und »Verstehen« metho-
dologisch geklärt, wenn man nicht beide als verschiedene Momente
des in sich einheitlichen Bedeutungs- und Ausdrucksproblems erfaßt
hat.4 Die | folgenden Erwägungen nehmen dies Problem zum Angel-

34–36 Erkenntnistheorie nebst Grenzfragen 17

4 Ich verweise hierfür nur auf die bekanntesten Arbeiten der modernen Kul-
turphilosophie: insb. auf Eduard Spranger, Zur Theorie des Verstehens und zur
geisteswissenschaftlichen Psychologie, in: Festschrift für Johannes Volkelt zum
70.Geburtstag, dargebr. v. Paul Barth, Bruno Bauch u. a., München 1918,
S.358–403; auf Max Scheler, Wesen und Formen der Sympathie (Die Sinngesetze
des emotionalen Lebens, Bd. I [mehr nicht erschienen]), 2., verm. u. durchges.
Aufl., Bonn 1923, und auf Hans Freyer, Theorie des objektiven Geistes. Eine Ein-



18 Aufsätze und Abhandlungen 36

punkt, auf den sie die verschiedenen Hauptrichtungen der modernen
Erkenntnistheorie zu beziehen und um den sie sie zu drehen versu-
chen. Hierbei kann und soll nirgends eine Vollständigkeit der literari-
schen Übersicht erstrebt werden: Nur einige wenige Werke sollen her-
ausgegriffen werden, in denen die systematischen Grundfragen, um
die es sich hier handelt, zu einer repräsentativen und typischen Aus-
prägung gelangt sind.

2.

»Ein π�2 στ3«, mit diesen bezeichnenden Sätzen hat Theodor Zie-
hen seine »Psychophysiologische Erkenntnistheorie« vom Jahre
1898 begonnen, »werden wir niemals finden. Wir jagen auf unseren
Vorstellungen und Empfindungen dahin. Weder können wir ihnen in
die Zügel fallen noch aus dem Wagen, in dem wir vorwärts fliegen,
herausspringen, um den Zuschauer zu spielen. Jeder Gedanke über
unsere Vorstellungen ist eine neue Vorstellung. Indem wir den Augen-
blick a erhascht zu haben glauben, sind wir eine Beute des Augen-
blicks b. Die erkennende Vorstellung erheischt eine neue Vorstellung,
durch welche wir auch sie wiederum erkennen müßten. Nichts kann
uns diesem Progressus in infinitum entreißen. Wir können auf die
Schildkröte den Elephanten, den Elephanten auf die Lotosblume tür-
men, wir können Apperception auf Apperception häufen: das letzte
Ich, welches als beharrende höchste Instanz das definitive Erkennen
leisten könnte, erreichen wir nicht. Wir können uns nicht an unserem
eigenen Zopf aus dem Sumpf herausziehen. […] Ich kann den Gedan-
ken, welche ich entwickeln werde, keinen Wert, nicht einmal eine
Beziehung zusprechen, welche ihnen absolut zukäme. Sie sind Vor-
stellungen unter Vorstellungen, nicht mehr und nicht weniger als die
Vorstellungen selbst, welche ihren Gegenstand bilden. Wer mich

leitung in die Kulturphilosophie, Leipzig/Berlin 1923. Vor allem aber bewegen
sich in der Richtung auf diese Grundlage die wertvollen und fruchtbaren Unter-
suchungen, die Theodor Litt in seinen Büchern »Erkenntnis und Leben« und
»Individuum und Gemeinschaft« durchgeführt hat. Die wachsende Bedeutung,
die das allgemeine Symbolproblem für Litts  Forschungen gewonnen hat, tritt
mit besonderer Deutlichkeit hervor, wenn man unter diesem Gesichtspunkt die
erste  Auflage von Litts Schrift »Individuum und Gemeinschaft« (Individuum
und Gemeinschaft. Grundfragen der sozialen Theorie und Ethik, Leipzig/Berlin
1919) mit der zweiten (Individuum und Gemeinschaft. Grundlegung der Kultur-
philosophie, 2., völlig neu bearb. Aufl., Leipzig/Berlin 1924) und dritten (Indivi-
duum und Gemeinschaft. Grundlegung der Kulturphilosophie, 3., abermals
durchgearb. u. erw. Aufl., Leipzig/Berlin 1926) vergleicht.



daher früge, wozu dies Martern des Gehirns? warum nicht lieber ein-
fach vorstellen und empfinden, statt nochmals über diese Empfin-
dungen und Vorstellungen nachzugrübeln?, dem gäbe ich völlig
Recht. Nicht zu einem Geschäft, dessen Vorteile nachweisbar sind,
kann ich einladen, sondern nur zu einem Fest, an dem einige Freude
finden, andere nicht, das seinen ganzen Zweck in sich selbst trägt und
keinerlei Nutzen verspricht, das seine Berechtigung nicht nachweisen
kann noch will, das eben ›ist‹, wie alle unsere Empfindungen und Vor-
stellungen ›sind‹.«5

Diese Sätze sind geschrieben, bevor Husserl ,  im Jahre 1900, in
seinen »Logischen Untersuchungen« den Kampf gegen den Psycho-
logismus und gegen die »psychologistischen Vorurteile« aufgenom-
men hatte – und sie bilden den vielleicht markantesten Beleg und 
die deutlichste Illustration zu Husserls Grundthese, daß aller Psy-
chologismus not | wendig in einen »skeptischen Relativismus« auslau-
fen müsse. Wenn somit das »Zu-Ende-Denken« einer Voraussetzung
immer und überall ein wissenschaftliches Verdienst ist, so hat sich
Ziehen schon in seiner ersten Schrift dieses Verdienst um die psy-
chologistische Erkenntnislehre erworben. Aber er ist hierbei nicht
stehengeblieben, sondern hat eine weit größere und schwierigere Auf-
gabe auf sich genommen, indem er der bloßen Negation die Position
zur Seite gestellt hat, indem er ein »Lehrbuch der Logik auf
posit ivist ischer Grundlage«6 geschaffen hat. Platons Frage,
inwiefern unter Voraussetzung des strikten Relativismus – und es 
ist ja in der Tat der alte Homo-mensura-Satz des Protagoras, den Zie-
hen fast unverändert beibehält – überhaupt noch von einem »Leh-
ren« oder »Lernen« die Rede sein könne, hat ihn dabei offenbar nicht
beirrt. Aber auch über Husserls  Argumentation geht er ohne 
wesentliche Bedenken hinweg.7 Der schlechthin unüberbrückbare

36–37 Erkenntnistheorie nebst Grenzfragen 19

5 Theodor Ziehen, Psychophysiologische Erkenntnistheorie, Jena 1898, S. 1 f.
6 Ders., Lehrbuch der Logik auf positivistischer Grundlage mit Berücksichti-

gung der Geschichte der Logik, Bonn 1920.
7 Zwar hat sich Ziehen sowohl in seinem »Lehrbuch der Logik« (s. bes.

S. 184 ff.) wie in anderen Schriften, die ihm vorangehen, mit Husserl eingehend
auseinanderzusetzen gesucht: Aber ich vermag nicht zu sehen, daß er den sachli-
chen Kern seiner Lehre richtig erfaßt hat. Daß z.B. Husserls Einwände gegen
die psychologistischen Interpretationen der logischen Grundsätze (Edmund
Husserl, Logische Untersuchungen, 2Bde., Halle a.d.S.1900 f., Bd. I, S. 78 ff.) nur
die Mil lsche Entwicklung, nicht die Ziehensche treffen (s. Ziehen, Lehrbuch der
Logik, S. 295, Anm.4), läßt sich keineswegs mit Grund behaupten, da das Prin-
zip‚  gegen welches Husserl hier streitet, eben das Prinzip der empiristischen
Logik selbst ,  nicht dieser oder jener Ausgestaltung oder Anwendung derselben
ist.



20 Aufsätze und Abhandlungen 37–38

Unterschied, den Husserl zwischen Idealem und Realem und den
auf beides bezüglichen Wissenschaften feststellt – die Unterscheidung
der Erlebnisse, die als reale Einzelheiten zeitlich bestimmt sind, von
den reinen »Bedeutungen«, von der »Wahrheit an sich«, die kein Phä-
nomen unter Phänomenen, sondern eine Idee und als solche überzeit-
lich ist:8 Dies alles wird von Ziehen entschlossen beiseite geschoben.
Er sieht in dieser Differenzierung nichts anderes als eine Fiktion:
Denn es »gibt« eben nur die eine Ebene des realen Daseins oder, bes-
ser gesagt, des Werdens, des Entstehens und Vergehens der einzelnen
Vorstellungsinhalte. Vergeblich, aus diesem Fluß der Vorstellungen
auch nur auf Momente auftauchen, vergeblich, einen Standpunkt
»über« ihm auch nur suchen zu wollen. Ziehen gibt dieser seiner
Grundansicht einen charakteristischen terminologischen Ausdruck,
indem er statt der mehrdeutigen Bezeichnung der »Erkenntnistheo-
rie« die Bezeichnung der »Gignomenologie« einführt. In ihr ist fest-
gehalten, daß alles, was in der Erkenntnistheorie etwa an »Gesetzen«
und »Prinzipien« erarbeitet werden kann, über den Kreis des Werdens
und über die tatsächlichen Verhältnisse des Gewordenen in keinem
Falle | hinausgreifen kann. In Gignomene geht sowohl der Gegen-
stand der Erkenntnis wie das erkennende Subjekt auf: Denn was wir
herkömmlich als das Ich bezeichnen, besteht in Wahrheit nur in cha-
rakteristischen, sehr häufigen Komplexen bestimmter Relationen, die
wir aus dem Gegebenen abstrahieren. Die einzige wesentliche Schei-
dung in den »Gignomenen«, die auch Ziehen festhält und wegen
deren er seine Theorie als »Binomismus« bezeichnet, besteht darin,
daß das Gegebene selbst zwei Hauptarten gesetzlicher Beziehungen
aufweist, die als Kausal- und Parallelgesetze einander gegenüberge-
stellt werden. »Die Kausalgesetze fallen mit den sog. Naturgesetzen
zusammen; die ihnen entsprechenden Veränderungen erfolgen auf
bestimmten Wegen und mit einer bestimmten Geschwindigkeit .
Die Parallelgesetze beziehen sich im einfachsten Fall z.B. auf die
Zuordnung einer bestimmten Sinnesqualität zu einer bestimmten
Hirnrindenerregung, die ihrerseits wieder von einem bestimmten, 
z.B. optischen Reiz abhängt (Gesetz der spezifischen Sinnesenergien);
für die ihnen entsprechenden Veränderungen ist weder Weg noch
Geschwindigkeit nachzuweisen, sie erfolgen ›weglos und instantan‹.«9

Man sieht: Der einzige Grundgegensatz, den der »Binomismus« be-
stehen läßt und der nach ihm an Stelle des Gegensatzes von »Subjekt«
und »Objekt« oder von »psychisch« und »physisch« gesetzt wird,

8 S. Husserl, Logische Untersuchungen, Bd. I, S. 128 ff., 178 ff. u.ö.
9 Ziehen, Lehrbuch der Logik (§75), S. 250 f.



betrifft nur die Art der kausalen Bestimmung, setzt also diese selbst
als übergreifendes und allumfassendes Prinzip jeglicher Theorie der
Erkenntnis voraus. Wenngleich daher auch Ziehen die Logik als die
Lehre von den »Gesetzen« des Denkens auffaßt, ja, wenngleich er sie
als »die Lehre von der formalen Gesetzmäßigkeit  des
Denkens mit  Bezug auf  seine Richtigkeit  und Falsch-
heit«10 bestimmt, so lösen sich ihm doch diese »Formgesetze« alsbald
wieder in empirisch-kausale Regeln des Denkgeschehens auf. Über
solche Regeln hinaus auch nur fragen zu wollen, erscheint sinnlos,
erscheint als ein Schritt ins Leere. Der Satz der Identität, der Satz des
Widerspruchs und des ausgeschlossenen Dritten: was sind sie anders
und was können sie anders sein als die Verallgemeinerung empirischer
Tatsachen? Die »Allgemeinheit« und »Notwendigkeit«, die man die-
sen Sätzen sowie den Sätzen der reinen Mathematik zuzusprechen
pflegt, bleibt induktiv und hypothetisch. Wir können immer nur
sagen, daß die Welt so ist ,  aber nicht, daß sie so sein muß;  es han-
delt sich hier immer nur um erfahrungsmäßige Allgemeingültigkeit,
aber nicht um logisch absolute Notwendigkeit.11 Logische Grund-
axiome im strengen Sinne kann es daher nicht geben; vielmehr ist alles,
was dafür ausgegeben zu werden pflegt, nur der Ausdruck einer all-
gemeinsten »gignomenologischen« Erfahrung. | Daß Widersprechen-
des sich aufhebt, daß a und non-a nicht zusammen bestehen können,
das besagt nichts anderes, als daß ein derartiges Vorkommnis sich im
tatsächlichen Denkverlauf nicht vorfindet: »Ich habe niemals in einem
bestimmten Zeitaugenblick ein Erlebnis a und zugleich das Erlebnis
non-a.«12 Die Ansicht, daß »das Logische« irgend etwas  besonderes
Drittes neben den tatsächlich ablaufenden individuellen Empfindun-
gen, Vorstellungen, Denkvorgängen und neben den diesen etwa
zugrundeliegenden individuellen Dingen an sich (Ziehens soge-
nannte »Reduktionsbestandteile«) sei, ist daher ebenso überflüssig,
wie sie unklar ist.13

Aber so folgerecht dieses System der Logik aus der einmal ange-
nommenen Grundvoraussetzung entwickelt und so radikal es bis in
seine letzten Konsequenzen durchgeführt ist, so gibt es in ihm doch

38–39 Erkenntnistheorie nebst Grenzfragen 21

10 [A.a.O., S. 1.]
11 A.a.O., S. 257.
12 A.a.O., S. 294.
13 A.a.O., S. 259. Zur Kritik dieser Interpretation der »logischen Gesetze« vgl.

außer den betreffenden Abschnitten in Husserls  »Logischen Untersuchungen«
(bes. Bd. I [§25 ff.], S. 78 ff.) jetzt auch Alexander Pfänder,  Logik. Edmund Hus-
serl zum 60.Geburtstag gewidmet, in: Jahrbuch für Philosophie und phänome-
nologische Forschung 4 (1921), S. 139–494, S. 162 ff.



gewisse ungesicherte Stellen, an denen in die reine Ebene des Daseins
und des Geschehens, in welcher hier die logische Betrachtung festge-
halten werden soll, Bestandteile eindringen, die gewissermaßen einer
anderen Welt angehören. Zunächst hat Ziehen die Erklärung, mit
der er seine »Psychophysiologische Erkenntnistheorie« einleitete, hat
er den Satz, daß alle unsere Empfindungen und Vorstellungen eben
immer nur »sind«, daß aber keine befugt ist, über die andere zu urtei-
len, ihr ihren Wert oder Unwert zu bestimmen, in seinem Aufbau der
Logik schon von Anbeginn an verleugnen müssen. Denn hätte er sie
in aller Strenge festgehalten, so hätte es, wie leicht ersichtlich, nicht
einmal zum Problem der Logik kommen können. Dieses ergibt sich
nach Ziehens eigener Definition erst, indem das Denkgeschehen »mit
Bezug auf seine Richtigkeit und Falschheit« untersucht wird.14 Aber
ebender Bezugspunkt, der hier gewählt wird, ist ein solcher, der der
Geschehensebene selbst nicht angehört und in ihr auf keine Weise vor-
gefunden werden kann. Wie könnte es, wenn wir wirklich das Dasein
als  bloßes Dasein, das Geschehen als  bloßes Geschehen nehmen, in
ihm etwas wie Richtigkeit oder Falschheit geben? Ein Phänomen ist
vorhanden; es steht an einer bestimmten Stelle des Gesamtgeschehens,
um alsbald wieder einem anderen Platz zu machen und in nichts zu
versinken. Jedes dieser Phänomene füllt seine Stelle aus: Es hat ein
gewisses Maß seines Daseins und seiner Dauer, kraft dessen es eine
bestimmte Zeit existiert. Aber wie vermöchte die eine Erscheinung
sich zugleich in die Stelle der anderen zu »versetzen«, wie ver-
möchte sie, als dieser einzelne, im einfachen »Jetzt« gegebene Inhalt,
zugleich Ver | gangenheit oder Zukunft in sich zu schließen? Und doch
ist es ebendieses paradoxe Verhältnis, das gefordert wird, wenn eine
Vorstellung sich kritisch und prüfend auf die andere beziehen, wenn
sie über ihre Richtigkeit oder Unrichtigkeit entscheiden soll. Nimmt
man Ziehens Begriff des »Gignomens« in seinem ursprünglichen
und strengen Sinne, so hat jedes Gignomen sein Daseinsrecht, sofern
und solange es eben existiert: Dagegen ist schlechterdings nicht ein-
zusehen, wie das eine sich zum Richter über das andere aufwerfen 
und ihm das Recht, da zu sein und so zu sein, wie es ist, bestreiten
soll. »Außer den Vorstellungen im Sinn individueller psychischer
Erlebnisse von bestimmtem Inhalt«, so erklärt denn auch Ziehen aus-
drücklich, »und den ihnen zugrundeliegenden  weiteren Vorstellun-
gen, Empfindungen und Reduktionsbestandteilen ist uns nichts gege-
ben und darf auch nichts angenommen werden«.15 Mag es demnach

22 Aufsätze und Abhandlungen 39–40

14 [Ziehen, Lehrbuch der Logik, S. 1.]
15 A.a.O., S. 252. Dabei führt auch der Begriff des »Reduktionsbestandteils«



40–41 Erkenntnistheorie nebst Grenzfragen 23

auch immerhin eine beobachtbare psychologische Tatsache sein, daß
die eine individuelle Vorstellung sich auf die andere »richtet« und daß
sie über sie richtet, daß sie ihre Wahrheit oder Falschheit, ihre Gültig-
keit oder Ungültigkeit abschätzt, so ist doch ebendieses Richten und
Abschätzen selbst wiederum nichts anderes als ein Vorkommnis unter
anderen, ein Gignomen unter Gignomenen, das einfach konstatiert
werden kann, nach dessen eigenem Recht oder Unrecht aber von dem
hier eingenommenen Standpunkt der Betrachtung aus nicht einmal
mit Fug gefragt werden könnte. Nun scheint freilich der strenge Posi-
tivismus, um seine Grundthese durchführen zu können, noch einen
Ausweg zu haben, indem er alles »logische« Bewußtsein auf die eine
Grundtatsache des Erinnerungsbewußtseins zurückführt. Was
wir »Denken« nennen, wird dann zu nichts anderem als zu einer
Funktion des Gedächtnisses: Und dieses kann, da es nicht in bloßer
Gegenwart verharrt, sondern sich auf Vergangenes zurückbezieht,
seinen Inhalt richtig oder unrichtig wiedergeben. So wird denn auch
bei Ziehen das »Denken«, von dessen Gesetzmäßigkeit die Logik
handeln soll, als die Gesamtheit der psychischen Vorgänge verstan-
den, welche sich an die Empfindungen und die primären Erinne-
rungsbilder anschließen. Wie das Erinnerungsbild auf den ur-
sprünglichen Eindruck, wie die Vorstellung auf die Empfindung
bezogen ist, so kann wiederum das Denken sich auf die Vorstellungen
beziehen und mit ihnen mehr oder weniger »über | einstimmen«.
Sowenig es möglich erscheint, daß wir imstande sein sollten, uns von
einer gegebenen Vorstellung Va nochmals – gewissermaßen redupli-
zierend oder reflexiv – eine Vorstellung V (Va) zu machen, sowenig
wir über die anfängliche Vorstellung Va jemals wirklich hinauskom-
men: so gelingt es doch, durch Zerlegung, Verbindung und Verglei-
chung gegebener Vorstellungen neue Vorstellungen V� zu bilden, die
sich in irgendeiner Weise auf Va beziehen und, nach der Terminologie
Meinongs,  in ihnen fundiert sind.16 Aber auch auf diesem Wege sind
wir, wie sich bei schärferer Analyse ergibt, über den Kreis des bloßen,
des »bedeutungslosen« Geschehens keineswegs hinausgelangt. Denn
die Lösung, die hier dargeboten wird, ist in Wahrheit eine bloße Pro-
blemverschiebung. Zugegeben selbst, daß die Denkfunktion an die
Erinnerungsfunktion angeschlossen und als Analogon von ihr behan-

oder des »Redukts« einer Vorstellung, den Ziehen einführt, über den Kreis der
Gignomene selbst nirgends hinaus: denn unter dem Reduktionsbestandteil wird
lediglich dasjenige in den Gignomenen verstanden, was in den beiden vom »Bino-
mismus« angenommenen Beziehungen gemäß Kausalgesetzen oder Parallelgeset-
zen steht (vgl. S. 250 ff.).

16 A.a.O., S. 1 ff. u. 263 ff.



delt werden könnte, so schließt doch ebendie Erinnerungsfunktion
selbst für jede rein »positivistisch« gerichtete Erkenntnistheorie nicht
geringere Schwierigkeiten als die Funktion des Denkens ein. Denn
auch in ihr begibt sich das, was vom Standpunkt des Positivismus
geradezu ein Wunder heißen müßte: Auch in ihr »haben« wir einen
bestimmten Inhalt gegenwärtig, ohne daß er doch selbst gegenwärtig
ist .  Der Inhalt gehört gewissermaßen zwei Zeiten an: der realen Zeit
des Geschehens, mit Bezug auf welche er als vergangener gesetzt und
gewußt wird, und der Erlebniszeit, gemäß der er der Gegenwart, dem
»Jetzt« unseres Bewußtseins zuzurechnen ist. Damit aber brechen
alle die Fragen wieder auf, die in diesem symbolischen Grund-
verhältnis ‚  im Verhältnis von »Abbild« und »Urbild«, von »Dar-
stellendem« und »Dargestelltem«, von »Präsentation« und »Re-
präsentation« beschlossen sind. Dieses  Verhältnis läßt sich auf
Beziehungen der Ähnlichkeit oder der kausalen Abhängigkeit objek-
tiver Inhalte  des Geschehens nicht zurückführen, sondern bleibt
ihnen gegenüber stets ein formal Eigenes und ein formal anderes; eine
Bestimmung sui generis. Mag die »Gignomenologie« die Aufgabe, die
ihr Ziehen stellt, die Aufgabe, »das Gegebene und seine Verände-
rungen nach Ähnlichkeiten zu ordnen und dadurch zu den allgemei-
nen Klassen und Gesetzen des Gegebenen zu gelangen«,17 noch so
vollkommen erfüllen: In diesen bloßen Bestimmungen und Relatio-
nen des Gegebenen findet sich das charakteristische Grundphäno-
men, daß ein Inhalt »sich« auf den anderen bezieht, nicht vor. Die
reflexive Sprachform, die wir zur Beschreibung dieses Phänomens
anzuwenden pflegen, weist hier auf ein echtes phänomenologisches
Problem hin. Ein Inhalt mag dem anderen noch so ähnlich sein oder
zu ihm in noch so unmittelbarer kausaler Beziehung stehen: So ist
doch darin in | keiner Weise gegeben, daß er selbst sich auf ihn bezieht,
daß er sich als ihm ähnlich oder mit ihm verbunden weiß.  Alle die
Verfeinerungen, alle die subtilen Umgestaltungen, die die alte Idolen-
theorie seit den Zeiten Epikurs oder seit ihrer modernen Erneuerung
durch Gassendi erfahren hat, haben nicht vermocht, diesen ihren
Grundmangel zu beseitigen oder zu verdecken. Wenn bei Epikur die
Tatsache, daß wir in der Wahrnehmung ein räumlich entferntes Ding
»erfassen«, dadurch erklärt wird, daß von dem Ding ständige Aus-
flüsse ausgehen, die als Bilder desselben ihm durchgängig ähnlich sind
und alle seine Bestimmungen, nur in verkleinertem Maßstab, in sich
schließen, so bleibt doch hier stets die Frage offen, wie diese Idole,
nachdem sie in uns hineingelangt, von uns als  Idole, als Darstellun-

24 Aufsätze und Abhandlungen 41–42

17 A.a.O., S. 241.


	Cover
	Aufsätze und kleine Schriften. Band 17
	INHALT
	AUFSÄTZE UND ABHANDLUNGEN
	Die Bedeutung des Sprachproblems für die Entstehung der neueren Philosophie
	Erkenntnistheorie nebst den Grenzfragen der Logik und Denkpsychologie
	Zur Theorie des Begriffs. Bemerkungen zu dem Aufsatz

von Georg Heymans
	Die Idee der Religion bei Lessing und Mendelssohn
	Die Philosophie Moses Mendelsohns
	Form und Technik
	»Geist« und »Leben« in der Philosophie der Gegenwart
	Deutschland und Westeuropa im Spiegel der Geistesgeschichte
	Kant und das Problem der Metaphysik. Bemerkungen zu Martin Heideggers Kant-Interpretationen

	VORTRÄGE UND KLEINE SCHRIFTEN
	Das Symbolproblem und seine Stellung im System der Philosophie
	Beiträge zu: Hermann Cohen. Schriften zur Philosophie

und Zeitgeschichte
	Vorrede
	Hermann Cohen. Worte gesprochen an seinem Grabe am 7. April 1918 von Ernst Cassirer

	Die Idee der republikanischen Verfassung.
	[Beiträge für die Encyclopedia Britannica]
	Leibniz und Jungius
	[Nachruf auf Aby Warburg]
	Bericht über das Geschäftsjahr 1929/30, erstattet von dem Prorektor Prof. Dr. Ernst Cassirer]
	Keplers Stellung in der europäischen Geistesgeschichte 
	Kants Stellung in der deutschen Geistesgeschichte
	Enlightenment
	Mythischer, ästhetischer und theoretischer Raum
	Das moderne Weltbild

	[Formen und Formwandlungen des philosophischen Wahrheitsbegriffs]

	Anhang
	EDITORISCHER BERICHT
	ABKÜRZUNGEN
	SCHRIFTENREGISTER
	PERSONENREGISTER
	Hamburger Ausgabe


