Ernst Cassirer
Gesammelte Werke
Hamburger Ausgabe
Band 17

Aufsitze
und kleine Schriften
1927-1931

—
)
5
<)
>



ERNST CASSIRER

AUFSATZE UND KLEINE SCHRIFTEN
(1927-1931)



ERNST CASSIRER

GESAMMELTE WERKE
HAMBURGER AUSGABE

Herausgegeben von Birgit Recki

Band 17

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



ERNST CASSIRER

AUFSATZE UND KLEINE SCHRIFTEN
(1927-1931)

Text und Anmerkungen
bearbeitet von

Tobias Berben

FELIX MEINER VERLAG

HAMBURG



Diese Ausgabe ist das Ergebnis einer engen Zusammenarbeit des Felix Meiner
Verlags mit der Universitit Hamburg und der Wissenschaftlichen Buchgesell-
schaft, Darmstadt. Sie wird gefordert von der ZEIT-Stiftung Ebelin und Gerd
Bucerius und der Aby-Warburg-Stiftung. Komplementir erscheint die Ausgabe
»Ernst Cassirer, Nachgelassene Manuskripte und Texte« (Hamburg 19951f.).

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deut-
schen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im
Internet tiber <http://dnb.ddb.de> abrufbar.

ISBN 3-7873-1417-2

Zitiervorschlag: ECW 17

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2004. Alle Rechte, auch die
des auszugsweisen Nachdrucks, der fotomechanischen Wiedergabe
und der Ubersetzung, vorbehalten. Dies betrifft auch die Vervielfilti-
gung und Ubertragung einzelner Textabschnitte durch alle Verfahren
wie Speicherung und Ubertragung auf Papier, Transparente, Filme,
Binder, Platte und andere Medien, soweit es nicht §§53 und 54 URG
ausdriicklich gestatten. — Satz: KCS GmbH, Buchholz. Druck und Bin-
dung: Druckhaus »Thomas Miintzer«, Bad Langensalza. Werkdruck-
papier: alterungsbestindig nach ANSI-Norm resp. DIN-ISO 9706,
hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Ger-

many. e



INHALT

AUFSATZE UND ABHANDLUNGEN

Die Bedeutung des Sprachproblems fiir die Entstehung

der neueren Philosophie (1927) ..cccccveuerirrnnnnerecccccinirnee 3
Erkenntnistheorie nebst den Grenzfragen der Logik und

Denkpsychologie (1927) ... 13
Zur Theorie des Begriffs. Bemerkungen zu dem Aufsatz

von Georg Heymans (1928) .......ccccevviiniviniiiiccciiiie, 83
Die Idee der Religion bei Lessing und Mendelssohn (1929)........ 93
Die Philosophie Moses Mendelssohns (1929) ......ococuvuvecrreneucunnnee 115
Form und Technik (1930) ...c.ccceururrinininieeieieinirnrereeceeeieieeseenes 139

»Geist« und »Leben« in der Philosophie der
Gegenwart (1930) ..o 185

Deutschland und Westeuropa im Spiegel der Geistes-
geSChIChte (1931) i 207

Kant und das Problem der Metaphysik. Bemerkungen zu
Martin Heideggers Kant-Interpretation (1931) ..c.ccccevvreucunnee 221

VORTRAGE UND KLEINE SCHRIFTEN

Das Symbolproblem und seine Stellung im System

der Philosophie (1927) ...coeeveericrecreeeeeceeeneeene 253
Beitridge zu: Hermann Cohen, Schriften zur Philosophie

und Zeitgeschichte (1928) .....ccueveerrericreerecreereeerecenreenenene 283

VOITEAE oottt 283

Hermann Cohen. Worte gesprochen an seinem Grabe

am 7. April 1918 von Ernst Cassirer ......ococeuveeerverecurerecrennene 284

Die Idee der republikanischen Verfassung. Rede zur
Verfassungsfeier am 11. August 1928 (1929) ..c.cvvccuvvvecrvereenne 291

[Beitrige fiir die Encyclopedia Britannica] (1929) ....cccoeveeveunencene 308



VI Inhalt

[Formen und Formwandlungen des philosophischen
Wahrheitsbegriffs] (1929) ...ovcvicrrnicirecrreeereceereenenene

Leibniz und Jungius (1929) ..o
[Nachruf auf Aby Warburg] (1929).....cccvveuveureverrieiiinicinicineiennes

[Bericht tiber das Geschiftsjahr 1929/30, erstattet von dem
Prorektor Prof. Dr. Ernst Cassirer] (1930) .ccccoveeevererernerenenes

Keplers Stellung in der europiischen Geistes-
geschichte (1928/1929) ...

Kants Stellung in der deutschen Geistesgeschichte. Vortrag
von Professor Dr. Ernst Cassirer, gehalten in Liibeck
am 19. Oktober 1929 bei der Tagung der Hamburgischen
Universititsgesellschaft (Kurzer Auszug) (1929) .....ccccovuueee..

Enlightenment (1930) ...ccuvuierrmreceririerereeeenneerenreeeenseesenseeeenens
Mythischer, dsthetischer und theoretischer Raum (1931) ............

Das moderne Weltbild. Die Bedeutung der Antike fiir die
Naturwissenschaft (1931) c.c.cvvvveeeeieeeecree e

Editorischer Bericht .c...occvvecvrinecerinicerecicrcereceseeeneeens
ADKUIZUNZEN oottt
SCRIIENTEZISTET ...ttt
PErSONENIEZISTET w..cvrrverrunrrrreerrieeesesseaetseaessesessesseaessesesscsessessesesesenns

Die Hamburger Ausgabe .....c.cocccvvviveueinicecrniccreceeceeeennene



AUFSATZE
UND ABHANDLUNGEN



507 3

Die Bedeutung des Sprachproblems fiir die Entstehung
der neueren Philosophie!
(1927)

Wenn man einer Tradition gemifi, die in der Geschichte der Philo-
sophie zu fester und allgemeiner Geltung gelangt ist, die neuere Phi-
losophie mit Descartes beginnen 1iflt, wenn man in seinen me-
thodischen Hauptschriften den ersten typischen Ausdruck der
»modernen« philosophischen Denkart sieht, so besteht dieser Ansatz
insofern zu Recht, als sich hier in der Tat diese Denkart zum ersten
Mal in einem geschlossenen System verkorpert. Ohne geschichtli-
che Voraussetzungen und Ankniipfungen, wie aus dem Nichts ent-
sprungen, steht dieses System, steht die philosophische Grundlehre
Descartes’ vor uns. Sie hat bewufit jeden Zusammenhang mit der Ver-
gangenheit gelost: Sie will auf sich allein stehen und aus sich allein
begriffen werden. Keine Riicksicht auf die Autoritit, kein Riickblick
auf die Geschichte soll die Vernunft auf ihrem Wege mehr beirren. Der
Philosoph — so hat Malebranche, Descartes’ Schiiler, es scharf und
pragnant formuliert — bedarf der Geschichte nicht: Er soll der Natur
und der Wirklichkeit wieder so gegentiberstehen, wie Adam ihr
gegentiberstand. Und doch ist die Lehre Descartes’, ihm selber un-
bewuflt, wie durch unsichtbare Fiden mit der Vergangenheit ver-
kniipft. Denn ebendie Selbstgewiflheit des reinen Denkens, die Auto-
nomie der Vernunft, die, systematisch betrachtet, am Anfang der
Cartesischen Philosophie steht, bildet, geschichtlich gesehen, ein spi-
tes und vermitteltes Resultat. Die Forderung dieser Autonomie hitte
nicht durchgefiihrt, sie hitte nicht einmal gestellt werden kdénnen
ohne jenen groflen geistigen Befreiungskampf, der um die Wende des
15. Jahrhunderts einsetzt und der fast zwei Jahrhunderte braucht, ehe
er in Descartes gewissermafien sich selbst erkennt und sich in seiner
tiefsten und eigensten gedanklichen Tendenz begreift. Zu dieser
»Renaissance« des Denkens miissen wir uns daher immer wieder
zurlickwenden, wenn es uns darum zu tun ist, die Systeme der moder-
nen Philosophie nicht nur als feste und in sich geschlossene logische
Geflige zu sehen, sondern auch die geistesgeschichtlichen Bedingun-
gen und die allgemeinen geistigen Triebkrifte zu erfassen, durch die
sie geformt worden sind. Eine Fiille problemgeschichtlicher Betrach-
tungen und Untersuchungen tritt uns damit entgegen: Hier aber soll

U [Zuerst verdffentlicht in: Festschrift Meinhof. Sprachwissenschaftliche und
andere Studien, Hamburg 1927, S. 507-514.]



4 Aufsitze und Abhandlungen 507-508

aus ihr nur ein einzelnes Motiv herausgelost werden. Wir fragen
nach der Rolle, die die Sprache und die Sprachphilosophie in
diesem Prozefl der Befreiung und Erneuerung des Gedankens gespielt
hat. Threr ist in der philosophiegeschichtlichen wie in der geistesge-
schicht|lichen Forschung nur selten gedacht worden. Wie in der
Renaissance eine neue Naturansicht und eine neue Geschichtsansicht
sich herausbildet, wie hier die kiinstlerischen und die religiosen Ideen,
die Rechts- und Staatsbegriffe sich wandeln und einer neuen Form
entgegenreifen: das alles ist oft und eingehend untersucht worden.
Aber sollen wir annehmen, daf§ dieser ganze geistige Wandlungspro-
zef§ sich vollzog, ohne daf} er auf die Gesamtauffassung der Sprache
zuriickwirkte und ohne daf} die Umbildung in dieser Gesamtansicht
selbst wieder dem Denken eine neue Bahn wies? Wer das Verhiltnis
des Gedankens zur Sprache in der Art Wilhelm von Humboldts
nimmt, wer in der Sprache nicht nur einen Ausdruck und Widerschein
des Gedankens, sondern ein Organon desselben, ein Grundmoment
in seiner eigenen Bildung sieht, der wird von Anfang an geneigt sein,
auch an dieser Stelle einen tieferen Zusammenhang zwischen beiden
zu vermuten. Die folgenden Betrachtungen sollen in knappstem Um-
rif§? zeigen, wie diese Annahme sich bestitigt — wie auch hier von der
lebendigen Entwicklung der Sprache aus und von der bewufiten
Reflexion iiber die Eigenart der sprachlichen Form fiir das Denken
stindig neue Probleme und Anregungen erwuchsen, die tief und ent-
scheidend in seine eigene Gestaltung eingegriffen haben.

In drei Hauptrichtungen lafit sich dieser Prozef} der wechselseiti-
gen Einwirkung und Umgestaltung verfolgen. Das erste Motiy, sich in
die Welt der Sprache zu vertiefen, entspringt der neuen literarischen
und der neuen sozialen Macht, durch welche die gesamte geistige
Form der Renaissance erst eigentlich zu ihrer Reife und zu ihrer
spezifischen Prigung gebracht worden ist. Aus einer neuen Grund-
ansicht vom Wesen und Wert der Sprache wichst das Bildungsideal
des Humanismus heraus. Was den Humanismus bei all seinen
Schwichen und Einseitigkeiten von Anfang an iiber eine blofle Ge-
lehrtenbewegung hinaushebt, was thm eine universale Bedeutung ver-
leiht, das ist die Tatsache, daf} ihm die Beschiftigung mit der Sprache
und mit den literarischen Denkmalern der Vorzeit nicht Selbstzweck

2 Zur Erginzung und niheren Begriindung des hier Ausgefiihrten sei es mir
erlaubt, auf eine eingehendere Untersuchung zu verweisen, die unter dem Titel
»Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance« soeben in den
»Studien der Bibliothek Warburg« (Bd. 10, Leipzig 1927) erschienen ist [ECW 14,
$.1-220].



508-509 Die Bedeutung des Sprachproblems 5

bleibt, sondern daf} aus seinem Schulbegriff heraus ein neuer Weltbe-
griff und ein neuer Begriff vom Menschen erwichst. Petrarca, der
eigentliche Begriinder und der originale Entdecker des Humanismus,
geht auch hier voraus. Er ist einer der ersten, der die innere Ver-
wobenbeit des geistigen Gehalts mit dem sprachlichen Ausdruck wie-
der gefiihlt und der sie aufs stirkste betont hat. Hier wurzelt sein
Begriff und sein Ideal der »Eloquenz«, die ihm mehr als rhetorischer
Schmuck, die fiir ihn Offenbarung und Zeugnis der innersten Wesen-
heit des Geistigen selbst ist. In Ciceros Stil, im Stil | des klassischen
Latein, findet er die Grofle der Antike, ithre Lebensform und ihre
Menschheitsform wieder. Wenn er immer von neuem zu diesem klas-
sischen Vorbild zuriickgeht, so soll es ihm doch zugleich mehr als
blofles Vorbild sein: Denn jede echte Form muf sich, wenn sie nicht
blofle abstrakte Regel und dufleres Schema bleiben soll, mit individu-
ellem Gehalt erfiillen. In der Individualitit des Stils und der Rede
bewihrt und vollendet sich erst die Individualitit des Menschen:
»Suus stilus cuique formandus servandusque est.«* Petrarcas Schrift
»De sui ipsius et multorum ignorantia« spricht geradezu das Prinzip
des Humanismus aus, indem sie hervorhebt, daff die Klarheit des
Gedankens und die Deutlichkeit und Schonheit des sprachlichen Aus-
drucks aneinander gebunden seien: Denn keine Kunst vermag aus
einem unklaren und dunklen Geist eine klare Rede herauszuziehen.
Bewuflter und entschiedener, schirfer und angriffslustiger wird das
gleiche Prinzip von Lorenzo Valla verfochten. Es wird ihm zum
eigentlichen Kampfmittel in seinem Streit gegen die mittelalterliche,
gegen die »barbarische« Philosophie. Bekundet sich die Denkart die-
ser Philosophie nicht schon unmittelbar in ihrer Sprachform? Sind die
sprachlichen Mif§bildungen des scholastischen Latein, sind Wortpri-
gungen wie haecceitas, quidditas usf. nicht deutliche Anzeichen fiir
eine Denkart, die thren Zusammenhang mit der lebendigen Anschau-
ung, mit der konkreten Wirklichkeit der Dinge verloren hat und sich
statt dessen in einer Welt selbstgeschaffener Begriffsgespinste ergeht?
Man kehre zur Klarheit und Einfachheit der Sprache zuriick — und
diese abstrakten logischen Gespinste werden in sich selbst zerfallen.
So erhofft Valla von seinem Werk tiber die »Elegantien« der lateini-
schen Sprache eine Umgestaltung und Neubildung der Dialektik.
Denn Logik und Rhetorik, Dialektik und Stilistik kénnen sich nur
gemeinsam entwickeln: Sie sind zwei verschiedene Friichte am Baum
der Erkenntnis, die gleichzeitig miteinander reifen und gleichzeitig

3 [Francesco Petrarca, Brief an Johannes de Certaldo, in: Epistole familiares,
Venedig 1492, fol. 22b.]



6 Aufsitze und Abhandlungen 509-510

miteinander verkiimmern. So kann denn auch die wahrhafte Wieder-
geburt, die Renaissance des antiken Geistes und der antiken Bildung,
nur aus der Wiederherstellung der antiken Sprache gewonnen werden.
Thr ist eine wahrhaft universelle Herrschaft, und zugleich die leich-
teste, die anmutendste Weltherrschaft im Reich des Geistes, vorbe-
halten.

Aber bei diesem humanistischen Ideal vermochte die Renaissance
nicht stehenzubleiben: Trigt es doch, schirfer betrachtet, das Motiv
seiner eigenen Uberwindung, seiner dialektischen Zersetzung in sich.
Denn wenn es wahr ist, dafl jede echte Individualitit ihre eigene Spra-
che sprechen muff: Gilt dann dieser Satz nicht auch fiir die Indivi-
dualitdt der Nationen und der geschichtlichen Epochen? Liflt sich
das Werden, lifit sich die lebendige Entwicklung des Denkens in die
Formen einer fertigen Sprache einschniiren, die, so vollendet sie sein
mogen, doch eben in dieser Vollendung ein Ende, einen Abschluff und
eine Erstarrung bedeuten? Mit | dieser Frage stellt sich die Naturbe-
trachtung der Renaissance und ihre empirisch-wissenschaftliche
Naturerkenntnis den Forderungen des Humanismus gegentiber. Je
mehr diese Erkenntnis in sich selbst erstarkt, um so mehr ist sie auch
bemiiht, sich eine selbstindige Sprache zu schaffen und deren Eigen-
recht zu vertreten. Aus Bestrebungen dieser Art, aus den Forderun-
gen des technischen Wissens und der mathematisch-naturwissen-
schaftlichen Erkenntnis, entfaltet sich das Verlangen nach einem
sprachlichen Instrument, das beweglich und bildsam genug ist, um
sich jedem Schritt des Gedankens auf diesem neuen Wege anzupassen.
Solche Bildsamkeit ist dem klassischen Latein versagt: Es ist nur Aus-
druck des gewordenen, nicht Organ des werdenden Gedankens. Aus
diesem Grunde dringen die Empirie, die Mathematik und die Technik
immer deutlicher und immer ungeduldiger zur Befreiung von jener
Weltherrschaft des Latein, die der Humanismus verkiindet hatte. Sie
schaffen sich jetzt geradezu fir ihre eigenen ideellen Aufgaben und
Bediirfnisse das neue Werkzeug der nationalen Sprachen. Hier wird
der Primat der antiken Bildung und der antiken Sprache zuerst be-
siegt: Das Recht des »Volgare«, das Recht der Volkssprache, wird
gesichert. Leon Battista Alberti, einer der Fithrer dieser geistigen
Bewegung, fafit schon im Jahre 1441 den Plan, einen Wettstreit iiber
ein philosophisches Thema zu veranstalten, der in der Volkssprache
ausgefochten werden sollte, um deren Gleichwertigkeit und ge-
dankliche Ebenbitrtigkeit mit dem klassischen Latein zu erweisen.
Olschki hat in seiner »Geschichte der neusprachlichen wissen-
schaftlichen Literatur« das Ineinander dieser beiden geistigen Motive
aufgewiesen: Er hat Schritt fiir Schritt gezeigt, wie die neue technisch-



510-511 Die Bedeutung des Sprachproblems 7

mathematische Denkart, die mit dem 15.]Jahrhundert einsetzt, die
Herausbildung der »modernen« Sprachen auf das reichste befruchtet
und gefordert hat und wie andererseits von der Sprache aus eine stian-
dige Ruckwirkung auf die Denkart getibt wurde.* Techniker und
Kiinstler, Mathematiker und Naturforscher, Minner wie Brunelleschi
und Alberti, wie Leonardo und Galilei sind an diesem Prozef der Ent-
wicklung eines neuen sprachlichen und eines neuen wissenschaft-
lichen »Stils« beteiligt.

Aber neben diesen einander entgegengerichteten Bewegungen, die
aus dem Humanismus und aus der werdenden empirischen Wissen-
schaft entspringen, steht nun eine andere, die sie beide im gewissen
Sinne umfafit und vereint. Denn die beiden getrennten Strome der
humanistischen und der mathematisch-naturwissenschaftlichen Bil-
dung waren einander schon frith in einem Denker begegnet, der eben
hierdurch, wie kaum ein zweiter, das Wissensideal der Renaissance in
seiner Totalitdt und in seiner inneren dialektischen Spannung verkor-
pert. Im System dieses Denkers, in der | Spekulation des Nicolaus
Cusanus, wird auch der Sprache ein wichtiger Platz zugewiesen.
Und damit erscheint sie wieder mitten hineingestellt nicht nur in den
Kampf der einzelnen einander widerstreitenden Bildungsinteressen
der Zeit, sondern in ihr gedankliches Gesamtgefiige. Denn nirgends
vielleicht tritt ebendieses Geflige, tritt die eigentiimliche Struktur des
Denkens der Renaissance so deutlich wie bei Nikolaus von Kues
zutage. Er scheint noch ganz im Banne der Scholastik zu stehen: Er
schreibt und spricht das mittelalterliche Latein, wie er in seiner philo-
sophischen Terminologie noch unmittelbar an die mittelalterliche
Begriffssprache ankniipft. Aber tiberall regt sich hier zugleich ein
neuer Geist, der sich gleich sehr in der Metaphysik und in der spe-
kulativen Gotteslehre wie in der Mathematik und Kosmologie bekun-
det. Und beide Teile von Cusanus’ Werk werden nun, in merkwiirdi-
ger und durchaus originaler Weise, zusammengehalten durch seine
Sprachtheorie. Sie bildet einen geistigen Mittelpunkt und Brenn-
punkt des Systems: einen Fokus, von dem nach allen Seiten hin Strah-
len ausgehen. Die Lehre des Cusanus kennt freilich keine selbstiandige
»Sprachphilosophie« als einen integrierenden Teil des Gesamtsy-
stems. Nur gelegentlich, nur andeutend scheint Cusanus sich den Pro-
blemen der Sprache zuzuwenden. Aber ebendiese knappen Andeu-
tungen zeigen Uberall die stirkste gedankliche Prignanz. Sie greifen

+ Leonardo Olschki, Geschichte der neusprachlichen wissenschaftlichen Lite-
ratur, Bd.I: Die Literatur der Technik und der angewandten Wissenschaften vom
Mittelalter bis zur Renaissance, Leipzig/Florenz/Rom/Genf 1919.



8 Aufsitze und Abhandlungen 511-512

durchweg in die Tiefe: Sie begniigen sich nicht damit, einzelne Seiten
des Problems herauszuheben, sondern sie entnehmen der Sprache eine
bestimmte Denkform, eine allgemeine Kategorie, unter welche jetzt
das Ganze der Weltbetrachtung geriickt wird.

Cusanus geht von dem gleichen Problem aus, das seit Jahrhunder-
ten das christlich-mittelalterliche Denken beschiftigt und beherrscht
hatte: Er stellt die Grundfrage nach dem Verhiltnis zwischen Gott
und Welt. Zwei Losungen scheinen sich fiir diese Frage darzubieten,
die eine, die sie unter den Gesichtspunkt der Substantialitit, die
andere, die sie unter den Gesichtspunkt der Kausalitdt stellt. Die
erstere sucht zwischen Gott und der Welt eine Gemeinschaft des
Wesens zu begriinden; die andere stellt zwischen ihnen eine, sei es
notwendige, sei es zufillige, ursichliche Beziehung her. In dem
einen Falle ist das Sein der Welt in dem Sein Gottes befafit und in thm
urspriinglich beschlossen; in dem anderen geht es durch Emanation
oder durch einen freien Schépfungsakt aus ihm hervor. Beiden Be-
trachtungsweisen steht Cusanus” Spekulation nicht fern: Wie man ihn
denn in der Geschichte der Philosophie gleich oft als strengen »Thei-
sten« wie als »Pantheisten« oder »Panentheisten« bezeichnet hat.
Aber alle diese Bestimmungen treffen nicht das eigentlich neue Mo-
ment, das der Gotteslehre des Cusanus ihr Geprige gibt. Die Bezie-
hung zwischen Gott und Welt und die Beziehung zwischen Gott und
dem menschlichen Geiste lifit sich nach Cusanus strenggenommen
weder als die eines »Ganzen« zu seinem »Teil« noch als die einer
»Ursache« zu ihrer »Wirkung« fassen. Hier herrscht vielmehr ein
anderes | Verhiltnis, das Cusanus durch die Beziehung zwischen
»Darstellung« und »Dargestelltem«, zwischen einem sprachlich-ge-
danklichen Symbol und seiner Bedeutung bezeichnet. Ist der
Sprachlaut ein Teil des Sinnes, der sich in thm verkorpert? Bildet er
ein substantielles Element dieses Sinnes, das neben anderen Teilele-
menten steht und ihnen gleichgeordnet ist? Sicherlich nicht: denn wie
vermochte er alsdann seine Aufgabe zu erfiillen, die ja eben in nichts
anderem besteht als darin, den Sinn ganz und ungebrochen zum Aus-
druck zu bringen? Aber andererseits — besagt dieser Ausdruck etwa,
dafl zwischen dem Sprachlaut und dem, was er bedeutet, irgendeine
Art von Kongruenz und Identitit besteht? Oder mussen nicht viel-
mehr Sinn und Laut, um sich in dieser Weise aufeinander zu beziehen,
voneinander streng geschieden bleiben, miissen sie nicht ganz ge-
trennten Sphiren angehoéren? Die Verkniipfung, die sich zwischen
ihnen herstellt, hebt diese prinzipielle Verschiedenheit nicht auf, son-
dern fordert sie vielmehr. Der Laut ist ein Bild, eine Darstellung, ein
Reprisentant des Sinnes — aber er vermag diese Funktion nur zu erfil-



512-513 Die Bedeutung des Sprachproblems 9

len, weil er nicht der Sinn selbst, sondern etwas grundsitzlich anderes
wie dieser ist. Und die gleiche Beziehung, die gleiche Koinzidenz von
»Einheit« und » Andersheit« miissen wir nun nach Cusanus im Ver-
haltnis von Gott zur Welt annehmen. Keine Aussage, die von Gott
gilt, gilt im gleichen Sinne von der Welt — und umgekehrt. Beginnen
wir von der Welt, um von ihr zu Gott emporzusteigen, so bleibt uns
nur der Weg der »negativen Theologie«: Jedes Pridikat, das wir der
einen zusprechen, miissen wir dem anderen absprechen. Der Abstand
zwischen beiden Polen ist und bleibt unendlich, so daf er durch keine
Anstrengung des »diskursiven« Denkens, durch keinen Prozef} der
logischen Vermittlung verringert werden kann. Auf der anderen Seite
aber ist es eben der Begriff des Symbols, der nach Cusanus diesen
unendlichen Abstand gewissermaflen tiberbriickt. Die menschliche
Erkenntnis erfafit das Gottliche nie anders als symbolisch: Aber in der
Mannigfaltigkeit der symbolischen Ausdriicke, die sie prigt, gibt es
verschiedene Rangstufen, gibt es verschiedene Grade der »Adiqua-
tion«. Es gibt dunkle und triibe Abbilder, wie es scharfe und prizise
gibt. Die letzteren findet Cusanus ausschlief}lich im Gebiete der Ma-
thematik. Von seinen frithesten Schriften an wendet er sich ihr zu, um
sich im Fortgang seiner geistigen Entwicklung mehr und mehr in sie
zu vertiefen und sie durch bedeutsame positive Erkenntnisse zu berei-
chern. Und doch ist ihm die Mathematik nirgends Selbstzweck, noch
braucht er sie ausschliefflich als Vehikel und Werkzeug der exakten
Naturerkenntnis. Vielmehr besteht er fort und fort auf ihrem sym-
bolischen, threm rein sinnbildlichen Charakter. Das mathematisch
Unendliche wird zum Spiegelbild des metaphysisch Unendlichen. So
wenig das Spiegelbild das Urbild je erreicht, so strahlt es dasselbe doch
rein und unverfilscht zurtick: Denn die »Prizision« des Mathema-
tischen und seine »unverriickbare Gewiflheit« driickt den mathe-
matischen Zeichen | das Siegel der Vollendung auf.’> Und von hier aus
laf8e sich weiter folgern, um von dem Grundverhiltnis aus, das sich
uns in der Sprache —in der der Wissenschaft sowohl wie in der des
tiglichen Lebens — erschliefit, einen Einblick in das Geflige des
Seins, in ontologische Grundbestimmungen, zu gewinnen. Mogen
wir Gott als »Ursache« des Seins oder mogen wir ihn als absolute
»Substanz« bezeichnen, immer verlangt dieser Gedanke, wenn er in
wirklicher Schirfe genommen und allen Zweideutigkeiten entriickt

5 Vgl. bes. Nicolaus Cusanus, De docta ignorantia libri tres (Buch 1, Kap. 11),
in: Haec accurata recognitio trium voluminum operum. Cuius universalem in-
dicem proxime sequens pagina monstrat, hrsg. v. Jacobus Faber Stapulensis,
Bd. I, Paris 1514, fol. 1b-34b: fol. 5af.



10 Aufsitze und Abhandlungen 513-514

werden soll, eine nihere Bestimmung: Und diese gewinnt er, indem
wir Gott als den »Sinn« des Seins betrachten. Zwischen Wort und
Sinn kann niemals Gleichheit, niemals irgendeine Art von substanti-
eller Ubereinstimmung bestehen. Und doch deutet trotz dieser prin-
zipiellen » Andersheit« das Wort auf den Sinn hin und erfillt sich erst
im Sinn. In derselben Weise zielt alles endliche Sein auf das unendli-
che, alles bedingte Sein auf das absolute ab und findet erst in ihm seine
Erfillung und seine Wahrheit. Jetzt erkennt man, welche Bedeutung
die Sprachphilosophie des Cusanus fiir das Ganze seines Systems
besitzt. Er entnimmt ihr nichts Geringeres als die entscheidende
Kategorie, gemaf} der er dieses System gestaltet. Wo immer Cusa-
nus die Beziehung zwischen der Sinnenwelt und der intelligiblen Welt
zu verdeutlichen sucht, greift er auf das Urphidnomen des Sprechens
und Verstehens zurlick, an dem sich nach ihm diese Beziehung unmit-
telbar erhellt. Es gibt drei Arten, in denen wir Sinnliches und Intel-
lektuelles miteinander verkntipft denken kénnen. Wir kénnen der
sinnlichen Erscheinung so zugewandt sein, daf§ wir lediglich auf sie
selbst hinblicken, daf§ wir nichts anderes an ihr, als was sich den Sin-
nen unmittelbar kundgibt, erfassen. Diese Stellung nehmen wir etwa
ein, wenn wir das Wort einer fremden Sprache héren: Wir nehmen
dieses Wort als Klang von bestimmter Qualitit und Stirke; aber wir
fassen in ihm nichts anderes, nichts iiber das bloff phonetische Pha-
nomen Hinausgehendes auf. Anders aber, wenn wir das Wort »ver-
stehen«, wenn es uns etwas »bedeutet«: Denn jetzt dient uns das Sinn-
liche des Klanges nur zum Medium, durch welches und vermittels
dessen wir einen bestimmten »rationalen« Gehalt ergreifen. Und
schliefllich vermégen wir uns eine Erkenntnis zu denken, die auf sol-
che sinnliche Vermittlung nicht mehr angewiesen ist, sondern die das
intellektuelle Sein und die intellektuelle Bedeutung in ithrem reinen
An-sich begreift. Der menschliche Geist freilich ist einer derartigen
unmittelbaren Intuition nicht fihig — sie bleibt den Wesen vorbehal-
ten, die in der Hierarchie der Geister tiber ihm stehen.® Der Mensch
ist seiner Natur | und Wesensart nach auf eine geistige »Mitte« hinge-
wiesen — er hat alles wahrhaft Intellektuelle nur, indem er es sich in
Zeichen und Symbolen vergegenwirtigt. Diese Fihigkeit ist es, die
seine Stellung im Universum bestimmt. Wenn er die sinnliche Emp-

6 Vgl. ders., De coniecturis duo (Buch 2, Kap.16), in: Opera, Bd.I, fol.42a—
65a: fol. 62b: »Dum enim quis romanam loquitur linguam: ego [Cusanus] auditu
vocem, tu vero [Caesarine] etiam in voce mentem attingis. Intelligentia vero: sine
sermone, mentem intuetur, ego enim irrationaliter: tu vero rationaliter, angelus
intellectualiter.«



514 Die Bedeutung des Sprachproblems 11

findung und die Einbildungskraft mit den Tieren teilt, so wachst er
durch sein Vermogen, Zeichen zu bilden und Zeichen als solche zu
verstehen, iiber die Tierwelt hinaus. Und er erschafft schliellich Zei-
chen, die rein »abstrakter« Natur sind, die lediglich ideale Bedeutun-
gen und Beziehungen, nicht aber konkrete dingliche Objekte repri-
sentieren. »Solus vero homo signum quaerit ab omni materiali
connotatione absolutum, penitusque formale: simplicem formam rei
quae dat esse repraesentans. Quod quidem signum sicut est remotis-
simum quo ad res sensibiles: est tamen propinquissimum quo ad
intellectuales.«” So dringt Cusanus, indem er seinen Blick bestindig
auf das Phinomen der Sprache und auf die menschliche Tatigkeit des
Sprechens gerichtet hilt, von hier aus zu dem eigentlichen Zentrum
seiner Philosophie vor. Alle Erkenntnis — die mathematisch-natur-
wissenschaftliche sowohl wie die metaphysische Erkenntnis — wird
thm zuletzt zur Sprache. Denn die Welt ist nichts anderes als das Buch,
das Gott mit seinem Finger geschrieben hat und dessen Sinn der
menschliche Geist auszulegen und sich anzueignen hat. Er vermag in
dieser Auslegung nur Schritt fiir Schritt vorzugehen; er mufl buchsta-
bierend Schriftzeichen fiir Schriftzeichen auffassen, um so allmihlich
die Bedeutung der einzelnen Sitze zu entritseln. Und doch steht
andererseits der Sinn, den er zu suchen hat, in ebendieser miihseligen
Arbeit des Buchstabierens als Ganzes vor ihm: als Ganzes, daserin
allem Erkennen der Teile voraussetzt, wenngleich er es erst durch
die Tat, erst durch den stetigen Fortschritt der Erkenntnis selbst,
erweisen und bewihren kann. So ist das, was in jeglicher Untersu-
chung vorausgesetzt wird, das Licht selbst, welches uns zu dem
Gegenstand, nach dem wir fragen, hinfihrt.

Wir konnen hier nicht weiter verfolgen, wie alle diese Gedanken auf
die moderne Religionsphilosophie, auf die moderne Erkenntnistheo-
rie und auf die moderne Wissenschaftslehre weitergewirkt haben.?
Das eine aber diirfte schon in diesem fliichtigen Uberblick deutlich
geworden sein: wie eng und unloslich auch hier die Prinzipienfragen
der Sprachphilosophie mit denen der allgemeinen philosophischen
Weltanschauung zusammenhingen und wie die Art, in der sie beant-
wortet werden, iiber die Grundrichtung und Gestalt der systemati-
schen Philosophie tiberhaupt entscheidet.

7 Ders., Compendium (Kap.4), in: Opera, Bd.I, fol. 169b—174b: fol. 170b.
8 Naheres hieriiber in der frither angefiithrten Schrift: Individuum und Kos-
mos, bes. S.57ff. [ECW 14, S. 62 ff.]



31-32 13

Erkenntnistheorie nebst den Grenzfragen der Logik
und Denkpsychologie!
(1927)

Die Erkenntnis des Problemstandes einer bestimmten philosophi-
schen Grunddisziplin ldfit sich niemals in der Weise gewinnen und
vermitteln, daff man einen referierenden und kritischen Uberblick
tber die »Literatur« dieses Gebietes zu geben versucht. Ein solcher
Uberblick mag niitzlich und fruchtbar sein, wo ein bestimmtes wis-
senschaftliches Gebiet seine festen Grenzen gefunden und sicherge-
stellt hat, wo es sich sowohl des eigentlichen Gegenstandes der Unter-
suchung wie der Untersuchungs- und Forschungsmethoden eindeutig
versichert hat. Aber ebendiese Voraussetzung ist fiir die philosophi-
sche Erkenntnis noch nirgends erfiillt. Noch immer bildet nicht nur
der Begriff der Philosophie iiberhaupt, sondern auch der Begriff
ithrer wichtigsten Einzelgebiete — der Logik, der Erkenntnistheorie,
der Psychologie ust. — eines der schwierigsten und der am meisten um-
strittenen Probleme der Philosophie. Nicht der Aufbau und die
Gliederung dieser Gebiete, sondern schon ithre Definition istes, bei
der der Zweifel und bei der der Streit der Lehrmeinungen einsetzt.
Und nicht selten droht in diesem Streit der einmal gefaf3te, scheinbar
festgefligte Begriff einer einzelnen Disziplin sich vollig aufzulosen.
Wo anfangs ein innerer Zusammenhang und ein systematischer Zu-
sammenschlufl von Problemen und Losungen vorausgesetzt wurde,
da pflegt sich bei schirferer Betrachtung oft nichts anderes und nicht
mehr als eine blofle Worteinheit zu ergeben — als ein konventionelles
Zeichen, unter welches Untersuchungen der verschiedensten Art und
Zielrichtung herkommlicherweise eingeordnet werden. Nirgends
vielleicht tritt dieser Notstand so unverhiillt wie auf dem Gebiete der
»Erkenntnistheorie« zutage. In einer Wissenschaft, die noch derart
um ihre eigene Begriffsbestimmung zu ringen hat und die je nach der
Art, in der sie diese Bestimmung durchfiihrt, zu vollig verschiedenen
Problemansitzen gelangen muf} — in einer solchen Wissen |schaft
scheint es vermessen, nach einer Einheit threr Ergebnisse auch nur
fragen zu wollen. Nicht der Gegensatz der Grundanschauungen ist

U [Zuerst verdffentlicht in: Jahrbiicher der Philosophie. Eine kritische Uber-
sicht der Philosophie der Gegenwart (3. Jabrgang), brsg. in Gemeinschaft mit zahl-
reichen Fachgenossen v. Willy Moog, Berlin 1927, S.31-92.]



14 Aufsitze und Abhandlungen 32-33

hier das entscheidende Hemmnis: Denn er bildet ein notwendiges
Moment und ein Vehikel der Gedankenbewegung selbst. Weit be-
drohlicher ist es, wenn an Stelle dieses Gegensatzes die bloffe Dispa-
ratheit tritt, wenn schon die gedanklichen Formulierungen des Pro-
blems derart auseinandergehen, daf§ sie Mihe haben, einander zu
begreifen und sich als Ausdriicke eines gemeinsamen Grundbestandes
systematischer Fragen zu verstehen. Im Gebiet der Erkenntnistheorie
stehen wir, wenn nicht alles tiuscht, heute unmittelbar vor dieser
Gefahr. Schirfer als vielleicht je zuvor macht sich hier die Dialektik
geltend, daf eine Disziplin, die den Anspruch erhebt, den Rangstreit
und den Methodenstreit der einzelnen Wissenschaften schlichten zu
konnen, mitten in diesen Streit hineingezogen wird. Von den ver-
schiedensten Instanzen des Geistes und des Wissens wird die »Er-
kenntnistheorie« in Anspruch genommen, wird ihr ihre Fragestellung
vorzuschreiben gesucht. Der Psychologismus mochte eine Zeitlang
als der gefahrlichste Gegner der »Autonomie« der Erkenntniskritik
erscheinen — und er kann auch heute nicht als iberwunden gelten.
Denn wie sehr auch die Form und die Art seiner Begriindung sich seit
Husserls scharf einschneidender Kritik gewandelt haben mag: So
besitzt doch gerade er in hohem Mafle die Fihigkeit, sich stets mit
neuen Masken zuzudecken. Aber in fast noch stirkerem Mafle als
durch den Psychologismus wird heute die Eigenart und das Eigen-
recht der Erkenntniskritik durch andere Tendenzen bedroht. Wie
zuvor die Psychologie, so ist es jetzt die ontologische Metaphysik, die
sich das Erkenntnisproblem zu unterwerfen, die es sich ein- und un-
terzuordnen sucht. Wenn die Psychologie, um ihren Anspruch durch-
zufechten, immer wieder beim Erkenntnisakt einsetzte und wenn sie
ithn auf die allgemeine Grundform des psychischen Geschehens
und auf die Gesetze dieses Geschehens zuriickzufithren suchte, so
geht die Metaphysik vom Erkenntnisgegenstand aus, um darzutun,
dafl der Sinn der Erkenntnis und ihre »objektive Giiltigkeit« nicht
anders denn aus einer allgemeinen Theorie des Seins begriffen und
festgestellt werden konne. Man braucht sich nur diese allgemeinsten
Gegensitze in der Grundrichtung der Betrachtung zu vergegenwirti-
gen, um einzusehen, wie schwer es ist, die Probleme und Aufgaben,
die man unter dem Namen der »Erkenntnistheorie« zusammenzu-
fassen pflegt, auf einen gemeinsamen logischen Nenner zu bringen.
Und doch ist es ebendieser Versuch, der im folgenden gewagt werden
soll. Wir gedenken, den Kreis der tatsichlich gegebenen Probleme nir-
gends willkiirlich zu verengen; wir wollen uns der Mannig| faltigkeit
und dem Widerstreit der Fragen und Losungen nicht entziehen. Aber
wir suchen andererseits, mitten in diesem Widerstreit das Gesetz einer



33-34 Erkenntnistheorie nebst Grenzfragen 15

einheitlichen Gedankenbewegung zu erkennen und aufzuweisen.
Mag diese Bewegung durch noch so verschiedenartige intellektuelle
Antriebe bestimmt sein, und mag sie, von ihrer Peripherie aus gese-
hen, an jedem Punkte eine andere Richtung einzuschlagen scheinen,
dies schliefft nicht aus, daf§ es nicht doch ein latentes Zentrum gibt, um
das sie kreist und auf welches hin sie orientiert ist. Freilich gilt fiir eine
geistige Bewegung in noch ganz anderem Sinne und in noch weit
hoherem Mafle als fiir eine physische, daf} das Bezugssystem, dessen
wir, um sie darzustellen und zu beschreiben, nicht entbehren konnen,
nicht unmittelbar mit ihr selbst gegeben ist. Wir konnen es nicht ein-
fach von den Erscheinungen selber, von den einzelnen beobachteten
Stadien ablesen, sondern wir missen in einem selbstindigen Akt des
Denkens die festen Punkte setzen, auf die wir das Ganze der Bewe-
gung beziehen wollen. In dieser Setzung ist der Gedanke in weitem
Umfang frei: Er gehorcht in ihr keiner anderen Regel als derjenigen,
die ihm die Forderung der moglichst einfachen und der systematisch
geschlossenen Beschreibung vorschreibt. Wir machen fiir die folgen-
den Betrachtungen von diesem Rechte Gebrauch, indem wir auch fiir
sie, zunichst rein hypothetisch, einen ideellen Mittelpunkt wihlen.
Ob diese Wahl berechtigt ist, ob wir in ihr den »wirklichen« Mittel-
punkt der Bewegung erfafit haben, dies kann nur aus ihren Folgen
abgenommen werden. Lediglich die Freiheit und Weite des Uber-
blicks, der sich uns von dem gewahlten Standort aus ergibt, kann hier
den Mafstab abgeben. Daf} ein derartiger Uberblick, wie jede gei-
stige Synopsis, ein »subjektives« Element in sich schliefit, braucht uns
hierbei nicht zu beirren. Denn die schlechthin »standpunktfreie«
Betrachtung philosophischer Probleme, die heute wieder vielfach als
eigentliches Ideal der Sachlichkeit gepriesen wird, erweist sich bei
niherem Zusehen nicht sowohl als Ideal denn als Idol. Ohne ein wov
ot@, ohne feste Punkte tiberhaupt, mogen sie nun bewufit oder
unbewuft angenommen werden, lifit sich keine Darstellung einer
Problembewegung und kein Querschnitt durch sie versuchen. Was
hier gefordert werden kann und muf, ist nur dies, daf} die getroffene
Wahl nicht durch Belieben und Willkiir, sondern durch den Hinblick
auf den »Gegenstand« diktiert wird, dafl der Schnitt des Dialektikers,
wie Platon einmal sagt, die »natiirlichen Gelenke« trifft. Und da der
Gegenstand hier nicht als ein einfaches »Dasein« vorliegt, da er als ein
System geordneter Gedanken nicht sowohl gegeben ist als vielmehr
gesucht werden muf}, so durfen wir in diesem Suchen die Voraus-
setzung zugrunde legen, daf die betrachtete Mannigfaltig|keit von
einem inneren Gesetz beherrscht wird, daf sie kein Chaos, sondern
ein Kosmos ist. Wir nehmen dieses Urteil zunichst als ein reines Vor-



16 Aufsitze und Abhandlungen 34

Urteil: als eine gedankliche Antizipation, die sich erst nachtriglich in
der Ausfithrung und Durchfithrung bewahren kann.

Mit dieser Einschrinkung stellen wir an die Spitze des folgenden
kritischen Uberblicks den Satz, daf} in der erkenntnistheoretischen
Arbeit des letzten Jahrzehnts ein Grundproblem zu immer schirfe-
rem Ausdruck dringt. Wenn in dem fritheren Bericht tiber die mo-
derne Erkenntnistheorie, der an dieser Stelle erschienen ist,2 die Be-
stimmung und die allgemeine Charakteristik des Wahrheitsbegriffs
als dieses Problem bezeichnet wurde, so bedarf dies, angesichts der
geschichtlichen und systematischen Entwicklung, die seither stattge-
funden hat, wie mir scheint, zwar keiner prinzipiellen Berichtigung,
wohl aber einer Erweiterung und Ergianzung. Denn immer deutlicher
dringt sich uns die Einsicht auf, daff jenes Gebiet theoretischen Sin-
nes, das wir mit dem Namen »Erkenntnis« und »Wahrheit« bezeich-
nen, nur eine, wie immer bedeutsame und fundamentale, Sinn-
schicht darstellt. Um sie zu verstehen, um sie in ihrer Struktur zu
durchschauen, miissen wir diese Schicht anderen Sinndimensionen
gegeniiberstellen und entgegenhalten — miissen wir, mit anderen Wor-
ten, das Erkenntnisproblem und das Wahrheitsproblem als Sonder-
fille des allgemeinen Bedeutungsproblems begreifen. Aus dieser
Einordnung erst ergibt sich sein systematischer Ort im Ganzen der
Philosophie. Ich selbst bin — wenn hier am Eingang dieser Betrach-
tungen ein personliches Wort verstattet ist — zu der Forderung einer
solchen Problemerweiterung nicht auf dem Wege rein erkenntnis-
theoretischer Untersuchungen, sondern auf dem Wege des Entwurfs
einer allgemeinen »Philosophie der symbolischen Formen« gelangt.?
Aber dies ist weder der einzige Weg, noch scheint es auch nur der ein-
fachste und nachste zu sein. Man braucht, um sich der zentralen Stel-
lung des Symbolbegriffs im Ganzen der Erkenntniskritik zu ver-
sichern, Uiber deren eigene Grenzen nirgends hinauszugehen. In der
Theorie der naturwissenschaftlichen Erkenntnis ist die ent-

2 Ernst Cassirer, Erkenntnistheorie nebst den Grenzfragen der Logik, in: Jahr-
biicher der Philosophie. Eine kritische Ubersicht der Philosophie der Gegenwart
(1.Jahrg.), hrsg. in Gemeinschaft mit zahlreichen Fachgenossen v. Max Frischei-
sen-Kohler, Berlin 1913, S.1-59 [ECW 9, S. 139-200].

3 Ders., Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil: Die Sprache, Ber-
lin 1923 [ECW 11], Zweiter Teil: Das mythische Denken, Berlin 1925 [ECW 12].
Der dritte Band [ECW 13], der die Darstellung des Erkenntnisproblems vom
Standpunkt der »Philosophie der symbolischen Formen« bringen soll, steht noch
aus: Ich habe im Folgenden nicht vermeiden konnen, einzelne seiner Resultate
vorwegzunehmen, muf$ aber fur deren nihere Begriindung auf die Untersuchun-
gen dieses Bandes verweisen.



34-36 Erkenntnistheorie nebst Grenzfragen 17

scheidende Wichtigkeit, die dem Begriff des »Zeichens« zukommt,
durch Helmholtz, durch Heinrich Hertz und durch Duhem
seit langem festgestellt. Duhem hat den Sinn und die Aufgabe der
physi|kalischen Theorie geradezu dahin bestimmt, daff sie nicht
sinnliche Bilder oder Modelle von den Erscheinungen entwerfen,
wohl aber intellektuelle Symbole schaffen wolle, durch die der gesetz-
liche Zusammenhang der Phinomene in einfacher und eindeutiger
Weise dargestellt wird. Auf die eigentiimliche Struktur dieser Symbole
mufSte die Wissenschaft selbst in wachsendem Mafle aufmerksam wer-
den, als sich thr das Moment der Freiheit, das in ihnen liegt, immer
klarer enthtillte. Wenn die Grundbegriffe der klassischen Mechanik
lange Zeit als ein starres Schema, als eine feste Schablone gegolten hat-
ten, in die die Erscheinungen gewissermafien zwangslaufig einzuord-
nen waren, so anderte sich diese Anschauung, sobald sich zeigte, dafl
Zahl und Art der physikalischen Grundbegriffe keineswegs feststand,
sondern dafl gerade die Variation dieser Grundbegriffe zu den frucht-
barsten Ergebnissen fithrte. Heinrich Hertz hat diese Variation in
dem Sinne durchgefiihrt, daf} er eben denjenigen Begriff, der bisher
den eigentlichen Gegenstand der Mechanik zu bezeichnen schien,
aus ihren Prinzipien ausstrich —daf§ er den Kraftbegriff eliminierte
und ihn durch den der »verborgenen Masse« ersetzte. Und diese Ten-
denzen, die der modernen Naturwissenschaft ihren Stempel aufge-
driickt haben, erhalten, wenn nicht alles tauscht, jetzt auch von einer
vollig anderen Seite her eine merkwiirdige Bestitigung und Bekrifti-
gung. Denn auch die Entwicklung, die die Philosophie der Kul-
tur und die Philosophie der Geisteswissenschaften im letzten
Jahrzehnt genommen hat, weist hier in die gleiche Richtung. Heute
liegt es offen zutage, daf} das eigentliche Fundamentalproblem der
Geisteswissenschaften, daff die Frage nach der Moglichkeit und nach
den Bedingungen der Erfassung des »Fremdseelischen« nicht gelst,
ja, daf§ sie nicht einmal richtig gestellt werden kann, wenn man nicht
zuvor den Unterschied vom »Erkennen« und »Verstehen« metho-
dologisch geklirt, wenn man nicht beide als verschiedene Momente
des in sich einheitlichen Bedeutungs- und Ausdrucksproblems erfafit
hat.* Die | folgenden Erwigungen nehmen dies Problem zum Angel-

4+ Ich verweise hierfiir nur auf die bekanntesten Arbeiten der modernen Kul-
turphilosophie: insb. auf Eduard Spranger, Zur Theorie des Verstehens und zur
geisteswissenschaftlichen Psychologie, in: Festschrift fiir Johannes Volkelt zum
70.Geburtstag, dargebr. v. Paul Barth, Bruno Bauch u.a., Miinchen 1918,
S.358-403; auf Max Scheler, Wesen und Formen der Sympathie (Die Sinngesetze
des emotionalen Lebens, Bd.I [mehr nicht erschienen]), 2., verm. u. durchges.
Aufl,, Bonn 1923, und auf Hans Freyer, Theorie des objektiven Geistes. Eine Ein-



18 Aufsitze und Abhandlungen 36

punkt, auf den sie die verschiedenen Hauptrichtungen der modernen
Erkenntnistheorie zu bezichen und um den sie sie zu drehen versu-
chen. Hierbei kann und soll nirgends eine Vollstandigkeit der literari-
schen Ubersicht erstrebt werden: Nur einige wenige Werke sollen her-
ausgegriffen werden, in denen die systematischen Grundfragen, um
die es sich hier handelt, zu einer reprisentativen und typischen Aus-
pragung gelangt sind.

2.

»Ein o0 0td«, mit diesen bezeichnenden Sitzen hat Theodor Zie-
hen seine »Psychophysiologische Erkenntnistheorie« vom Jahre
1898 begonnen, »werden wir niemals finden. Wir jagen auf unseren
Vorstellungen und Empfindungen dahin. Weder konnen wir ithnen in
die Ziigel fallen noch aus dem Wagen, in dem wir vorwirts fliegen,
herausspringen, um den Zuschauer zu spielen. Jeder Gedanke zber
unsere Vorstellungen ist eine neue Vorstellung. Indem wir den Augen-
blick  erhascht zu haben glauben, sind wir eine Beute des Augen-
blicks 4. Die erkennende Vorstellung erheischt eine neue Vorstellung,
durch welche wir auch sie wiederum erkennen miifiten. Nichts kann
uns diesem Progressus in infinitum entreiflen. Wir konnen auf die
Schildkrote den Elephanten, den Elephanten auf die Lotosblume tiir-
men, wir kénnen Apperception auf Apperception haufen: das letzte
Ich, welches als beharrende hochste Instanz das definitive Erkennen
leisten konnte, erreichen wir nicht. Wir konnen uns nicht an unserem
eigenen Zopf aus dem Sumpf herausziehen. [...] Ich kann den Gedan-
ken, welche ich entwickeln werde, keinen Wert, nicht einmal eine
Beziehung zusprechen, welche ithnen absolut zukime. Sie sind Vor-
stellungen unter Vorstellungen, nicht mehr und nicht weniger als die
Vorstellungen selbst, welche ihren Gegenstand bilden. Wer mich

leitung in die Kulturphilosophie, Leipzig/Berlin 1923. Vor allem aber bewegen
sich in der Richtung auf diese Grundlage die wertvollen und fruchtbaren Unter-
suchungen, die Theodor Litt in seinen Biichern »Erkenntnis und Leben« und
»Individuum und Gemeinschaft« durchgefihrt hat. Die wachsende Bedeutung,
die das allgemeine Symbolproblem fiir Litts Forschungen gewonnen hat, tritt
mit besonderer Deutlichkeit hervor, wenn man unter diesem Gesichtspunkt die
erste Auflage von Litts Schrift »Individuum und Gemeinschaft« (Individuum
und Gemeinschaft. Grundfragen der sozialen Theorie und Ethik, Leipzig/Berlin
1919) mit der zweiten (Individuum und Gemeinschaft. Grundlegung der Kultur-
philosophie, 2., vllig neu bearb. Aufl., Leipzig/Berlin 1924) und dritten (Indivi-
duum und Gemeinschaft. Grundlegung der Kulturphilosophie, 3., abermals
durchgearb. u. erw. Aufl., Leipzig/Berlin 1926) vergleicht.



36-37 Erkenntnistheorie nebst Grenzfragen 19

daher friige, wozu dies Martern des Gehirns? warum nicht lieber ein-
fach vorstellen und empfinden, statt nochmals tiber diese Empfin-
dungen und Vorstellungen nachzugriibeln?, dem gibe ich vollig
Recht. Nicht zu einem Geschift, dessen Vorteile nachweisbar sind,
kann ich einladen, sondern nur zu einem Fest, an dem einige Freude
finden, andere nicht, das seinen ganzen Zweck in sich selbst trigt und
keinerlei Nutzen verspricht, das seine Berechtigung nicht nachweisen
kann noch will, das eben »ist<, wie alle unsere Empfindungen und Vor-
stellungen >sind«.«®

Diese Sitze sind geschrieben, bevor Husserl, im Jahre 1900, in
seinen »Logischen Untersuchungen« den Kampf gegen den Psycho-
logismus und gegen die »psychologistischen Vorurteile« aufgenom-
men hatte — und sie bilden den vielleicht markantesten Beleg und
die deutlichste Illustration zu Husserls Grundthese, daf aller Psy-
chologismus not| wendig in einen »skeptischen Relativismus« auslau-
fen misse. Wenn somit das »Zu-Ende-Denken« einer Voraussetzung
immer und tberall ein wissenschaftliches Verdienst ist, so hat sich
Ziehen schon in seiner ersten Schrift dieses Verdienst um die psy-
chologistische Erkenntnislehre erworben. Aber er ist hierbei nicht
stehengeblieben, sondern hat eine weit groflere und schwierigere Auf-
gabe auf sich genommen, indem er der bloffen Negation die Position
zur Seite gestellt hat, indem er ein »Lehrbuch der Logik auf
positivistischer Grundlage«® geschaffen hat. Platons Frage,
inwiefern unter Voraussetzung des strikten Relativismus — und es
istjain der Tat der alte Homo-mensura-Satz des Protagoras, den Zie-
hen fast unverindert beibehilt — tiberhaupt noch von einem »Leh-
ren« oder »Lernen« die Rede sein konne, hat ihn dabei offenbar nicht
beirrt. Aber auch tber Husserls Argumentation geht er ohne
wesentliche Bedenken hinweg.” Der schlechthin uniiberbriickbare

5 Theodor Ziehen, Psychophysiologische Erkenntnistheorie, Jena 1898, S. 11.

¢ Ders., Lehrbuch der Logik auf positivistischer Grundlage mit Berticksichti-
gung der Geschichte der Logik, Bonn 1920.

7 Zwar hat sich Ziehen sowohl in seinem »Lehrbuch der Logik« (s. bes.
S.184ff.) wie in anderen Schriften, die ihm vorangehen, mit Husserl eingehend
auseinanderzusetzen gesucht: Aber ich vermag nicht zu sehen, daf§ er den sachli-
chen Kern seiner Lehre richtig erfafit hat. Daff z.B. Husserls Einwinde gegen
die psychologistischen Interpretationen der logischen Grundsitze (Edmund
Husserl, Logische Untersuchungen, 2 Bde., Halle a.d.S.1900f., Bd. I, S. 78 ff.) nur
die Millsche Entwicklung, nicht die Ziehensche treffen (s. Ziehen, Lehrbuch der
Logik, S.295, Anm.4), lifit sich keineswegs mit Grund behaupten, da das Prin-
zip, gegen welches Husserl hier streitet, eben das Prinzip der empiristischen
Logik selbst, nicht dieser oder jener Ausgestaltung oder Anwendung derselben
ist.



20 Aufsitze und Abhandlungen 37-38

Unterschied, den Husserl zwischen Idealem und Realem und den
auf beides beziiglichen Wissenschaften feststellt — die Unterscheidung
der Erlebnisse, die als reale Einzelheiten zeitlich bestimmt sind, von
den reinen »Bedeutungen«, von der »Wahrheit an sich«, die kein Pha-
nomen unter Phinomenen, sondern eine Idee und als solche tiberzeit-
lich ist:* Dies alles wird von Ziehen entschlossen beiseite geschoben.
Er sieht in dieser Differenzierung nichts anderes als eine Fiktion:
Denn es »gibt« eben nur die eine Ebene des realen Daseins oder, bes-
ser gesagt, des Werdens, des Entstehens und Vergehens der einzelnen
Vorstellungsinhalte. Vergeblich, aus diesem Fluf} der Vorstellungen
auch nur auf Momente auftauchen, vergeblich, einen Standpunkt
»iiber« thm auch nur suchen zu wollen. Ziehen gibt dieser seiner
Grundansicht einen charakteristischen terminologischen Ausdruck,
indem er statt der mehrdeutigen Bezeichnung der »Erkenntnistheo-
rie« die Bezeichnung der »Gignomenologie« einfiihrt. In ihr ist fest-
gehalten, daf} alles, was in der Erkenntnistheorie etwa an »Gesetzen«
und »Prinzipien« erarbeitet werden kann, iiber den Kreis des Werdens
und tber die tatsichlichen Verhiltnisse des Gewordenen in keinem
Falle | hinausgreifen kann. In Gignomene geht sowohl der Gegen-
stand der Erkenntnis wie das erkennende Subjekt auf: Denn was wir
herkommlich als das Ich bezeichnen, besteht in Wahrheit nur in cha-
rakteristischen, sehr hiufigen Komplexen bestimmter Relationen, die
wir aus dem Gegebenen abstrahieren. Die einzige wesentliche Schei-
dung in den »Gignomenenc, die auch Ziehen festhilt und wegen
deren er seine Theorie als »Binomismus« bezeichnet, besteht darin,
dafl das Gegebene selbst zwei Hauptarten gesetzlicher Beziehungen
aufweist, die als Kausal- und Parallelgesetze einander gegeniiberge-
stellt werden. »Die Kausalgesetze fallen mit den sog. Naturgesetzen
zusammen; die ihnen entsprechenden Verinderungen erfolgen auf
bestimmten Wegen und mit einer bestimmten Geschwindigkeit.
Die Parallelgesetze beziehen sich im einfachsten Fall z.B. auf die
Zuordnung einer bestimmten Sinnesqualitit zu einer bestimmten
Hirnrindenerregung, die ihrerseits wieder von einem bestimmten,
z.B. optischen Reiz abhingt (Gesetz der spezifischen Sinnesenergien);
fir die ihnen entsprechenden Verinderungen ist weder Weg noch
Geschwindigkeit nachzuweisen, sie erfolgen >weglos und instantan<.«’
Man sieht: Der einzige Grundgegensatz, den der »Binomismus« be-
stehen liflt und der nach thm an Stelle des Gegensatzes von »Subjekt«
und »Objekt« oder von »psychisch« und »physisch« gesetzt wird,

8 S. Husserl, Logische Untersuchungen, Bd. L, S. 128 ff., 178 ff. u. 6.
9 Ziehen, Lehrbuch der Logik (§75), S.250f.



38-39 Erkenntnistheorie nebst Grenzfragen 21

betrifft nur die Art der kausalen Bestimmung, setzt also diese selbst
als ibergreifendes und allumfassendes Prinzip jeglicher Theorie der
Erkenntnis voraus. Wenngleich daher auch Ziehen die Logik als die
Lehre von den »Gesetzen« des Denkens auffafit, ja, wenngleich er sie
als »die Lebhre von der formalen Gesetzmdifligkeit des
Denkens mit Bezug auf seine Richtigkeit und Falsch-
heit«1°bestimmt, so 16sen sich ihm doch diese »Formgesetze« alsbald
wieder in empirisch-kausale Regeln des Denkgeschehens auf. Uber
solche Regeln hinaus auch nur fragen zu wollen, erscheint sinnlos,
erscheint als ein Schritt ins Leere. Der Satz der Identitit, der Satz des
Widerspruchs und des ausgeschlossenen Dritten: was sind sie anders
und was konnen sie anders sein als die Verallgemeinerung empirischer
Tatsachen? Die »Allgemeinheit« und »Notwendigkeit«, die man die-
sen Sitzen sowie den Sitzen der reinen Mathematik zuzusprechen
pflegt, bleibt induktiv und hypothetisch. Wir konnen immer nur
sagen, dafy die Welt so ist, aber nicht, dafl sie so sein muf}; es han-
delt sich hier immer nur um erfahrungsmiflige Allgemeingiiltigkeit,
aber nicht um logisch absolute Notwendigkeit.!! Logische Grund-
axiome im strengen Sinne kann es daher nicht geben; vielmehr ist alles,
was dafiir ausgegeben zu werden pflegt, nur der Ausdruck einer all-
gemeinsten »gignomenologischen« Erfahrung. | Daff Widersprechen-
des sich aufhebt, dafl a und non-a nicht zusammen bestehen konnen,
das besagt nichts anderes, als daf} ein derartiges Vorkommnis sich im
tatsichlichen Denkverlauf nicht vorfindet: »Ich habe niemals in einem
bestimmten Zeitaugenblick ein Erlebnis a und zugleich das Erlebnis
non-a.«'2 Die Ansicht, dafl »das Logische« irgend etwas besonderes
Drittes neben den tatsichlich ablaufenden individuellen Empfindun-
gen, Vorstellungen, Denkvorgingen und neben den diesen etwa
zugrundeliegenden individuellen Dingen an sich (Ziehens soge-
nannte »Reduktionsbestandteile«) sei, ist daher ebenso tberflissig,
wie sie unklar ist."?

Aber so folgerecht dieses System der Logik aus der einmal ange-
nommenen Grundvoraussetzung entwickelt und so radikal es bis in
seine letzten Konsequenzen durchgefiihrt ist, so gibt es in thm doch

10 [A.2.0.,5.1]

11 Aa.0,8.257.

12 A.2.0.,,5.294.

13 A.a.0.,S.259. Zur Kritik dieser Interpretation der »logischen Gesetze« vgl.
aufler den betreffenden Abschnitten in Husserls »Logischen Untersuchungen«
(bes. Bd.I[§251f.],S.781f.)jetzt auch Alexander Pfinder, Logik. Edmund Hus-
serl zum 60. Geburtstag gewidmet, in: Jahrbuch fiir Philosophie und phinome-
nologische Forschung 4 (1921), S.139-494, S. 162 ff.



22 Aufsitze und Abhandlungen 39-40

gewisse ungesicherte Stellen, an denen in die reine Ebene des Daseins
und des Geschehens, in welcher hier die logische Betrachtung festge-
halten werden soll, Bestandteile eindringen, die gewissermaflen einer
anderen Welt angehoren. Zunichst hat Ziehen die Erklirung, mit
der er seine »Psychophysiologische Erkenntnistheorie« einleitete, hat
er den Satz, daff alle unsere Empfindungen und Vorstellungen eben
immer nur »sind«, dafl aber keine befugt ist, iber die andere zu urtei-
len, ihr thren Wert oder Unwert zu bestimmen, in seinem Aufbau der
Logik schon von Anbeginn an verleugnen mussen. Denn hitte er sie
in aller Strenge festgehalten, so hitte es, wie leicht ersichtlich, nicht
einmal zum Problem der Logik kommen konnen. Dieses ergibt sich
nach Ziehens eigener Definition erst, indem das Denkgeschehen »mit
Bezug auf seine Richtigkeit und Falschheit« untersucht wird.'* Aber
ebender Bezugspunkt, der hier gewahlt wird, ist ein solcher, der der
Geschehensebene selbst nicht angehdrt und in ihr auf keine Weise vor-
gefunden werden kann. Wie konnte es, wenn wir wirklich das Dasein
als blofles Dasein, das Geschehen als blofles Geschehen nehmen, in
thm etwas wie Richtigkeit oder Falschheit geben? Ein Phinomen ist
vorhanden; es steht an einer bestimmten Stelle des Gesamtgeschehens,
um alsbald wieder einem anderen Platz zu machen und in nichts zu
versinken. Jedes dieser Phinomene fiillt seine Stelle aus: Es hat ein
gewisses Maf seines Daseins und seiner Dauer, kraft dessen es eine
bestimmte Zeit existiert. Aber wie vermochte die eine Erscheinung
sich zugleich in die Stelle der anderen zu »versetzen«, wie ver-
mochte sie, als dieser einzelne, im einfachen »Jetzt« gegebene Inhalt,
zugleich Ver | gangenheit oder Zukunft in sich zu schliefen? Und doch
ist es ebendieses paradoxe Verhiltnis, das gefordert wird, wenn eine
Vorstellung sich kritisch und priifend auf die andere beziehen, wenn
sie iber ihre Richtigkeit oder Unrichtigkeit entscheiden soll. Nimmt
man Ziehens Begriff des »Gignomens« in seinem urspriinglichen
und strengen Sinne, so hat jedes Gignomen sein Daseinsrecht, sofern
und solange es eben existiert: Dagegen ist schlechterdings nicht ein-
zusehen, wie das eine sich zum Richter iiber das andere aufwerfen
und ithm das Recht, da zu sein und so zu sein, wie es ist, bestreiten
soll. »Aufler den Vorstellungen im Sinn individueller psychischer
Erlebnisse von bestimmtem Inhalt«, so erklirt denn auch Ziehen aus-
driicklich, »und den ihnen zugrundeliegenden weiteren Vorstellun-
gen, Empfindungen und Reduktionsbestandteilen ist uns nichts gege-
ben und darf auch nichts angenommen werden«.!> Mag es demnach

14 [Ziehen, Lehrbuch der Logik, S.1.]
15 A.a.0., S.252. Dabei fihrt auch der Begriff des »Reduktionsbestandteils«



40-41 Erkenntnistheorie nebst Grenzfragen 23

auch immerhin eine beobachtbare psychologische Tatsache sein, dafl
die eine individuelle Vorstellung sich auf die andere »richtet« und dafl
sie iiber sie richtet, dafl sie ihre Wahrheit oder Falschheit, ihre Giiltig-
keit oder Ungtiltigkeit abschitzt, so ist doch ebendieses Richten und
Abschitzen selbst wiederum nichts anderes als ein Vorkommnis unter
anderen, ein Gignomen unter Gignomenen, das einfach konstatiert
werden kann, nach dessen eigenem Recht oder Unrecht aber von dem
hier eingenommenen Standpunkt der Betrachtung aus nicht einmal
mit Fug gefragt werden kénnte. Nun scheint freilich der strenge Posi-
tivismus, um seine Grundthese durchfiihren zu kénnen, noch einen
Ausweg zu haben, indem er alles »logische« Bewufitsein auf die eine
Grundtatsache des Erinnerungsbewufitseins zurtickfihrt. Was
wir »Denken« nennen, wird dann zu nichts anderem als zu einer
Funktion des Gedichtnisses: Und dieses kann, da es nicht in blofler
Gegenwart verharrt, sondern sich auf Vergangenes zuriickbezieht,
seinen Inhalt richtig oder unrichtig wiedergeben. So wird denn auch
bei Ziehen das »Denkenc, von dessen Gesetzmafligkeit die Logik
handeln soll, als die Gesamtheit der psychischen Vorginge verstan-
den, welche sich an die Empfindungen und die primaren Erinne-
rungsbilder anschliefen. Wie das Erinnerungsbild auf den ur-
springlichen Eindruck, wie die Vorstellung auf die Empfindung
bezogen ist, so kann wiederum das Denken sich auf die Vorstellungen
beziehen und mit ihnen mehr oder weniger »liber|einstimmenc.
Sowenig es moglich erscheint, daf§ wir imstande sein sollten, uns von
einer gegebenen Vorstellung V, nochmals — gewissermaflen redupli-
zierend oder reflexiv — eine Vorstellung V (V,) zu machen, sowenig
wir Uber die anfingliche Vorstellung V, jemals wirklich hinauskom-
men: so gelingt es doch, durch Zerlegung, Verbindung und Verglei-
chung gegebener Vorstellungen neue Vorstellungen V' zu bilden, die
sich in irgendeiner Weise auf V, beziehen und, nach der Terminologie
Meinongs, inihnen fundiert sind.'® Aber auch auf diesem Wege sind
wir, wie sich bei schirferer Analyse ergibt, iber den Kreis des blof3en,
des »bedeutungslosen« Geschehens keineswegs hinausgelangt. Denn
die Losung, die hier dargeboten wird, ist in Wahrheit eine blofle Pro-
blemverschiebung. Zugegeben selbst, dafl die Denkfunktion an die
Erinnerungsfunktion angeschlossen und als Analogon von ihr behan-

oder des »Redukts« einer Vorstellung, den Ziehen einfiihrt, iiber den Kreis der
Gignomene selbst nirgends hinaus: denn unter dem Reduktionsbestandteil wird
ledlghch dasjenige in den Gignomenen verstanden, was in den beiden vom »Bino-
mismus« angenommenen Beziehungen gemifl Kausalgesetzen oder Parallelgeset-
zen steht (vgl. S.25011.).

16 A.a.O,, S. 11f. u. 263 ff.



24 Aufsitze und Abhandlungen 41-42

delt werden konnte, so schliefit doch ebendie Erinnerungsfunktion
selbst fuir jede rein »positivistisch« gerichtete Erkenntnistheorie nicht
geringere Schwierigkeiten als die Funktion des Denkens ein. Denn
auch in ihr begibt sich das, was vom Standpunkt des Positivismus
geradezu ein Wunder heiflen miifite: Auch in ihr »haben« wir einen
bestimmten Inhalt gegenwirtig, ohne dafl er doch selbst gegenwirtig
ist. Der Inhalt gehort gewissermaflen zwei Zeiten an: der realen Zeit
des Geschehens, mit Bezug auf welche er als vergangener gesetzt und
gewuflt wird, und der Erlebniszeit, gemifd der er der Gegenwart, dem
»Jetzt« unseres Bewufitseins zuzurechnen ist. Damit aber brechen
alle die Fragen wieder auf, die in diesem symbolischen Grund-
verhiltnis, im Verhiltnis von »Abbild« und »Urbild«, von »Dar-
stellendem« und »Dargestelltem«, von »Prisentation« und »Re-
prasentation« beschlossen sind. Dieses Verhiltnis 1aflt sich auf
Beziehungen der Ahnlichkeit oder der kausalen Abhingigkeit objek-
tiver Inhalte des Geschehens nicht zuriickfithren, sondern bleibt
ithnen gegeniiber stets ein formal Eigenes und ein formal anderes; eine
Bestimmung sui generis. Mag die »Gignomenologie« die Aufgabe, die
thr Ziehen stellt, die Aufgabe, »das Gegebene und seine Verinde-
rungen nach Ahnlichkeiten zu ordnen und dadurch zu den allgemei-
nen Klassen und Gesetzen des Gegebenen zu gelangen«,!” noch so
vollkommen erfiillen: In diesen bloflen Bestimmungen und Relatio-
nen des Gegebenen findet sich das charakteristische Grundphino-
men, daf} ein Inhalt »sich« auf den anderen bezieht, nicht vor. Die
reflexive Sprachform, die wir zur Beschreibung dieses Phinomens
anzuwenden pflegen, weist hier auf ein echtes phinomenologisches
Problem hin. Ein Inhalt mag dem anderen noch so dhnlich sein oder
zu thm in noch so unmittelbarer kausaler Beziehung stehen: So ist
doch darin in | keiner Weise gegeben, daf} er selbst sich auf ihn bezieht,
daf er sich als ihm dhnlich oder mit ithm verbunden weify. Alle die
Verfeinerungen, alle die subtilen Umgestaltungen, die die alte Idolen-
theorie seit den Zeiten Epikurs oder seit ihrer modernen Erneuerung
durch Gassendi erfahren hat, haben nicht vermocht, diesen ihren
Grundmangel zu beseitigen oder zu verdecken. Wenn bei Epikur die
Tatsache, dafy wir in der Wahrnehmung ein rdumlich entferntes Ding
»erfassen«, dadurch erklirt wird, dafl von dem Ding stindige Aus-
fliisse ausgehen, die als Bilder desselben ihm durchgingig ahnlich sind
und alle seine Bestimmungen, nur in verkleinertem Mafistab, in sich
schlieflen, so bleibt doch hier stets die Frage offen, wie diese Idole,
nachdem sie in uns hineingelangt, von uns als Idole, als Darstellun-

7 A.a.0O,, S.241.



	Cover
	Aufsätze und kleine Schriften. Band 17
	INHALT
	AUFSÄTZE UND ABHANDLUNGEN
	Die Bedeutung des Sprachproblems für die Entstehung der neueren Philosophie
	Erkenntnistheorie nebst den Grenzfragen der Logik und Denkpsychologie
	Zur Theorie des Begriffs. Bemerkungen zu dem Aufsatz

von Georg Heymans
	Die Idee der Religion bei Lessing und Mendelssohn
	Die Philosophie Moses Mendelsohns
	Form und Technik
	»Geist« und »Leben« in der Philosophie der Gegenwart
	Deutschland und Westeuropa im Spiegel der Geistesgeschichte
	Kant und das Problem der Metaphysik. Bemerkungen zu Martin Heideggers Kant-Interpretationen

	VORTRÄGE UND KLEINE SCHRIFTEN
	Das Symbolproblem und seine Stellung im System der Philosophie
	Beiträge zu: Hermann Cohen. Schriften zur Philosophie

und Zeitgeschichte
	Vorrede
	Hermann Cohen. Worte gesprochen an seinem Grabe am 7. April 1918 von Ernst Cassirer

	Die Idee der republikanischen Verfassung.
	[Beiträge für die Encyclopedia Britannica]
	Leibniz und Jungius
	[Nachruf auf Aby Warburg]
	Bericht über das Geschäftsjahr 1929/30, erstattet von dem Prorektor Prof. Dr. Ernst Cassirer]
	Keplers Stellung in der europäischen Geistesgeschichte 
	Kants Stellung in der deutschen Geistesgeschichte
	Enlightenment
	Mythischer, ästhetischer und theoretischer Raum
	Das moderne Weltbild

	[Formen und Formwandlungen des philosophischen Wahrheitsbegriffs]

	Anhang
	EDITORISCHER BERICHT
	ABKÜRZUNGEN
	SCHRIFTENREGISTER
	PERSONENREGISTER
	Hamburger Ausgabe


