


FELIX MEINER VERLAG 

HAMBURG

Hegel-Studien
In Verbindung mit der Hegel-Kommission der Rheinisch-Westfälischen 

Akademie der Wissenschaften

herausgegeben von 
Friedhelm Nicolin und Otto Pöggeler

Beiheft 26



Philosophie und Religion 
beim jungen Hegel

Unter besonderer Berücksichtigung  
seiner Auseinandersetzung mit Schelling

von 
Masakatsu Fujita

FELIX MEINER VERLAG 

HAMBURG



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind im Internet über  
‹http://portal.dnb.de› abrufbar.

ISBN 978-3-7873-1514-7
ISBN eBook: 978-3-7873-3082-9
ISSN 0073-1578

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2016. 
Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikro-
verfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, 
soweit es nicht §§ 53 und 54 URG ausdrücklich gestatten. Gesamtherstellung: BoD, 
Norderstedt. Gedruckt auf alterungsbeständigem Werkdruckpapier, hergestellt aus 100 % 
chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany. 	 www.meiner.de/hegel-studien

Inhaltlich unveränderter Print-on-Demand-Nachdruck der Auflage von 1985,  
erschienen im Verlag H. Bouvier und Co., Bonn.



INHALTSVERZEICHNIS 

Seite 

Vorwort  9 

Einleitung  13 

I. Die Ansätze zur Problematik von ,Philosophie und Religion': 
die Rehabilitierung der Subjektivität  17 

1. Aufklärung und Herz  17 
a) Subjektive Religion  18 
b) Vernunftreligion  26 
c) Volksreligion  30 

2. Kantianismus und Kritik an der christlichen Religion  34 
a) Der Primat der Vernunft  35 
b) Die Geschichte Jesu als eines Lehrers der Tugend  41 
c) Das Scheitern der moralischen Religion Jesu und 

die Positivität der Religion  46 

3. Annäherung an die Philosophie (Auseinandersetzung mit der 
Schellingschen Kant-Kritik)  52 
a) Der Gottesbegriff beim jungen Schelling und 

beim jungen Hegel  52 
aa) Das absolute Ich  54 
bb) Die „esoterische“ Philosophie  56 

b) Schellings Philosophie des „Ich“ und das Problem 
des höchsten Gutes  58 
aa) Die Umdeutung des Begriffs des absoluten Ich  60 
bb) Das Schwanken der „Resultate“ bei Hegel  62 

c) Die Gottheit oder „das Ewige in uns“  65 
aa) Dogmatismus und Kritizismus, oder die intellektuale 

Anschauung des „Ewigen in uns“  66 
bb) Die Moralität als das „Ewige“ im Menschen und 

die Verkehrung der Moralität  70 



II. Philosophie und Religion, oder die Erhebung zum 
unendlichen Leben  75 

1. Die neue Begründung der Religion 76 
a) Liebe  7g 
b) Sein  yg 
c) Die Konzeption einer „schönen“ Religion und 

die Kant-Iü-itik  32 
d) Leben  3g 

2. Schellings Begriff des Lebens  93 
a) Der Ansatz zur Naturphilosophie und der Lebensbegriff... 93 
b) Individualität und Leben  93 
c) Weltseele und Leben   

3. Das ,Systemfragment“ von 1800: Reflexion und Religion .... 107 
a) Das durch die Reflexion fixierte Leben 108 
b) Das unendliche Leben und die Religion 116 

4. Der Übergang zur Metaphysik 124 

III. Reflexion und Spekulation: die metaphysische Entwicklung 
der Problematik von ,Philosophie und Religion“ 133 

1. Die Entstehung der Identitätsphilosophie Schellings 133 
a) Schellings Weg zur Identitätsphilosophie I35 
b) Die spekulative Erkenntnis der absoluten Identität 141 

2. Hegels Konzeption der spekulativen Philosophie und 
die Auseinandersetzung mit Schelling I49 
a) Bedürfnis der Philosophie 150 
b) Die Spekulation als Synthesis von Reflexion 

und Anschauung   
c) Die Identität der Identität und der Nichtidentität I68 

Zusammenfassung und Ausblick I73 
Literaturverzeichnis  I77 
Personenregister  137 
Sachregister  191 



VORWORT 

Die vorliegende Arbeit wurde im März 1982 abgeschlossen und im Sommer- 
semester 1982 von der Abteilung für Philosophie, Pädagogik, Psychologie 
der Ruhr-Universität Bochum als Dissertation angenommen. 

Meinen besonderen Dank möchte ich an dieser Stelle Herrn Prof. Dr. Otto 
Pöggeler aussprechen, der diese Arbeit betreut hat; ich bin auch Herrn Prof. 
Dr. Klaus Düsing für viele Anregungen und Hinweise zu Dank verpflichtet. 
Mein Dank gilt auch Herrn Dr. Hans-Christian Lucas, der mich bei der 
Anfertigung dieser Arbeit angeregt und unterstützt hat. Ihm und Herrn 
Rolf Füllgraf verdanke ich viele stilistische Verbesserungen. Nicht zuletzt 
möchte ich dem Deutschen Akademischen Austauschdienst für die Gewäh- 
rung eines Stipendiums danken. 

Diese Arbeit wurde mit Genehmigung der Abteilung für Philosophie, 
Pädagogik, Psychologie der Ruhr-Universität Bochum und mit Unter- 
stützung des Deutschen Akademischen Austauschdienstes gedruckt. 



SIGLENVERZEICHNIS 

N = Hegels theologische Jugendschriften. Hrsg. v. H. Nohl. Tübingen 
1907. Nachdruck 1966. 

GW — Hegel: Gesammelte Werke. Hrsg, im Auftrag der Deutschen For- 
schungsgemeinschaft bzw. von der Rheinisch-Westfälischen Aka- 
demie der Wissenschaften. Hamburg 1968 ff. 

W = G. W. F. Hegel: Werke in zwanzig Bänden. Theorie-Werkausga- 
be. Hrsg. V. E. Moldenhaueru. K. M. Michel. Frankfurt a. M. 1971. 

Br = Briefe von und an Hegel. Bd. 1—3. Hrsg. v. J. Hoffmeister. Ham- 
burg 1952—1954. Bd. 4/1 u. 4/2. Hrsg. v. F. Nicolin. Hamburg 
1977, 1981. 

Ros = K. Rosenkranz: Georg Wilhelm Friedrich Hegels Leben. Berlin 
1844. Nachdruck: Darmstadt 1969. 

SW = F. W. J. Schelling: Sämtliche Werke. 10 Bde. Hrsg. v. K. F. A. 
Schelling. Stuttgart und Augsburg 1856—1861. 

BuD = F. W. J. Schelling. Briefe und Dokumente. Hrsg. v. H. Fuhrmans. 
Bd. 1-3. Bonn 1962 ff. 

FW = Fichtes Werke. Hrsg. v. I. H. Fichte. 11 Bde. Berlin 1971. Nach- 
druck von: J. G. Fichtes sämmtliche Werke 8 Bde. Berlin 1845/46. 
J. G. Fichtes nachgelassene Werke. 3 Bde. Bonn 1834/35. 



EINLEITUNG 

Die Übersiedlung nach Jena zu Anfang des Jahres 1801 und die Wieder- 
begegnung mit Schelling bedeutete in Hegels Denkentwicklung einen Ein- 
schnitt. In seiner ersten philosophischen Publikation in Jena, Differenz des 
Fichte’schen und Schelling’sehen Systems der Philosophie, konzipierte er 
ein philosophisches System bzw. eine Metaphysik des Absoluten. Er be- 
stimmte die wissenschaftliche und vollständige Erkenntnis des Absoluten 
als die einzige Aufgabe der wahren Philosophie. Diese Entwicklung in Jena 
besagt jedoch nicht ohne weiteres die Abkehr von den Überlegungen in 
seinen Jugendschriften, insbesondere von denen der Frankfurter Zeit 
(1797—1800) und auch nicht die gänzliche Abhängigkeit von der Identitäts- 
philosophie Schellings. Die Verwandlung des „Ideals des Jünglingsalters“ 
in ein „System“, die Hegel in seinem Brief an Schelling vom 2. November 
1800 proklamierte, ist nicht als die völlige Abwendung von der früheren 
Position zu verstehen; sie bereitete sich, wie sich zeigen wird, bereits in 
Hegels Frankfurter Ansatz vor. So versuchen wir Hegels Neuansatz in Jena 
im Zusammenhang mit seinen früheren Arbeiten zu betrachten und zu 
zeigen, wie jene ,Verwandlung‘ aus diesem Ansatz hervorging. 

Für Hegels Frankfurter Ansatz ist kennzeichnend, daß er dem Denken 
bzw. der Philosophie nur ein beschränktes Vermögen zuerkennt, das Leben 
oder das Unendliche zu erfassen. Das wahre Unendliche wird nach seiner 
Auffassung erst im Glauben gegenwärtig, und die Erhebung vom endlichen 
zum unendlichen Leben wird nur durch die Religion ausgeführt. Hegel 
mißt dabei der Philosophie die Aufgabe zu, die Endlichkeit der Reflexions- 
bestimmungen aufzuzeigen und damit diese Bestimmungen aufzuheben. 
Die Philosophie fungiert hier als eine notwendige Hinführung zur Religion. 
Hegel verläßt in Jena diese Auffassung: Die Philosophie ist keine Hinfüh- 
rung zur Religion mehr, sondern ihr kommt die vollständige und systemati- 
sche Erkenntnis des Absoluten zu. Die Methode dieser Erkenntnis ist die 
Spekulation als Sjmthesis von Reflexion und Anschauung. Hegel erhält 
jedoch andererseits jenes Verhältnis von Philosophie und Religion in der 
Frankfurter Zeit auch in Jena aufrecht als das Verhältnis von Reflexion, 
die sich durch sich selbst vernichtet und sich zur Vernunft erhebt, und 
Spekulation, die das Absolute adäquat und vollständig erkennt. 

Die Auseinandersetzung mit der Schellingschen Philosophie war für 
Hegel nicht erst in Jena, sondern durch seine ganze Jugend:?eit hindurch 



14 Einleitung 

von großer Bedeutung. In Bern stand er zunächst unter dem bestimmenden 
Einfluß Kants und setzte die Idee des höchsten Gutes und die Postulaten- 
lehre grundsätzlich voraus. Die Auseinandersetzung mit der Schellingschen 
Kant-Kritik veranlaßte Hegel zur Revision seiner Einstellung gegenüber 
Kant; er verstand unter dem wahren Göttlichen nicht mehr Gott als den 
moralischen „Welturheber“, sondern die ewige moralische Idee und die 
absolute Selbständigkeit des Menschen selbst. Im „Systemfragment“ von 
1800 nahm er wiederum — allerdings in beschränkter Weise — auf Schel- 
lings naturphilosophisch begründeten Lebensbegriff Bezug und vertiefte 
seinen eigenen Begriff des Lebens. Auf dieser Grundlage konzipierte er eine 
Religion als Erhebung vom endlichen zum unendlichen Leben. Die Diskus- 
sion mit Schelling in Jena bedeutete dann für Hegel Entscheidendes. Beide 
bildeten gemeinsam eine Metaphysik des Absoluten aus. Diese Zusammen- 
arbeit bedeutet jedoch nicht einfachhin die völlige Übereinstimmung von 
Hegels und Schellings Intentionen. Hegel entwickelte dabei eigenständig 
den Begriff der Spekulation als Synthesis von Reflexion und Anschauung 
und setzte sich mit der Philosophie auseinander, die das spekulative Prinzip 
nicht zu einer vollständigen Selbstkonstruktion im System durchdringen 
läßt. Er bemängelt an dieser Philosophie die Auffassung, daß es an sich, 
d. h. vom Standpunkt der spekulativen Erkenntnis aus, keine Entgegen- 
setzung von Subjektivem und Objektivem gebe. Das Absolute bedeutete für 
Hegel nicht die reine Indifferenz von Subjekt und Objekt, sondern das 
Absolute begreife nach seiner Auffassung die Entgegensetzung von Subjekt 
und Objekt in sich. 

Es ist einerseits das Verdienst Diltheys, daß er mit seiner Schrift Die Ju- 
gendgeschichte Hegels die Grundlage für die entwicklungsgeschichtliche 
Untersuchung über das Denken des jungen Hegel schaffte*. Dieser Ansatz 
Diltheys wurde durch die umfangreichen Forschungen von P. Asveld, A. Pe- 
perzak, H. S. Harris und vor allem von O. Pöggeler weitgehend entfaltet^. 
Andererseits bestimmte Diltheys Darstellung von Hegels Überlegungen bis 
1800 entscheidend die spätere Hegel-Forschung: Die Frage, den Zusam- 
menhang von Hegels Denken in seiner Tübinger, Berner und Frankfurter 

1 W. Dilthey: Die Jugendgeschichte Hegels. In: Gesammelte Schriften. Bd. 4. 3. Aufl. Stutt- 
gart/Göttingen 1963. 

2 P. Asveld: La pensee religieuse du jeune Hegel. Liberte et alignation. Paris 1953; A. Peper- 
zak: Le jeune Hegel et la Vision morale du monde. Den Haag 1960; O. Pöggeler: Hegels 
Jugendschriften und die Idee einer Phänomenologie des Geistes. Habil. Heidelberg 1966; 
H. S. Harris: Hegel’s Development. Towardthe sunlight 1770—1801. Oxford 1972. Zum Thema 
der Zusammenarbeit von Hölderlin und Hegel in Frankfurt vgl. Ch. Jamme: „Ein ungelehrtes 
Buch“. Die philosophische Gemeinschaft zwischen Hölderlin und Hegel in Frankfurt 1797— 
1800. Bonn 1983. 



Einleitung 15 

Zeit und seinem Jenaer Neuansatz zu erörtern, hat seither keine gebühren- 
de Beachtung gefunden. Auch G. Lukäcs, der unter dem .jungen Hegel' den 
Hegel bis zur Abfassung der Phänomenologie des Geistes verstand, ging 
nicht auf diese Frage ein; vielmehr erblickte er zwischen Hegels Tätigkeit 
in Frankfurt und in Jena eine eindeutige Diskontinuität^. Hegels Jenaer 
Systemansätze wurden andererseits in den letzten 15 Jahren auf dem durch 
die neuen editorischen und chronologischen Arbeiten gesicherten Fun- 
dament weitgehend erforscht. In dieser Hinsicht wurde ein bedeutender 
Beitrag von H. Kimmerle geliefert'^. Für diese Arbeit bezeichnend ist jedoch 
die Intention, die Abgeschlossenheit von Hegels Systemkonzeption der 
Jahre 1800—1804 eigens zu betonen. Hegels Ansatz zur Logik der endlichen 
Reflexion in dessen Jugendschriften wurde erst von K. Düsing berücksich- 
tigt und in angemessener Weise interpretiert^. Von W. Hartkopf und P. Kon- 
dylis wurde kürzlich der Versuch angestellt, Hegels Denken bis zu seiner 
Frankfurter Zeit und in der Jenaer Zeit in einem Zusammenhang darzu- 
legen®. Sie fanden jedoch im Jenaer Ansatz Hegels nicht die Entwicklung 
der Frankfurter Überlegungen, sondern vielmehr — im Anschluß an Hayms 
These^ — die gänzliche Abhängigkeit Hegels von der Schellingschen Identi- 
tätsphilosophie. Unsere Arbeit versteht sich als eine Auseinandersetzung 
mit dieser These. 

Die Interpretation der Quellen wird sowohl aus entwicklungsgeschicht- 
liche als auch aus systematischem Interesse angestellt; und sie baut sich 
auf den neuen Erfolgen der chronologischen Untersuchungen und der 
Editionsarbeit der kritischen Gesamtausgabe Hegels auf. 

^ Vgl. G. Lukäcs: Der junge Hegel Über die Beziehung von Dialektik und Ökonomie. 
2 Bde. Frankfurt a. M. 1973. Bd. 1. 375. 

* H. Kimmerle: Das Problem der Abgeschlossenheit des Denkens. Bonn 1970. Vgl. auch 
O. Pöggeler: Hegels Idee einer Phänomenologie des Geistes. Freiburg/München 1973; W. Ch. 
Zimmerli: Die Frage nach der Philosophie. Interpretation zu Hegels „Differenzschrift“. Bonn 
1974; W. Bonsiepen: Der Begriff der Negativität in den Jenaer Schriften Hegels. Bonn 1977. 

5 K. Düsing: Das Problem der Subjektivität in Hegels Logik. Bonn 1976. 
* W. Hartkopf: Der Durchbruch zur Dialektik in Hegels Denken. Meisenheim/Glan 1976; 

ders. : Kontinuität und Diskontinuität in Hegels Jenaer Anfängen. Königstein/Ts. 1979; P. Kon- 
dylis: Die Entstehung der Dialektik. Stuttgart 1979. 

’’ Vgl. R. Haym: Hegel und seine Zeit. Darmstadt 1962 (Nachdruck v. 1857). 151ff. 



I. DIE ANSÄTZE ZUR PROBLEMATIK VON 
,PHILOSOPHIE UND RELIGION': 

DIE REHABILITIERUNG DER SUBJEKTIVITÄT 

Es ist unser Ziel in diesem ersten Kapitel, Hegels Konzeption einer idealen 
Religion in der Tübinger und in der Berner Zeit mit Rücksicht auf ihre 
historischen und systematischen Hintergründe zu betrachten. Hegel machte 
diese Zeit hindurch die Selbstbestimmung und Freiheit des Menschen zum 
Prinzip dieser idealen Religion. Allerdings verschob er dabei innerhalb die- 
ser Konzeption den Schwerpunkt: Die Auseinandersetzung mit dem spät- 
bzw. gegenaufklärerischen Gedankengut bestimmte entscheidend Hegels 
Denken in der Tübinger Zeit. In Bern orientierte er sich zunächst vor allem 
an Kants praktischer Philosophie und verfolgte den Zweck, die ,Resultate' 
dieser Philosophie anzuwenden. Er beschäftigte sich aber nicht nur mit die- 
ser Anwendung, sondern er erwog unter dem Anstoß Schellings diese,Resul- 
tate' selbst. Diese Überlegung bewirkte, wie wir zu zeigen versuchen, einen 
Wandel der Stellungnahme Hegels zu den Ideen der Kan tischen praktischen 
Philosophie, insbesondere zu der Idee des höchsten Gutes. 

1. AUFKLÄRUNG UND HERZ 

In seinen Tübinger Fragmenten i suchte Hegel zum ersten Mal seinem ,Ideal' 
eine konkrete Form zu geben. Er konzipierte nämlich, wie sich zeigen wird, 
eine „subjektive Religion”, welche die Errungenschaften der Verstandes- 
aufklärung voraussetzte, aber andererseits die Ausführung der sittlichen 
Handlungen befördern sollte, indem sie auf das Herz oder auf die Empfin- 
dungen wirkte. H. Glöckner faßte diesen Ansatz Hegels in die Formel 
„Rational-irrationales Zusammen“ 2. Wenn man aber dieses ,Zusammen‘ 

' Vgl. G. Schüler: Zur Chronologie von Hegels Jugendschriften. In: Hegel-Studien. 2 (1963). 
111-161. Text-Nr. 29 (1792/93); N 355-57; Nr. 30 (1792/93): N 357-58; Nr. 31 (1792/93); 
N 358-59; Nr. 32 (1792/93): N 3-29. 

2 Vgl. H. Glöckner: Hegel. 2 Bde. Stuttgart 1929/1940. Bd. 1. 49; Bd. 2. 148f. Vgl. auch 
Th. Steinbüchel: Das Grundproblem der Hegelschen Philosophie. 1. Bd. Die Entdeckung des 
Geistes. Bonn 1933. 140. 



18 I. Die Ansätze zur Problematik von .Philosophie und Religion' 

als eine .Oszillation' zwischen Rationalismus und Irrationalismus^ verstehe, 
werde Hegels Intention verfehlt. Hegel versuchte auf dem Erfolg der Verstan- 
desaufklärung eine .subjektive Religion' aufzubauen. Er stand dabei zwar un- 
ter dem bestimmenden Einfluß der Strömung der Empfindsamkeit, welche 
die Notwendigkeit der Vereinigung von .Kopf und Herz' betont hatte und 
in deren späteren Form das letztere Element dominierende Bedeutung er- 
langte; aber er erblickte in dieser Strömung nicht bloß eine irrationalisti- 
sche Hervorhebung des Gefühls oder der Empfindungen. Hegel verarbeitete 
das Gedankengut dieser Strömung vielmehr, indem eres mit der Kan tischen 
Ethik verband. Die Ausführung des moralischen Gesetzes war das letzte Ziel 
der .subjektiven Religion'. Bestritten werden soll also auch die These, daß 
Hegels damalige Intention von der praktischen Philosophie Kants grund- 
sätzlich abweiche (vgl. S. 27)1 

a) Subjektive Religion 

Es ist nicht zu bezweifeln, daß Hegel die Errungenschaften der Aufklärung 
begrüßt, wenn er auch nicht ihr enthusiastischer Verehrer ist^. Die Aufklä- 
rung, die Hegel als „Wirkenwollen durch Verstand“ (N 12) definiert, reißt 
das Volk von der Gewalt der abergläubischen Vorurteile und Irrtümer los, 
welche ihren Ursprung in der Sinnlichkeit und Phantasie haben (vgl. N 13)®. 
Hegel erkennt auch im Bereich der Ethik einen „schönen Vorzug“ der Auf- 
klärung: Das Verdienst der „deutlichen Kenntnis der Pflichten“ gebührt ihr 
(vgl. N 15). Hegel unterscheidet jedoch die Kenntnis der Pflichten deutlich 
von der Moralität selbst; denn sie bedeutet nicht sogleich die Erfüllung der 
Pflichten. Es handelt sich bei der Erfüllung der Pflichten nicht um deren 
Kenntnis, sondern um die „Güte und Reinigkeit des Herzens“. Die Aufklä- 

^ Vgl. /. M. Ripalda: The divided nation. AsseA/Amsterdam 1977. 90; ders.: Poesie und 
Politik beim frühen Hegel. In: Hegel-Studien. 8 (1973). 91 — 118, bes. 100 f., 109. 

* Vgl. H. Wacker: Das Verhältnis des jungen Hegel zu Kant. Berlin 1932. 13f; Th. Haering: 
Hegel. Sein Wollen und sein Werk. Bd. 1. Leipzig 1929. 63f; H. Schmidt: Verheißung und 
Schrecken der Preiheit. Stuttgart/Berlin 1964. 66. 

5 Vgl. Rosenkranz: G. W. F. Hegels Leben. 40. Vgl. auch K. Bai: Aufklärung und Religion 
bei Mendelssohn, Kant und dem jungen Hegel. In: Deutsche Zeitschrift für Philosophie. 27 
(1979). 1243-1257, bes. 1256f. 

® Sinnlichkeit und Phantasie sind also einerseits die Quelle der Irrtümer, aber sie spielen 
andererseits in Hegels Konzeption der .Volksreligion‘ eine entscheidende Rolle (vgl. u. S. 31 f.). 
Hegel betrachtet bereits im Tagebuch der Gymnasialzeit die Aufklärung besonders im Gegen- 
satz zu dem Aberglauben (vgl. Dokumente zu Hegels Entwicklung. Hrsg. v. J. Hoffmeister. 
Stuttgart 1936.13,35ff). Zu Hegels Rezeption des spätaufklärerischen Gedankengutes (Garve, 
Klopstock, Herder usw.) in der Gymnasialzeit vgl. H. S. Harris: HegeTs Development. Toward 
the sunlight 1770—1801. 7—52; H. M. Ripalda: The divided nation. 17f, 31—84. 



1. Aufklärung und Herz 19 

rung durch den Verstand und die Reinigkeit des Herzens sind also nicht 
„commensurabel“, d. h. eine kann nicht die andere ersetzen (vgl. N 15). 
Auf diese Weise erkennt Hegel einerseits den Erfolg der Aufklärung an, aber 
er widersetzt sich andererseits der Überschätzung der Bedeutung des Ver- 
standes und legitimiert damit seinen Versuch, eine ideale Religion als „Sache 
des Herzens“ zu konzipieren. 

Diese Einstellung zur Aufklärung bedeutet allerdings keine besondere 
Eigentümlichkeit Hegels, denn eine solche Beschränkung der Rolle der Auf- 
klärung befindet sich bereits in der Spätaufklärung selbst. Hegel steht in 
dieser Hinsicht vor allem unter dem Einfluß Herders^. Herder setzte sich 
in seiner ersten geschichtsphilosophischen Schrift Auch eine Philosophie 
der Geschichte zur Bildung der Menschheit (1774), die er von I. Iselins 
Buch® angeregt abfaßte, mit der von Iselin im Anschluß an Voltaire vertre- 
tenen Geschichtsauffassung auseinander. Er bemängelte vor allem die un- 
kritische Verherrlichung der Aufklärung und die Verurteilung aller vergan- 
genen Zeit: „Jeder klassische Schöndenker, der die Policirung unseres Jahr- 
hunderts fürs non plus ultra der Menschheit hält, hat Gelegenheit ganze 
Jahrhunderte auf Barbarei, elendes Staatsrecht, Aberglauben und Dumm- 
heit, Mangel der Sitten ünd Abgeschmacktheit [.. .]zu schmälen“®. — Hegel 
tritt im sog. „Tübinger Fragment“ für diese kritische Auffassung ein: „Derje- 
nige der gefunden hat, daß die Vorstellungsarten anderer Nationen, oder 
der Heiden, wie man sie nennt, viel Absurdes enthalten, und sich seiner 
höhern Einsichten, seines Verstandes, den er weiter sehen läßt als die größ- 
ten Männer sahen, deswegen höchlichst freut — der kennt nicht das Wesen 
der Religion“ (N 10). — Herder erkannte freilich die Errungenschaften der 
Aufklärung an. Er meinte, daß ihr Geist und ihre Frucht für die Nachwelt 
bleibeni®. Er trat zudem in erbitterte Opposition zu dem Despotismus, wel- 
cher den Erfolg der Aufklärung zunichte machte, indem er die Menschen 
als „lauter leblose Räder einer großen, hölzernen, gedankenlosen Maschi- 

’’ Vgl. /. Schwarz: Hegels philosophische Entwicklung. Frankfurt a. M. 1938. 12; Ripalda: 
Poesie und Politik. 110 Anm. Harris, a. a. O., 271 Anm.; G. Lukäcs: Der junge Hegel. Uber 
die Beziehung von Dialektik und Ökonomie. 2 Bde. Frankfurt a. M. 1973. Bd. 1. 41. Hölder- 
lin schrieb im Brief an Hegel vom 26. Januar 1795: „[.. .1 wie auch Du ihn Isc. Herder] kennst“ 
(Br I, 19). Der Berner Hegel feierte Herder, welcher Altes Testament „von Seiten der ästhe- 
tischen Urteilskraft, der Freiheit der Einbildungskraft“ behandelt hatte (vgl. Ros 510f; N 218). 
Vgl. dazu Herder: Vom Geist der Ebräischen Poesie (Sämmtliche Werke. Hrsg. v. B. Suphan. 
33 Bde. Berlin 1877—1913. Nachdruck: Hildesheim 1967. Bd. XII, 6). 

® /. Iselin: Philosophische Mutmaßungen über die Geschichte der Menschheit (1764). Die- 
ses Buch zählte wahrscheinlich zu Hegels Stuttgarter Lektüren; vgl. Ripalda: The divided 
nation. 206. 

5 Herder: Sämmtliche Werke. Bd. V, 524. 
1° Vgl. a. a. O., 573. 



20 I. Die Ansätze zur Problematik von .Philosophie und Religion“ 

ne“, d. h. des Staates, behandelte“. Aber Herder widersetzte sich anderer- 
seits der einfältigen Verherrlichung der Aufklärung: „ ,In Europa soll jetzt 
mehr Tugend sein als je in aller Welt gewesen?“ Und warum? weil mehr 
Aufklärung darin ist — ich glaube, daß eben deshalb weniger seyn müße“i2. 
Herder vertrat — ebenso wie in der Folge Hegel — die Auffassung, daß die 
Aufklärung mit der moralischen Besserung des Menschen nichts zu tun 
habe; sie „nährt“ zwar den „Kopf“, aber nicht das „Herz““. Festzuhalten 
ist, daß sich Herders Argumentation (sowie die Hegelsche) hier auf der Dis- 
kussion über ,Kopf und Herz“ innerhalb der Strömung der Empfindsamkeit 
aufbaut. Die Vereinigung von Denken und Empfinden bzw. das Gleichge- 
wicht von Kopf und Herz war eine Grundidee dieser Geistesströmung“. 

Auf der Basis dieser damaligen Diskussion über die Rolle der Aufklärung 
und über die Vereinigung von Verstand und Gefühl konzipiert Hegel eine 
Religion, die gerade auf das ,Herz“ einwirkt. Er bezeichnet sie als subjektive 
Religion. Diese übt Einfluß auf die Empfindungen aus; dabei wirken z. B. die 
Vorstellung der Pflicht als Gesetz Gottes, die Vorstellung der Erhabenheit 
Gottes usw. zusammen (vgl. N 5). Die subjektive Religion sucht durch diese 
.Beeinflussung die Empfindung zu einer „wirklichen Rezeptivität für morali- 
sche Ideen““ zu führen und sie bei der Bestimmung des Willens mitwirken zu 
lassen: „Die Religion gibt also der Moralität und ihren Beweggründen einen 
neuen erhabenem Schwung““ (N 5, vgl. 8). Die subjektive Religion wird 
nun von der objektiven Religion scharf abgegrenzt, in welcher es sich bloß 
um die wissenschaftliche bzw. metaphysische Erkenntnis Gottes und des 
Verhältnisses des Menschen zu Gott handelt. Das Prinzip der objektiven 
Religion ist Verstand und Gedächtnis; sie erforscht die Glaubenssätze 

“ Vgl. a. a. O., 516. Herder polemisierte in dieser Hinsicht — in Anlehnung an Rousseau — 
entschieden gegen die Kantische Staatsanschauung, denn diese erkannte einerseits die Ent- 
stehung des Staates überhaupt und andererseits die Existenz der damaligen despotischen Re- 
gierung an. Vgl. Herder: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit. Sämmtliche 
Werke. Bd. XIII, 319ff, 340f, 381ff, 452. 

'2 Herder: Sämmtliche Werke. Bd. V, 554. 
13 Vgl. a. a. O., 525f. 
1“* Vgl. z. B. Sulzer/Hottiger: Brelocken an’s Allerley der Groß- und Kleinmänner: „Auf- 

klärung bringt Kälte, sagt der Eine — und Gefühlsflamme zeugt Schwärmerey, sagt der Andre, 
und beyde sagen wahr und falsch! — wahr! wenn sie Aufklärung und Gefühl isolieren, jedes 
vom Andern unabhängig, allein bebauen, und ihren wechselseitigen Einfluß vernichten oder 
auch nur hemmen; — falsch! wenn sie Aufklärung des Geistes und Erfahrung des Gefühls 
gegenseitig verbinden, beyde in Einklang stimmen und durch einander erweitern, festnen [sid, 
reinigen“ (Ich zitiere aus G. Sauder: Empfindsamkeit. Bd. I. Voraussetzungen und Elemente. 
Stuttgart 1974. 126). Zu dieser Thematik von,Kopf und Herz“ vgl, G. Sauder, a, a. O., 125—132; 
ders.: Der reisende Epikureer. Heidelberg 1968. 41—62. Vgl. auch H. Timm: Fallhöhe des 
Geistes. Das religiöse Denken des jungen Hegel. Frankfurt a. M. 1979. 58ff. 



1. Aufklärung und Herz 21 

und bringt sie in ein System (vgl. N 6ff). Hegel kritisiert eigens, daß diese 
dogmatische Religion bzw. die Theologie die „Fülle, Herzlichkeit des Glau- 
bens gegen kalte Erkenntnisse und Wortparaden“ vertauscht (N 10). 

Bei dieser Konzeption der subjektiven Religion weist Hegel nun die Reli- 
gion nachdrücklich zurück, welche die Religiosität bloß auf den Kultus oder 
auf die Gehorsamkeit gegen das Heilige zurückführt. Diese Religion richtet 
den Blick des Menschen nicht auf dessen Selbsttätigkeit, sondern bloß auf 
das Überirdische (vgl. N 8, 27). Hieran ersehen wir, daß sich Hegels Kritik 
an der Positivität der christlichen Religion (vgl. S. 47) bereits anbahnt^^. 
Hegel legt vielmehr auf das Vermögen der Selbstbestimmung des Menschen 
Wert und rehabilitiert die Bedeutung der „unverdorbenen Empfindung“, 
welche sich zu der „Rezeptivität“ der moralischen Gesetze entfalten kann. 
Hegel neigt sich in diesem Zusammenhang besonders dem Bild von Maria 
Magdalena zu, die Jesu Füße mit ihren Tränen benetzte und mit Öl salbte; 
er setzt ihren „Erguß einer schönen von Reue, Zutrauen und Liebe durch- 
drungenen Seele“ (Nil) dem kalten Räsonnement der Apostel kraß ent- 
gegen. Seine Verehrung für Maria Magdalena bleibt auch in der Berner und 
in der Frankfurter Zeit unverändert (vgl. N 91, 292, 393, 397). 

Der Anstoß zu der Unterscheidung der subjektiven von der objektiven 
Religion geht nun wahrscheinlich von Sartorius’ Kompendium aus, welches 
im Tübinger Stift benutzt wurde^®. Allerdings schreibt Hegel in einem Frag- 
ment aus der Tübinger Zeit sicherlich im Zusammenhang mit diesem Kom- 
pendium Sartorius’, daß die subjektive Religion sich nicht in eine Dogmatik, 
in ein Kompendium einzwängen lasse, denn „dadurch Menschen bessern zu 
wollen heißt nichts“ (N 356). Hegel versteht also bereits in diesem Fragment 
die subjektive Religion nicht bloß im rein theologischen Sinne, sondern im 
Zuge der Rezeption der praktischen Philosophie Kants. Hegels Lehrer in Tü- 
bingen G. Ch. Storr, der vom Wintersemester 1790/91 bis zum Sommer- 
semester 1792 die Dogmatik nach dem Kompendium Sartorius’ las^'^, über- 
nahm diese Unterscheidung der subjektiven von der objektiven Religion. 
Er setzte in seinen Annotationes quaedam theologicae ad philosophicam 

Hegel kritisiert außerdem die Verwachsung der christlichen Religion mit dem Despotismus 
(vgl. N 357). 

15 Vgl. dazu K. Düsing: Die Rezeption der Kantischen Postulatenlehre in den frühen philo- 
sophischen Entwürfen Schellings und Hegels. In: Hegel-Studien. Beiheft 9 (1973). 69. Vgl. auch 
M. Brecht/f. Sandberger: Hegels Begegnung mit der Theologie im Tübinger Stift. In: Hegel- 
Studien 5 (1969). 72f. 

1’ Vgl. W. Betzendörfer: Hölderlins Studienjahre im Tübinger Stift. Heilbronn 1922. 56. 



22 I. Die Ansätze zur Problematik von ,Philosophie und Religion 

Kantii de religione doctorinam^^ „den (subjektiv) moralischen Glauben 
eines Menschen“ gegen die „(objektiv) rationale Erkenntnis“ ab. Wer bloß 
die Kenntnisse der Religionslehren habe, der habe sie „vielmehr auswendig 
gelernt, als ,tief in sein Herz gelegt“ (seinem Gemüthe tief eingeprägt), er hat 
keine (subjektive) Religion, und keinen wahren Glauben“. Es ist einerseits 
zu konstatieren, daß Hegel dieser Unterscheidung der subjektiven von der 
objektiven Religion als „rationaler Erkenntnis“ folgt; Hegel geht jedoch an- 
dererseits über Storr hinaus und entwickelt eine eigene Konzeption. Wie ge- 
zeigt wurde, besteht die subjektive Religion nach Hegel darin, auf die 
Empfindungen einzuwirken und damit der Moralität Impulse zu geben. 
Die Moralität oder die Ausführung des Moralgesetzes ist hier das letzte Ziel 
der subjektiven Religion. 

Bemerkenswerterweise bezeichnet Hegel den Gegensatz von subjektiver 
und objektiver Religion auch als den von Religion und Theologie (vgl. N 8f). 
Er bezieht sich hier offenbar auf Fichtes Bestimmung von Religion und 
Theologie in dessen Erstlingsschrift Versuch einer Kritik aller Offenbarung 
(vgl. N 355,14) 1®. Fichte deklarierte dort, daß die Theologie „blosse Wissen- 
schaft, todte Kenntnis ohne praktischen Einfluss“ sei. Die Theologie sei, so 
sagte er in Anknüpfung an Kant, erst dann eine Religion, wenn sie auf die 
Bestimmung des Willens einen Einfluß habe (vgl. FW V, 42f). Auch Hegel 
erblickt in völliger Übereinstimmung mit Fichte das Wesen der subjektiven 
Religion in ihrem „Einfluß auf unsere Empfindungen und auf die Bestim- 
mung unseres Willens“ (N 5). Es ist auch festzuhalten, daß Fichte in der oben 
genannten Schrift auf die Bedeutung der Empfindungen innerhalb der Kon- 
zeption der ,Religion“ achtet: „Diese Empfindungen sollen nicht eigentlich 
den Willen bestimmen; aber sie sollen die Wirksamkeit der schon geschehe- 
nen Bestimmung vermehren“ (FW V, 59). Fichte hielt einerseits auf Kants 
Lehre, daß es bei einer moralischen Handlung auf die Bestimmung des Wil- 
lens bloß durch das moralische Gesetz ankomme, also „ohne Mitwirkung 

Diese Schrift erschien unmittelbar nach dem Erscheinen der Kantischen Schrift Die 
Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft. Sie wurde im folgenden Jahr von Storrs 
Schüler F. G, Süskind ins Deutsche übersetzt: Bemerkungen über Kant’s philosophische 
Religionslehre. Tübingen 1794 (Nachdruck: Brüssel 1968). Zum folgenden vgl. diese Über- 
setzung S. 30, 61 f. Auch Süskind vertrat diese Unterscheidung der subjektiven von der objek- 
tiven Religion. Er bezeichnete den „Inbegriff dieser praktischen Sätze oder Wahrheiten“ als 
die objektive Religion und die „Anerkennung dieser praktischen Wahrheiten, verbunden mit 
wirklichem praktischen Einfluß derselben auf unsere Willensbestimmung“ als die subjektive 
(vgl. seine der oben genannten Übersetzung beigelegten Bemerkungen: Storr, a. a. O., 132). 
Zu Storrs Begriff der subjektiven Religion vgl. auch P. Kondylis: Die Entstehung der Dialektik. 
Stuttgart 1979. 176. 

Vgl. A. Peperzak: Le jeune Hegel et la Vision morale du monde. Den Haag 1960. 32ff, 
auch 19f. 



1. Aufklärung und Herz 23 

sinnlicher Antriebe“^»; er maß jedoch andererseits den Empfindungen Be- 
deutung bei, insofern sie die „Wirksamkeit“ der Willensbestimmung beför- 
derten. Hegel bringt, wie wir gesehen haben, diesen Ansatz weiter und teilt 
der subjektiven Religion die Aufgabe zu, die Empfindung zu einer „wirk- 
lichen Rezeptivität“ für das moralische Gesetz auszubilden. — Es sei hier je- 
doch erwähnt, daß Hegel in seiner Berner Zeit diese Fichtesche Schrift scharf 
verurteilt. Im Brief an Schelling zu Ende Januar 1795 wirft er Fichte eigens 
vor, daß er in dieser Schrift Anlaß dazu gegeben habe, den Erfolg der prak- 
tischen Philosophie Kants hinsichtlich der Kritik des dogmatischen Gottes- 
begriffs zunichte zu machen und die alte Manier des Beweises in der Dog- 
matik zu restituieren (vgl. Br I, 17). Hegel meint hier zweifelsohne neben 
Fichte die Tübinger orthodoxen Theologen, namentlich Storr und Süs- 
kind^i. Storr legte seinem Versuch, die Offenbarungsreligion mittels der 
Kantischen Lehren erneut zu begründen, die modifizierte Kantische Auf- 
fassung zugrunde, daß die übersinnlichen Gegenstände außerhalb des Krei- 
ses der menschlichen Einsicht lägen^^. Er folgerte daraus, daß sich theo- 
retisch nichts gegen die „biblischen Lehren von übersinnlichen Dingen“ 
festsetzen lasse; nur das „praktische Interesse der reinen Vernunft“ könne 
dazu berechtigen, eine theoretisch problematische Frage „assertorisch“ zu 
glauben. Aufgrund dieses „assertorischen“ Glaubens suchte Storr Christi 
Lehre als „Tatsache“ zu erklären^^. 

Daß der junge Hegel unter dem Bann Lessings steht, ersehen wir sowohl 
aus seinen wiederholt auftretenden Zitaten aus Nathan der Weise als auch 
aus Schellings Brief, in dem dieser Hegel einen „Vertrauten Lessings“ nennt 
(vgl. Br I, 21). Hegel zeichnet im „Tübinger Fragment“ Nathan der Weise 
einerseits als eine ,herrliche Frucht“ der Aufklärung aus (vgl. N 12), Lessing 
war realiter ein überzeugter Aufklärer, wie er gegen die dogmatische Reli- 
gion entschieden auftrat. Er verlangte, die Bibel nur durch das „Licht“ zu 
lesen, „welches der menschliche Verstand selbst hineintrug“24. Denn die 

Vgl. Kant: Kritik der praktischen Vernunft. Hrsg. v. K. Vorländer. Hamburg 1974 (Nach- 
druck von 1929). 84f (A 126ff). 

2' Süskinds Abhandlung, die der Übersetzung von Storrs Schrift beigefügt wurde, heißt 
eigentlich: Bemerkungen über den ausPrincipien der praktischen Vernunft hergeleiteten Ueber- 
zeugungsgrund von der Möglichkeit und Wirklichkeit einer Offenbarung, in Beziehung auf 
Fichte’s Versuch einer Critik aller Offenbarung. 

22 Vgl. P. Asveld: La pensee religieuse du jeune Hegel Liberte et alienation. Paris 1953. 
67 ff; O. Pöggeler: Hegels Jugendschriften und die Idee einer Phänomenologie des Geistes. 
Habil, maschr. Heidelberg 1966. 41 ff. 

22 Vgl. Storr: Bemerkungen über Kant’s philosophische Religionslehre. If, 69ff. 
2‘t Lessing: Die Erziehung des Menschengeschlechts. In: Werke. Hrsg. v. J. Petersen und 

W. Olshausen. Hildesheim 1970 (Nachdruck von 1925). Bd. 6 (6. Teil). 76. Sicherlich las 
Hegel diese Abhandlung in Tübingen evtl, schon in Stuttgart. Vgl. Harris, a. a. O., 99. Zum 
folgenden vgl. Lessing, a. a. O., 77. Vgl. auch ders.: Überden Beweis des Geistes und der Kraft. 
Bd. 19 (23. Teil). 47. 



24 I. Die Ansätze zur Problematik von ,Philosophie und Religion“ 

religiösen Wahrheiten seien nicht die zufälligen ,Geschichtswahrheiten“, 
sondern die notwendigen ,Vernunftwahrheiten“. Es gelte also, die Vernunft 
von dem „Gesetz der Herrlichkeit des Himmels““ zu befreien^s. Andererseits 
betont Hegel, daß es sich bei Lessing um die Religion als eine Sache des 
Herzens handelt. Er führte bereits in seinem gymnasialen Aufsatz Über 
einige charakteristische Unterschiede der alten Dichter die Stelle aus 
Nathan der Weise an: „Die kalte Buchgelehrsamkeit, die sich / Mit toten 
Zeichen ins Gehirn nur drückt““ ^6, Die Religion bedeutete für Lessing kei- 
nesfalls die Buchstaben der Bibel, sondern ihm kommt alles auf das ,Herz“ 
an, welches jeder Religion gemeinsam ist^’. So zitiert Hegel aus Nathan: 
„Was mich euch zum Christen macht, das macht euch mir zum Juden““ 
(N 10)28. 

Lessing gab nun nicht nur Hegel entscheidende Anregungen, sondern 
auch dessen Stiftsfreunden, die gemeinsam einen Bund schlossen. Die jun- 
gen Stiftler (vor allem Hegel, Hölderlin, Schelling) machten Lessings Wort: 
€v Kai Trap zu dem Symbol dieses Bundes, „der freien Wahrheit nur zu 
leben““29. Sie fanden diese pantheistische Formel, die eigentlich von Heraklit 
und Xenophanes herkommH“, in Jacobis Schrift Über die Lehre des Spinoza, 
in Briefen an Herrn Moses Mendelssohn^^, die den Anlaß zu dem,Pantheis- 
musstreit“ bot. Jacobi teilte in diesen Briefen sein Gespräch mit Lessing mit. 
Dieser habe dabei nach Jacobis Bericht den christlichen dogmatischen Be- 
griff der Gottheit abgelehnt und sich zu dem spinozistischen Begriff der 
Gottheit als Eines in Allem bekannt: „Die orthodoxen Begriffe von der 
Gottheit sind nicht mehr für mich; ich kann sie nicht genießen. ‘EPKat ROP! 

25 Vgl. Lessing: Nathan der Weise. Werke. Bd. 2 (2. Teil). 249 (IV, 2). 
25 A. a. 0„ 280 (V, 7). Vgl. Ros 459f. 
22 Vgl. Lessing: Axiomata, wenn es deren in dergleichen Dingen gibt. Bd. 19 (23. Teil). 169: 

„Der Buchstabe ist nicht der Geist, und die Bibel ist nicht die Religion.“ 
28 Lessing: Nathan der Weise. 266 (IV, 7). 
25 Eleusis. Hegels Gedicht an Hölderlin im August 1796 (Br 1, 38). Auch Schelling schreibt 

in den Philosophischen Briefen über Dogmatismus und Kriticismus: „I.. .1 ein Symbol für den 
Bund freier Geister“ (SW I, 341). Zu diesem Bund vgl. /. D’Hondt: Hegel secret. Recherches 
sur les sources cachees de la pensee de Hegel. Paris 1968. 236f. 

5“ Vgl. Heraklit Fr. 50 (H. Diels: Die Fragmente der Vorsokratiker. Hrsg. v. W. Kranz. Bd. 1. 
Dublin/Zürich 1974: 17. Aufl. 161): „ ev iravra ehai“. Vgl. auch Simplicii in Aristotelis physi- 
corum libros quattuor priores commentaria (Hrsg. v. H. Diels. Commentaria in Aristotelem 
graeca. Voi. IX. Berolini 1882. 22): „ TO yap ev TOVTO Kai näv TOV ßeov eXeyei^ 6 SevcKpaoris 
vgl. ferner Platon: Sophistes. 242d. 

51 Rosenkranz berichtet, daß Hegel mit seinen Stiftsfreunden wie Hölderlin, Fink, Renzusw. 
neben den Lektüren von Platon, Kant, Hippel und Jacobis Woldemar und Allwill diese Schrift 
las und diskutierte (vgl. Ros 40). 



1. Aufklärung und Herz 25 

Ich weiß nichts anders“32. Gegenüber diesem Bekenntnis bemängelte Jaco- 
bi, daß es bei Spinoza keinen Übergang des Unendlichen zum Endlichen 
gebe und daß Spinoza an die Stelle des emanierenden Wesens die immanen- 
te Ursache der Welt setze. Spinoza lehne nach Jacobis Überzeugung von 
dem Standpunkt des Fatalismus und zugleich des Atheismus her den Begriff 
des persönlichen, schlechterdings unendlichen Wesens als Ursache der Welt 
ab. — Diese Kritik Jacobis erweckte damals einen allgemeinen Angriff gegen 
ihn; die Formel eu KM TTöV wurde zur „religiösen Freiheitsparole einer 
Epoche“33. Auch die Stiftler, die gemeinsam die Spinozabriefe lasen, drück- 
ten in dem Symbol ev KM Trävihre gemeinsame kritische Einstellung gegen- 
über dem dogmatischen Begriff des Gottes aus^^. So wies Hegel zurück, die 
Religion herabzusetzen und sie als das „Beugen der Kniee und des Herzens 
vor dem Heiligen“ zu verstehen (N 8); er maß der Selbsttätigkeit des Men- 
schen entscheidende Bedeutung bei. Schelling kritisierte in seinem Brief an 
Hegel aufs schärfste die Verfälschung der Kantischen praktischen Philoso- 
phie durch die Tübinger orthodoxen Theologen und verkündete: „Wir rei- 
chen weiter noch als zum persönlichen Wesen“ (Br I, 22, vgl. 14). Hölderlin 
artikulierte in Hyperion seinen Begriff der Gottheit: „Eines zu seyn mit 
Allem, das ist Leben der Gottheit, das ist der Himmel des Menschen“ 

F. H. facobi: Werke. Hrsg. v. F. Roth und F. Koppen. Darmstadt 1968 (Nachdruck v. 
1819). IV/1, 54, zum folgenden vgl. 55f, 59, 79, 216. Vgl. dazu H. Timm: Gott und die Freiheit. 
Studien zur Religionsphilosophie der Goethezeit, Bd, 1. Die Spinozarenaissance. Frankfurt 
a. M. 1974. 190. 

H. Timm, a. a. O., 8. Vgl. Jacobi: Werke. II, 4. 
’■' Die Formel ev KOLI näv findet sich im Blatt 32 des Hegelschen Stammbuchs, auf dem sich 

Hölderlin mit einem Vers aus Goethes Iphigenie eintrug (vgl. Br IV/1, 136). Es ist allerdings 
schwer zu entscheiden, ob Hölderlin oder Hegel selbst „Slymbolon] ev KOU irav “ hinzufügte. 
Vgl. ferner Hölderlin: Hyperion. In: Sämtliche Werke (Große Stuttgarter Ausgabe). Hrsg. v. 
F, Beißner. Stuttgart 1943ff, Bd. 3. 9, 53, 236. Zu Hölderlins Exzerpte aus Jacobis Spinoza- 
briefe Hölderlin, a. a. O., Bd. 4/1. 207—210. Vgl. auch SWI, 185, 193. Eine andere mögli- 
che Quelle des Symbols evKÖiCirav der Tübinger Stiftler ist Heinse: Ardinghello, und die 
glückseeligen Inseln (1787). Vgl. z. B. die Stelle: „Im Anfänge war Alles Eins 1...] Alles wech- 
selt mit einander ab und geht wieder in das Eins zurück. Vater Aether, aller Lebengeberl Und 
so wird und vergeht ewig Alles, was ist“ {Heinse: Sämmtliche Werke. Hrsg. v. C. Schüddekopf. 
Bd. 4. Leipzig 1907. 320). Vgl. hierzu Ch. Jamme: „Ein ungelehrtes Buch". Die philosophische 
Gemeinschaft zwischen Hölderlin und Hegel in Frankfurt 1797—1800. Bonn 1983. 112f.; 
M. L. Baeumer: Heinse-Studien. Stuttgart 1966. 58 f, 68 f. Die Losung des Bundes der Stift- 
ler hieß nun auch „das Reich Gottes“ oder „die unsichtbare Kirche“ (vgl. Br I, 9, 18). Sie 
verstanden diese Losungsworte jedoch keineswegs im Sinne der kirchlichen Lehren; das 
,Reich Gottes' meinte das Reich der „Vernunft und Freiheit“ (vgl. unten S. 38). Die Stift- 
ler machten sich die Realisierung dieses Reichs zur eigenen Aufgabe: „Das Reich Gottes kom- 
me, und unsre Hände seien nicht müßig im Schoße!“ (Br I, 18). Vgl. /. Hoffmeister: Die Heim- 
kehr des Geistes. Studien zur Dichtung und Philosophie der Goethezeit. Hameln 1946. 222; 
Peperzak, a. a. O., 6ff; Pöggeler, a. a. O., 40ff. 

35 Hölderlin: Sämtliche Werke. Bd. 3. 9. 


