Masakatsu Fujita

Philosophie und Religion
beim jungen Hegel

Unter besonderer Ber(icksichtigung seiner
Auseinandersetzung mit Schelling

Meiner



HEGEL-STUDIEN

In Verbindung mit der Hegel-Kommission der Rheinisch-Westfalischen
Akademie der Wissenschaften

herausgegeben von
Friedhelm Nicolin und Otto Péggeler

Beiheft 26

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



PHILOSOPHIE UND RELIGION
BEIM JUNGEN HEGEL

Unter besonderer Beriicksichtigung
seiner Auseinandersetzung mit Schelling

von

Masakatsu Fujita

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Inhaltlich unveranderter Print-on-Demand-Nachdruck der Auflage von 1985,
erschienen im Verlag H. Bouvier und Co., Bonn.

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind im Internet tiber
<http://portal.dnb.de> abrufbar.

ISBN 978-3-7873-1514-7
ISBN eBook: 978-3-7873-3082-9
ISSN 0073-1578

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2016.

Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt auch fiir Vervielfiltigungen, Ubertragungen, Mikro-
verfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen,
soweit es nicht §§ 53 und 54 URG ausdriicklich gestatten. Gesamtherstellung: BoD,
Norderstedt. Gedruckt auf alterungsbestandigem Werkdruckpapier, hergestellt aus 100 %
chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany. www.meiner.de/hegel-studien



INHALTSVERZEICHNIS

Vorwort .

Einleitung .

L

Die Ansitze zur Problematik von ,Philosophie und Religion‘:
die Rehabilitierung der Subjektivitit .

. Aufkldrung und Herz .

a) Subjektive Religion .
b) Vernunftreligion
¢) Volksreligion .

. Kantianismus und Kritik an der christlichen Religion .

a) Der Primat der Vernunft .
b) Die Geschichte Jesu als eines Lehrers der Tugend
¢) Das Scheitern der moralischen Religion Jesu und
die Positivitit der Religion .

. Anndherung an die Philosophie (Auseinandersetzung mit der

Schellingschen Kant-Kritik) .
a) Der Gottesbegrlff beim jungen Schellmg und
beim jungen Hegel . . .
aa) Das absolute Ich . .
bb) Die ,esoterische Phllosophle - .
b) Schellings Philosophie des , Ich“ und das Problem
des hochsten Gutes . .
aa) Die Umdeutung des Begrlffs des absoluten Ich
bb) Das Schwanken der , Resultate“ bei Hegel .
c) Die Gottheit oder ,,das Ewige in uns“ .
aa) Dogmatismus und Kritizismus, oder dle 1ntellektua1e
Anschauung des ,,Ewigen in uns“ .
bb) Die Moralitit als das ,,Ewige” im Menschen und
die Verkehrung der Moralitit .

Seite

13

17

17
18
26
30

34
35
41

46

52

52
54
56

58
60
62
65
66

70



I1. Philosophie und Religion, oder die Erhebung Zum
unendlichen Leben . . e

1. Die neue Begriindung der Religion .
a) Liebe . .
b) Sein
c) Die Konzeptlon einer ,,schonen“ Rehglon und
die Kant-Kritik .
d) Leben

2. Schellings Begriff des Lebens . . .
a) Der Ansatz zur Naturphilosophie und der Lebensbegrlff
b) Individualititund Leben . e e
¢) Weltseele und Leben .

3. Das ,Systemfragment‘ von 1800: Reflexion und Religion .
a) Dasdurch die Reflexion fixierte Leben. .
b) Das unendliche Leben und die Religion .

4. Der Ubergang zur Metaphysik .

HI. Reflexion und Spekulation: die metaphysische Entwicklung
der Problematik von ,Philosophie und Religion‘

1. Die Entstehung der Identitéitsphilosophie Schellings.
a) Schellings Weg zur Identitétsphilosophie .
b) Die spekulative Erkenntnis der absoluten Identltat

2. Hegels Konzeption der spekulativen Philosophie und
die Auseinandersetzung mit Schelling .
a) Bediirfnis der Philosophie . .
b) Die Spekulation als Synthesis von Reﬂex1on
und Anschauung .
c) Die Identitit der Identltat und der N 1cht1dent1tat

Zusammenfassung und Ausblick .
Literaturverzeichnis
Personenregister .

Sachregister

75

76
76
79

82
86

93
93
98
102

107
108
116

124

133

133
135
141

149
150

157
168

173
177
187
191



VORWORT

Die vorliegende Arbeit wurde im Mérz 1982 abgeschlossen und im Sommer-
semester 1982 von der Abteilung fiir Philosophie, Pddagogik, Psychologie
der Ruhr-Universitdt Bochum als Dissertation angenommen.

Meinen besonderen Dank méchte ich an dieser Stelle Herrn Prof. Dr. Otto
Poggeler aussprechen, der diese Arbeit betreut hat; ich bin auch Herrn Prof.
Dr. Klaus Diising fiir viele Anregungen und Hinweise zu Dank verpflichtet.
Mein Dank gilt auch Herrn Dr. Hans-Christian Lucas, der mich bei der
Anfertigung dieser Arbeit angeregt und unterstiitzt hat. [hm und Herrn
Rolf Fiillgraf verdanke ich viele stilistische Verbesserungen. Nicht zuletzt
mdchte ich dem Deutschen Akademischen Austauschdienst fiir die Gewéh-
rung eines Stipendiums danken.

Diese Arbeit wurde mit Genehmigung der Abteilung fiir Philosophie,
Pidagogik, Psychologie der Ruhr-Universitit Bochum und mit Unter-
stiitzung des Deutschen Akademischen Austauschdienstes gedruckt.



GW

Br

Ros
SW

BuD

SIGLENVERZEICHNIS

Hegels theologische Jugendschriften. Hrsg. v. H. Nohl. Tiibingen
1907. Nachdruck 1966.

Hegel: Gesammelte Werke. Hrsg. im Auftrag der Deutschen For-
schungsgemeinschaft bzw. von der Rheinisch-Westfédlischen Aka-
demie der Wissenschaften. Hamburg 1968 ff.

G. W. F. Hegel: Werke in zwanzig Banden. Theorie-Werkausga-
be. Hrsg. v. E. Moldenhauer u. K. M. Michel. Frankfurt a. M. 1971.
Briefe von und an Hegel. Bd. 1—3. Hrsg. v. J. Hoffmeister. Ham-
burg 1952—1954. Bd. 4/1 u. 4/2. Hrsg. v. E. Nicolin. Hamburg
1977, 1981.

K. Rosenkranz: Georg Wilhelm Friedrich Hegels Leben. Berlin
1844. Nachdruck: Darmstadt 1969.

F. W.]J. Schelling: Siamtliche Werke. 10 Bde. Hrsg. v. K. F. A,
Schelling. Stuttgart und Augsburg 1856—1861.

F. W.]. Schelling. Briefe und Dokumente. Hrsg. v. H. Fuhrmans.
Bd. 1—3. Bonn 1962 ff.

Fichtes Werke. Hrsg. v. L. H. Fichte. 11 Bde. Berlin 1971. Nach-
druck von:J. G. Fichtes simmtliche Werke 8 Bde. Berlin 1845/46.
J. G. Fichtes nachgelassene Werke. 3 Bde. Bonn 1834/35.



EINLEITUNG

Die Ubersiedlung nach Jena zu Anfang des Jahres 1801 und die Wieder-
begegnung mit Schelling bedeutete in Hegels Denkentwicklung einen Ein-
schnitt. In seiner ersten philosophischen Publikation in Jena, Differenz des
Fichte’schen und Schelling’schen Systems der Philosophie, konzipierte er
ein philosophisches System bzw. eine Metaphysik des Absoluten. Er be-
stimmte die wissenschaftliche und vollstéindige Erkenntnis des Absoluten
als die einzige Aufgabe der wahren Philosophie. Diese Entwicklung in Jena
besagt jedoch nicht ohne weiteres die Abkehr von den Uberlegungen in
seinen Jugendschriften, insbesondere von denen der Frankfurter Zeit
(1797—1800) und auch nicht die génzliche Abhiingigkeit von der Identitéits-
philosophie Schellings. Die Verwandlung des ,Ideals des Jiinglingsalters*
in ein ,System*, die Hegel in seinem Brief an Schelling vom 2. November
1800 proklamierte, ist nicht als die vollige Abwendung von der fritheren
Position zu verstehen; sie bereitete sich, wie sich zeigen wird, bereits in
Hegels Frankfurter Ansatz vor. So versuchen wir Hegels Neuansatz in Jena
im Zusammenhang mit seinen fritheren Arbeiten zu betrachten und zu
zeigen, wie jene ,Verwandlung‘ aus diesem Ansatz hervorging.

Fiir Hegels Frankfurter Ansatz ist kennzeichnend, daR er dem Denken
bzw. der Philosophie nur ein beschrianktes Vermdgen zuerkennt, das Leben
oder das Unendliche zu erfassen. Das wahre Unendliche wird nach seiner
Auffassung erst im Glauben gegenwiirtig, und die Erhebung vom endlichen
zum unendlichen Leben wird nur durch die Religion ausgefiihrt. Hegel
miRt dabei der Philosophie die Aufgabe zu, die Endlichkeit der Reflexions-
bestimmungen aufzuzeigen und damit diese Bestimmungen aufzuheben.
Die Philosophie fungiert hier als eine notwendige Hinfithrung zur Religion.
Hegel verldRt in Jena diese Auffassung: Die Philosophie ist keine Hinfiih-
rung zur Religion mehr, sondern ihr kommt die vollstindige und systemati-
sche Erkenntnis des Absoluten zu. Die Methode dieser Erkenntnis ist die
Spekulation als Synthesis von Reflexion und Anschauung. Hegel erhilt
jedoch andererseits jenes Verhiltnis von Philosophie und Religion in der
Frankfurter Zeit auch in Jena aufrecht als das Verhdltnis von Reflexion,
die sich durch sich selbst vernichtet und sich zur Vernunft erhebt, und
Spekulation, die das Absolute adidquat und vollstindig erkennt.

Die Auseinandersetzung mit der Schellingschen Philosophie war fiir
Hegel nicht erst in Jena, sondern durch seine ganze Jugendzeit hindurch



14 Einleitung

von groRRer Bedeutung. In Bern stand er zunéchst unter dem bestimmenden
EinfluR Kants und setzte die Idee des hdchsten Gutes und die Postulaten-
lehre grundsitzlich voraus. Die Auseinandersetzung mit der Schellingschen
Kant-Kritik veranlaBte Hegel zur Revision seiner Einstellung gegeniiber
Kant; er verstand unter dem wahren Goéttlichen nicht mehr Gott als den
moralischen ,Welturheber, sondern die ewige moralische Idee und die
absolute Selbstindigkeit des Menschen selbst. Im ,,Systemfragment* von
1800 nahm er wiederum — allerdings in beschrinkter Weise — auf Schel-
lings naturphilosophisch begriindeten Lebensbegriff Bezug und vertiefte
seinen eigenen Begriff des Lebens. Auf dieser Grundlage konzipierte er eine
Religion als Erhebung vom endlichen zum unendlichen Leben. Die Diskus-
sion mit Schelling in Jena bedeutete dann fiir Hegel Entscheidendes. Beide
bildeten gemeinsam eine Metaphysik des Absoluten aus. Diese Zusammen-
arbeit bedeutet jedoch nicht einfachhin die véllige Ubereinstimmung von
Hegels und Schellings Intentionen. Hegel entwickelte dabei eigenstindig
den Begriff der Spekulation als Synthesis von Reflexion und Anschauung
und setzte sich mit der Philosophie auseinander, die das spekulative Prinzip
nicht zu einer vollstindigen Selbstkonstruktion im System durchdringen
laRt. Er bemingelt an dieser Philosophie die Auffassung, daR es an sich,
d. h. vom Standpunkt der spekulativen Erkenntnis aus, keine Entgegen-
setzung von Subjektivem und Objektivem gebe. Das Absolute bedeutete fiir
Hegel nicht die reine Indifferenz von Subjekt und Objekt, sondern das
Absolute begreife nach seiner Auffassung die Entgegensetzung von Subjekt
und Obijekt in sich.

Es ist einerseits das Verdienst Diltheys, daR er mit seiner Schrift Die Ju-
gendgeschichte Hegels die Grundlage fiir die entwicklungsgeschichtliche
Untersuchung iiber das Denken des jungen Hegel schaffte!. Dieser Ansatz
Diltheys wurde durch die umfangreichen Forschungen von P. Asveld, A. Pe-
perzak, H. S. Harris und vor allem von O. Piggeler weitgehend entfaltet2.
Andererseits bestimmte Diltheys Darstellung von Hegels Uberlegungen bis
1800 entscheidend die spidtere Hegel-Forschung: Die Frage, den Zusam-
menhang von Hegels Denken in seiner Tiibinger, Berner und Frankfurter

! W. Dilthey: Die Jugendgeschichte Hegels. In: Gesammelte Schriften. Bd. 4. 3. Aufl. Stutt-
gart/Gottingen 1963.

2 P. Asveld: La pensée religieuse du jeune Hegel. Liberté et aliénation. Paris 1953; A. Peper-
zak: Le jeune Hegel et la vision morale du monde. Den Haag 1960; O. Pdggeler: Hegels
Jugendschriften und die ldee einer Phidnomenologie des Geistes. Habil. Heidelberg 1966;
H. S. Harris: Hegel’s Development. Toward the sunlight 1770—1801. Oxford 1972. Zum Thema
der Zusammenarbeit von Hélderlin und Hegel in Frankfurt vgl. Ch. Jamme: , Ein ungelehrtes
Buch*. Die philosophische Gemeinschaft zwischen Hélderlin und Hegel in Frankfurt 1797—
1800. Bonn 1983.



Einleitung 15

Zeit und seinem Jenaer Neuansatz zu erortern, hat seither keine gebiihren-
de Beachtung gefunden. Auch G. Lukacs, der unter dem ,jungen Hegel‘ den
Hegel bis zur Abfassung der Phinomenologie des Geistes verstand, ging
nicht auf diese Frage ein; vielmehr erblickte er zwischen Hegels Titigkeit
in Frankfurt und in Jena eine eindeutige Diskontinuitdt3. Hegels Jenaer
Systemansédtze wurden andererseits in den letzten 15 Jahren auf dem durch
die neuen editorischen und chronologischen Arbeiten gesicherten Fun-
dament weitgehend erforscht. In dieser Hinsicht wurde ein bedeutender
Beitrag von H. Kimmerle geliefert4. Fiir diese Arbeit bezeichnend ist jedoch
die Intention, die Abgeschlossenheit von Hegels Systemkonzeption der
Jahre 1800—1804 eigens zu betonen. Hegels Ansatz zur Logik der endlichen
Reflexion in dessen Jugendschriften wurde erst von K. Diising beriicksich-
tigt und in angemessener Weise interpretiert>. Von W. Hartkopf und P. Kon-
dylis wurde kiirzlich der Versuch angestellt, Hegels Denken bis zu seiner
Frankfurter Zeit und in der Jenaer Zeit in einem Zusammenhang darzu-
legen®. Sie fanden jedoch im Jenaer Ansatz Hegels nicht die Entwicklung
der Frankfurter Uberlegungen, sondern vielmehr — im Anschluf an Hayms
These” — die ginzliche Abhiingigkeit Hegels von der Schellingschen Identi-
tiatsphilosophie. Unsere Arbeit versteht sich als eine Auseinandersetzung
mit dieser These.

'Die Interpretation der Quellen wird sowohl aus entwicklungsgeschicht-
liche als auch aus systematischem Interesse angestellt; und sie baut sich
auf den neuen Erfolgen der chronologischen Untersuchungen und der
Editionsarbeit der kritischen Gesamtausgabe Hegels auf.

3 Vgl. G. Lukdcs: Der junge Hegel. Uber die Beziehung von Dialektik und Okonomie.
2 Bde. Frankfurt a. M. 1973. Bd. 1. 375.

4 H. Kimmerle: Das Problem der Abgeschlossenheit des Denkens. Bonn 1970. Vgl. auch
O. Péggeler: Hegels Idee einer Phanomenologie des Geistes. Freiburg/Miinchen 1973; W. Ch.
Zimmerli: Die Frage nach der Philosophie. Interpretation zu Hegels ,,Differenzschrift“. Bonn
1974; W. Bonsiepen: Der Begriff der Negativitdt in den Jenaer Schriften Hegels. Bonn 1977.

5 K. Diising: Das Problem der Subjektivitit in Hegels Logik. Bonn 1976.

6 W. Hartkopf: Der Durchbruch zur Dialektik in Hegels Denken. Meisenheim/Glan 1976;
ders.: Kontinuitdt und Diskontinuitdt in Hegels Jenaer Anfingen. Konigstein/Ts. 1979; P. Kon-
dylis: Die Entstehung der Dialektik. Stuttgart 1979.

7 Vgl. R. Haym: Hegel und seine Zeit. Darmstadt 1962 (Nachdruck v. 1857). 151ff.



I. DIE ANSATZE ZUR PROBLEMATIK VON
,PHILOSOPHIE UND RELIGION‘: N
DIE REHABILITIERUNG DER SUBJEKTIVITAT

Es ist unser Ziel in diesem ersten Kapitel, Hegels Konzeption einer idealen
Religion in der Tiibinger und in der Berner Zeit mit Riicksicht auf ihre
historischen und systematischen Hintergriinde zu betrachten. Hegel machte
diese Zeit hindurch die Selbstbestimmung und Freiheit des Menschen zum
Prinzip dieser idealen Religion. Allerdings verschob er dabei innerhalb die-
ser Konzeption den Schwerpunkt: Die Auseinandersetzung mit dem spit-
bzw. gegenaufkldrerischen Gedankengut bestimmte entscheidend Hegels
Denken in der Tiibinger Zeit. In Bern orientierte er sich zunéchst vor allem
an Kants praktischer Philosophie und verfolgte den Zweck, die ,Resultate
dieser Philosophie anzuwenden. Er beschiftigte sich aber nicht nur mit die-
ser Anwendung, sondern er erwog unter dem Anstol§ Schellings diese ,Resul-
tate‘ selbst. Diese Uberlegung bewirkte, wie wir zu zeigen versuchen, einen
Wandel der Stellungnahme Hegels zu den Ideen der Kantischen praktischen
Philosophie, insbesondere zu der Idee des hochsten Gutes.

1. AUFKLARUNG UND HERZ

In seinen Tiibinger Fragmenten! suchte Hegel zum ersten Mal seinem ,Ideal
eine konkrete Form zu geben. Er konzipierte ndmlich, wie sich zeigen wird,
eine ,subjektive Religion”, welche die Errungenschaften der Verstandes-
aufklarung voraussetzte, aber andererseits die Ausfiihrung der sittlichen
Handlungen beftrdern sollte, indem sie auf das Herz oder auf die Empfin-
dungen wirkte. H. Glockner fallte diesen Ansatz Hegels in die Formel
,Rational-irrationales Zusammen“2. Wenn man aber dieses ,Zusammen*

1 Vgl. G. Schiiler: Zur Chronologie von Hegels Jugendschriften. In: Hegel-Studien. 2 (1963).
111—161. Text-Nr. 29 (1792/93): N 355—57; Nr. 30 (1792/93): N 357—58; Nr. 31 (1792/93):
N 358—-59; Nr. 32 (1792/93): N 3—29.

2 Vgl. H. Glockner: Hegel. 2 Bde. Stuttgart 1929/1940. Bd. 1. 49; Bd. 2. 148f. Vgl. auch
Th. Steinbiichel: Das Grundproblem der Hegelschen Philosophie. 1. Bd. Die Entdeckung des
Geistes. Bonn 1933. 140.



18 I. Die Ansiitze zur Problematik von ,Philosophie und Religion’

als eine ,Oszillation‘ zwischen Rationalismus und Irrationalismus3 verstehe,
werde Hegels Intention verfehlt. Hegel versuchte auf dem Erfolg der Verstan-
desaufklirung eine ,subjektive Religion‘ aufzubauen. Er stand dabei zwar un-
ter dem bestimmenden EinfluR der Stromung der Empfindsamkeit, welche
die Notwendigkeit der Vereinigung von ,Kopf und Herz* betont hatte und
in deren spiteren Form das letztere Element dominierende Bedeutung er-
langte; aber er erblickte in dieser Stromung nicht bloR eine irrationalisti-
sche Hervorhebung des Gefiihls oder der Empfindungen. Hegel verarbeitete
das Gedankengut dieser Stromung vielmehr, indem er es mit der Kantischen
Ethik verband. Die Ausfiihrung des moralischen Gesetzes war das letzte Ziel
der ;subjektiven Religion‘. Bestritten werden soll also auch die These, da8
Hegels damalige Intention von der praktischen Philosophie Kants grund-
sdtzlich abweiche (vgl. S. 27)4

a) Subjektive Religion

Es ist nicht zu bezweifeln, daR Hegel die Errungenschaften der Aufkldrung
begriit, wenn er auch nicht ihr enthusiastischer Verehrer ist>. Die Aufkla-
rung, die Hegel als ,,Wirkenwollen durch Verstand* (N 12) definiert, reifit
das Volk von der Gewalt der abergldubischen Vorurteile und Irrtiimer los,
welche ihren Ursprung in der Sinnlichkeit und Phantasie haben (vgl. N 13)s.
Hegel erkennt auch im Bereich der Ethik einen ,,schonen Vorzug* der Auf-
kldrung: Das Verdienst der ,deutlichen Kenntnis der Pflichten“ gebiihrt ihr
(vgl. N 15). Hegel unterscheidet jedoch die Kenntnis der Pflichten deutlich
von der Moralitit selbst; denn sie bedeutet nicht sogleich die Erfiillung der
Pflichten. Es handelt sich bei der Erfiillung der Pflichten nicht um deren
Kenntnis, sondern um die ,,Giite und Reinigkeit des Herzens*. Die Aufkla-

3 Vgl. J. M. Ripalda: The divided nation. Assen/Amsterdam 1977. 90; ders.: Poesie und
Politik beim friihen Hegel. In: Hegel-Studien. 8 (1973). 91—118, bes. 100 f., 109.

4 Vgl. H. Wacker: Das Verhdltnis des jungen Hegel zu Kant. Berlin 1932. 13f; Th. Haering:
Hegel. Sein Wollen und sein Werk. Bd. 1. Leipzig 1929. 63f; H. Schmidt: Verheifflung und
Schrecken der Freiheit. Stuttgart/Berlin 1964. 66.

5 Vgl. Rosenkranz: G. W. F. Hegels Leben. 40. Vgl. auch K Bal: Aufkldrung und Religion
bei Mendelssohn, Kant und dem jungen Hegel In: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie. 27
(1979). 1243—1257, bes. 1256f.

6 Sinnlichkeit und Phantasie sind also einerseits die Quelle der Irrtiimer, aber sie spielen
andererseits in Hegels Konzeption der ,Volksreligion‘ eine entscheidende Rolle (vgl. u. S. 311.).
Hegel betrachtet bereits im Tagebuch der Gymnasialzeit die Aufklirung besonders im Gegen-
satz zu dem Aberglauben (vgl. Dokumente zu Hegels Entwicklung. Hrsg. v. J. Hoffmeister.
Stuttgart 1936. 13, 35{f). Zu Hegels Rezeption des spataufklidrerischen Gedankengutes (Garve,
Klopstock, Herder usw.) in der Gymnasialzeit vgl. H. S. Harris: Hegel’s Development. Toward
the sunlight 1770—1801. 7—52; H. M. Ripalda: The divided nation. 171, 31—84.



1. Aufklarung und Herz 19

rung durch den Verstand und die Reinigkeit des Herzens sind also nicht
,commensurabel®, d. h. eine kann nicht die andere ersetzen (vgl. N 15).
Auf diese Weise erkennt Hegel einerseits den Erfolg der Aufklarung an, aber
er widersetzt sich andererseits der Uberschitzung der Bedeutung des Ver-
standes und legitimiert damit seinen Versuch, eine ideale Religion als ,,Sache
des Herzens“ zu konzipieren.

Diese Einstellung zur Aufkldrung bedeutet allerdings keine besondere
Eigentiimlichkeit Hegels, denn eine solche Beschriankung der Rolle der Auf-
kldrung befindet sich bereits in der Spitaufkldarung selbst. Hegel steht in
dieser Hinsicht vor allem unter dem EinfluR Herders’. Herder setzte sich
in seiner ersten geschichtsphilosophischen Schrift Auch eine Philosophie
der Geschichte zur Bildung der Menschheit (1774), die er von I Iselins
Buch? angeregt abfafte, mit der von Iselin im Anschluff an Voltaire vertre-
tenen Geschichtsauffassung auseinander. Er beméngelte vor allem die un-
kritische Verherrlichung der Aufkldrung und die Verurteilung aller vergan-
genen Zeit: ,Jeder klassische Schondenker, der die Policirung unseres Jahr-
hunderts fiirs non plus ultra der Menschheit hilt, hat Gelegenheit ganze
Jahrhunderte auf Barbarei, elendes Staatsrecht, Aberglauben und Dumm-
heit, Mangel der Sitten iind Abgeschmacktheit|.. Jzu schmilen“9. — Hegel
tritt im sog. , Tiibinger Fragment* fiir diese kritische Auffassung ein: ,Derje-
nige der gefunden hat, daR die Vorstellungsarten anderer Nationen, oder
der Heiden, wie man sie nennt, viel Absurdes enthalten, und sich seiner
hohern Einsichten, seines Verstandes, den er weiter sehen 148t als die groi-
ten Ménner sahen, deswegen héchlichst freut — der kennt nicht das Wesen
der Religion“ (N 10). — Herder erkannte freilich die Errungenschaften der
Aufkldrung an. Er meinte, daR ihr Geist und ihre Frucht fiir die Nachwelt
bleiben?. Er trat zudem in erbitterte Opposition zu dem Despotismus, wel-
cher den Erfolg der Aufklirung zunichte machte, indem er die Menschen
als , lauter leblose Rider einer groRen, holzernen, gedankenlosen Maschi-

7 Vgl. . Schwarz: Hegels philosophische Entwicklung. Frankfurt a. M. 1938. 12; Ripalda:
Poesie und Politik. 110 Anm. Harris, a. a. O., 271 Anm.; G. Lukdcs: Der junge Hegel. Uber
die Beziehung von Dialektik und Okonomie. 2 Bde. Frankfurt a. M. 1973. Bd. 1. 41. Hélder-
lin schrieb im Brief an Hegel vom 26. Januar 1795: ,,[...| wie auch Du ihn [sc. Herder] kennst*
(Br I, 19). Der Berner Hegel feierte Herder, welcher Altes Testament ,von Seiten der dsthe-
tischen Urteilskraft, der Freiheit der Einbildungskraft” behandelt hatte (vgl. Ros 510f; N 218).
Vgl. dazu Herder: Vom Geist der Ebrdischen Poesie (Simmtliche Werke. Hrsg. v. B. Suphan.
33 Bde. Berlin 1877—1913. Nachdruck: Hildesheim 1967. Bd. XII, 6).

8 [ Iselin: Philosophische Mutmafungen iiber die Geschichte der Menschheit (1764). Die-
ses Buch zidhlte wahrscheinlich zu Hegels Stuttgarter Lektiiren; vgl. Ripalda: The divided
nation. 206.

9 Herder: Sdmmtliche Werke. Bd. V, 524.

10 Vgl a. a. O, 573.



20 L. Die Ansitze zur Problematik von ,Philosophie und Religion*

ne“, d. h. des Staates, behandelte!l. Aber Herder widersetzte sich anderer-
seits der einfdltigen Verherrlichung der Aufkldrung: ,,,In Europa soll jetzt
mehr Tugend sein als je in aller Welt gewesen?‘ Und warum? weil mehr
Aufkldrung darin ist — ich glaube, daR eben deshalb weniger seyn miif3e“12.
Herder vertrat — ebenso wie in der Folge Hegel — die Auffassung, daR die
Aufkldrung mit der moralischen Besserung des Menschen nichts zu tun
habe; sie ,nédhrt“ zwar den ,, Kopf“, aber nicht das ,,Herz*“13. Festzuhalten
ist, daR sich Herders Argumentation (sowie die Hegelsche) hier auf der Dis-
kussion iiber ,Kopf und Herz innerhalb der Stromung der Empfindsamkeit
aufbaut. Die Vereinigung von Denken und Empfinden bzw. das Gleichge-
wicht von Kopf und Herz war eine Grundidee dieser Geistesstromung?!4.
Auf der Basis dieser damaligen Diskussion iiber die Rolle der Aufkldrung
und iiber die Vereinigung von Verstand und Gefiihl konzipiert Hegel eine
Religion, die gerade auf das ,Herz‘ einwirkt. Er bezeichnet sie als subjektive
Religion. Diese iibt Einfluf auf die Empfindungen aus; dabei wirken z. B. die
Vorstellung der Pflicht als Gesetz Gottes, die Vorstellung der Erhabenheit
Gottes usw. zusammen (vgl. N 5). Die subjektive Religion sucht durch diese
Beeinﬂussung die Empfindung zu einer ,wirklichen Rezeptivitat fiir morali-
sche Ideen® zu fiihren und sie bei der Bestimmung des Willens mitwirken zu
lassen: ,,Die Religion gibt also der Moralitdt und ihren Beweggriinden einen
neuen erhabenern Schwung“ (N 5, vgl. 8). Die subjektive Religion wird
nun von der objektiven Religion scharf abgegrenzt, in welcher es sich blo
um die wissenschaftliche bzw. metaphysische Erkenntnis Gottes und des
Verhiltnisses des Menschen zu Gott handelt. Das Prinzip der objektiven
Religion ist Verstand und Gedichtnis; sie erforscht die Glaubenssitze

11 Vgl. a. a. O., 516. Herder polemisierte in dieser Hinsicht — in Anlehnung an Rousseau —
entschieden gegen die Kantische Staatsanschauung, denn diese erkannte einerseits die Ent-
stehung des Staates iiberhaupt und andererseits die Existenz der damaligen despotischen Re-
gierung an. Vgl. Herder: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit. Simmtliche
Werke. Bd. XIII, 319{f, 340f, 3811f, 452.

12 Herder: Sdmmtliche Werke. Bd. V, 554.

13 Vgl. a. a. 0., 525f.

14 Vgl. z. B. Sulzer/Hottiger: Brelocken an’s Allerley der Grofi- und Kleinmdnner: ,, Auf-
kldrung bringt Kdlte, sagt der Eine — und Gefiihisflamme zeugt Schwdrmerey, sagt der Andre,
und beyde sagen wahr und falsch! — wahr! wenn sie Aufkldrung und Gefiihl isolieren, jedes
vom Andern unabhiingig, allein bebauen, und ihren wechselseitigen EinfluB vernichten oder
auch nur hemmen; — falsch! wenn sie Aufklidrung des Geistes und Erfahrung des Gefiihls
gegenseitig verbinden, beyde in Einklang stimmen und durch einander erweitern, festnen [sicl,
reinigen* (Ich zitiere aus G. Sauder: Empfindsamkeit. Bd. 1. Voraussetzungen und Elemente.
Stuttgart 1974. 126). Zu dieser Thematik von ,Kopfund Herz‘vgl. G. Sauder,a. a. O.,125—132;
ders.: Der reisende Epikureer. Heidelberg 1968. 41—62. Vgl. auch H. Timm: Fallhéhe des
Geistes. Das religiose Denken des jungen Hegel. Frankfurt a. M. 1979. 58ff.



1. Aufklarung und Herz 21

und bringt sie in ein System (vgl. N 6ff). Hegel kritisiert eigens, daf8 diese
dogmatische Religion bzw. die Theologie die , Fiille, Herzlichkeit des Glau-
bens gegen kalte Erkenntnisse und Wortparaden“ vertauscht (N 10).

Bei dieser Konzeption der subjektiven Religion weist Hegel nun die Reli-
gion nachdriicklich zuriick, welche die Religiositit blof auf den Kultus oder
auf die Gehorsamkeit gegen das Heilige zuriickfiihrt. Diese Religion richtet
den Blick des Menschen nicht auf dessen Selbsttitigkeit, sondern blof auf
das Uberirdische (vgl. N 8, 27). Hieran ersehen wir, dal sich Hegels Kritik
an der Positivitit der christlichen Religion (vgl. S. 47) bereits anbahnt?5.
Hegel legt vielmehr auf das Vermogen der Selbstbestimmung des Menschen
Wert und rehabilitiert die Bedeutung der ,unverdorbenen Empfindung®,
welche sich zu der ,Rezeptivitidt“ der moralischen Gesetze entfalten kann.
Hegel neigt sich in diesem Zusammenhang besonders dem Bild von Maria
Magdalena zu, die Jesu FiiRe mit ihren Trinen benetzte und mit Ol salbte;
er setzt ihren ,,Ergul} einer schénen von Reue, Zutrauen und Liebe durch-
drungenen Seele“ (N 11) dem kalten Rédsonnement der Apostel kraR ent-
gegen. Seine Verehrung fiir Maria Magdalena bleibt auch in der Berner und
in der Frankfurter Zeit unveridndert (vgl. N 91, 292, 393, 397).

Der AnstoB8 zu der Unterscheidung der subjektiven von der objektiven
Religion geht nun wahrscheinlich von Sartorius’ Kompendium aus, welches
im Tiibinger Stift benutzt wurde!6. Allerdings schreibt Hegel in einem Frag-
ment aus der Tiibinger Zeit sicherlich im Zusammenhang mit diesem Kom-
pendium Sartorius’, daR die subjektive Religion sich nicht in eine Dogmatik,
in ein Kompendium einzwingen lasse, denn ,,dadurch Menschen bessern zu
wollen heiRt nichts“ (N 356). Hegel versteht also bereits in diesem Fragment
die subjektive Religion nicht bloR im rein theologischen Sinne, sondern im
Zuge der Rezeption der praktischen Philosophie Kants. Hegels Lehrer in Tii-
bingen G. Ch. Storr, der vom Wintersemester 1790/91 bis zum Sommer-
semester 1792 die Dogmatik nach dem Kompendium Sartorius’ las??, iiber-
nahm diese Unterscheidung der subjektiven von der objektiven Religion.
Er setzte in seinen Annotationes quaedam theologicae ad philosophicam

15 Hegel kritisiert auBerdem die Verwachsung der christlichen Religion mit dem Despotismus
(vgl. N 357).

16 Vgl. dazu K. Diising: Die Rezeption der Kantischen Postulatenlehre in den friihen philo-
sophischen Entwiirfen Schellings und Hegels. In: Hegel-Studien. Beiheft 9 (1973). 69. Vgl. auch
M. Brecht/]. Sandberger: Hegels Begegnung mit der Theologie im Tiibinger Stift. In: Hegel-
Studien 5 (1969). 72f.

17 Vgl. W. Betzendorfer: Holderlins Studienjahre im Tiibinger Stift. Heilbronn 1922. 56.



22 L Die Ansétze zur Problematik von ,Philosophie und Religion‘

Kantii de religione doctorinam'8  den (subjektiv) moralischen Glauben
eines Menschen“ gegen die ,,(objektiv) rationale Erkenntnis“ ab. Wer bloR
die Kenntnisse der Religionslehren habe, der habe sie ,,vielmehr auswendig
gelernt, als ,tiefin sein Herz gelegt‘ (seinem Gemiithe tief eingeprigt), er hat
keine (subjektive) Religion, und keinen wahren Glauben“. Es ist einerseits
zu konstatieren, daR Hegel dieser Unterscheidung der subjektiven von der
objektiven Religion als ,rationaler Erkenntnis“ folgt; Hegel gehtjedoch an-
dererseits iiber Storr hinaus und entwickelt eine eigene Konzeption. Wie ge-
zeigt wurde, besteht die subjektive Religion nach Hegel darin, auf die
Empfindungen einzuwirken und damit der Moralitdt Impulse zu geben.
Die Moralitét oder die Ausfithrung des Moralgesetzes ist hier das letzte Ziel
der subjektiven Religion.

Bemerkenswerterweise bezeichnet Hegel den Gegensatz von subjektiver
und objektiver Religion auch als den von Religion und Theologie (vgl. N 8f).
Er bezieht sich hier offenbar auf Fichtes Bestimmung von Religion und
Theologie in dessen Erstlingsschrift Versuch einer Kritik aller Offenbarung
(vgl. N 355, 14)19. Fichte deklarierte dort, da die Theologie ,,blosse Wissen-
schaft, todte Kenntnis ohne praktischen Einfluss“ sei. Die Theologie sei, so
sagte er in Ankniipfung an Kant, erst dann eine Religion, wenn sie auf die
Bestimmung des Willens einen Einflu8 habe (vgl. FW V, 42f). Auch Hegel
erblickt in volliger Ubereinstimmung mit Fichte das Wesen der subjektiven
Religion in ihrem , EinfluR auf unsere Empfindungen und auf die Bestim-
mung unseres Willens* (N 5). Esist auch festzuhalten, da8 Fichte in der oben
genannten Schrift auf die Bedeutung der Empfindungen innerhalb der Kon-
zeption der ,Religion‘ achtet: ,, Diese Empfindungen sollen nicht eigentlich
den Willen bestimmen; aber sie sollen die Wirksamkeit der schon geschehe-
nen Bestimmung vermehren“ (FW V, 59). Fichte hielt einerseits auf Kants
Lehre, daR es bei einer moralischen Handlung auf die Bestimmung des Wil-
lens blofl durch das moralische Gesetz ankomme, also ,,ohne Mitwirkung

18 Diese Schrift erschien unmittelbar nach dem Erscheinen der Kantischen Schrift Die
Religion innerhalb der Grenzen der bloflen Vernunft. Sie wurde im folgenden Jahr von Storrs
Schiiler F. G. Siiskind ins Deutsche iibersetzt: Bemerkungen iiber Kant’s philosophische
Religionslehre. Tiibingen 1794 (Nachdruck: Briissel 1968). Zum folgenden vgl. diese Uber-
setzung S. 30, 61f. Auch Siiskind vertrat diese Unterscheidung der subjektiven von der objek-
tiven Religion. Er bezeichnete den ,Inbegriff dieser praktischen Sitze oder Wahrheiten“ als
die objektive Religion und die ,,Anerkennung dieser praktischen Wahrheiten, verbunden mit
wirklichem praktischen EinfluR derselben auf unsere Willensbestimmung“ als die subjektive
(vgl. seine der oben genannten Ubersetzung beigelegten Bemerkungen: Storr, a. a. O., 132).
Zu Storrs Begriff der subjektiven Religion vgl. auch P. Kondylis: Die Entstehung der Dialektik.
Stuttgart 1979. 176.

19 Vgl. A. Peperzak: Le jeune Hegel et la vision morale du monde. Den Haag 1960. 32ff,
auch 19f.



1. Aufklarung und Herz 23

sinnlicher Antriebe“29; er maf jedoch andererseits den Empfindungen Be-
deutung bei, insofern sie die ,,Wirksamkeit“ der Willensbestimmung befor-
derten. Hegel bringt, wie wir gesehen haben, diesen Ansatz weiter und teilt
der subjektiven Religion die Aufgabe zu, die Empfindung zu einer ,wirk-
lichen Rezeptivitit“ fiir das moralische Gesetz auszubilden. — Es sei hier je-
doch erwihnt, daR Hegel in seiner Berner Zeit diese Fichtesche Schrift scharf
verurteilt. Im Brief an Schelling zu Ende Januar 1795 wirft er Fichte eigens
vor, daR er in dieser Schrift AnlaR dazu gegeben habe, den Erfolg der prak-
tischen Philosophie Kants hinsichtlich der Kritik des dogmatischen Gottes-
begriffs zunichte zu machen und die alte Manier des Beweises in der Dog-
matik zu restituieren (vgl. Br I, 17). Hegel meint hier zweifelsohne neben
Fichte die Tiibinger orthodoxen Theologen, namentlich Storr und Siis-
kind21. Storr legte seinem Versuch, die Offenbarungsreligion mittels der
Kantischen Lehren erneut zu begriinden, die modifizierte Kantische Auf-
fassung zugrunde, daR die iibersinnlichen Gegenstinde auRerhalb des Krei-
ses der menschlichen Einsicht ldgen22, Er folgerte daraus, daf sich theo-
retisch nichts gegen die ,biblischen Lehren von iibersinnlichen Dingen“
festsetzen lasse; nur das ,praktische Interesse der reinen Vernunft“ konne
dazu berechtigen, eine theoretisch problematische Frage ,,assertorisch“ zu
glauben. Aufgrund dieses ,assertorischen” Glaubens suchte Storr Christi
Lehre als , Tatsache“ zu erkldren23.

DaR der junge Hegel unter dem Bann Lessings steht, ersehen wir sowohl
aus seinen wiederholt auftretenden Zitaten aus Nathan der Weise als auch
aus Schellings Brief, in dem dieser Hegel einen ,,Vertrauten Lessings“ nennt
(vgl. Br I, 21). Hegel zeichnet im ,,Tiibinger Fragment“ Nathan der Weise
einerseits als eine ,herrliche Frucht‘ der Aufkidrung aus (vgl. N 12), Lessing
war realiter ein iiberzeugter Aufklérer, wie er gegen die dogmatische Reli-
gion entschieden auftrat. Er verlangte, die Bibel nur durch das ,Licht“ zu
lesen, ,welches der menschliche Verstand selbst hineintrug“24. Denn die

20 Vgl. Kant: Kritik der praktischen Vernunft. Hrsg. v. K. Vorlinder. Hamburg 1974 (Nach-
druck von 1929). 84f (A 126ff).

21 Siiskinds Abhandlung, die der Ubersetzung von Storrs Schrift beigefiigt wurde, heidt
eigentlich: Bemerkungen iiber den aus Principien der praktischen Vernunft hergeleiteten Ueber-
zeugungsgrund von der Méglichkeit und Wirklichkeit einer Offenbarung, in Beziehung auf
Fichte’s Versuch einer Critik aller Offenbarung.

22 Vgl. P. Asveld: La pensée religieuse du jeune Hegel. Liberté et aliénation. Paris 1953.
671f; O. Poggeler: Hegels Jugendschriften und die Idee einer Phdnomenologie des Geistes.
Habil. maschr. Heidelberg 1966. 41ff.

23 Vgl. Storr: Bemerkungen iiber Kant’s philosophische Religionslehre. 11, 691f.

24 Lessing: Die Erziehung des Menschengeschlechts. In: Werke. Hrsg. v. J. Petersen und
W. Olshausen. Hildesheim 1970 (Nachdruck von 1925). Bd. 6 (6. Teil). 76. Sicherlich las
Hegel diese Abhandlung in Tiibingen evtl. schon in Stuttgart. Vgl. Harris, a. a. O., 99. Zum
folgenden vgl. Lessing, a. a. O., 77. Vgl. auch ders.: Uber den Beweis des Geistes und der Kraft.
Bd. 19 (23. Teil). 47.



24 1. Die Ansitze zur Problematik von ,Philosophie und Religion®

religiosen Wahrheiten seien nicht die zufdlligen ,Geschichtswahrheiten’,
sondern die notwendigen ,Vernunftwahrheiten‘. Es gelte also, die Vernunft
von dem ,,Gesetz der Herrlichkeit des Himmels* zu befreien25. Andererseits
betont Hegel, daR es sich bei Lessing um die Religion als eine Sache des
Herzens handelt. Er fiihrte bereits in seinem gymnasialen Aufsatz Uber
einige charakteristische Unterschiede der alten Dichter die Stelle aus
Nathan der Weise an: ,Die kalte Buchgelehrsamkeit, die sich / Mit toten
Zeichen ins Gehirn nur driickt“26, Die Religion bedeutete fiir Lessing kei-
nesfalls die Buchstaben der Bibel, sondern ihm kommt alles auf das ,Herz
an, welches jeder Religion gemeinsam ist?’?. So zitiert Hegel aus Nathan:
,Was mich euch zum Christen macht, das macht euch mir zum Juden“
(N 10)2s.

Lessing gab nun nicht nur Hegel entscheidende Anregungen, sondern
auch dessen Stiftsfreunden, die gemeinsam einen Bund schlossen. Die jun-
gen Stiftler (vor allem Hegel, Holderlin, Schelling) machten Lessings Wort:
év kal maw zu dem Symbol dieses Bundes, ,der freien Wahrheit nur zu
leben“29, Sie fanden diese pantheistische Formel, die eigentlich von Heraklit
und Xenophanes herkommt39, in Jacobis Schrift Uber die Lehre des Spinoza,
in Briefen an Herrn Moses Mendelssohn3!, die den AnlaR zu dem ,Pantheis-
musstreit‘ bot. Jacobi teilte in diesen Briefen sein Gespridch mit Lessing mit.
Dieser habe dabei nach Jacobis Bericht den christlichen dogmatischen Be-
griff der Gottheit abgelehnt und sich zu dem spinozistischen Begriff der
Gottheit als Eines in Allem bekannt: , Die orthodoxen Begriffe von der
Gottheit sind nicht mehr fiir mich; ich kann sie nicht genieBen. 'Ev kot Iow!

25 Vgl. Lessing: Nathan der Weise. Werke. Bd. 2 (2. Teil). 249 (1V, 2).

26 A.a. O, 280 (V, 7). Vgl. Ros 459f.

27 Vgl. Lessing: Axiomata, wenn es deren in dergleichen Dingen gibt. Bd. 19 (23. Teil). 169:
,Der Buchstabe ist nicht der Geist, und die Bibel ist nicht die Religion.*
© 28 Lessing: Nathan der Weise. 266 (IV, 7).

29 Eleusis. Hegels Gedicht an Hlderlin im August 1796 (Br I, 38). Auch Schelling schreibt
in den Philosophischen Briefen iiber Dogmatismus und Kriticismus: ,,|...]ein Symbol fiir den
Bund freier Geister“ (SW I, 341). Zu diesem Bund vgl. J. D’Hondt: Hegel secret. Recherches
sur les sources cachées de la pensée de Hegel. Paris 1968. 236f.

30 Vgl. Heraklit Fr. 50 (H. Diels: Die Fragmente der Vorsokratiker. Hrsg. v. W. Kranz. Bd. 1.
Dublin/Ziirich 1974: 17. Aufl. 161): ,, év mavra elvac. Vgl. auch Simplicii in Aristotelis physi-
corum libros quattuor priores commentaria (Hrsg. v. H. Diels. Commentaria in Aristotelem
graeca. Vol. IX. Berolini 1882. 22): ,, 70 yap €v Tobro Kol néw TV 8eov Eheyey 0 Eevopaons *;
vgl. ferner Platon: Sophistes. 242d.

31 Rosenkranz berichtet, daR Hegel mit seinen Stiftsfreunden wie Holderlin, Fink, Renz usw.
neben den Lektiiren von Platon, Kant, Hippel und Jacobis Woldemar und Allwill diese Schrift
las und diskutierte (vgl. Ros 40).



1. Aufkldarung und Herz 25

Ich weiR nichts anders“32. Gegeniiber diesem Bekenntnis beméngelte Jaco-
bi, daR es bei Spinoza keinen Ubergang des Unendlichen zum Endlichen
gebe und daR Spinoza an die Stelle des emanierenden Wesens die immanen-
te Ursache der Welt setze. Spinoza lehne nach Jacobis Uberzeugung von
dem Standpunkt des Fatalismus und zugleich des Atheismus her den Begriff
des personlichen, schlechterdings unendlichen Wesens als Ursache der Welt
ab. — Diese Kritik Jacobis erweckte damals einen allgemeinen Angriff gegen
ihn; die Formel g ka¢ naw wurde zur ,religisen Freiheitsparole einer
Epoche“33. Auch die Stiftler, die gemeinsam die Spinozabriefe lasen, driick-
ten in dem Symbol év ka¢ wavihre gemeinsame kritische Einstellung gegen-
iiber dem dogmatischen Begriff des Gottes aus34. So wies Hegel zuriick, die
Religion herabzusetzen und sie als das ,,Beugen der Kniee und des Herzens
vor dem Heiligen“ zu verstehen (N 8); er maR der Selbsttitigkeit des Men-
schen entscheidende Bedeutung bei. Schelling kritisierte in seinem Brief an
Hegel aufs schirfste die Verfilschung der Kantischen praktischen Philoso-
phie durch die Tiibinger orthodoxen Theologen und verkiindete: , Wir rei-
chen weiter noch als zum personlichen Wesen“ (Br I, 22, vgl. 14). Holderlin
artikulierte in Hyperion seinen Begriff der Gottheit: , Eines zu seyn mit
Allem, das ist Leben der Gottheit, das ist der Himmel des Menschen“35.

32 F. H. Jacobi: Werke. Hrsg. v. F. Roth und F. Képpen. Darmstadt 1968 (Nachdruck v.
1819).1V/1, 54, zum folgenden vgl. 551, 59, 79, 216. Vgl. dazu H. Timm: Gott und die Freiheit.
Studien zur Religionsphilosophie der Goethezeit. Bd. 1. Die Spinozarenaissance. Frankfurt
a. M. 1974. 190.

33 H.Timm, a. a. O., 8. Vgl. Jacobi: Werke. 11, 4.

34 Die Formel év kad ndv findet sich im Blatt 32 des Hegelschen Stammbuchs, auf dem sich
Holderlin mit einem Vers aus Goethes Iphigenie eintrug (vgl. Br IV/1, 136). Es ist allerdings
schwer zu entscheiden, ob Holderlin oder Hegel selbst ,,Slymbolon] &v kat may “ hinzufiigte.
Vgl. ferner Hélderlin: Hyperion. In: Simtliche Werke (Grof8e Stuttgarter Ausgabe). Hrsg. v.
F. Bei8ner. Stuttgart 1943ff. Bd. 3. 9, 53, 236. Zu Hoélderlins Exzerpte aus Jacobis Spinoza-
briefe vgl. Holderlin, a. a. O., Bd. 4/1. 207—210. Vgl. auch SW1, 185, 193. Eine andere mogli-
che Quelle des Symbols ev «&imav der Tiibinger Stiftler ist Heinse: Ardinghello, und die
gliickseeligen Inseln (1787). Vgl. z. B. die Stelle: ,Im Anfange war Alles Eins [...] Alles wech-
selt mit einander ab und geht wieder in das Eins zuriick. Vater Aether, aller Lebengeber! Und
so wird und vergeht ewig Alles, was ist“ (Heinse: Sdmmtliche Werke. Hrsg. v. C. Schiiddekopf.
Bd. 4. Leipzig 1907. 320). Vgl. hierzu Ch. Jamme: ,,Ein ungelehrtes Buch*. Die philosophische
Gemeinschaft zwischen Holderlin und Hegel in Frankfurt 1797—1800. Bonn 1983. 112f;
M. L. Baeumer: Heinse-Studien. Stuttgart 1966. 58 f, 68 f. Die Losung des Bundes der Stift-
ler hieR nun auch ,das Reich Gottes“ oder ,die unsichtbare Kirche“ (vgl. Br I, 9, 18). Sie
verstanden diese Losungsworte jedoch keineswegs im Sinne der kirchlichen Lehren; das
,Reich Gottes* meinte das Reich der ,Vernunft und Freiheit“ (vgl. unten S. 38). Die Stift-
ler machten sich die Realisierung dieses Reichs zur eigenen Aufgabe: ,,Das Reich Gottes kom-
me, und unsre Hénde seien nicht miifig im SchoRBe!“ (Br I, 18). Vgl. J. Hoffmeister: Die Heim-
kehr des Geistes. Studien zur Dichtung und Philosophie der Goethezeit. Hameln 1946. 222;
Peperzak, a. a. O., 61f; Péggeler, a. a. O., 40ff.

35 Hélderlin: Sdmtliche Werke. Bd. 3. 9.



