
JENS BONNEMANN

Der Spielraum des Imaginären

Sartres Theorie der Imagination und ihre Bedeutung 

für seine phänomenologische Ontologie, Ästhetik 

und Intersubjektivitätskonzeption

FELIX MEINER VERLAG

HAMBURG



Bibliografi sche Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 

Nationalbibliografi e; detaillierte bibliografi sche Daten sind im Internet über 

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

ISBN 978-3-7873-1841-4

www.meiner.de

© Felix Meiner Verlag 2007.  Alle Rechte, auch die des auszugsweisen Nachdrucks, 

der fotomechanischen Wiedergabe und der Übersetzung vor behalten. Dies betrifft 

auch die Vervielfältigung und Übertragung einzelner Textabschnitte durch alle 

Verfahren wie Speicherung und Übertragung auf Papier, Transparente, Filme, 

Bänder, Platten und andere Medien, soweit es nicht §§ 53 und 54 URG ausdrücklich 

gestatten. Satz: Type & Buch Kusel, Hamburg. Druck und Bindung: Druckhaus 

»Thomas Müntzer«, Bad Langensalza. Werkdruckpapier: alterungsbeständig nach 

ANSI-Norm resp. DIN-ISO 9706, hergestellt aus 100% chlorfrei gebleichtem 

Zellstoff. Printed in Germany.



INHALTSVERZEICHNIS

Einleitung  ...................................................................................................    11

Vorüberlegungen zum Forschungsstand  .................................................    20

1. Die Auseinandersetzung mit der philosophiegeschichtlichen 

 Tradition    ............................................................................................. 35

 1. Phänomenologische Vorüberlegungen und die ontologische 

  Differenz von Bewußtsein und Gegenstand  ..............................   36

 2. Die rationalistische Auffassung des Bildes  .................................   42

 3. Die empiristische Auffassung des Bildes  ....................................   47

 4. Die Gegebenheit des Bildes ist keine Leistung des 

  Urteilsvermögens ...........................................................................   52

 5. Husserls Phänomenologie  ...........................................................   61

 6. Die Kritik an Husserls Phänomenologie der Imagination  ........   67

2. Die systematische Entfaltung der Theorie der Einbildungskraft 

 in Das Imaginäre .................................................................................. 75  

 1. Die vier Grundcharakteristiken  ...................................................   77

  1. Die Vorstellung ist ein intentionales Verhältnis von 

   Bewußtsein und Objekt  .........................................................   77

   Exkurs: Ryle und die Kritik der Immanenz-Illusion  ...........   81

  2. Die Quasi-Beobachtung  .........................................................   86

  3. Das Objekt der Vorstellung ist ein Nichts (néant) ...............   91

  4. Spontaneität und Kreativität des imaginierenden 

   Bewußtseins  .............................................................................   94

 2.  Die Funktion des Analogons in der Vorstellung  .......................   97

  1. Die Korrelation von Wissen und Materie auf dem Weg 

   vom Porträt zur reinen Vorstellung  .......................................   101

  2. Das Analogon in der reinen Vorstellung 

   (image mentale)  .......................................................................   103

   1. Das vorstellende Wissen  ....................................................   104

   2. Die Affektivität  ..................................................................   109

   3. Die Bewegungsbasis  ...........................................................   110



Inhalt6

 3. Imagination und Denken  ............................................................. 113

 4. Imagination und Wahrnehmung ................................................... 116  

  1. Das Problem der Erinnerung  .................................................   122

 5. Das Verhalten gegenüber dem irrealen Objekt  ..........................   124

 6. Halluzination als »Gegen-Spontaneität« (Im 249)  ....................   133

  Exkurs: Merleau-Ponty und die Halluzination  .......................... 136

 7. Der Traum  ..................................................................................... 141

 8. Imagination und Freiheit  ............................................................. 144

 9. Imagination und Ästhetik I .......................................................... 148

  Exkurs: Sartre und Ingarden ......................................................... 153

3. Die Rückkehr in die Höhle Platons: 

 Der ontologische Beweis  ................................................................... 161

 1. Phänomenologische Reduktion als Zurückweisung 

  noumenaler Realitäten  .................................................................. 163

 2. Die Nicht-Reduzierbarkeit des Seins des Phänomens auf 

  das Seinsphänomen  ....................................................................... 166

 3. Das Sein des percipiens ist transphänomenal  .............................. 168 

 4. Das Sein des percipi und das Dilemma des Kreationismus  ....... 170

 5. Der ontologische Beweis  ............................................................. 173

 6. Die Beschreibung des Seinsphänomens und der Dualismus 

  von Für-sich und An-sich  ............................................................ 176

4. Die Differenz von Wahrnehmung und Imagination als 

 Bedingung der Freiheitskonzeption  ................................................. 181

5. Realismus und Konstitution  .............................................................. 191

6. Imagination und Ästhetik II  ............................................................. 205

 1. Das literarische Kunstwerk als Appell an die Freiheit 

  des Lesers  ...................................................................................... 208

 2. Das Auftauchen eines neuen Imaginationsparadigmas in der 

  Gegenüberstellung von Poesie und Prosa  ................................... 222

  1. Die nicht-sprachlichen Künste  .............................................. 224

  2. Die Poesie – Wörter als Dinge  ............................................... 227

  3. Die Prosa – der Handlungscharakter der Sprache  ................ 231

  4. Die widersprüchliche Auffassung des Imaginären in 

   Was ist Literatur?  ..................................................................... 235



Inhalt 7

  5. Die Imagination als Gegenpol zur Wahrnehmung oder als 

   Gegenpol zur Praxis  ................................................................ 239

7. Blick, An-sich-für-sich-Sein und Rolle  ............................................. 241

 1. Das Erblicktwerden durch den Anderen  .................................... 242

 2. Die Möglichkeit einer durch den Anderen vermittelten 

  Selbsterkenntnis  ............................................................................ 245

 3. Die Objektivierung des Anderen  ................................................ 248

 4. Gewißheit des Subjekt-Anderen und Wahrscheinlichkeit des 

  Objekt-Anderen  ........................................................................... 249

 5. Auseinandersetzung mit der Sartre-Rezeption  .......................... 251

 6. Das An-sich-für-sich als Verwiesenheit auf 

  Objektivität  ................................................................................... 259

 7. Assimilation einer fremden Freiheit als Versuch, eine 

  Daseinsberechtigung zu gewinnen  .............................................. 262

 8. Assimilation der fremden Freiheit durch die Komödie  ............. 264

 9. Die Begierde zu sein als Grundlage der imaginären 

  Dimension  ..................................................................................... 273

     10. Die Faktizität oder das subjektunabhängige Eigengewicht 

  der Rolle  ........................................................................................ 276

     11. Die gesellschaftlich-historische Dimension der Rolle als 

  vorgeburtliches Schicksal  ............................................................. 278

8. Realisierende oder irrealisierende intersubjektive 

 Konstitution des Subjekts  ................................................................. 285

 1. Rekonstruktion der archaischen Grundlagen der Sensibilität 

  [sensibilité] (IF 1, 54) – Valorisierung oder Nicht-Valorisierung 

  durch die Säuglingspflege  ............................................................. 287

 2. Glaube und Wissen  ....................................................................... 298

 3. Valorisierung als Verbalisierung bzw. Unfähigkeit zu Handeln 

  als Leseschwäche  ........................................................................... 307

 4. Schauspielerei als Folge der Passivität  ......................................... 316

 5. Die Wechselseitigkeit als ursprüngliches Verhältnis zum 

  Anderen  ......................................................................................... 319

9. Irrealisierung zwischen Schauspielerei und Mißachtung  ................ 325

 1. Phänomenologie des Lachens als Nicht-Valorisierung ............... 325

 2. Der Komiker als »Märtyrer der Irrealität« (IF 2, 153)  .............. 331

 3. Ausweitung der Lächerlichkeit auf die Menschheit  ................... 338



Inhalt8

 4. Widersprüchlichkeiten infolge der Äquivokation des 

  Imaginationsbegriffs  ..................................................................... 340

 5. Bestimmung und Abgrenzung von drei unterschiedlichen 

  Auffassungen des Imaginären  ...................................................... 348

 6. Die Rolle des Nicht-seins im Verhältnis zu den drei 

  Imaginationsformen und ihren anthropologischen 

  Grundvoraussetzungen  ................................................................ 350

 7. Die diachrone und die synchrone Ebene der Irrealisierung  ...... 353

10. Imagination und Ästhetik III  ............................................................ 363

 1. Die ästhetische Einstellung als antihumanistische Bedingung 

        der Kunstproduktion  .................................................................... 363

 2. Die ästhetische Einstellung als Gegenarbeit  ............................... 376

 3. Vom Ästheten zum Künstler  ....................................................... 387

 4. Dichter und Künstler  ................................................................... 389

 5. Ästhetische Sprachverwendung – das Wort als 

        »Sprungbrett des Traums« (IF 4, 246)  ........................................ 394

  1. Irrealisierung der Welt durch Irrealisierung der Sprache  ..... 398

  2. Der Stil als Vermittlung des Unsagbaren  .............................. 402

  3. Prosa, Kommunikation und Engagement in der späten 

   Literaturtheorie  ....................................................................... 408

11. Das Imaginäre als gesellschaftliche Struktur  .................................... 421

 1. Die objektiven Imperative der geschaffenen Literatur  .............. 424

  1. Aufklärung  ............................................................................... 425

  2. Der Konflikt zwischen bürgerlichem Utilitarismus 

   und literarischer Autonomie  .................................................. 430

  3. Romantik  ................................................................................. 433 

    2.  Neurose-Kunst  .............................................................................. 435

     3.  Das irreale Publikum  .................................................................... 441

     4.  Sartre als Nachromantiker  ........................................................... 454

12. Die dialektische Anthropologie und die regressiv-progressive 

 Methode des Verstehens  .................................................................... 461

 1. Kritik des orthodoxen Marxismus  .............................................. 462

 2. Das hermeneutische Programm der Flaubert-Studie  ................. 468

 1. Die regressive Analyse – das Allgemeinwerden des 

  Individuellen  ................................................................................. 471



Inhalt 9

 2. Die progressive Synthese – das Individuellwerden des 

  Allgemeinen  .................................................................................. 472

 3. Der interpretative Charakter der progressiven 

  Verstehenssynthese  ....................................................................... 475

 3. Die implizite Erweiterung des Begriffs des Subjekt-Anderen

  in Der Idiot der Familie  ................................................................ 479

Schlußbemerkungen  .................................................................................. 487

Literatur- und Siglenverzeichnis  .............................................................. 505

 



EINLEITUNG

Die vorliegende Untersuchung widmet sich Jean-Paul Sartres Theorie der 

Imagination. Angesichts der nach wie vor regen Beschäftigung mit diesem 

paradoxerweise seit Jahrzehnten ›totgesagten‹ Philosophen, welche sich in 

einer Fülle von Publikationen niederschlägt, wundert es, daß bisher kaum 

eine Monographie verfaßt worden ist, in der primär seine Imaginationslehre 

im Vordergrund steht. Dies ist um so erstaunlicher, da – wie sich herausstel-

len wird – Sartre dieses Thema ebenso ausgiebig behandelt wie die Probleme 

Freiheit, Subjektivität, (literarisches und politisches) Engagement oder In-

tersubjektivität, welche vielfach das Interesse der Forschung geweckt haben. 

Die im Anschluß an die Einleitung unternommenen  Vorüberlegungen zum 

Forschungsstand verfolgen das Ziel, einen skizzenhaften Überblick über die 

bisherigen Auseinandersetzungen mit Sartres Imaginationstheorie zu bieten, 

wobei deutlich werden soll, inwiefern hier eine Lücke innerhalb der Sekun-

därliteratur besteht. 

Abgesehen von diesem Desiderat der Forschung ist Sartres Imaginations-

theorie, welche auf phänomenologische Weise das Verhältnis von Imagination 

und Wahrnehmung, Irrealität und Realität zu bestimmen versucht, durchaus 

vor dem Hintergrund aktueller philosophischer Debatten von Interesse, in 

denen die vermeintliche Fiktionalität des Realen verhandelt wird. In den ge-

genwärtigen Diskussionen, die sich mit den neuen elektronischen Medien, 

der Medienästhetik sowie den Computertechnologien (bzw. ihren Produkten 

wie Cyberspace oder Virtuelle Realität) und ihrem Einfluß auf das mensch-

liche Leben auseinandersetzen, wird die traditionelle Unterscheidung von 

Sein und Schein bzw. Realität und Fiktion/Imagination ebenso als revisions-

bedürftig betrachtet, wie innerhalb der Konstruktivismus-Debatte, die sich 

mit der Frage beschäftigt, ob die Realität nur ein Erzeugnis des menschlichen 

Erkenntnisapparates oder etwa kultureller Erzählungen ist. Dies gilt sowohl 

im epistemologischen wie im soziologischen Konstruktivismus, wo die Ar-

beiten von Siegfried J. Schmidt und Gebhard Rusch, die sich auf neurophy-

siologische Untersuchungen von Humberto R. Maturana, Francisco J. Varela, 

Gerhard Roth u. a. stützen,1 den Gedanken der Fiktionalität des Wirklichen 

1 So schreibt Roth: »Das Gehirn kann zwar über seine Sinnesorgane durch die Umwelt 

erregt werden, diese Erregungen enthalten jedoch keine bedeutungshaften und verläßli-

chen Informationen über die Umwelt. Vielmehr muß das Gehirn über den Vergleich und 

die Kombination von sensorischen Elementarereignissen Bedeutungen erzeugen und diese 



Einleitung12

proklamieren.2 Sowohl in diesem Kontext wie in dem der Medienästhetik 

ist die Tendenz deutlich, die philosophiegeschichtliche Opposition zwischen 

Realität und Imagination zugunsten der letzteren Größe aufzuheben. Die Er-

kenntnisse des Konstruktivismus offenbaren scheinbar ebenso wie die rasan-

ten Fortschritte der elektronischen Massenmedien, daß die Realität letztlich 

nicht von der Fiktion zu unterscheiden, mehr noch, daß der Begriff der Rea-

lität eigentlich als obsolet aufzugeben ist. Die Grenzen, so heißt es, zwischen 

Realität und Imagination zerfließen, wenn auch die Realität nur das Resultat 

von Interpretation ist. Dabei fällt in all diesen Diskussionen jedoch die allzu 

selbstverständliche Verwendung der Begriffe ›Imagination‹ oder ›Schein‹ auf, 

bei der kaum jemals eine Klärung erfolgt, was genau hiermit eigentlich ge-

meint ist.3 So unterscheidet z. B. Bolz an keiner Stelle seines Buchs Eine kurze 
Geschichte des Scheins zwischen Schein und Imagination.4 

Da die Kenntnis einer ansichseienden Realität ausgeschlossen ist, soll Rea-

lität letztlich nur ein menschliches Artefakt sein. Die Produktion und Rezep-

tion von Artefakten fällt aber in den Zuständigkeitsbereich der Ästhetik, die 

auf diese Weise zur neuen Leitwissenschaft wird.5 Und diese Entgrenzung 

der Ästhetik, die als Grundlagentheorie die Erkenntnistheorie beerbt, ist, wie 

M. Seel bemerkt, nicht »nur der Spleen einiger zufällig in Mode geratener 

Autoren«, sondern »Ausdruck einer ernstzunehmenden Tendenz der gegen-

wärtigen Philosophie«.6 Die Tendenz einer solchen Kontinuität zwischen Er-

Bedeutungen anhand interner Kriterien und des Vorwissens überprüfen. Dies sind die Bau-

steine der Wirklichkeit. Die Wirklichkeit, in der ich lebe, ist ein Konstrukt des Gehirns« 

(Das Gehirn und seine Wirklichkeit, 21; siehe zur vollständigen Quellenangabe sowie zu den 

verwendeten Siglen für die Schriften Sartres im folgenden das Literaturverzeichnis.). Vgl. 

auch Maturana/Varela, Der Baum der Erkenntnis, 258: »Wenn der Leser die Aussagen in 

diesem Buch ernst genommen hat, wird er sich gezwungen sehen, alles was er tut – ob beim 

Sehen, Schmecken, Auswählen, Ablehnen oder Sprechen – als eine Welt anzusehen, die 

er in Koexistenz mit anderen Menschen mittels der von uns beschriebenen Mechanismen 
hervorbringt«. 

2 Siehe hierzu kritisch: Dettmann, Der radikale Konstruktivismus.
3 Weder geschieht dies auf phänomenologische Weise, indem das Imaginäre beschrieben 

wird, wie es erscheint, noch mit den Mitteln der Analytischen Schule, die eine Klärung des 

sprachlichen Gebrauchs des Wortes ›imaginär‹ vornehmen würde. Sartre selbst orientiert 

sich, wie im folgenden deutlich werden soll, an der phänomenologischen Methode.
4 In den phänomenologischen Arbeiten z. B. von Sartre oder Casey wird hervorgehoben, 

daß die Verwechslung eines Baums mit einem Menschen in der Dämmerung etwas qualitativ 

völlig anderes ist als die Tagträumerei oder die Vorstellung des abwesenden Freundes. Siehe 

zur Differenzierung innerhalb dieser verwandten Phänomene: TE 180, Casey, Imagining, 

9 f.; M. Seel, Ästhetik des Erscheinens, 102 f.; insbesondere zur Wahrnehmungstäuschung: 

Scheler, »Die Idole der Selbsterkenntnis«, 222–226. 
5 Z. B. bei Bolz, Eine kurze Geschichte des Scheins, 7; Kamper, Unmögliche Gegenwart, 

88 sowie das Vorwort in Ästhetisches Denken von Welsch (ebd., 7). 
6 M. Seel, »Ästhetik und Aisthetik«, 38.



Einleitung 13

kenntnistheorie und Ästhetik findet sich, wie M. Seel fortfährt, mehr oder 

weniger deutlich bei Paul Feyerabend, Nelson Goodman, Richard Rorty, 

Michel Foucault und Jacques Derrida, in Deutschland bei Günter Abel, Ger-

not Böhme, Peter Sloterdijk oder Wolfgang Welsch.7 Stellvertretend sei hier 

Welsch zitiert: 

»Das moderne Denken hat sich seit Kant zunehmend auf die Einsicht zu-

bewegt, daß die Grundlagen dessen, was wir Wirklichkeit nennen, fiktiona-

ler Natur sind. Wirklichkeit erwies sich immer mehr als nicht ›realistisch‹, 

sondern ›ästhetisch‹ konstituiert. Wo diese Einsicht durchdringt – und das 

geschieht heute weithin –, da legt Ästhetik den Charakter einer speziellen 

Disziplin ab und wird zu einem generellen Verstehensmedium für Wirk-

lichkeit«.8 

Aus der Haltlosigkeit der Annahme eines metaphysischen Realismus schließt 

Welsch wie viele andere auf die Fiktionalität der menschlichen Wirklichkeit: 

»Erkennen und Wirklichkeit [sind] ihrer Seinsart nach ästhetisch«9 und »neh-

men grundsätzlich fiktionalen, hervorbringenden, poietischen Charakter 

an«.10 So erklärt auch Kamper eher beiläufig, »(d)aß aber der Unterschied 

zwischen Realität und Fiktion selbst ein fiktionaler ist«.11 Und Zec fügt hin-

 7 Vgl. M. Seel, ebd.
 8 Welsch, ebd.. 
 9 Welsch, »Ästhetisierungsprozesse – Phänomene, Unterscheidungen, Perspektiven«, 52.
10 Welsch, »Ästhetische Grundzüge im gegenwärtigen Denken«, 75. – Diese Ästhetisie-

rung gilt nach Welsch nicht erst für die gegenwärtige Epoche, sondern für ihn steht fest, 

»daß Wahrheit, genau genommen, immer schon ästhetisch grundiert war, daß man dies nur 

traditionell nicht hat wahrhaben wollen« (Welsch, ebd., 64; vgl. auch ebd., 96, 103). Dank 

der neuen elektronischen Massenmedien kommt uns jedoch »der grundsätzlich konstruk-

tivistische Charakter von Wirklichkeit, die Interpretativität all unserer Wirklichkeitsauf-

fassungen deutlicher zu Bewußtsein denn je zuvor« (Welsch, »Künstliche Paradiese«, 315). 

Während vorherige Jahrhunderte das Ästhetische als partikulare und sekundäre Seinswei-

se begreifen, die der Seinsweise des Realen nachgeordnet ist und vor allem für Objekte 

menschlicher Erzeugung zutrifft, wird nach Welsch seit Kant die Realität selbst mehr und 

mehr als Produkt menschlicher Erzeugungen deutlich (vgl. »Ästhetische Grundzüge im 

gegenwärtigen Denken«, 73–78). So drängt sich der Gedanke auf, »daß ästhetische Kate-

gorien zum Verständnis schon der elementaren und allgemeinen Wirklichkeitsverfassung 

geeignet sein könnten« (ebd., 71). Das Ästhetische liefert in dieser Sichtweise sozusagen 

die prinzipiellen Grundlagen des Denkens. Die Rationalität, die zwar nach wie vor auch für 

Welsch unentbehrlich ist, kann diese weder begründen noch rechtfertigen, ihre Aufgabe 

besteht vielmehr darin, prämissenkonforme und verfahrenskonsistente Folgestrukturen zu 

entwickeln (ebd., 96).
11 Kamper, ebd., 85. In diesem Sinne hat Baudrillard bereits in den siebziger Jahren vom 

»Verschwinden des Realen« (Agonie des Realen, 40) gesprochen; vgl. auch ders., Der symbo-
lische Tausch und der Tod, 113 f.: »Die Realität geht im Hyperrealismus unter, in der exakten 

Verdoppelung des Realen, vorzugsweise auf der Grundlage eines anderen reproduktiven 

Mediums – Werbung, Photo etc.« Im Stadium des Hyperrealen ist schließlich »sogar der 



Einleitung14

zu, daß »die Illusion sich nicht mehr von dem, was wirklich ist, unterscheiden 

läßt«, während sich das Reale als »virtueller Schein« darbietet.12 Rötzer gibt 

sich vorsichtiger, hält jedoch die Unterscheidbarkeit zwischen Wahrnehmung 

und Imagination ebenfalls für fragwürdig: »Der Unterschied zwischen Wahr-

nehmung und Imagination wird weiter eingezogen, die Wahrnehmung irreali-

siert, die Imagination realisiert«.13 Zweifellos ist, was wir wirklich nennen, nie 

unabhängig von den konstitutiven Mitteln, mit denen der Zugang zur Realität 

ermöglicht wird, aber, wie M. Seel zu recht fragt, ist aus diesem Grund der 

Schluß zwingend, daß Realität nur unsere Erfindung sei?14 Wenn wir Begriffe 

verwenden müssen, um etwas zu erkennen, ist dieses etwas dann nur ein Er-

zeugnis unserer Begriffe? Sind alle Unterscheidungen zwischen ästhetischen 

und nicht-ästhetischen Orientierungen, zwischen Imagination und Wahrneh-

mung letztlich nur Unterscheidungen innerhalb des Bereichs der Ästhetik 

bzw. des Imaginären? Lautet die Alternative also tatsächlich: metaphysischer 

Realismus oder erkenntnistheoretischer Ästhetizismus? 

Hier bietet sich der Rückgriff auf einen Philosophen wie Sartre an, der 

sich wie kaum ein anderer im zwanzigsten Jahrhundert mit dem Verhältnis 

von Wahrnehmung und Imagination auseinandergesetzt hat. Die vorliegende 

Studie hebt zwar die Aktualität der Imaginationsproblematik hervor, und ihre 

Ergebnisse wollen durchaus auch Ressourcen für argumentative Auseinan-

dersetzungen liefern. Aber obwohl dieser Kontext hier aufgeblendet wird, ist 

mit den Resultaten dieser Arbeit nicht der Versuch verbunden, sich in diese 

Debatte einzumischen und einen Standpunkt mit bestimmten Lösungsvor-

schlägen zu formulieren – oder sich einem bereits bestehenden anzuschlie-

ßen –, eher geht es darum, einen Beitrag zu leisten, um das Problembewußt-

sein zu schärfen.

Die vorliegende Untersuchung, die eine umfassende Darstellung der Ima-

ginationstheorie Sartres durchführt, welche einen zusammenhängenden 

Überblick innerhalb seines – nicht nur philosophischen – Werdegangs liefert, 

nimmt ihren Ausgang zwar von den frühen Studien Die Imagination (1936) 

und Das Imaginäre (1940), die explizit eine Theorie des Imaginären vorlegen 

wollen, sie will jedoch auch spätere Äußerungen Sartres zu diesem Thema, 

die sich mitunter weit verstreut in den unterschiedlichsten Schriften finden, 

in einen konzeptionellen Zusammenhang bringen. Daher richtet sich das Au-

genmerk auch auf jene Arbeiten, in denen primär andere Themen im Vorder-

Widerspruch zwischen dem Realen und dem Imaginären ausgelöscht«. »Die Irrealität ist 

nicht mehr die eines Traums oder Phantasmas, eines Diesseits oder Jenseits, es ist die Ir-

realität einer halluzinierenden Ähnlichkeit des Realen mit sich selbst«. 
12 Zec, »Das Medienwerk«, 105.
13 Rötzer, »Mediales und Digitales«, 67.
14 Vgl. M. Seel, ebd., 42; siehe auch ders., »Der Konstruktivismus und sein Schatten«, 

106.



Einleitung 15

grund stehen, da sich in ihnen trotzdem sozusagen untergründig im Schatten 

der jeweiligen expliziten Fragestellung eine fortwährende Weiterentwicklung 

des systematischen Entwurfs aus Das Imaginäre vollzieht. Und diese Weiter-

entwicklung der Imaginationstheorie, die schließlich mit der monumentalen 

Flaubert-Studie Der Idiot der Familie (1971/1972) ihren Abschluß findet, 

läßt sich korrelativ auch für das Verständnis des Realen nachweisen, das den 

Gegenpol des Imaginären darstellt. In dem Maße, als sich die Auffassung 

des Imaginären verwandelt, unterscheidet sich ebenfalls der Realitätsbegriff 

in Das Sein und das Nichts von demjenigen in Der Idiot der Familie. 

Bei all dem zeigt sich immer wieder, daß das Imaginäre bei Sartre kein iso-

lierbares Sonderproblem ist: Es ist auch nicht allein, wie er selbst ausdrück-

lich hervorhebt, relevant für seinen Freiheitsbegriff15 oder den Entwurf einer 

Ästhetik im Schlußteil von Das Imaginäre. Vielmehr beeinflußt seine Bestim-

mung des Imaginären maßgeblich die Theoriebildung der existentialistischen 

Anthropologie und wirkt sich auf die Fremderfahrungslehre ebenso wie auf 

die Literaturtheorie oder seine Version einer Individualhermeneutik aus, die 

in Fragen der Methode entwickelt wird.16 Schließlich steht selbst Sartres Athe-

ismus in enger Beziehung zu der spezifischen Gegenüberstellung von Wahr-

nehmung und Imagination. Mehr noch als er selbst kenntlich macht, verwei-

sen seine umstrittenen Ansichten zur Freiheit, zum menschlichen Handeln 

und zum Engagement auf die frühe Theorie des Imaginären. Die genannten 

Themen sollen in der vorliegenden Arbeit gerade aus der Perspektive der we-

niger populären und aufsehenerregenden Konzeption des Imaginären in den 

Blick genommen werden, die von der Sartre-Forschung bisher nicht annä-

hernd so ausgiebig wie jene beachtet und diskutiert worden ist, obwohl sie 

einen ähnlichen – vielleicht teilweise sogar noch bedeutenderen – Raum in 

seinen Schriften einnimmt. So läßt sich z. B. ein Argumentationszusammen-

hang offenlegen, der Sartres frühe Phänomenologie der Imagination aus den 

dreißiger Jahren mit dem phänomenologisch-ontologischen Standpunkt von 

Das Sein und das Nichts (1943) sowie mit der Theorie des literarischen En-

gagements in Was ist Literatur? (1947) verbindet. Das spezifische Verständnis 

der Imagination motiviert den Übergang von der Phänomenologie zur On-

tologie, d. h. zu einer realistischen Erkenntnistheorie, die sich trotzdem auf 

phänomenologischem Boden bewegen will. Und Sartres Hervorhebung der 

15 In Das Imaginäre unternimmt Sartre den Versuch einer Herleitung der Freiheit aus 

der Bewußtseinsstruktur der Imagination.
16 Die französische Ausgabe der Critique de la raison dialectique umfaßt diese Unter-

suchung, welche im Deutschen getrennt zunächst unter dem Titel Marxismus und Exi-
stentialismus erschienen ist und seit 1999 in einer Neuübersetzung mit dem Titel Fragen 
der Methode vorliegt. Die genannte Methodenschrift enthält bereits erste methodologische 

Entwürfe zur Flaubert-Studie: »Der Idiot der Familie ist die Fortsetzung von Questions de 
méthode« (IF 1, 7).



Einleitung16

Bedeutung des Lesers für die Konstitution des literarischen Werks stützt sich 

zum einen auf jene Phänomenologie des Imaginären und zugleich auf den 

erkenntnistheoretischen Standpunkt des philosophischen Hauptwerks. Er 

beruft sich allerdings im Argumentationsgang von Was ist Literatur? an keiner 

Stelle selbst auf jene früheren Werke und legt damit diese Verbindungslinien 

nicht explizit offen.

 Um ein weiteres Beispiel für die unterschwelligen Verknüpfungen der 

Imaginationsproblematik mit Zentralthemen Sartres zu geben: Die Auto-

biographie Die Wörter (1964) beschreibt Sartres soziales Engagement und 

seine eigenwillige Hinwendung zum Marxismus in den fünfziger Jahren als 

selbsttherapeutischen Versuch einer Befreiung von der sogenannten ›Litera-

turneurose‹. Diese Literaturneurose zeichnet sich durch eine Privilegierung 

des Irrealen gegenüber dem Realen aus, die sich nicht nur in theoretischen 

Ansichten zur Kunst widerspiegelt, sondern auch die individuelle Lebens-

führung eines Künstlers zutiefst prägt. Erstmals erscheint diese Umkehrung 

des gewöhnlichen Prioritätsverhältnisses in dem Debütroman Der Ekel als 

Heilsweg aus der absurden kontingenten Realität in die Kunst, in Das Ima-
ginäre wird sie phänomenologisch beschrieben und als pathologisch dekla-

riert, die Autobiographie Die Wörter widmet sich wie auch der erste Band 

von Der Idiot der Familie schließlich der individualpsychologischen Ge-

nese dieser Neurose.17 Sartre hat in einem späteren Interview selbst auf die-

sen Zusammenhang der Autobiographie und der Flaubert-Studie mit der 

Imaginationsproblematik hingewiesen: »Ich habe Die Wörter geschrieben 

aus dem gleichen Grund, aus dem ich über Genet und Flaubert geschrie-

ben habe: Wie wird ein Mensch zu einem Schriftsteller, zu einem, der von 

Imaginärem sprechen will?« (SüS 187) Im fünften Band von Der Idiot der 
Familie geht Sartre schließlich den sozialen und historischen Bedingungen 

nach, aufgrund derer der literaturgeschichtliche Entwicklungsstand inner-

halb einer bestimmten Epoche von jedem künftigen Autor genau diese Lite-

raturneurose verlangt. Sartre deckt somit – ohne dies eigens zuzugeben und 

vielleicht auch ohne sich dessen bewußt zu sein – in seinem späten Denken 

die gesellschaftlich-historischen Voraussetzungen seiner eigenen frühen Auf-

fassung zur Literatur im besonderen und zum Imaginären im allgemeinen 

auf. 

Es zeigt sich also, daß die Imaginationslehre nicht isoliert werden kann, 

sondern mit einer Vielfalt von heterogenen Themen verstrickt ist, deren 

Entfaltung sie maßgeblich beeinflußt. Wer also die Absicht verfolgt, eine 

systematische Darstellung von Sartres Betrachtungen zur Imagination durch-

zuführen, darf sich nicht auf die frühen phänomenologischen Arbeiten zu 

17 An späterer Stelle soll geklärt werden, was Sartre unter einer Neurose versteht. 



Einleitung 17

diesem Thema beschränken, sondern muß das Gesamtwerk in den Blick neh-

men. Aus diesen Überlegungen ergibt sich die folgende Gliederung: 

Das erste Kapitel zeichnet Sartres Auseinandersetzung mit der philoso-

phischen und psychologischen Tradition in seiner eher kritisch-destruktiv 

angelegten Schrift Die Imagination nach. Ungeachtet aller sonstigen Kontro-

versen begreifen sowohl Rationalisten wie Descartes, Spinoza und Leibniz als 

auch Empiristen wie Hume oder Taine die Imagination als wiederauflebende 

Wahrnehmung. Zwischen Wahrnehmung und Imagination existieren dem-

nach nur quantitative Differenzen der Intensität und Lebendigkeit. Erstaun-

lich ist in diesem Zusammenhang allerdings, daß Sartre Kants Betrachtungen 

zur Einbildungskraft fast völlig ignoriert. In der Streitschrift Die Imagination 
wird nun im Anschluß an die Kritik der traditionellen Ansätze die folgen-

schwere Konversion zur Phänomenologie Husserls vollzogen, die allein eine 

adäquate Beschäftigung mit dem Thema der Imaginären erlauben soll. Den-

noch kommt es bereits hier zur kritischen Distanznahme. Da Sartre die Ko-

härenztheorie Taines als Unterscheidungskriterium zwischen Wahrnehmung 

und Imagination in Abrede stellt – jene Kohärenztheorie findet später ihren 

Niederschlag in Husserls Beschreibung des Widerstreitsbewußtseins in den 

Schriften aus dem Nachlaß, welche unter dem Titel  Phantasie, Bildbewußt-
sein und Erinnerung veröffentlicht worden sind18 –, bleibt für ihn die evident 

gegebene Subjektunabhängigkeit des Wahrgenommenen – und korrelativ die 

Subjektabhängigkeit des Imaginären – das wesentliche Unterscheidungskri-

terium zwischen Wahrnehmung und Imagination. Wenn Husserls phänome-

nologische Reduktion den Wahrnehmungsgegenstand auf das subjektrelative 

Noema reduziert, so eliminiert sie Sartres – zweifellos verzerrender und kri-

tikwürdiger – Interpretation zufolge die einzige Möglichkeit, den Bereich des 

Imaginären von dem des Realen abzugrenzen.

Der zweite Teil der vorliegenden Studie widmet sich Sartres eigener sy-

stematischer Behandlung des Problems des Imaginären in der ebenso akribi-

schen wie reichhaltigen Schrift Das Imaginäre. Die Reflexion auf den Akt, in 

dem ich ein imaginäres Objekt intendiere, ermöglicht die Erkenntnis der vier 

Grundcharakteristiken dieses Phänomenbereichs: 1. Die Imagination ist ein 

intentionales Bewußtsein; 2. sie lehrt nichts Neues über ihr Objekt, da sie es 

nur in einer Quasi-Beobachtung gibt; ferner setzt sie 3. ihr Objekt als Nichts, 

und schließlich ist 4. das Imaginationsbewußtsein kreativ und schöpferisch 

im Unterschied zur Passivität des Wahrnehmungsbewußtseins. Sartre entfal-

tet im weiteren Verlauf dieser Schrift sein Verständnis des Analogons, das die 

Materie der imaginierenden Akte bereitstellt, indem er den Bereich des Ima-

18 Siehe hierzu auch Wiesing, »Phänomenologie des Bildes nach Husserl und Sartre«, 

265. Vgl. zur Genese des Widerstreitsbegriffs bei Husserl: Haardt, »Bildbewußtsein und 

ästhetische Erfahrung bei Husserl«.



Einleitung18

ginären in images physiques, deren Analogon ein Objekt der Wahrnehmung 

ist (Zeichnungen, Fotos, schauspielerische Darstellungen usw.), und images 
mentales aufteilt, deren Analogon psychischer Natur ist (Wissen, Affektivität, 

körperliche Bewegungen). Zu letzteren gehören all jene Akte, in denen ich 

mir z. B. einen nichtexistenten oder abwesenden Gegenstand vorstelle, ohne 

daß ich hierbei auf bestimmte aktuell gegebene Wahrnehmungsgegenstände 

(z. B. die Farben und Formen eines Gemäldes) zurückgreife. Sartre setzt die 

Imagination in Beziehung zu Denken und Wahrnehmung, untersucht die Spe-

zifität des imaginären Objekts, dessen Funktion im Alltagsleben und über-

prüft seine zentrale These, das Bewußtsein sei außerstande, Imagination und 

Wahrnehmung zu verwechseln, anhand der komplizierten Phänomene Hallu-

zination und Traum. Abschließend wird aus der Fähigkeit des Bewußtseins 

zur Imagination die Freiheit abgeleitet19 und auf der Grundlage der Phäno-

menologie des Imaginären eine Kunsttheorie entworfen. Allerdings ist nicht 

nur explizit die Herleitung der Freiheit aus der Imagination ein Verweis auf 

Das Sein und das Nichts. Im dritten Teil der vorliegenden Arbeit soll gezeigt 

werden, inwiefern der ›ontologische Beweis‹ in der Einleitung des philosophi-

schen Hauptwerks, der in eins die Subjektunabhängigkeit des Wahrgenom-

menen und den Dualismus von Für-sich und An-sich als zwei aufeinander 

unreduzierbare ontologische Größen begründen soll, auf Fragen antwortet, 

die sich aus der Phänomenologie des Imaginären ergeben. In diesem Sinne 

wird auch im vierten Teil herausgestellt, daß Sartres Freiheitsbegriff die Sub-

jektunabhängigkeit des Wahrgenommenen voraussetzt.

Der fünfte Teil versucht zu überprüfen, ob Sartres realistische Erkennt-

nistheorie den Gedanken einer Konstitution ausschließt, und zeigt, inwie-

fern eine Kluft zwischen Konstitution oder Interpretation auf der einen und 

Imagination auf der anderen Seite besteht. Der sechste Teil, der zu Sartres 

Literaturtheorie überleitet, legt die Verbindung zwischen Das Imaginäre und 

Das Sein und das Nichts mit Was ist Literatur? offen. Der Gedankengang in 

Was ist Literatur? wird in weiten Teilen erst durch den Rückgriff auf die frühe-

ren Schriften plausibel. Zum einen stützt sich die von Sartre hervorgehobene 

Relevanz des Lesers auf das spezifische Verhältnis zwischen Imagination und 

Wahrnehmung, das Sartre in den dreißiger Jahren entwickelt, zum anderen 

verändert sich die Konzeption des Imaginären durch ihre Integration in den 

Bereich der Intersubjektivität. Ferner beschäftigt sich der sechste Teil mit der 

Gegenüberstellung von Poesie und Prosa, bei der sich erstmals eine Äqui-

vokation des Imaginationsbegriffs feststellen läßt, von der unklar ist, ob sie 

Sartre, der sich nicht explizit dazu äußert, selbst bewußt geworden ist. Diese 

19 Anders als Lesch meint (Imagination und Moral, 98), ist nach Sartre nicht die Imagi-

nation die Bedingung der Freiheit, sondern umgekehrt kann das Bewußtsein nur imaginie-

ren, weil es frei ist (vgl. Im 293).



Einleitung 19

Äquivokation durchzieht von nun an sein gesamtes Denken zum Problem 

des Imaginären und führt zu erheblichen Unklarheiten und Widersprüchen. 

Offensichtlich arbeitet Sartre im folgenden mit einem Imaginationsbegriff, 

der die Grenzen der frühen Studien Die Imagination und Das Imaginäre über-

schreitet. 

Der siebte Teil bringt das Imaginäre in den Zusammenhang mit Sartres 

Blick- sowie seiner Werttheorie. Es soll gezeigt werden, wie durch das Zu-

sammenwirken von Wertbezogenheit und Für-Andere-sein der Mensch zum 

Schauspieler seiner selbst wird, da der Wert bzw. das An-sich-für-sich nur auf 

imaginäre Weise unter dem Blick des Anderen verwirklicht werden kann. Auf 

diese Weise läßt sich darlegen, wie sich der Prozeß der individuellen Iden-

titätsbildung vollzieht. Die häufig geäußerte Ansicht, Sartres Blicktheorie 

stelle das zwischenmenschliche Verhältnis in einem allzu düsteren Licht dar, 

kann von hier aus zumindest nuanciert werden. 

Das achte Kapitel leitet zum Spätwerk Der Idiot der Familie über und be-

schäftigt sich mit der Beschreibung der Primärsozialisation, in der sich Sartres 

Ansicht nach entscheidet, ob jemand ein praktisches reales oder passives ir-

reales Leben führen wird. Hier läßt sich eine deutliche Revision des früheren 

Subjektbegriffs feststellen, insofern der Andere nicht mehr nur meine Ob-

jektivität, sondern auch meine Subjektivität konstituiert. Das neunte Kapitel 

widmet sich Sartres in der bisherigen Forschungsliteratur völlig unbeachtet 

gebliebener Phänomenologie des Lachens und kommt auf dieser Grundlage 

zur Unterscheidung von drei unterschiedlichen Bedeutungen von Imagina-

tion. Die Beschreibungen mißlingender Interaktionsverhältnisse, in denen 

die Abhängigkeit des Subjekts von der Anerkennung durch Andere deutlich 

wird, erlauben die Anknüpfung an Honneths Anerkennungstheorie20 oder 

an zeitgenössische Debatten zum Personbegriff, die Sartre bisher, wenn über-

haupt, dann nur marginal berücksichtigt haben. 

Das zehnte Kapitel behandelt die ästhetische Einstellung, die im Ausgang 

von Flaubert beschrieben wird, sowie dessen Literaturverständnis, dem auch 

Sartres Poesiebegriff noch verpflichtet bleibt. Das elfte Kapitel zeigt am Bei-

spiel von Sartres Analyse der historischen Produktionsbedingungen und der 

Ideologie der Schriftstellergeneration Flauberts, unter welchen Bedingun-

gen Irrealität als Charakteristikum anonymer Institutionen fungieren kann. 

Schließlich untersucht das abschließende zwölfte Kapitel die Rolle der ver-

schiedenen Imaginationsbegriffe in Sartres Hermeneutik, deren Methodolo-

gie der Flaubert-Studie zugrundeliegt, sowie – im Ausgang von Sartre, aber 

über Sartre hinausgehend – die sich daraus ergebenden ethischen Konsequen-

20 Dies hat bereits Olschanski gezeigt, der das Problem der Anerkennung bei Sartre al-

lerdings nicht mit der Imaginationsproblematik in Beziehung setzt (siehe Phänomenologie 
der Mißachtung).



Einleitung20

zen, welche sich durch den Vergleich mit universalistischen Gerechtigkeits-

theorien (am Beispiel von Habermas’ Diskursethik) konturieren lassen.

 

Vorüberlegungen zum Forschungsstand

Versucht man einen Überblick über die im Grunde unübersehbare Menge an 

Veröffentlichungen zu Sartre zu gewinnen, so erhält man den Eindruck, daß 

seine Imaginationstheorie eher eine marginale Position einnimmt. Sartre gilt 

als führender Kopf des französischen Existentialismus, als Bewußtseinsphi-

losoph ebenso wie als Verfechter einer engagierten Literatur, als Dramatiker 

und Romancier, als marxistischer Gesellschaftstheoretiker und Biographien-

schreiber mit eigenem hermeneutischen Programm. Sartre ist weiterhin po-

litischer Journalist und Agitator bzw. der Prototyp des engagierten Linksin-

tellektuellen. Aber er ist nicht als Philosoph des Imaginären im Gedächtnis 

geblieben.21

Dies liegt jedoch nicht zuletzt auch an der eigenwilligen Behandlung dieses 

Themas. Obwohl Sartre sich häufig mit diesem Gegenstandsbereich beschäf-

tigt, scheint sich das Imaginäre bei ihm keiner allzu hohen Wertschätzung zu 

erfreuen. So hält z. B. Durand dem französischen Philosophen »une totale 

dévaluation de l’imaginaire«22 vor. Anders als die individuelle Freiheit, auf die 

Sartre etwa in seinen Dramen geradezu Lobgesänge anstimmt, ist eine deutli-

che Skepsis spürbar, sobald er auf das Imaginäre zu sprechen kommt. In Ent-

gegensetzung zu Bretons Rede von der »Allmacht des Traumes«23 führt Sartre 

eine strenge Begrenzung des Imaginären durch, betont seine wesensmäßige 

Armut und stellt es zudem noch unter Ideologieverdacht: Insofern seine Phi-

losophie das Handeln, das Engagement und die Verantwortung proklamiert, 

scheint das Imaginäre im Zeichen von Eskapismus und Verantwortungslosig-

keit zu stehen. Vor allem ab den fünfziger Jahren lautet Sartres Gedanke, bis 

zur Karikatur zugespitzt: Wer träumt, statt die Revolution voranzutreiben, 

unterstützt die Herrschaft der bürgerlichen Klasse. Sartres Philosophie will 

die Menschen nicht zum Träumen bringen, sondern wachrütteln. Darum fin-

det sich nirgendwo in seinen Schriften eine vergleichbar emphatische Würdi-

gung des Imaginären, wie er sie etwa der Freiheit zukommen läßt.24 Sieht man 

21 Barthes Einschätzung ist daher alles andere als repräsentativ: »Das Imaginäre war 

ein außerordentlich wichtiges Sartresches Thema. Sartre widmete ihm ein Buch, das ich 

großartig finde, eins seiner schönsten Bücher« (»Roland Barthes über Sartres Existentia-

lismus«). 
22 Durand, Structures anthropologiques de l’imaginaire, 19. Möglicherweise ist dies der 

Grund, warum z. B. die umfangreiche historisch angelegte Studie von Cocking Sartre an 

keiner Stelle erwähnt: Cocking, Imagination. A Study in the History of Ideas.
23 Breton, »Erstes Manifest des Surrealismus«, 27.



Einleitung 21

jedoch genauer hin, so wird auch eine grundsätzliche Ambivalenz deutlich: 

Sartres Verhältnis zum Imaginären gleicht dem zu Flaubert, dem er sich zu-

tiefst verbunden fühlt (vgl. W 52), den er für seine Verachtung der Arbeiter-

klasse heftig kritisiert (vgl. WiL 94ff) und dem er immerhin annähernd drei-

tausend Seiten gewidmet hat. Und der Grund ist in beiden Fällen derselbe. 

Das Imaginäre ist ebenso wie der literarische Ästhetizismus, den Sartre mit 

Flaubert identifiziert, die permanente Versuchung des Schriftstellers Sartre, 

die vor allem im kunstreligiösen Heilsweg in Der Ekel zum Ausdruck kommt. 

Wie schon zuvor angedeutet (S. 5), läßt sich Sartres politisches Engagement 

wie auch sein philosophischer Realismus als Versuch deuten, sich von der 

sogenannten Literaturneurose zu therapieren. »(I)ch wollte im reinen Äther 

leben, unter den luftigen Trugbildern der Dinge. Weit davon entfernt, mich 

an Luftballons anklammern zu wollen, habe ich mich später mit ganzem Ei-

fer bemüht, nach unten zu gelangen; dazu brauchte man Sohlen aus Blei« 

(W 46). Dies ist möglicherweise ein Grund, warum vieles, was Sartre über das 

Imaginäre schreibt, so wirkt, als wolle er es unschädlich machen. Aber seine 

Haltung bleibt ambivalent: Sartre begeistert sich für engagierte Schriftsteller 

wie Richard Wright (vgl. WiL 63ff), dennoch hat er immer nur jenen Autoren 

eine ausführliche Studie gewidmet, die einen literarischen Ästhetizismus pfle-

gen (Baudelaire, Genet, Mallarmé, Flaubert). Seine Philosophie ist geprägt 

von dieser Spannung zwischen Realitätshunger25 und der Liebe zur Schön-

heit, an die er bedingungslos glaubt.26

Zum Problem des Imaginären bei Sartre gibt es bisher lediglich zwei Mono-

graphien, nämlich die beiden französischsprachigen Abhandlungen von Ca-

bestan und Noudelmann.27 Cabestan konzentriert sich ausschließlich auf die 

Schrift Das Imaginäre und läßt Fortentwicklungen in späteren Werken Sartres 

außer acht. Dabei hält er sich in seinem schmalen Bändchen eng an Sartres 

Gedankengang und begnügt sich mit gelegentlichen kritischen Kommentaren 

zu einzelnen Textstellen. Dagegen nimmt Noudelmann das Gesamtwerk zur 

24 Vgl. als Kontrast z. B. Baudelaires Lobpreisung des Imaginären: »Die Einbildungs-

kraft ist die Königin des Wahren, und das Mögliche ist eine der Provinzen des Wahren. Sie 

ist in der Tat mit dem Unendlichen verwandt. Ohne sie sind alle Fähigkeiten, sie mögen 

noch so kräftig oder so geschärft sein, als wären sie nicht, während die Schwäche einiger 

zweitrangiger Fähigkeiten, wenn eine kraftvolle Imagination ihnen aufhilft, nur ein zweit-

rangiges Unglück ist. Keine kann ihrer entraten, und sie kann manche vertreten« (»Der 

Salon 1859«, 142). 
25 Vgl. FM 25: »Uns interessierten jedoch die wirklichen Menschen mit ihrer Arbeit 

und ihren Mühen [...]: wir wollten vom totalen Konkreten ausgehen, zum absoluten Kon-

kreten wollten wir gelangen«. 
26 Simone de Beauvoir erklärt in ihren Memoiren: »Sartre glaubte bedingungslos an die 

Schönheit« (In den besten Jahren, 26).
27 Cabestan, L’imaginaire de Jean-Paul Sartre; Noudelmann, Sartre. L’incarnation ima-

ginaire.



Einleitung22

Kenntnis und beschäftigt sich auch ausführlich mit der Flaubert-Studie. Im 

Zentrum seiner Untersuchung steht jedoch das Verhältnis des Imaginären 

zu Sprache, Literatur und Denken; andere Aspekte des Imaginären bei Sart-

re werden bestenfalls angeschnitten. Vor allem befaßt sich Noudelmann mit 

dem Repertoire an Bildern und Metaphern, die in Sartres Phänomenbeschrei-

bungen auftauchen. Angesichts jener Imaginationen, die der französische 

Denker in seinen philosophischen, literaturtheoretischen usw. Untersuchun-

gen verwendet, gelangt Noudelmann zu dem Schluß, daß die Imagination 

nicht nur dem poetischen Diskurs innewohnt. Mit Sartre – und im übrigen 

zum Teil auch gegen Sartre – soll sich vielmehr zeigen lassen, daß sie zudem 

ein wesentliches und letztlich unentbehrliches Moment des philosophischen 

Diskurses darstellt.28 Noudelmanns Intention ist weniger eine Theorie des 

Imaginären als vielmehr eine Metatheorie über den philosophischen Dis-

kurs.

Betrachtet man die Forschungsliteratur zu Sartre im allgemeinen,29 so wird 

deutlich, daß die Subjektphilosophie gemeinhin für das zentrale Thema ge-

halten wird. Diese Einschätzung ist sicher alles andere als falsch. Von dieser 

Priorität aus rekonstruiert man verschiedene Entwicklungsstufen von der 

frühen Schrift Die Transzendenz des Ego, über das philosophische Hauptwerk 

Das Sein und das Nichts bis hin zur Kritik der dialektischen Vernunft, die zu-

sammen mit den Fragen der Methode Sartres Wende zum Marxismus markiert. 

Als letzte Phase gilt der gewaltige Essay Der Idiot der Familie.30 Wer sich um 

eine Gesamtdarstellung dieser Philosophie bemüht, für den scheint die Ima-

gination ein Seitenweg, ein vernachlässigbarer Übergang zwischen der Tran-
szendenz des Ego und Das Sein und das Nichts zu sein, dessen Bedeutung sich 

eigentlich darauf beschränkt, Vorstudien zum philosophischen Hauptwerk zu 

liefern. Gesamtdarstellungen berücksichtigen noch eher das umstrittene Kon-

zept der engagierten Literatur in Was ist Literatur?, welches in das populäre 

Bild des politisch engagierten Intellektuellen paßt, das Sartre wie kaum ein 

zweiter ausfüllt. Diese kanonisierte Akzentuierung wird besonders deutlich, 

wenn man einen Blick auf einführende Darstellungen von Sartres Philosophie 

wirft. Trotz des breiten Raumes, den die Studien zum Imaginären in Sartres 

frühem Denken einnehmen, widmen die Monographien von Biemel, Caws, 

Danto, Hackenesch, Hengelbrock, Kampits, Suhr und Wildenburg31 dieser 

28 Noudelmann, ebd., 248.
29 Der folgende Überblick erhebt nicht den Anspruch auf Vollständigkeit. Insofern es 

eher darauf ankommt, eine Tendenz aufzuzeigen, stehen die berücksichtigten Abhandlun-

gen exemplarisch für andere Texte der Sekundärliteratur. 
30 Die Frage, ob die umstrittenen Interviews mit Benny Lévy wirklich eine neue Phase 

in Sartres Denken eingeleitet hätten, wenn er die Zeit gehabt hätte, die dort formulierten 

Thesen weiterzuentwickeln, kann hier unberücksichtigt bleiben (vgl. hierzu Sartre, Brü-
derlichkeit und Gewalt).



Einleitung 23

Thematik kein eigenes Kapitel in ihrer einführenden Gesamtdarstellung. Falls 

man überhaupt auf die Schriften zur Imagination zu sprechen kommt, so wird 

lediglich darauf hingewiesen, daß sie Vorstudien darstellen, die die methodo-

logische Basis für Das Sein und das Nichts liefern.32 Darauf reduziert sich 

offenbar ihre Bedeutung. Danto erwähnt die Studie Das Imaginäre, um das 

Kunstprogramm in Sartres Debütroman Der Ekel zu erläutern oder das Ver-

ständnis der realistischen Erkenntnistheorie im philosophischen Hauptwerk 

zu vertiefen.33 Zwar ist die Behandlung dieses Themas in Möbuß’ Einführung 

noch am ausführlichsten,34 aber auch hier geht es darum, den Ästhetizismus 

in Der Ekel und die Freiheitsproblematik in Das Sein und das Nichts zu er-

hellen. Aufschlußreich ist auch Caws Entschluß, die frühen phänomenologi-

schen Arbeiten – neben den beiden Schriften über die Einbildungskraft: die 

Skizze einer Theorie der Emotionen (TE 255–321) und der kurze Aufsatz über 

die Intentionalität (TE 33–38) – zusammen in einem chronologisch und nicht 

thematisch strukturierten Kapitel zu behandeln, während die Transzendenz 
des Ego (TE 39–96), welche eigentlich ebenfalls in dieses zeitliche Umfeld 

gehört, in einem anschließenden Kapitel diskutiert wird, um eine Überleitung 

zum Themenfeld von Das Sein und das Nichts zu gewinnen. Caws bringt da-

mit im Grunde die programmatische Einschätzung zum Ausdruck, die inner-

halb der Forschung vorherrschend ist: »If I have devoted a disproportionate 

amount of attention to the early works, and to problems which in the light 

of the great ontological and political questions of the better-known Sartre 

seem minor, it is because in his treatment of the minor problems nearly all 

the categories invoked later have been worked out. They can be seen more 

clearly in the comparatively modest and obscure writings than in the more 

portenous context of the major works«.35 Aus diesem Grund hält auch Man-

ser Das Imaginäre für »the best introduction to his philosophical work«.36 

Die Schriften zur Imagination dienen als Einführung in die anderen Themen, 

die als zentral für Sartre angesehen werden. Sie ergänzen das Studium der 

relevanteren Werke, insofern sie deren Hauptthesen verständlicher machen 

oder ihre Genese zu rekonstruieren erlauben. Daß sie darüber hinaus eine 

31 Biemel, Jean-Paul Sartre; Caws, Sartre; Danto, Jean-Paul Sartre; Hackenesch, Jean-
Paul Sartre; Hengelbrock, Jean-Paul Sartre; Kampits, Jean-Paul Sartre; Suhr, Sartre zur Ein-
führung; Wildenburg, Jean-Paul Sartre.

32 Siehe Hackenesch, ebd., 32; Kampits, ebd., 39 und Wildenburg, ebd., 28 Fußn. 2. Dies 

sind dann auch die einzigen Textstellen in den drei zitierten Büchern, die Sartres Studien 

zum Imaginären erwähnen.
33 Danto, ebd., 41 u. 56.
34 Möbuß, Sartre, 27–32.
35 Caws, ebd., 49.
36 Manser, Sartre, 20.



Einleitung24

eigene Thematik behandeln, ist der Beachtung offenbar nicht wert oder wird 

schlichtweg nicht erkannt. 

Diese Einschätzung findet sich nicht nur bei Einführungen und Gesamt-

darstellungen, sondern sie wird auch von den Verfassern jener Abhandlungen 

geteilt, die sich um eine gewissenhafte und argumentative Auseinanderset-

zung mit Sartres philosophischer Position bemühen. Keinerlei Beachtung fin-

det die Theorie des Imaginären sowohl bei Natanson, dessen Untersuchung 

von 1951 wohl als Pionierarbeit der Sartre-Forschung gelten kann, als auch 

noch bei Rouger, der in den achtziger Jahren einen bedeutenden Beitrag zum 

Verständnis des Subjektsbegriffs in Das Sein und das Nichts und Die Tran-
szendenz des Ego geleistet hat.37 In Deutschland kann Bubners Arbeit von 

1964 den Anspruch erheben, eine der ersten sachlichen Diskussionen von 

Sartres theoretischem Ansatz jenseits der bis dahin häufig üblichen weltan-

schaulich-popularisierenden Querelen zu bieten.38 Bubner rekonstruiert und 

kritisiert Sartres Auffassung von Phänomenologie, ohne hingegen Die Ima-
gination und Das Imaginäre, in denen die Konversion zum Denken Husserls 

erstmals erfolgt und aus einer philosophischen Problemlage heraus begründet 

wird, überhaupt nur im Literaturverzeichnis zu erwähnen, geschweige denn 

einer Analyse zu unterziehen. Ganz im Gegenteil stützt sich Cumming in 

seinem Husserl-Sartre-Vergleich mehr noch auf Das Imaginäre als auf Das 
Sein und das Nichts, um Sartres von Husserl abweichendes Phänomenolo-

gieverständnis herauszustellen. Die erörterten Beispiele sollen allerdings nur 

dazu dienen, die Modifikationen, die Sartre an Husserls Methode vornimmt, 

kenntlich zu machen.39 Nach Hartmann ist die Phantasie ein »interessanter 

Prüfstein« für »Sartres Auffassung der Phänomenologie als Philosophie der 

Realität und Konkretion«.40 G. Seel greift auf diese Theorie Sartres zurück, 

um sein Verständnis von Phänomenologie ebenso wie seine Methode, die 

Ursprünge des dualistischen Denkens ebenso wie seinen Bewußtseinsbegriff 

37 Natanson, A Critique of Jean-Paul Sartre’s Ontology; Rouger, Le monde et le moi.
38 Bubner, Phänomenologie, Reflexion und Cartesianische Existenz. – Hartmann beklagt 

im Vorwort seiner 1963 veröffentlichten Studie Grundzüge der Ontologie Sartres in ihrem 
Verhältnis zu Hegels Logik das Niveau des Großteils der bisherigen Sekundärliteratur zu 

Sartre (ebd., XIII). Und Rouger erklärt 1986, daß sich die wissenschaftliche Forschung 

vor allem mit Sartre als Literaten, Literaturkritiker, politischem Schriftsteller und Biogra-

phen beschäftigt habe, während seine philosophischen Arbeiten – von wenigen Ausnahmen 

abgesehen – völlig vernachlässigt, psychoanalytisch, historisch und soziologisch ›reduk-

tionistisch‹ erklärt oder aber auf dem Niveau weltanschaulicher Kontroversen verhandelt 

werden (Le Monde et le Moi, 13 ff.). Zieht man schließlich Damasts Vorwort und Einleitung 

seiner 1994 veröffentlichten Abhandlung heran, so scheint sich an dieser Forschungslage 

nicht sehr viel geändert zu haben (Sartre und das Problem des Idealismus, 1–3).
39 Cumming, »Role-playing: Sartre’s Transformation of Husserl’s Phenomenology«.
40 Hartmann, ebd., 3.



Einleitung 25

zu erläutern.41 Lutz-Müller sieht die Bedeutung der Schriften zur Einbil-

dungskraft darin, daß sie »eine neue Grunddimension des Bewußtseins«,42 

eben die Negationsstruktur, erschließen, wodurch sich »der Durchbruch zur 

theoretischen Position« von Das Sein und das Nichts vollzieht.43 Schuppener 

zieht das Thema des Imaginären zum Verständnis von Sartres Unterschei-

dung zwischen reiner und unreiner Reflexion heran. Dies geschieht ange-

sichts der Erörterung der existentiellen Psychoanalyse Sartres sowie seiner 

Identifikation der Epoché mit der Angst als Innewerden der rückhaltlosen 

Freiheit (vgl. TE 86–90).44 Fornet y Betancourt widmet sich zwar ausführ-

licher dieser Thematik, indem er die Grundcharakteristiken des Imaginären 

referiert, auf die Auseinandersetzung mit der Tradition eingeht und Sartres 

Gegenüberstellung von Imagination und Wahrnehmung darstellt,45 aber auch 

für ihn ist Das Imaginäre in erster Linie von Interesse als Vorarbeit zu Das 
Sein und das Nichts.46 Die ausgesprochen akribische Abhandlung von Damast 

geht kursorisch auf die Imaginationstheorie ein, um Sartres Ablehnung der 

Repräsentationstheorie ausführlicher als dies in der Einleitung des Haupt-

werks geschieht, zu verdeutlichen.47 Alles in allem gilt das Imaginäre als ein 

Übergangsthema, das Sartre offensichtlich im weiteren Verlauf seines Den-

kens fallengelassen hat, da es nicht mehr ist als ein Seitenweg, auf dem er 

sich seinen eigentlichen zentralen Themen nähert, die in Die Transzendenz 
des Ego, Das Sein und das Nichts usw. auftauchen. Diese Perspektive scheint 

nahezulegen, daß sich Sartre nach 1940 – dem Jahr der Veröffentlichung von 

Das Imaginäre – nicht mehr mit dieser Thematik befaßt hätte. 

Das Verständnis der Schriften zur Imagination als Vorstudien findet sich 

nicht nur in Auseinandersetzungen mit dem philosophischen Hauptwerk Das 
Sein und das Nichts, sondern auch bei jenen Autoren, die sich mit Sartres 

Literatur- und Kunsttheorie in Was ist Literatur? oder in anderen Schriften 

beschäftigen – sei es, daß diese im Vordergrund ihres Interesses steht,48 sei 

es, daß sie einen Teil einer thematisch breiter angelegten Untersuchung dar-

41 G. Seel, Sartres Dialektik, 14 Fußn. 35, 48 Fußn. 15, 121 Fußn. 1, 185. 
42 Lutz-Müller, Sartres Theorie der Negation, 50.
43 Lutz-Müller, ebd., 59.
44 Schuppener, Phänomenologie und Dialektik in Sartres ›L’être et le néant‹, 344–349, 

504–509.
45 Fornet y Betancourt, Philosophie der Befreiung, 13–26.
46 Fornet y Betancourt, ebd., 26.
47 Damast, ebd., 162–164.
48 Dahlhaus, Subjektivität und Literatur; Howells, Sartre’s Theory of  Literature; Kohut, 

Was ist Literatur?; Ch. König, Dialektik und ästhetische Kommunikation; Lesch, Imagination 
und Moral; Merks-Leinen, Literaturbegriff und Bewußtseinstheorie; Mulatris, Désir, sens et 
signification chez Sartre; Schmidt-Schweda, Werden und Wirken der Kunst; Tenney, »Aesthe-

tics in the Philosophy of Jean-Paul Sartre«; Wittmann, Sartre und die Kunst. 



Einleitung26

stellt.49 Da hier spezifisch ästhetische Fragen im Vordergrund stehen, werden 

Sartres Untersuchungen zur Imagination nur so weit dargestellt, als sie für 

seine Konzeption des Kunstwerks Bedeutung haben50 oder zum Verständnis 

unklarer Textstellen beitragen.51 So wie in den eher ontologisch, anthropolo-

gisch oder erkenntnistheoretisch orientierten Schriften die Imaginationsthe-

matik als Vorstufe zur philosophischen Position von Das Sein und das Nichts 
betrachtet wird, die darüber hinaus nur einen geringen, jedenfalls vernachläs-

sigbaren Eigenwert besitzt, so verstehen die genannten Arbeiten dieses The-

ma als Interpretationsschlüssel für die Ästhetik. Verständlicherweise ist Das 
Imaginäre natürlich auch für die Konstanzer Rezeptionsästhetik, welche sich 

nicht zuletzt auch auf Sartre berufen kann, vor allem insofern von Interesse, 

als dort bereits die konstitutiven Leistungen des kunstrezipierenden Bewußt-

seins erhellt werden, d. h. insofern diese Schrift einen Beitrag zum Verständ-

nis der literarischen Kommunikation leistet.52 Es wäre erwägenswert, ob eine 

Blickverschiebung, die das Verhältnis umdreht und versucht, die Abhandlung 

Was ist Literatur? einmal aus der Perspektive der Theorie der Einbildungskraft 

zu betrachten, nicht möglicherweise sogar dazu führen würde, das Verständ-

nis von Sartres Literaturtheorie zu vertiefen. Ebenso wie Das Imaginäre ei-

ne Vorstudie zur Literaturtheorie von Was ist Literatur? ist, kann letztere als 

Fortsetzung der Imaginationstheorie gelesen werden. Auf diesem Weg läßt 

sich möglicherweise zeigen, daß die Denkführung der Literaturtheorie vor 

dem Hintergrund der Gegenüberstellung von Wahrnehmung und Imagina-

tion in der Grundlegungsbetrachtung zu Beginn von Das Imaginäre vor al-

lem auch an Plausibilität gewinnt. Dies entgeht einer rein literaturtheoretisch 

49 Bensch, Vom Kunstwerk zum ästhetischen Objekt; Smuda, Der Gegenstand in der bil-
denden Kunst und Literatur; Szukala, Philosophische Untersuchungen zur Theorie der ästhe-
tischen Erfahrung.

50 Vgl. z. B. Howells, ebd., 3–9; Kohut, ebd., 18–28; Merks-Leinen, ebd., 25–31, 36–48.  
51 Siehe z. B. Howells, ebd., 158 f., 172 f.; Merks-Leinen, ebd., 30 f. 
52 Vgl. Iser, Der Akt des Lesens, 222, 227, 238 f., 289, 292 f., 329, 331; Jauß, Ästhetische 

Erfahrung und literarische Hermeneutik, 44f, 83. – Iser sieht in einer späteren Schrift mit 

dem Titel Das Fiktive und das Imaginäre Sartres Konzeption als Beispiel für eine Position, 

die das Imaginäre nicht länger als Vermögen, sondern phänomenologisch als Tätigkeit des 

Bewußtseins versteht (vgl. ebd., 331–350). In seiner Darstellung unterlaufen ihm jedoch m. 

E. einige Fehlinterpretationen, so z. B. wenn erklärt wird, nach Sartre nichte das Imaginäre 

das Bewußtsein, welches Gefangener seiner selbst sei, sobald es nur imaginiere (345), oder 

das Bewußtsein sei nur intentional, insofern es imaginiert (339): Die Nichtung ist jedoch 

bei Sartre nichts, das dem Bewußtsein durch das Imaginäre geschieht, sondern sie hat ihren 

Ursprung in jedem Fall im Bewußtsein: Das Imaginäre ist das noematische Korrelat des 

schöpferischen Imaginationsaktes, und es kann in keiner Weise auf das Bewußtsein ein-

wirken (vgl. Im 214–216). Und ebenso sagt Sartre zwar, daß jedes Bewußtsein vorstellen 

können muß, aber keineswegs will er darauf hinaus, daß es dies auch tatsächlich immer tut, 

sobald es überhaupt Objekte intendiert. 



Einleitung 27

orientierten Perspektive, weil sie dazu tendiert, sich ausschließlich auf die 

Überlegungen zur Sprache in Das Imaginäre zu konzentrieren, in denen die 

spätere Differenzierung von Poesie und Prosa bereits in Ansätzen erkennbar 

wird. Es soll in der vorliegenden Arbeit allerdings nicht nur die Ästhetik von 

der Einbildungskraftslehre aus interpretiert werden, sondern vielmehr auch 

die Frage gestellt werden, was die Literaturtheorie über Sartres Verständnis 

des Imaginären lehrt.

Eine dritte Gruppe innerhalb der Sartre-Forschung thematisiert die Theo-

rie des Imaginären vor dem Hintergrund einer Beschäftigung mit Der Idiot 
der Familie, wobei Sartre selbst in einem Interview eine Verbindung zwischen 

Das Imaginäre und der Flaubert-Studie gezogen hat.53 Wannicke kommt auf 

diesen Zusammenhang zu sprechen, aber er ist der Ansicht, daß die Theore-

me aus der Schrift über die Einbildungskraft ›zwischendurch‹ verschwunden 

sind und erst in der Flaubert-Studie wieder auftauchen,54 wohingegen Collins 

schon zuvor darauf aufmerksam gemacht hat, daß die Theorie der Einbildungs-

kraft nicht erst in der Flaubert-Biographie, sondern bereits in jener über Ge-

net insofern aufgenommen wird, als Sartre dort Menschen beschreibt, die das 

Imaginäre dem Realen vorziehen.55 Wannicke legt zwar großen Wert auf die 

Kontinuität zwischen Das Imaginäre und Der Idiot der Familie56 und erklärt, 

daß Sartres Philosophie auf eine »Ontologie des Irrealen«57 hinauslaufe. Da 

er sich jedoch eher für die historische und soziale Funktion des Imaginären 

interessiert, nimmt er den Wandel, der sich in Sartres Verständnis des Imagi-

nationsbegriffs vollzogen hat, nicht in den Blick. Barnes, die die wohl bisher 

umfangreichste Arbeit über Sartres Flaubert verfaßt hat, in der sie ebenso 

stringent im Detail wie ausführlich den verschlungenen Gedankengang dieses 

Essays in komprimierter Form nachvollzieht, erwähnt die zitierte Interview-

äußerung zwar ebenfalls.58 Aber es bleibt bei dieser Erwähnung und bei allen-

falls kursorischen und eher impliziten Bezugnahmen auf Das Imaginäre. Dies 

gilt ebenfalls für die bereits zitierte Abhandlung von Collins wie auch für die 

Arbeiten von Frank und Maler zu Sartres Hermeneutik.59 Schultens Interesse 

ist eher methodologischer Natur, insofern sie Sartres Hermeneutik mit der-

jenigen Diltheys vergleicht, wobei sie beiläufig und ergänzend, die Ansichten 

dieser Autoren zur Phantasie einander gegenüberstellt.60 So sieht sie zwar die 

53 Sartre erklärt, »daß die Studie über Flaubert für mich eine Fortsetzung meiner frühe-

ren Arbeit über Das Imaginäre darstellt« (SüS 176, vgl. auch WkL 158).
54 Wannicke, Sartres Flaubert, 9.
55 Collins, Sartre as biographer, 43.
56 Wannicke, ebd., 62, 259 f. 
57 Wannicke, ebd., 260.
58 Barnes, Sartre & Flaubert, 5; siehe ebenso Howells, ebd., 93.
59 Frank, Das individuelle Allgemeine; Maler, Sartres Individualhermeneutik.
60 Schulten, Jean-Paul Sartres ›L’idiot de la famille‹, 139–143.



Einleitung28

Verbindung der Flaubert-Studie mit Das Sein und das Nichts und Fragen der 
Methode, die Imaginationsproblematik scheint dagegen ihrer Ansicht nach 

keine vergleichbare Rolle zu spielen. Dasselbe gilt für Müller-Lissners frühe 

Arbeit zum Flaubert-Essay: Die Verfasserin geht in ihrer Rekonstruktion der 

Vorstudien zu Der Idiot der Familie auf die existentielle Psychoanalyse in Das 
Sein und das Nichts ein, in der eine ausführliche Beschäftigung mit Flaubert 

bereits angekündigt wird (SN 986), wendet sich dann den Biographien über 

Baudelaire und Genet zu und richtet die Aufmerksamkeit auf Fragen der Me-
thode, in der die sogenannte regressiv-progressive Methode entwickelt wird, 

die in der Flaubert-Studie schließlich zur Anwendung kommt.61 Die Schrift 

Das Imaginäre – deren Kontinuitätsverhältnis mit Der Idiot der Familie Sartre 

selbst betont – taucht in dieser Entwicklungsgeschichte gar nicht auf. Mül-

ler-Lissner kommt nur kurz auf dieses Buch zu sprechen, wenn sie die dort 

vorgelegte Kunsttheorie mit derjenigen in Der Idiot der Familie vergleicht.62 

Trotz der vielzitierten Interviewäußerung Sartres, die Flaubert-Studie sei eine 

Fortsetzung von Das Imaginäre, findet sich bisher keinerlei Versuch, Sartre 

beim Wort zu nehmen und Der Idiot der Familie tatsächlich primär als eine 

Theorie des Imaginären zu lesen. Dies würde z. B. bedeuten, sich weniger auf 

das Individuum Flaubert selbst zu konzentrieren, sondern etwa die Frage zu 

stellen, inwiefern sich in diesem Spätwerk eine Revision oder Weiterentwick-

lung der frühen Imaginationskonzeption vollzieht.63 

Fast alle Aufsätze, die sich mit Sartres Imaginationstheorie beschäftigen, 

beschränken sich auf die beiden Schriften Die Imagination und Das Imaginä-
re. Dabei fällt auf, daß sich die Autoren vor allem mit den vier Grundcharak-

teristiken des Imaginären, die Sartre zu Beginn von Das Imaginäre entwickelt 

(Imagination als Bewußtseinsmodus, Quasi-Beobachtung, Negationssetzung 

und Kreativität), sowie mit der Konzeption des Analogons auseinander-

setzen. 

Noch vor der Veröffentlichung von Das Imaginäre hat Feldman-Comiti 

in den dreißiger Jahren eine Rezension zu Die Imagination verfaßt, die im 

ganzen eher wohlwollend ausfällt, wenngleich sie moniert, daß Sartre es sich 

bei der Auswahl der Beispiele in seinen bildphänomenologischen Beschrei-

bungen allzu leicht macht.64 Merleau-Pontys Rezension zu Die Imagination 

nimmt ebenfalls insgesamt eine positive Würdigung vor, meldet jedoch den 

61 Müller-Lissner, Sartre als Biograph Flauberts, 15–23.
62 Müller-Lissner, ebd., 86 f.
63 Nach Howells kommt es in Der Idiot der Familie nur zu einer bloßen Anwendung der 

frühen Imaginationstheorie, die sozusagen das Rüstzeug für die Interpretation bereitstellt, 

ohne selbst modifiziert zu werden. Hingegen versteht sie die Flaubert-Studie durchaus als 

eine Fortentwicklung der Literaturtheorie (siehe z. B. ebd., 144).
64 Feldman-Comiti, »Introduction à l’étude phénoménologique de l’image à  propos 

d’un ouvrage récent«, 778 f.



Einleitung 29

Vorbehalt an, Sartre gehe mitunter allzu ungerecht mit Bergson und Husserl 

um.65 Eine Rezension zu Das Imaginäre findet sich bei Kracauer, der sich 

bezeichnenderweise im kritischen Teil sogleich von der Imaginationsproble-

matik abwendet und zu einer Auseinandersetzung mit Sartres Freiheitsbegriff 

übergeht.66 Baladie liefert in seiner Rezension einen Gesamtüberblick über die

genannte Schrift und beleuchtet am Ende den Einfluß des Romans Der Ekel 
auf die Imaginationsstudie, durch den Bestimmungen ins Spiel kommen, die 

nur unzureichend phänomenologisch gedeckt seien (so z. B. die Charakteri-

sierung der realen Wahrnehmungswelt als ekelhaft: vgl. Im 303).67 Fowlers 

Rezension skizziert den Gedankengang der Studie Das Imaginäre, die er vor 

allem in engem Zusammenhang mit Sartres ein Jahr zuvor veröffentlichtem 

fragmentarischem Essay Skizze einer Theorie der Emotionen sieht.68 Ricœur 

moniert in seinem Aufsatz die Privilegierung des Originals vor dem Bild, 

die sich im übrigen nicht nur bei Sartre, sondern auch in Ryles Kapitel über 

die Phantasie in The Concept of Mind findet.69 Weiterhin formuliert Ricœur 

eine Kritik an Sartres Konzept der Quasi-Beobachtung,70 die sich auch in 

Bossarts Kurzdarstellung von Das Imaginäre findet, der gegenüber Sartres 

Darlegungen den Ansatz Kants privilegiert und vor allem auch die Identifi-

kation von Kunst und Phantasie in Frage stellt.71 Auf die gemeinsame Kritik 

Ricœurs und Bossarts soll im folgenden näher eingegangen werden, wenn das 

Verhältnis zwischen Das Imaginäre und Was ist Literatur? beleuchtet wird. 

Warnock konzentriert sich ebenfalls auf die frühe Position, wobei sie berech-

tigte Bedenken hinsichtlich der Spannung anmeldet, die zwischen Sartres 

Zurückweisung der Immanenz-Illusion und seiner eigenen Konzeption des 

Analogons besteht (siehe hierzu auch Kap. 2).72 Dieser Punkt steht auch in 

Morgans Untersuchung im Vordergrund, die letzten Endes Sartres Widerle-

gung des Immanentismus des Bildes für unzureichend erklärt.73 Caseys kriti-

sche Auseinandersetzung hebt ähnlich wie diejenigen Warnocks und Morgans 

die Inkonsistenz hinsichtlich der Behandlung der Immanenz-Illusion hervor, 

moniert ferner die Trennung zwischen Wahrnehmung und Imagination als 

zu rigide und beanstandet ebenso Sartres Intellektualismus, der von einem 

reinen Denken ausgeht, das sich von jeglichen imaginären Einmischungen 

65 Merleau-Ponty, »J.-P. Sartre. – L’imagination«, 764.
66 Kracauer, »Bewußtsein, frei und spontan«, 332 f.
67 Baladie, »La structure de l’image d’après Sartre«, 64 f. 
68 Fowler, »Sartre’s World of Dream«, 264.
69 Ricœur, »Sartre and Ryle on Imagination«, 176 f. 
70 Ricœur, ebd., 171. 
71 Bossart, »Sartre’s Theory of the Imagination«, 44, 46 ff., 50. 
72 Warnock, »Imagination in Sartre«, 327 f. 
73 Morgan, »A Critical Analysis of Sartre’s Theory of Imagination«, 32 f.



Einleitung30

befreien könnte. Ein weiterer Kritikpunkt ist Sartres Dualismus, der Caseys 

Ansicht nach die phänomenologischen Beschreibungen verzeichnet.74 Smiths 

zentrales Anliegen ist die Analyse des Analogons der images mentales in Das 
Imaginäre. Dabei interessiert er sich auch für jene Bilder, die in Sartres Kon-

zeption unberücksichtigt bleiben: die Imagination von Tönen, Farben, Ge-

schmäckern, Gerüchen oder taktilen Empfindungen. Smith versucht diese 

Lücke der Beschreibung wenigstens auf kursorische Weise zu schließen und 

bietet hierbei wertvolle Anregungen.75 Auf seine in diesem Zusammenhang 

vorgebrachte Kritik, Affektivität könne nicht als Analogon der images men-
tales fungieren, da sie keinerlei Ähnlichkeit mit dem vorzustellenden Ob-

jekt habe,76 soll an späterer Stelle noch eingegangen werden. Auf die beiden 

Schriften über die Imagination aus den dreißiger Jahren beschränkt sich auch 

Bunting, der Sartres Untersuchungen mit Gombrichs Position in Kunst und 
Illusion vergleicht und aus der Perspektive der Analytischen Philosophie ei-

ne Kritik an Sartres schroffer Distinktion zwischen Wahrnehmung und Ima-

gination vornimmt.77 Den Vorwurf einer solchen übergangslosen Trennung 

dieser Bewußtseinsformen erhebt auch Wiesings Vergleich der Bildtheorien 

Husserls und Sartres.78 Wiesing entwickelt schließlich im Zuge seiner Aus-

einandersetzung mit Husserl und Sartre eine eigene bildphänomenologische 

Position, die sich maßgeblich auf Merleau-Ponty beruft. Eine Beschäftigung 

mit Sartres Bildphänomenologie mit dem Ziel, einen eigenen Ansatz zu er-

arbeiten, findet sich auch bei Kuehl. Allerdings dienen Sartres Darlegungen 

hier eher zur Bekräftigung und weniger, wie bei Wiesing, zur Abgrenzung der 

Position des Autors.79

Salzmanns aufschlußreiche Erörterung stellt Das Imaginäre sowie Sartres 

Biographie über Jean Genet, Saint Genet, Komödiant und Märtyrer, auf der 

einen und Was ist Literatur? auf der anderen Seite einander gegenüber, um die 

grundlegende Ambivalenz zu betonen, die der Imagination bzw. der ästheti-

schen Schöpfung bei Sartre innewohnt. Während der Bereich der Kunst und 

des Imaginären einerseits, wie Salzmann zeigen kann, eine Flucht vor der 

Realität darstellt, ist andererseits die literarische Prosa der einzige Ort einer 

konfliktfreien wechselseitigen Kommunikation in Sartres Denken. Hierbei 

wird allerdings – anders als etwa in der Poesie – die ästhetische Dimension 

der ethischen Dimension untergeordnet. Und dies gilt, wie Salzmann über-

zeugend im Sinne Sartres darlegt, gerade weil die Kunst nur für andere exi-

74 Casey, »Sartre on Imagination«, 155, 157, 160, 162.
75 Smith, »Sartre and the Matter of Mental Images«, 72–74.
76 Smith, ebd., 75 f.
77 Bunting, »Sartre on Imagination«, 242 f. u. 244 ff. 
78 Wiesing, »Phänomenologie des Bildes nach Husserl und Sartre«, 267 f., 276. 
79 Kuehl, »Perceiving and Imagining«; zu Sartre vor allem 218 ff. 



Einleitung 31

stiert und sich mithin nicht von der Realität abwendet, sondern vielmehr ihre 

Veränderung anstrebt.80

Die Untersuchung Flajoliets unternimmt einen minuziösen und kenntnis-

reichen Vergleich von Husserls und Sartres Verständnis von Phantasie (bzw. 

image mentale) und Bild (bzw. image physique). Hierbei steht vor allem Sartres 

Husserl-Kritik im Schlußteil von Die Imagination im Vordergrund, der sich 

Flajoliet im großen und ganzen offensichtlich anschließt.81 Flynns Diskus-

sion in »The Role of the Image in Sartre’s Aesthetic« schließt eine Zusam-

menfassung der wesentlichen Teile von Das Imaginäre ein, die auch auf die im-

manenten Widersprüche dieses Lehrstücks eingeht. Diese haben nach Flynn 

ihren Ursprung zum Teil in Sartres Cartesianismus, der mitunter die adäquate 

Phänomenbeschreibung unterläuft.82  Interessant ist nicht zuletzt auch der 

Hinweis, daß Sartres Darstellung der realen Situation als Motivation der 

Imagination bereits in nuce den später in Der Idiot der Familie entwickelten 

Zusammenhang von Flauberts Schreibweise und seiner Klassenzugehörigkeit 

vorwegnimmt.83 Ein weiterer Aufsatz Flynns ist überaus aufschlußreich für 

die Thematik der vorliegenden Arbeit, insofern der Autor hier den Versuch 

unternimmt, dem mehrdimensionalen Verhältnis von Realität und Irrealität 

in Der Idiot der Familie Rechnung zu tragen.84 Zudem ist er – soweit dies 

zu übersehen ist – der erste, der darauf hingewiesen hat, daß in der Flaubert-

Studie das Imaginäre im Gegensatz zur Praxis verstanden wird.85 Allerdings 

sieht Flynn hierin offenbar keine Differenz zur frühen Imaginationstheorie. 

Aufgrund der zu bewältigenden Textmenge, die Sartres Flaubert dem Leser 

zumutet, bleibt es in Flynns Aufsatz jedoch verständlicherweise bei einer 

kursorischen Aufzählung der verschiedenen Sinndimensionen des Realen und 

des Irrealen, die zudem die soziale Dimension des Imaginären nicht ausrei-

chend in ihrer Spezifität thematisiert. So mündet Flynns Beschreibung zwar 

in eine Zusammenfassung, bei der jedoch die Frage offenbleibt, inwiefern die 

unterschiedlichen Bedeutungen in einem Verhältnis der Über- oder Unter-

ordnung stehen und inwiefern sie einander widersprechen. 

Von den Studien zum Imaginären im allgemeinen, die sich Sartres Kon-

zeption in einem speziellen Kapitel widmen, sind in erster Linie Chateau, 

Védrine und Lempen-Ricci zu nennen. Chateau versucht Sartres Position 

in Richtung auf eine genetische Psychologie zu erweitern, während Védrine 

80 Salzmann, »Quelques conséquences esthétiques et éthiques de la conception sartri-

enne de l’imagination«, 359.
81 Flajoliet, »Deux descriptions phénoménologiques de l’imagination«.
82 Flynn, »The Role of the Image in Sartre’s Aesthetic«, z. B. 439. 
83 Flynn, ebd..
84 Flynn, »Sartre-Flaubert and the Real/Unreal«, 109–118.
85 Flynn, ebd., 118–120. 



Einleitung32

einen kursorischen Vergleich des frühen Sartre mit Baudrillard liefert. Lem-

pen-Ricci nimmt vor allem Sartres Husserl-Kritik in den Blick und beschäf-

tigt sich im Anschluß mit den Überlegungen zu Wissen und Affektivität als 

Analogon des Imaginären.86 Aus der Reihe der Schriften zum Imaginären im 

allgemeinen sollen lediglich zwei aktuellere Studien ausführlicher zur Spra-

che kommen, die von ihrem systematischen Anspruch her mit Sartres Ansatz 

konkurrieren. Sowohl Caseys ebenso umfangreiche wie minuziöse phäno-

menologische Studie Imagining als auch Warnocks eher historisch angelegte 

Arbeit Imagination sind 1976 veröffentlicht worden, wobei beide Autoren 

sich ausführlich in den bereits erwähnten Aufsätzen eigens mit Sartre aus-

einandersetzen und vor allem Caseys Schrift als phänomenologischer Gegen-

entwurf zu Das Imaginäre gelesen werden kann. Die Auswahl dieser beiden 

Abhandlungen ist insofern interessant, als Casey einen engeren und Warnock 

einen weiteren Imaginationsbegriff als Sartre vertritt. Casey beschränkt den 

Bereich der Imaginationen auf jene Phänomene, die Sartre als images mentales 
bezeichnet. Insofern die nicht-psychischen Imaginationen, also – in Sartres 

Worten – die images physiques, nicht mehr zu Caseys Themenfeld gehören, 

untersucht dieser folglich nur einen Teilbereich von Sartres Konzeption. Das 

zeigt sich sehr deutlich im Zusammenhang mit der Analyse der Kunstrezep-

tion: Nach Sartre befindet sich der Leser oder Betrachter in einer imaginie-

renden Haltung, insofern das Kunstwerk eine image physique darstellt – d. h. 

also ebenso zum Bereich der Imaginationen gehört, wie die images mentales, 
zu denen etwa die vorgestellten schwimmenden Delphine zählen, die Casey 

eindringlich untersucht.87 Nach Casey ist die Rezeption eines Kunstwerks al-

lerdings keine Imagination, sondern eine Wahrnehmung, die jedoch Imagina-

tionen – d. h. aber in Sartres Worten: images mentales – auslöst. Dies geschieht 

im Grunde dann, wenn sich der Rezipient von den eigentlichen Gegebenhei-

ten ablöst und sie zum Anlaß für Träumereien nimmt. So fragt er sich etwa, 

was als nächstes geschieht, oder überlegt, warum der Künstler dies so und 

nicht anders gestaltet hat.88 So erklärt Casey dann auch, daß der Rezipient 

nach dem Vollzug seiner Imaginationen »redirects his attention onto the per-

ceived work«.89 Die Imaginationen scheinen bei Casey nur fakultativ mit der 

Kunstrezeption verbunden zu sein, während für Sartre die Kunstrezeption 

eine Form der Imagination ist. 

86 Chateau, Les sources de l’imaginaire, 227–236; Védrine, Les grandes conceptions de 
l’imaginaire, 122–130; Lempen-Ricci, Le sens de l’imagination, 193–223.

87 Casey, Imagining, 26f u. passim.
88 Casey, ebd., 113, 140 f., 206 f.
89 Ebd., 141. Siehe auch ders., »Sartre on Imagination«, 152–154: Daraus ergibt sich 

der Vorwurf an Sartre, die beiden Thesen, ›Das Kunstwerk ist ein Imaginäres‹ und ›Zum 

Kunstwerk gehört das sinnlich wahrnehmbare Analogon‹, stehen in einem Widerspruch 

zueinander. Der Grund liegt in Caseys Engführung des Imaginationsbegriffs.



Einleitung 33

Während Caseys Imaginationsbegriff enger als der Sartres ist, faßt ihn 

Warnocks Studie Imagination erheblich weiter. Dabei stellt sie sich erkennbar 

auf die Seite der Romantik, deren Verständnis von Imagination von Casey als 

»overestimation«90 zurückgewiesen wird. So kritisiert sie auf der einen Seite 

bei der Diskussion des Verhältnisses zwischen Imagination und Wahrneh-

mung Merleau-Pontys Wahrnehmungsbegriff, da er keinen Platz für das Ei-

genrecht der Imagination lasse,91 auf der anderen Seite proklamiert sie einen 

ausgesprochen weiten Imaginationsbegriff, der auch noch den Deutungscha-

rakter der Wahrnehmung einschließt.92 Angesichts dieser Auffassung stellt 

sich allerdings die Frage, ob Warnock sich nicht den spiegelbildlichen Vor-

wurf einhandelt, den sie gegen Merleau-Ponty erhebt: Ein derart umfang-

reicher Imaginationsbegriff läßt ebensowenig Raum für das Eigenrecht der 

Wahrnehmung, wie Merleau-Pontys umfangreicher Wahrnehmungsbegriff 

Raum für das Eigenrecht der Imagination läßt. Insofern Warnock von einer 

Kontinuität zwischen Wahrnehmung und Imagination ausgeht – für die si-

cher auch einiges spricht –, stimmt sie mit Merleau-Ponty überein (s. u.). Die 

Kontroverse bricht aus bei der Frage nach der Priorität oder dem Oberbegriff 

innerhalb des Verhältnisses zwischen Wahrnehmung und Imagination. 

  

90 Casey, Imagining, 1.
91 Warnock, Imagination, 144, 148.
92 Warnock, ebd., 183 f., 192–199, 207. – Casey nimmt eine mittlere Position zwischen 

den Ansätzen ein, die das Verhältnis von Wahrnehmung und Imagination als Kontinuität 

und jenen, die es als Diskontinuität deuten. Er gesteht – anders als Sartre dies tut (s. u.) 

– den Vertretern der Kontinuitätsthese zu, daß wir gleichzeitig wahrnehmen und imagi-

nieren können, er bestreitet jedoch, daß dies hinsichtlich desselben intentionalen Objekts 

möglich ist (vgl. ebd., 147). Damit schließt er sich Wittgenstein an: »Während ich einen 

Gegenstand sehe, kann ich ihn mir nicht vorstellen« (Zettel, § 621). Die u. a. auch von 

Warnock vertretene These, daß Imagination ein notwendiges Moment der Wahrnehmung 

sei, wird von Casey entschieden zurückgewiesen: »Not even in multiple-aspect seeing as 

can we say that imagination becomes part of perception; never an actual ingredient, it is 

at most an essential adjunct. Even in their closest conjunctions, imagining remains distin-

guishable from perceiving: continuity does not imply coincidence« (ebd., 145). Interessant 

ist, daß Warnock, die die Kontinuität vertritt, sich ebenfalls auf Wittgenstein – und zwar 

auf dessen gestaltpsychologische Analysen in den Philosophischen Untersuchungen – beruft 

(siehe Warnock, ebd., 183–195; Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, 518 ff.).




