
HEINRICH SEUSE 

Das Buch der Wahrheit 

Daz büchli der warheit 

Kritisch herausgegeben von 
Loris Sturlese und Rüdiger Blumrich 

Mit einer Einleitung von 
Loris Sturlese 

Übersetzt von 
Rüdiger Blumrich 

Mittelhochdeutsch- Deutsch 

FELIX MEINER VERLAG 
HAMBURG 



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 458

Im Digitaldruck »on demand« hergestelltes, inhaltlich mit der ursprüng-
lichen Ausgabe identisches Exemplar. Wir bitten um Verständnis für un-
vermeidliche Abweichungen in der Ausstattung, die der Einzelfertigung 
geschuldet sind. Weitere Informationen unter: www.meiner.de/bod

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  
in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische  
Daten sind im Internet über ‹http://portal.dnb.de› abrufbar.
isbn 978-3-7873-1235-1
ISBN eBook: 978-3-7873-2654-9

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 1993. Alle Rechte vorbehalten. 
Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen 
und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, 
soweit es nicht §§  53 und 54 URG ausdrücklich gestatten. Gesamtherstel-
lung: BoD, Norderstedt. Gedruckt auf alterungsbeständigem Werkdruck
papier, hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in 
Germany.� www.meiner.de



INHALT 

Vorwort .......................................................... Vll 

Einleitung. Von Loris Sturlese .. .. .. .. .. .. .. .. ...... .. .. . IX 
1. Heinrich Seuse, »der Mann des Gemütes« .... .. .. IX 
2. Zur Frage der Datierung des >Buchs der Wahr-

heit< ............................................................. XV 
3. »Von gutem underscheide, der ze habenne ist in 

vernunftikeite« .............................................. XXI 
4. Gott als »istigu vernunftikeit« .. ...................... xxvm 
5. »Widerkaphen« und »wideriniehen«: Der Mensch 

als Naturding und als moralische Instanz .... .... .. XXXV 
6. Bernhard von Clairvaux und die Gelassenheit 

der Seligen .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . XXXIX 
7. »Sinnelos werden«: Die menschliche Vernunft 

und der Betrug der Empirie .. .. .. .. .. .. .... .. .. .. .. .. . XL VI 
8. Wahre und falsche Gelassenheit: Der Dialog mit 

dem »namenlosen Wilden« ............................. LIII 
9. » ... und er hat einen sittigen wandel«: Seuses 

neuer Mensch ............ .... .... .. .. .. .... .... .... .... .. .. .. LXI 

Biographischer Überblick .. .. .. .. .. .. ...................... LXV 

Die Einrichtung der Ausgabe .. .. .. .. .. ................... LXVI 
Zum kritischen Text ........ .... .. .. ...................... LXVI 
Zur Übersetzung .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. LXVIII 

Siglen und Abkürzungen .................................... LXX 
Im Variantenapparat .. .. .. .. .. .. .. .. .... .... .. .. .. .. .. .. .. LXX 
Im Quellenapparat .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ... LXXI 

Literaturverzeichnis LXXII 



VI Inhalt 

HEINRICH SEUSE 

Daz buchli der warheit I Das Buch der Wahrheit 

Text und Übersetzung 

I. Von innerer Gelassenheit und von der richti-
gen Unterscheidung, die denkend zu erlangen 
ist .............................................................. 3 

II. Wie ein gelassener Mensch mit der Einheit be-
ginnt und aufhört .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. 7 

111. Ob es in der höchsten Einheit eine Unterschie-
denheit geben kann .......... ...... ...................... 9 

IV. Wie der Mensch und alle Kreaturen in der 
Ewigkeit waren, und von ihrem Hervorgang in 
der Zeit ..................................................... 13 

V. Von der wahren Rückkehr eines gelassenen 
Menschen durch den eingeborenen Sohn ......... 17 

VI. Von den schwierigen und wichtigen Fragen, 
die die Wahrheit mit ihm aufgrundder Gestalt 
eines gelassenen Menschen erörterte .............. 27 

VII. Woran es den Menschen mangelt, die in fal-
scher Freiheit leben ...................................... 57 

VIII. Wie edel sich ein wirklich gelassener Mensch 
in allen Dingen verhält ................................ 67 

Anmerkungen . . .. . .. . . . .. . .. . .. . . . .. . .. .. . .. . .. . . . . . ... . .. . . .. . .. . . 7 5 

Verzeichnis der zitierten Quellen .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. . 8 5 

Namenregister ..................................................... 89 



EINLEITUNG 

Heinrich Seuse, »der Mann des Gemütes« 

»Suso vede tutto sotto l'aspetto dell'amore ehe parte dal 
cuore« 1, »Suso, le plus tendre des mystiques«2, ))weich ... 
bis nahe an die Grenze des Sentimentalen und Unmänn-
lichen«\ ))in Seuses Wesen überwiegt niemals die ratio, die 
Vernunft«\ ))Seuse hat Eckebarts Spekulationen wohl nie 
ganz begriffen«5, ein ))unvergleichliche(r) Mann des Ge-
mütes«, charakterisiert durch ))die Überfülle der Herzens-
zartheit und den lyrischen Schwung seines Denkens und 
Fühlens«6 - dies ist das Bild Seuses, das Lexika, Einfüh-
rungen und selbst Monographien namhafter Gelehrter ver-
breiten. Kein Wunder, daß die philosophische Historiogra-
phie Seuse in der Grauzone der unoriginellen )) Verbreiter 

1 B. Di Blasio, Introduzione, in: B. Enrico Susone, Opere spirituali, 
a cura di B. Di Blasio, Alba 1971, S. 11. 

2 J. Ancelet-Hustache, lntroduction, in: Henri Suso, Oeuvres com-
pletes, pres., trad. et notespar J. Ancelet-Hustache, Paris 1977, S. 10. 

3 C. Gröber, Der Mystiker Heinrich Seuse, Freiburg i. Br. 1941, S. 
194. 

4 F.-W. Wentzlaff-Eggebert, Heinrich Seuse. Sein Leben und seine 
Mystik, Lindau 1947, S. 21. 

5 Heinrich Seuse, Deutsche Schriften, ausgew. u. übertr. von A. Ga-
bele, Leipzig 1924, S. 330. 

6 K. Bihlmeyer, Einleitung, in: Heinrich Seuse, Deutsche Schriften. 
Im Auftrag der Württembergischen Kommission für Landesgeschichte 
hg. v. K. Bihlmeyer, Stuttgart 1907 (Nachdr. Frankfurt a. M. 1961), 
s. 142*. 



X Loris Sturlese 

überkommener Ideen« ansiedelte 7, seine Werke der Spiri-
tualitäts- und Mystikforschung weiterreichte und ihn aus 
der Geschichte der spekulativen Bemühungen des Mittelal-
ters verbannte8 • 

Es ist tatsächlich ein bitteres Schicksal, welches dem um 
1295 in Konstanz geborenen Heinrich Seuse, dem vielver-
sprechendsten Schüler Meister Eckharts, widerfahren ist. 
Er hat die mutige Entscheidung, für die Ideen seines Leh-
rers durch ein Buch- das >Buch der Wahrheit<9 - einzu-

7 B. Geyer, Die patristische und scholastische Philosophie, 13. 
Aufl., Dannstadt 1956 (Friedrich Ueberwegs Grundriss der Geschichte 
der Philosophie 2), S. 632. Geyer ist an dieser Stelle eindeutig vom 
Urteil J. Bernharts, Die philosophische Mystik des Mittelalters, Mün-
chen 1922, S. 199, abhängig. 

8 Beispielhaft für die Haltung der deutschen akademischen Tradition 
ist der Aufsatz von S. Hahn, Heinrich Susos Bedeutung als Philosoph, 
in: Studien zur Geschichte der Philosophie. Festgabe zum 60. Geburts-
tag Clemens Baeumker gewidmet, Münster i. W. 1913 (Beiträge zur 
Geschichte der Philosophie des Mittelalters, Supplementbd.), S. 348-
356. Professor Hahn stellte nach einer systematischen Betrachtung von 
Seuses Werk das folgende Gutachten aus: >>Susos besondere Eigenart, 
seine überragende Bedeutung unter den deutschen Mystikern besteht in 
der Hauptsache darin, daß seine Seeleninhalte und zwar auch solche 
durchaus abstrakter Art nach sinnlicher Anschauung verlangten ... Der 
Reichbegabte wußte diesem Drange seines lnnern sehr oft in glücklich-
ster Weise nachzukommen und hat gerade dadurch die praktische Theo-
logie und die religiöse Erbauungsliteratur mit unverlierbarem Gute be-
reichert«. Wichtige Ansätze einerneuen philosophischen Bewertung 
bei R. lmbach, Die deutsche Dominikanerschule: Drei Modelle einer 
Theologia mystica, in: Grundfragen christlicher Mystik. Wissenschaft-
liche Studientagung Theologia mystica in Weingarten vom 7.-10. No-
vember 1987, hg. v. M. Schmidt, Stuttgart 1987 (Mystik in Geschichte 
und Gegenwart I, 5), S. 157-172, und A. de Libera, Penser au Moyen 
Age, Paris 1991, S. 336-343. 

9 Die Übersetzung des mhd. Titels bllchli der warheit mit >>Büchlein 
der Wahrheit« hat erheblich dazu beigetragen, das stereotype Bild Seu-
ses (süßliche Mystiker schreiben nämlich keine >>Bücher«, sondern 
>>Büchlein«) zu zementieren. Mhd. buchli ist zwar diminutiv, wie lat. 
opusculwn, aber kein Übersetzer würde z. B. auf die Idee kommen, ei-
nen Titel wie Opusculwn de veritate durch >>Werkchen über die Wahr-



Einleitung XI 

treten, zweimal teuer bezahlen müssen. Ein erstes Mal un-
mittelbar nach dessen Veröffentlichung, als er deswegen 
durch seine Ordensoberen-er war, wie Eckhart, ein Do-
minikaner - bestraft wurde und eine bereits angefangene 
wissenschaftliche Karriere aufgeben mußte. Ein zweites 
Mal in der modernen Zeit, als die Forschung, die sich mit 
dieser Schrift beschäftigte, ihren spekulativen Ansatz ver-
kannte und ihre Brisanz bagatellisierte, indem sie dem 
Verfasser »ungesuchte Kindlichkeit« und »holde Naivi-
tät«10 bescheinigte und ihn zu einem »gefühlstiefen, über-
aus zart empfindenden Religiösen« herunterstilisierte11 • 

Im >Buch der Wahrheit< verteidigte Seuse nicht nur Eck-
hart gegen die 1329 verhängte Verurteilung, sondern stell-
te auch seine eigene philosophische Lehre über Gott, über 
die Welt und über den Sinn des menschlichen Lebens (d. h. 
seine Anthropologie) dar. Er führte zwar seine spekulati-
ven Ansichten auch in manchen Kapiteln der >Vita< und ei-
nigen Passagen des >Horologium sapientiae< aus, aber in 
diesen beiden Schriften überwiegt die asketische Intention, 
und es ist verständlich, daß die bunten Erzählungen über 
blutige Selbstkasteiungen oder merkwürdige Visionen und 
Auditionen zur Ausblendung jener wenigen spekulativen 
Aper~us führten. Das >Buch der Wahrheit< bietet hingegen 
dem Leser und dem Interpreten keinen Ausweg. Es impo-
niert schon wegen seiner auffallenden theoretischen Dichte, 

heit« wiederzugeben. Wir betrachten daher »Buch der Wahrheit<< als die 
angemessenste Bezeichnung für den vorliegenden Traktat Seuses, und 
dies sowohl der Sache als auch der Intention des Verfassers nach. 

10 K. Bihlmeyer, Die Selbstbiographie in der deutschen Mystik des 
Mittelalters, in: Theologische Quartalschrift, 114 (1933), S. 504-544, 
hier 536: »Mag sich manches bei ihm allzu weich, süßlich und selbst 
schwärmerisch finden, den Tadler entwaffnet doch immer wieder seine 
holde Naivität, seine ungesuchte Kindlichkeit und seine Demut«. 

11 B. Geyer, Die patristische und scholastische Philosophie, a. a. 0. 



XII Loris Sturlese 

und bereits Heinrich Denifle erkannte, daß es sich um »das 
schwierigste Büchlein unter den Schriften der deutschen 
Mystiker« handelt12• Hinzu kommt, daß - was auch sehr 
früh bemerkt wurde - diese Schrift eine chiffrierte, 
schwer interpretierbare Auseinandersetzung mit der Lehre 
des großen Meister Eckhart enthält. Die Versuche, mit der 
Schwierigkeit dieses Werks fertig zu werden, brachten di-
vergierende Ergebnisse hervor. Einige Interpreten führten 
sie, wie wir sahen, auf die Naivität seines Verfassers 
zurück (Gabele), Erzbischof Gröber stellte die Hypothese 
auf, das >Buch der Wahrheit< sei zum Teil unverstehbar, 
weil es uns in einer verstümmelten Form vorliegt, und an-
dere sprachen von einem jugendlichen (Pummerer) und 
noch unreifen Werk (Ancelet-Hustache)13• In den 60er Jah-
ren versuchten Alois M. Haas 14 und Herma Piesch 15 , eine 
systematische Analyse dieser Schrift vorzunehmen. Keinem 
der beiden gelang jedoch - wie gezeigt werden soll - eine 
befriedigende historische Interpretation des schwierigen 

12 H. S. Denifle, Einleitung, in: Die deutschen Schriften des Sei. 
Heinrich Seuse aus dem Predigerorden, hg. v. H. S. Denifle, I. Bd., 
München 1876, S. XXV [im folgenden als: »Denifle« zitien], K. Bihl-
meyer, Einleitung, S. 91 *, W. Trusen, Der Prozeß gegen Meister Eck-
han. Vorgeschichte, Verlauf und Folgen, Paderborn 1988 (Rechts- und 
Staatswissenschaftliche Veröffentlichungen der Görres-Gesellschaft N. 
F. 54), s. 134. 

13 Vgl. C. Gröber, Der Mystiker, S. 61; A. Pummerer, Seuses 
Büchlein der Wahrheit nach formalen Gesichtspunkten betrachtet, 
Progr. Mariaschein 1908, S. 34, J. Ancelet-Hustache, lntroduction, S. 
22. 

14 A. M. Haas, Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk 
Heinrich Seuses, in: Ders., Nim din selbes war. Studien zur Lehre von 
der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhan, Johannes Tauler und Heinrich 
Seuse, Freiburg Schw. 1971 (Dokimion 3), S. 154-188. 

15 H. Piesch, Seuses "Büchlein der Wahrheit" und Meister Eckhan, 
in: Heinrich Seuse. Studien zum 600. Todestag 1366-1966, hg. v. E. 
M. Filthaut, Köln 1966, S. 91-133. 



Einleitung XIII 

Werks. In einem neuen Interpretationsversuch ist Frank 
Tobin16 weitere Schritte vorangekommen. Es fehlte bisher 
allerdings eine moderne kommentierte Textausgabe, die 
über die veralteten und zum Teil tendenziösen Anmerkun-
gen hinausging, welche Denifle seiner Übersetzung beigab 
und Bihlmeyer in seiner maßgeblichen Edition systema-
tisch übernahm. Die Germanisten widmeten ihre Aufmerk-
samkeit anderen Schriften Seuses, und die Theologen zeig-
ten für das >Buch der Wahrheit< kein Interesse. Auch für 
die Philosophiehistoriker war Seuse kein Thema. Ich glau-
be, zu Unrecht. 

Ich werde im folgenden versuchen, meine Überzeugung 
durch eine summarische Werkanalyse zu begründen. Dabei 
soll insbesondere auf vier Punkte eingegangen werden, 
welche mir als Voraussetzung für eine angemessene histo-
rische Interpretation der Intention und der Bedeutung des 
>Buchs der Wahrheit< erscheinen. 

Der erste Punkt: Das >Buch der Wahrheit< ist eine phi-
losophische Abhandlung. Um Mißverständnissen vorzubeu-
gen: Ich verstehe unter einer »philosophischen Abhand-
lung« ein Werk, das Fragen über die Welt und den Men-
schen durch Anwendung einer argumentativ-rationalen, 
wissenschaftlichen Methode behandelt und das die Legiti-
mation seiner Gedankengänge auf die menschliche Ratio-
nalität begründet. Wie bereits angedeutet wurde, vertrat 
bisher der größte Teil der Forschung im Gegensatz dazu 
eine »mystische« Interpretation des >Buchs der Wahrheit<, 

16 F. Tobin, Coming to Terms With Meister Eckhan: Suso's "Büch-
lein der Wahrheit", in: Semper idem et novus. Festschrift for Frank 
Banta, ed. by F. G. Gentry, Göppingen 1988 (Göppinger Arbeiten zur 
Germanistik 481), S. 321-344. 



XIV Loris Sturlese 

die man unter dem Schlagwort »Legitimation durch Ent-
rückung« (Haas)17 zusammenfassen kann. 

Zweiter Punkt: Seuse wollte durch sein Werk eine öf-
fentliche und ausdrückliche Verteidigung Eckbarts liefern, 
nicht nur »seine eigene Lehre« entwickeln und die Thesen 
Eckbarts »auf sich beruhen« lassen (Denifle, Bihlmeyer)18• 

Diese Verteidigung - dritter Punkt - wurde in Kenntnis 
der Verurteilung der Sätze Eckbarts geschrieben, die Papst 
Johannes XXII. am 27. März 1329 in Avignon veröffent-
lichen ließ. Die generell angenommene Datierung der Seu-
seschen Schrift »zwischen Juli 1327 und April 1329« 
(Piesch)19 ist demgemäß korrekturbedürftig. Sie wurde tat-
sächlich nach dem April 1329 geschrieben. 

Im allgemeinen soll versucht werden, das Werk Seuses 
im Kontext der philosophisch-theologischen Debatten zu 
interpretieren, die sich in den 1330er Jahren in Deutsch-
land abspielten. Ruedi lmbach hat in dieser Hinsicht durch 
eine Betrachtung des >Horologium sapientiae< wichtige 
Vorarbeiten geleistet20• Die Fortschritte der Arbeiten am 

17 A. M. Haas, Thema und Funktion, S. 160. Haas schreibt ferner: 
»Die visionären Privatoffenbarungen Seuses sind ... Phänomene, die 
das Ich und dessen autobiographisch enthüllte, religiös-mystische Pro-
blematik in einer objektiven Instanz, in Gott, veranken<<. Auch P. 
Künzle meint, daß Seuse >>im Bdw ... in einer rechtfenigenden Vision 
Deckung suchte<<: Einführung zu: Heinrich Seuses Horologium sapien-
tiae, hg. v. P. Künzle, Freiburg Schw. 1977 (Spicilegium Friburgense 
23), s. 34. 

18 Seuse, Deutsche Schriften, S. 356 Anm. 26; Denifle, S. 565. 
19 H. Piesch, Seuses "Büchlein der Wahrheit", S. 93; >>In den Jah-

ren 1326-28<< (A. M. Haas, Deutsche Mystik, in: Die deutsche Litera-
tur im späten Mittelalter 1250--1370, II. Teil, hg. v. I. Glier, München 
1987 [Geschichte der deutschen Literatur, 111/2, S. 277]); >>c. 1326-7 << 
(T. Kaeppeli, Scriptores Ordinis Praedicatorum Medii Aevi, II, Rom 
1975, S. 218-220); F. Tobin, Coming to Terms, S. 342. 

20 R. Imbach, Drei Modelle, a. a. 0. 



Einleitung XV 

>Corpus philosophorum Teutonicorum medii aevi< erlau-
ben es nun vielleicht, die Ergebnisse Imbachs durch eine 
Betrachtung von Seuses deutschem Werk unter besonderer 
Berücksichtigung des >Buchs der Wahrheit< auf die Probe 
zu stellen. 

2 

Zur Frage der Datierung des >Buchs der Wahrheit< 

Um mit dem Einfachsten zu beginnen: Über die Tatsache, 
daß das >Buch der Wahrheit< nach der Veröffentlichung 
der Bulle >In agro dominico< geschrieben wurde, scheint 
mir wirklich kein Zweifel bestehen zu können. Im VII. 
Kapitel der Schrift läßt Seuse einen Exponenten der frei-
geistigen Begharden (daz wilde) zu Wort kommen, wel-
cher sich auf vier Thesen beruft, die ein hoher meister 
vertreten hatte. Der verstorbene meister ist Eckhart, die 
Thesen sind alle - zum Teil sogar wortwörtlich - aus der 
Bulle des Johannes XXII. entnommen. Man vergleiche fol-
gende Parallele: 

Seuse, >Buch der Wahrheit<21 Bulle >In agro dominico<22 

Ich han vernomen, daz ein ho- Nos transformamur totaliter in 
her meister si gewesen, und daz deum et convertimur in deum. 

21 Das >Buch der Wahrheit< wird nach dem unten edienen kritischen 
Text (Kapitel und Zeile) zitien. Die übrigen deutschen Werke Seuses 
nach der Ausgabe Bihlmeyers (Sigle: Bi.). Die lateinischen und deut-
schen Werke Meister Eckharts werden nach der kritischen Ausgabe 
(Stuttgan 1936ff.) zitiert und mit den Siglen >>LW<< bzw. >>DW<< abge-
kürzt. 

22 Text der Bulle nach der Edition von L. Sturlese in LW V, Acta 
Eckhardiana, n. 65 (in Vorbereitung). Vgl. die Ausgabe von M.-H. 



XVI Loris Sturlese 

der absprechi allen underscheit 
(VII, 69-71). 

Der se1b meister hat vi1 schone 
geseit von eime kristmessigen 
menschen (VII, 96f.). 

Ich han vernomen, er sprechi, 
ein sllicher mensch wurke alles, 
daz Christus wurkte (VII, 106f.). 

Simili modo sicut in sacramento 
panis convertitur in corpus Chri-
sti, sie ego convertor in eum, 
quod ipse operatur me suum esse 
unum non simile. Per viventern 
deum verum est, quod ibi nulla est 
distinctio (art. 10). 

Pater generat me suum filium et 
eundem filium. Quidquid deus 
operatur, hoc est unum; propter 
hoc generat me ipse suum filium 
sine omni distinctione (a. 22). 

Item scribit quod omnis distinc-
tio est a deo aliena neque in natu-
ra neque in personis. Probat: natu-
ra ipsa est una et hoc unum et 
quaelibet persona est una et id ip-
sum unum quod natura (a. 24). 

Quidquid dicit sacra scriptura de 
Christo, hoc etiam totum verifica-
tur de omni bono et divino homine 
(a. 12). 

Homo nobilis est ille unigenitus 
filius dei, quem pater aeternaliter 
genuit (a. 21). 

Quicquid proprium est divinae 
naturae, hoc totum proprium est 
homini iusto et divino; propter hoc 
iste homo operatur quicquid deus 
operatur, et creavit una cum deo 
caelum et terram, et est generator 
verbi aeterni, et deus sine tali ho-
mine nesciret quicquam facere (a. 
13). 

Laurent, Autour du proces de Maitre Eckhart. Les documents des Ar-
chives Vaticanes, in: Divus Thomas (Piacenza) 39 (1936), S. 435-444. 



Einleitung XVII 

Sin rede luhtet, daz alles, daz 
Christo si gegeben, daz si o·ch mir 
gegeben (VII, 121f.). 

Quicquid deus pater dedit filio 
suo unigenito in humana natura, 
hoc totum dedit mihi: hic nihil ex-
cipio, nec unionem nec sanctita-
tem, sed totum dedit mihi sicut 
sibi (a. 11). 

In Anbetracht der obigen Textsynopse muß es als beinahe 
unglaublich erscheinen, daß man bisher überhaupt die Idee 
vertreten konnte, daß Seuse das >Buch der Wahrheit< vor 
und in Unkenntnis der Publikation der Bulle schrieb. Die 
zahlreichen Vertreter dieser These haben auf ihrer Seite 
ein einziges Argument: Seuse hätte es »nach Veröf-
fentlichung der Bulle 'In agro dominico' ... kaum mehr 
wagen können, das BdW zu schreiben«23• Doch warum, 
wenn nicht eben wegen eines solchen Wagnisses, wurde 
Seuse vor dem Provinzialkapitel beschuldigt, er habe Bü-
cher mit kezerlichem unflat verlaßt, und aus dem Lektor-
amt abgesetzt, wie er selbst in seiner >Vita< berichtete?24 

23 H. Piesch, Seuses "Büchlein der Wahrheit", S. 93 Anm. 6; vgl. 
auch W. Trusen, Der Prozeß, S. 134, 154, und P. Künzle, Einfüh-
rung, S. 32: >>bei Seuses kirchlicher Gesinnung ist nicht anzunehmen, 
er hätte sich erlaubt, den eckhartsehen Sätzen nach ihrer Verwerfung ei-
nen orthodoxen Sinn zu geben«. 

24 Vita, Kap. 32: Ze einer zit fl1r er abwert in Niderland ze einem ca-
pitel. Da waz im vorhin liden bereit wan esfl1ren ire zwenfurneme wi-
der in dar ... und wurden vil sachen uf in geleit, dero was einu: si spra-
chen, er macheti bücher, an den stl1ndi falschU lere, mit der alles lant 
wurdi verunreiner mit kezerlichem unjlat (Bi. 68, 17-23). Es bleibt eine 
offene Frage, auf welches Kapitel sich Seuse bezieht. Bihlmeyer (Ein-
leitung, S. 93*-94*) plädiene für Antwerpen (1327), während sich 
Künzle (Einführung, S. 32) für Maastricht (1330) entschied. Beide For-
scher interpretieren Niderland im Sinne von >>Holland<<. Es wäre je-
doch auch möglich, daß Seuse mit Niderland einfach das Gegenteil von 
»Oberland<< meinte (etwa »im Norden<<): Belege in diesem Sinne in W. 
Williams-Krapp, Literaturlandschaften im späten Mittelalter, in: Nieder-
deutsches Won. Beiträge zur niederdeutschen Philologie 26 (1986), S. 



XVIII Loris Sturlese 

Wie dem auch sei: Die entscheidende Frage, die sich aus 
unserer Textsynopse aufdrängt, kann unter der Annahme 
einer Frühdatierung des >Buchs der Wahrheit< nicht beant-
wortet werden: Woher konnte Seuse die vier Sätze haben, 
wenn nicht aus der Bulle? Gewiß kannte er die Werke Eck-
barts aus erster Hand, und er mag auch Zugang zu den 
Prozeßakten gehabt haben, wie neulich Winfried Trusen 
geltend machte25 • Aber die Werke Eckbarts füllen zehn 
Bände, und die Rechtfertigungsschrift, die sicher in den 
Kreisen seiner Schüler zirkulierte, enthielt mehr als 100 
Thesen. In einer solchen Situation hätte Seuse nicht nur 
über mystische, sondern auch über bellseherische Gaben 
verfügen müssen, um mit so sicherem Urteil gerade nur 
diejenigen Thesen auszuwählen, die der Papst später als 
häretisch verurteilte. 

Eine nähere Betrachtung der Rolle, die »das Wilde« in 
der argumentativen Ökonomie des Werks spielt, zeigt mei-
nes Erachtens, daß Seuse sogar damit rechnete, daß der Le-
ser die vier oben erwähnten Sätze als Zitate aus der Bulle 
wiedererkannte. Doch zu diesem Punkt weiter unten. Tat-
sache ist: Die vier Zitate bilden einen sicheren terminus 
post quem für die Bestimmung der Abfassung des >Buchs 
der Wahrheit< und verankern es in einem bestimmten Zeit-
raum und in dem entsprechenden geistigen Klima. Dabei 
ändert es nicht viel, ob das Werk in der zweiten Hälfte des 
Jahres 1329, im Jahr 1330 oder im Jahr 1331 veröffent-
licht wurde. Was wichtig ist: Als es geschrieben wurde, war 
der lange, 1326 in Köln begonnene Prozeß gegen Eckhart 

1-7. Man dürfte daher das in Frage stehende Kapitel mit demjenigen 
von Trier (1332) identifizieren (vgl. meine Besprechung von Trusens 
Buch in: Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur 
114 [1992], s. 528). 

25 W. Trusen, Der Prozeß, S. 149. 



Einleitung XIX 

beendet, der Meister war gestorben, und obwohl die Ver-
urteilung nicht direkt seine Persönlichkeit betraf, war er 
dennoch vom Papst, vom Kölner Erzbischof, von der offi-
ziellen Kirche und von seinem Orden völlig desavouiert 
worden. Die Leitung der deutschen Provinz, die für Eck-
hart entschlossen eingetreten war, war im Rahmen einer 
))Säuberungsaktion« (Trusen)26 liquidiert und neubesetzt 
worden. Zum Haupt der Provinz wurde ein französischer 
Dominikaner ernannt. Durch harte und entschiedene diszi-
plinarische Maßnahmen wollten die Kurie und der Ordens-
general Zeichen setzen. 

Die Normalisierung erfolgte nicht ohne Widerstand. Es 
gab einen Kreis von Anhängern Eckharts, der sich sogar 
den Befehlen der Bulle widersetzte. Sie bewahrten seine 
Handschriften auf, stellten Sammlungen von seinen Predig-
ten her, planten eine ))Ausgabe letzter Hand« seiner latei-
nischen Schriften und verbreiteten seine Verteidigungs-
schrift. Ich vermute, daß dieser Kreis von Dominikanern -
für die ich in einer früheren Publikation die Bezeichnung 
))Eckhartisten« vorgeschlagen habe27 - seinen Mittelpunkt 
in Köln hatte. Seuse, der dort studiert hatte, als Eckhart 
noch am Leben war, befand sich nach 1329 nicht mehr in 
der rheinischen Metropole, sondern in Konstanz. Aus sei-
nem Heimatkloster, in dem er als Lektor für den theologi-
schen Unterricht seiner Mitbrüder verantwortlich war, 
stellte er sich mit dem )Buch der Wahrheit< auf die Seite 
der ))Eckhartisten«. 

26 W. Trusen, Der Prozeß, S. 161. 
27 L. Sturlese, Die Kölner Eckhartisten. Das Studium generale der 

deutschen Dominikaner und die Verurteilung der Thesen Meister Eck-
harts, in: Die Kölner Universität im Mittelalter, Berlin-New York 1989 
(Miscellanea Mediaevalia 20), S. 192-211. 



Von inrelicher gelazenheite und von gutem underscheide, 
der ze habenne ist in vemunftikeite. /. 

»Ecce enim veritatem dilexisti, incerta et occulta 
sapientie tue manifestasti michi.«1 

Es waz ein mensche in Christo, der hatte sich in sinen iun- 5 

gen tagen geübet nach dem ussem menschen uf elh1 du 
stuke, da sich anvahendu menschen pflegent ze übenne, und 
beleip aber der inr mensch ungeübt in sin selbs I nehsten A J36v 

gelazenheit, und bevand wol, daz im neiswaz gebrast, er 
enwiste aber nit waz. Und do er daz langu zit und vil iaren 1 o 
getreib, do wart im eins males ein inker, in deme er wart 
getriben zü im selben, und ward in im gesprochen also: Du 
solt wissen, daz inrlichll gelazenheit bringet den menschen 
zü der nehsten warheit. 

Nu waz im dis edel wort dennoch wild und unbekant, 15 

und hatte doch vil minne darzü, und wart uf daz selbe und 
des glich gar vestiklich getriben - ob er vor sime tode ie-
mer dar zü mechte komen -, daz er daz selb bloz erkandi 
und ze grunde ervolgti. Also kam er darzü, daz er wart ge-
warnet und wart ime fllr geworfen, I daz in dem schine des Bi. 327 

selben bildes verborgen legi valscher grunt ungeordenter 
friheit und bedecket legi grozer schade der heiligen kri-
stenheit. Und hier abe erschrak er und gewan etlich zit ei-
nen widerstoz des inren rüfes in im selben. 

Und eins males do wart im ein kreftiger inschlag in sich 25 

selb und luhte im in von götlicher warheit, daz er hier abe 

1 vor Von inrelicher: Hie vaht an daz drit buch A Cf KR Sl U W 
2 I. W; daz erst capitel a. 22 groze A 



I 

Von innerer Gelassenheit und von der richtigen 
Unterscheidung, die denkend zu erlangen ist 

»Denn siehe, du hast die Wahrheit geliebt, und das Ver-
borgene und Geheime deiner Weisheit hast du mir offen-
bart.« 

Es war ein Christ, der hatte sich in seiner Jugend allen den 
äußeren Übungen unterzogen, denen sich Anfangende zu 
unterziehen pflegen, blieb aber innerlich ohne die Übung 
der höchsten Gelassenheit seiner selbst. Und er erkannte 
deutlich, daß ihm etwas fehlte, wußte aber nicht was. Und 
da er lange Zeit und über viele Jahre so gelebt hatte, er-
fuhr er einstmals ein In-sich-gehen, indem er zu sich selbst 
geführt wurde, und er vernahm in sich das folgende: Du 
mußt wissen, daß innere Gelassenheit den Menschen zur 
höchsten Wahrheit führt. 

Nun war ihm dieses Wort von höchstem Adel damals 
noch fremd und unbekannt, aber er hatte eine große Zunei-
gung zu ihm und wurde von diesem und von allem, was zu 
ihm gehört, überaus stark angezogen, daß er es - sollte es 
ihm vor seinem Tode noch zuteil werden - rein erkenne 
und vollständig erfasse. So kam es dahin, daß er aufmerk-
sam gemacht und ihm vor Augen gestellt wurde, daß im 
Glanz der so gewonnenen Erkenntnis sich ein falscher 
Grund willkürlicher Freiheit verberge und ein großer 
Schaden für die heilige Christenheit verdeckt läge. Und 
darüber erschrak er und empfand über geraume Zeit eine 
Abneigung gegen den inneren Ruf in sich selbst. 

Aber einstmals fuhr es in ihn wie ein Blitz, und es leuch-
tete ihm dank göttlicher Wahrheit ein, daß er sich davon 



4 Daz buechli der warheit 

kein gedrang s~lte nemen. Wan daz ist ie gesin und muz 
iemer wesen, daz sich daz bese birget hinder daz gute, und 
daz man darumb daz gute m1t solverwerfen von des ~sen 
wegen. Und meinde, daz in der alten e, do got durch Moy- 30 

sen sinu waren zeichen tet, do wurfen die zobrer iru val-
sehen dar under2. Und do Christus der ware messias kam, 
do kament etlich andere und erz~gten sich valschliche, daz 
su der selb werin3 • Und also ist es liberal in allen dingen, 
und darumbe ist daz gute nit mit dem besen ze verwer- 35 

fenne, mer mit gutem underscheide ze uskiesenne, sam der 
g~tlich mund tut4 • Und also meinde es, daz gütu vemunf-
tigu bilde nut werin ze verwerfenne, du ir klaren vemunf-
tikeit underwurfliche haltent nach meinunge der heiligen 
kristenheit, noch vemunftig sinne, die gut warheit inne 40 

tragent eins dumechtigen lebennes, werin nit ze schllhenne. 
Wan su entgrobent denmenschenund z~gent im sinen adel 
und des g~tlichen wesennes ubertreffenlicheit und aller an-
dere dingen nihtikeit, daz den menschen von billich ob al-
len dingen reizet zu rehter gelassenheit. Und also kam er 45 

wider uf daz vorder getrifte, da er zu vermant, waz einer 
warer gelassenheit. 

Nu begerte er von der Ewigen Warheit, daz su im guten 
underscheid gebi - als verre es muglich were - enzwu-
schent dien menschen, die da zilent uf I ordenlieber einval- A mr 
tikeit, und etlichen, die da zilent, als man seit, uf ungeor-
denter friheit, und in darinne bewisti, weles weri ein rech-
tu gelazenheit, mit der er kemi, da er hin selte. Also wart 
im in liehtrieher wise geantwurt, daz dis alles I s~lte ge- Bi. 328 

schehen nach der wise einer usgeleiten bischaft, als ob der 55 

Iunger fragti und du Warheit antwurti. Und wart des er-

40 sinne I sune A 43 ubertreffenlicheit I ubertriffetilicheit A B 
53 kemi I kenni A S 



Das Buch der Wahrheit · I 5 

nicht bedrängen lassen solle. Denn es war so und wird im-
mer so sein, daß sich das Böse hinter dem Guten verbirgt, 
und darum solle man wegen des Bösen nicht das Gute ver-
werfen. Es gab ihm zu verstehen, daß im Alten Bund, als 
Gott durch Moses seine wahren Zeichen wirkte, die Zau-
berer ihre falschen darunter warfen. Und als Christus, der 
wahre Messias, kam, kamen auch einige andere und gaben 
sich fälschlich für ihn aus. So ist es überall in allen Dingen, 
und darum darf man das Gute nicht mit dem Bösen ver-
werfen, sondern muß in richtiger Unterscheidung auswäh-
len, wie es der göttliche Mund tut. Es gab ihm auch zu ver-
stehen, daß richtige vernünftige Vorstellungen, die ihr kla-
res Denken nach der Auffassung der heiligen Christenheit 
ausrichten, nicht zu verwerfen sind, noch vernünftige Ge-
danken, die die rechte Wahrheit eines vollkommenen Le-
bens enthalten, zu meiden sind. Denn sie bilden den Men-
schen und zeigen ihm seinen Adel und die Erhabenheit des 
göttlichen Wesens sowie die Nichtigkeit aller anderen Din-
ge, was den Menschen zu recht vor allem anderen zu rech-
ter Gelassenheit reizt. Und so fand er zu jenem Streben 
nach einer wahren Gelassenheit zurück, zu dem er ermahnt 
worden war. 

Nun bat er die Ewige Wahrheit, daß sie ihm - sofern 
möglich - die richtige Unterscheidung gebe zwischen den 
Menschen, die nach geordneter Einfachheit streben, und 
solchen, die - wie man sagt - nach ungeordneter Freiheit 
streben; und daß sie ihn darüber belehre, worin rechte Ge-
lassenheit bestehe, mit der er dorthin käme, wohin er soll-
te. Er erhielt die erhellende Antwort, daß all dies in Form 
belehrender Beispiele mit der jeweiligen Deutung erfolgen 
werde, und zwar so, daß der Jünger fragt und die Wahr-
heit antwortet. Zunächst wurde er aber auf den Kern der 
Heiligen Schrift verwiesen, aus der die Ewige Wahrheit 



6 Daz buechli der warheil 

sten gewiset zu dem kernen der heiligen schrift, us der du 
Ewig Warheit redet, daz er da suchti und lugti, waz die al-
ler geiertesten und geleptesten, dien got sin verborgenen 
wisheit hat uf getan, als da vor stat in latine, dur von hettin 60 

gesprochen, ald waz du heilig kristenheit dur von hielti, 
daz er uf sicherre warheit blibi. Und hier us luhte im in 
also: 

Wie ein gelazener mensche 
beginnet und endet in einikeite. II. 

Allen den menschen, die wider in gefüret son werden, den 
ist furderlich ze wissenne ir und aller dingen erstes begin, 
wan in deme selben ist och ire iungstes lenden. Und hier- 5 

umb sol man wissen, daz alle die, die von warheit ie ge-
sprachen, die koment des uber ein, daz neiswaz ist, daz 
uber al daz erste ist und daz einveltigest und vor dem nut 
enist. 

Nu hat dis grundelos wesen Dyonisius in siner blozheit 10 

angesehen5 und sprichet daz und och ander lere~. daz daz 
einveltig, von dem geseit ist, mit allen namen blibet alze-
male ungenemmet. Wan als da stat an der kunst Loyca, der 
name s~lti ussprechen die nature und redelicheit des ge-
nemten dinges 8• Nu ist daz kuntlich, daz des vorgenanten 15 

einveltigen9 wesennes natur endelos und ungemessen ist 
und unbegriffen aller kreaturlieber vemunftikeit10 . Dar-
umb so ist das kund allen wolgelerten phaffen, daz daz wi-
selos wesen11 och namelos ist. Und darumb sprichet Dyoni-
sius I in dem buche >Von den getlichen namen< 12, daz got si Bi. 329 

2 II. W; das ij. capitel a 18 dasfehlt AB S Bi. 



Das Buch der Wahrheit· li 7 

spricht, um dort zu suchen und aufmerksam zu beob-
achten, was die Größten in Lehre und Leben, denen Gott 
seine verborgene Weisheit geoffenbart hat- wie im Motto 
am Anfang zu lesen war -, davon gesprochen haben, oder 
was die Auffassung der heiligen Christenheit hiervon sei, 
damit er von der gesicherten Wahrheit nicht abweiche. 
Und so leuchtete ihm ein: 

II 

Wie ein gelassener Mensch mit der Einheit 
beginnt und aufhört 

Allen Menschen, die wieder in das Eine geführt werden 
sollen, ist es nützlich, den Ursprung von sich und allen 
Dingen zu wissen, denn dort ist auch ihr letztes Ziel. Des-
wegen muß man wissen, daß alle, die jemals über die Wahr-
heit sprachen, darin übereinstimmen, daß es etwas gibt, das 
über allem das Erste und Einfachste ist und vor dem nichts 
ist. 

Nun hat Dionysius dieses ursprungslose Wesen unver-
hüllt angeschaut und sagt dazu - ebenso wie andere Leh-
rer -, daß das Einfache, von dem die Rede ist, mit allen 
Namen letztlich ungenannt bleibt. Denn wie man aus der 
Logik weiß, muß der Name die Natur und die Definition 
des benannten Dinges ausdrücken. Es ist nun aber be-
kannt, daß die Natur des genannten einfachen Seins endlos, 
unermeßlich und unbegreiflich für alles kreatürliche Den-
ken ist. Darum ist allen gelehrten Theologen bekannt, daß 
eben dieses Wesen, das keine Weise hat, auch ohne Namen 
ist. Und darum sagt Dionysius in dem Buch >Von den gött-
lichen Namen<, Gott sei ein »Nichtsein« oder ein »Nichts«, 



8 Daz buechli der warheit 

»nit wesen« oder ein »niht«, und daz ist ze verstenne nach 
allem deme wesenne und ihte, daz wir ime mugen nach 
kreaturlieber wise zii gelegen. Wan »waz man ime des in 
~lieber wise zii leit, daz ist alles in etlicher wise valsch 
und ire ll~ggenunge ist war«13• Und us dem so mehte man 25 

ime sprechen ein ewiges niht. Aber doch so man von eime 
dinge reden sol, wie übertreffenlieh ald übermerklich es 
ist, so miiz man im etwaz namen schepfen. Diser stiller14 

einveltikeit wesen ist ir leben und ir I leben ist ir wesen. Es A mv 
»ist ein lebendu wesendu istigu vemunftikeit, daz sich sel- 3o 

ber verstat und ist und lebt selber in im selber und ist daz 
selb«15• 

Nu enkan ich es nit me fUrbaz her us bringen, und dis 
heis ich die ewigenungeschaffen warheit. Wan ellu ding da 
sint als in ir nuwi und in ir ersti und in ire ewigen beginne. 35 

Und hie beginnet und endet ein gelazener mensche in or-
denlicher ingenomenheit, als hie nach wirt bewiset. 

Ob in der hösten einikeit 
kein anderheit muge bestan. Ill. 

Der Junger fragte und sprach also: Mich nimt wunder, sid 
daz also ist, daz dis eine so gar einveltig ist, wannen denne 
kome du manigvaltikeit, die man ime ziileit. Eine kleidet in 5 

mit wisheit und sprichet im du wisheit, eine mit güti, eine 
mit gerehtikeit und des glich. So sagent die phaffen us dem 
globen von der gediehen drivaltikeit 16• Warumbe lat man 
es nit beliben in siner einvaltikeit, die es selber ist? Mich 

2 III. W; das iij. capitel a 5 manigualkeit A 



Das Buch der Wahrheit· lii 9 

und das ist in Bezug auf alles Sein und jedes bestimmte Et~ 
was zu verstehen, das wir ihm nach kreatürlicher Weise 
zulegen können. Denn »was man ihm in dieser Weise zu-
schreibt, das ist alles in gewissem Sinn falsch, und seine 
Verneinung ist wahr«. Und daher könnte man ihn ein »ewi-
ges Nichts« nennen. Andererseits, will man von etwas spre-
chen, wie erhaben und über alles Verstehen es ist, so muß 
man ihm irgend einen Namen geben. Das Wesen dieser 
stillen Einfachheit ist ihr Leben und ihr Leben ist ihr We-
sen. Es »ist ein lebendes, seiendes, existierendes Denken, 
das sich selber denkt und ist und lebt in sich selber und ist 
dasselbe«. 

Weiter kann ich es nicht ausdrücken, und dieses Wesen 
nenne ich: »Ewige ungeschaffene Wahrheit«. Denn alle 
Dinge sind in ihr in ihrer Neuheit und in ihrem Ersten und 
in ihrem ewigen Ursprung. Und darin beginnt ein gelas-
sener Mensch und kommt an sein Ziel in rechtem Eins-
Sein, wie hiernach gezeigt wird. 

III 

Ob es in der höchsten Einheit eine 
Unterschiedenheil geben kann 

Der Jünger fragte: Da dem nun so ist, daß dieses Eine 
so ganz und gar einfach ist, wundere ich mich, woher denn 
die Mannigfaltigkeit kommt, die man ihm zuschreibt. Ei-
ner bekleidet es mit Weisheit und nennt es so, einer mit Gü-
te, der eine mit Gerechtigkeit und so fort. So lehren es die 
Theologen auf der Grundlage des Glaubens an die göttliche 
Dreifaltigkeit. Warum läßt man dieses Eine nicht in seiner 
Einfachheit, die es selber ist? Mir scheint ganz und gar, 



10 Daz buechli der warheit 

dunket I alles, daz diseinig ein17 ze vil werkeshabe und ze Bi. JJ• 

vil anderheite. Ald wie mag es als gar ein blozes ein sin, da 
so vil menigheit ist? 

Du Warheit antwlirt und sprach: Disu mengheit ellu ist 
mit dem grunde und in dem bodme ein einveltigu einikeit. 

Der lunger sprach: Waz heissest du den grund und den 15 

ursprung, ald nit den grunt? 
In libro Entwurt der Warheit18 : Ich heisse den grundden usqual 
S~nten- und den ursprung, us dem die usflusse entspringent. 

ttarum 
Der lunger: Herr, waz ist daz? 
Du Warheit: Daz ist du naturund daz wesender gotheit. 20 

Und in disem grundelosen abgrunde siget du driheit der 
personen in ire einikeit, und ellu mengi wirt da ir selbs 
entsetzet in etlicher wise. Da ist o eh nach diser wise ze ne-
menne nut fremdes werkes denne ein stillu inswebende 
dunsterheit. 25 

Der lunger sprach: Ey lieber herre, sag mir, waz ist 
denne daz, daz den ersten usblik git disem selben ze werke, 
und aller meist zu sinem eigenen werke, daz da ist gebe-
ren? 

Du Warheit sprach: Daz tut sin vermugendu kraft. 30 

Der lunger: Herre, waz ist daz? 
Du Warheit: Daz ist gehlich natur in dem vatter. Und da 

in dem selben bgeblicke ist es swanger berhaftikeit und 
werkes, wan al da hat sich in der nemunge unserre ver-
nunft gotheit ze gotte geswungen. 35 

Der Iunger: Lieber herre, ist dis nit eins? 
Du Warheit sprach: Ja, gotheit und got I ist eins, und A JJBr 

doch so »wurket noch gebirt gotheit nit, aber got gebirt 
und wurket« 19• Und daz kumtallein von der anderheit, du 
da ist in der bezeichnunge nach nemlicheit der vemunft. 40 

23 nemenneA 28 geberen I geben K U 



Das Buch der Wahrheit· IIJ 11 

daß diesem einfachen Einen zu viel Tätigkeit und zu viel 
Unterschiedenheit zugeschrieben wird. Oder wie kann es 
so ganz und gar ein reines Eines sein, wo doch solche Viel-
heit ist? 

Die Wahr bei t antwortete: Diese ganze Vielheit ist mit 
dem tiefsten Grund eine einfache Einheit. 

Der Jünger sprach: Was nennst du den Grund und den 
Ursprung, und was ist nicht Grund? 

Antwort derWahr h e i t: Ich nenne den Grund den Quell 
und den Ursprung, aus dem die Ausflüsse entspringen. 

Der Jünger: Herr, was ist das? 
Die Wahrheit: Das ist die Natur und das Wesen der 

Gottheit. In diesem grundlosen Abgrund ergießt sich die 
Dreiheit der Personen in ihre Einheit, und alles Viele wird 
in gewisser Weise seiner selbst beraubt. Begreift man es 
so, dann gibt es kein fremdes Werken, sondern nur eine 
stille, in sich schwebende Dunkelheit. 

Der Jünger sprach: Ob, lieber Herr, sag mir, was ist 
das, das demselben den Anfang zum Werken gibt, und ins-
besondere zu seiner eigenen Tätigkeit, dem Gebären? 

Die Wahrheit : Das tut seine vermögende Kraft. 
Der Jünger: Herr, was ist das? 
Die Wahrheit: Das ist die göttliche Natur in dem Va-

ter; und da in demselben Augenblick ist sie schwanger in 
Fruchtbarkeit und Wirken, denn da hat sich - nach der 
Wahrnehmung unserer Vernunft- die Gottheit zu Gott ge-
schwungen. 

Der Jünger: Lieber Herr, ist dies nicht eines? 
Die Wahrheit sprach: Ja, Gottheit und Gott sind ei-

nes, und dennoch »wirkt noch gebiert die Gottheit nicht, 
sondern Gott gebiert und wirkt«. Dies gründet allein in der 
Unterschiedenheit, die aus der Bezeichnung herrührt, wie 
sie dem Erfassen unserer Vernunft gemäß ist. Aber in sei-



12 Daz buechli der warheit 

Aber es ist eins in dem grunde. I Wan in der getlichen na- Bi. 111 

ture ist nit anders denne wesen und die widertragenden ei-
genschefte20, und die legent uberal nihtes nit zu dem we-
senne, su sint es alzemale, wie su underscheit haben gegen 
dem su sint, daz ist gegen ir gegenwurfe. Wan g~tlichU na- 45 

ture,nach dem seihen grunde ze nemenne, ist nihtez nit ein-
veltiger an ir selb denne der vatter, in der seihen nature 
genomen, ald kein andru persone. Du bist allein in der in-
bildunge betrogen, du daz an bliket nach der wise, als es in 
der kreature ist ingetragen. Es ist an im selber einig und so 
bloz. 

Der Iunger sprach: Ich merk wol, daz ich bin komen uf 
die gruntniri der nehsten einveltikeit, für die nieman inbaz 
mag kommen, der warheit wil furen. 

Wie sich der mensche und alle kreaturen 
ewklich haben gehalten, und von irem 

gewordenliehen usbruche. IV. 

Der Iunger: Ewigu Warheit, wie hein sich aber die krea-
turen ewklich in gotte gehalten? 

Entwurt: Su sint da gesin als in irem ewigen exemplar. 
Der Iunger: Waz ist daz exemplar? 
Du Warheit: Es ist sin ewiges wesen in der nemunge, als 

es sich in gemeinsamklicher wise der kreature git ze ervol-
genne. Und merke, daz alle kreaturen ewklich in gotte sint 10 
got und hein da enkeinen gruntlichen underscheit gehebt21, 

denn als gesprochen ist22 . I Su sint daz selb leben, wesen Bi. 112 

und vermugen, als verre su in gotte sint, und sint daz selb 

43 undfehlt A 
3 IV. W; das iiij. capitel a 



Das Buch der Wahrheit · IV 13 

nem Grund ist es eines. Denn in der göttlichen Natur ist 
nichts anderes als ihr Wesen und die Relationen, und letz-
tere fügen zu ihrem Wesen überhaupt nichts hinzu, sie sind 
es ganz und gar, wie sie sich andererseits unterscheiden ge-
genüber den Gegenständen, auf die sie sich beziehen. Denn 
die göttliche Natur, nach ihrem eigenen Grund betrachtet, 
ist in sich in keiner Weise einfacher als der Vater, in seiner 
Natur betrachtet, oder eine andere Person. Du bist nur 
durch die Art deines Denkens getäuscht, die das in der 
Weise betrachtet, wie es kreatürlich wahrgenommen wird. 
Das Eine ist in sich selber eins und rein. 

Der Jünger : Ich erkenne, daß ich an den tiefsten Punkt 
der Erkenntnis der höchsten Einfachheit gekommen bin; 
tiefer kann niemand gelangen, der Wahrheit stiften will. 

IV 

Wie der Mensch und alle Kreaturen in der Ewigkeit 
waren, und von ihrem Hervorgang in der Zeit 

Der Jünger: Ewige Wahrheit, wie waren die Kreatu-
ren in der Ewigkeit in Gott? 

Antwort: Sie waren da als in ihrem ewigen Urbild. 
Der Jünger: Was ist das Urbild? 
Die Wahrheit: Es ist sein ewiges Wesen in der Ge-

stalt, wie es sich der Kreatur mitteilt und sich ihr zu erken-
nen gibt. Und bedenke, daß alle Kreaturen in der Ewigkeit 
in Gott Gott sind und da keinen Unterschied dem Grund 
nach haben außer den, von dem gesprochen wurde. Sie 
sind dasselbe Leben, dasselbe Wesen, dasselbe Vermögen, 
insofern sie in Gott sind, und sie sind dasselbe Eine und 



ANMERKUNGEN 

I Pso 50, 80 
2 Vgl. Exodo 7, 9-12: Dixitque Dominus ad Moysen etAaron: Cum 

dixerit vobis Pharao, ostendite signa 000 Vocavitque autem Pharao sa-
pientes et malejicos 000 proieceruntque singoli virgas suas, quae versae 
sunt in draconeso 

3 Vgl. Mattho 24,5: Multi enim venient in nomine meo, dicentes: Ego 
sum Christus, et muttos seducent 000; 24, 11: et multi pseudoprophetae 
surgent et seducent multoso 

4 Vgl. Iero 15, 19: et si separaveris pretiosum a vili, quasi os meum 
eriso 

s Vgl. Dionysius pso Areopagita, De myst. theol. I 3, PG 1001A, 
Sirnon 461, 84-87: Et tune et ab ipsis abso/vitur visis et videntibus et 
ad caliginem ignorantiae intrat, quae caligo vere est mystica, in qua 
c/audit omnes cognitivas susceptiones 000 omnino autem ignoto vacatio-
ne omnis cognitionis secundum melius unitus, et eo quod nihil cogno-
scit super mentem cognoscenso 

6 Vgl. Dionysius pso Areopagita, De divo nomo 1 2, PG 3, 588C, Si-
mon 9, 76-77: De hac 000 supersubstantiali et occulta deitate non est au-
dendum dicere neque cogitare; De divo nomo 13 3, PG 3, 981A, Sirnon 
446, 67: neque nomen ipsius est neque sermo, sed in inviis est segrega-
tumo 

7 V gl. Eckhardus, Predo 80 Q, DW 111 380, 1: Also ist der gruntlose 
got sunder namen; Predo 83 Q, DW 111441, 1-4: Got ist namloz, wan 
von ime kan niemant nit gesprechen noch verstano Har vmb spricht ein 
heidens meister: Swas wir verstant oder sprechent von der ersten sa-
chen, das sin wir me selber, dan es die erste sache si, wan si ist vber al-
lis sprechen vnd verstano Liber de causis propo 5 (6), Pattin 59, 22: 
Causa prima superior est omni narratione; ibido propo 21 (22), Pattin 
93, 68-69: Causa prima est super omne nomen quo nominaturo 

s Vgl. Eckhardus, In Exodo no 18, LW II, 23: quidquaeritdequidi-
tate sive essentia rei, quam signijicat nomen et ratio sive diffinitio indi-
cat; Theodoricus de Vriberg, De accidentibus 22 4, Pagnoni-Stur1ese 
84, 29-30: ratio, quam signijicat nomen, est definitio secundum Philo-



76 Anmerkungen 

sophum in IV Metaphysicae; Aristoteles, Metaph. IV c. 7, 1012a23-24; 
ibid., VII c. 12, 1037b10-12. 

9 V gl. Eckhardus, Pred. 80 Q, DW III 364, 3: Er [got] ist ouch ein-
valtic an sinem wesene. 

10 Vgl. Eckhardus, Pred. 80 Q, DW III 382, 5: also, als got in im 
selber ist, also enmohte er sich nie creature gegeben ze verstdnne, niht 
also, daz er ez niht vermöhte, mer: die creaturen enmöhten ez niht ver-
stdn. 

11 Eckhardus, Pred. 80 Q, DW III 381, 7: Er ist ouch sunder wise, 
daz ist: in unbekantheit. 

12 Dionysius ps. Areopagita, De div. nom. 1 5, PG 3, 593C, Sirnon 
30, 57: ipsum autem nihil, ut ab omnibus supersubstantialiter segrega-
tum. 

13 Dionysius ps. Areopagita, De cael. hier. 2 3, PG 3, 141A, Diony-
siaca 758,4-759,3: negationes in divinis verae, affirmationes vero in-
compactae. 

14 Vgl. Eckhardus, Pred. 80 Q, DW III 381, 7-382, 1: Er ist ouch 
sunder werk, daz ist: in siner verborgenen stilheit. 

15 Eckhardus, Pred. 66 Q, DW III 124, 2-3: derherreist ein leben-
de, wesende, istige vernünfticheit, diu sich selber verstat und ist und le-
bet selber in im selber und ist daz selbe. 

16 Zu wisheit (sapientia) und gueti (bonitas) als >>appropriata<< der 
Dreifaltigkeit vgl. z. B. Thomas de Aquino, Summa theol. I 39 8. Ge-
rehtikeit (iustitia): Ulricus de Argentina, De sumrno bono II 3 2, de Li-
bera 50, 193-194: iustitia ... in Deo ... idem, quod bonitas. 

17 Einig ein als Bezeichnung der Gottheit: Eckhardus, Pred. 51 Q, 
DW II 470, 6. 

18 Vgl. Petrus Lombardus, Sententiae, I, 5, 1, Grottaferrata 1971, 
80--81: quaeritur utrum concedendum sit quod Pater genuit divinam es-
sentiam, vel quod divina essentia genuit Filium, vel essentia genuit es-
sentiam, an omnino non genuit nec genita est divina essentia. Ad quod, 
catholicis tractatoribus consentientes, dicimus quod nec Pater genuit di-
vinam essentiam, nec divina essentia genuit Filium, nec divina essentia 
genuit essentiam. Hic autem nomine essentiae intelligimus divinam na-
turam, quae communis est tribus personis et tota in singulis ... 

19 Eckhardus, Pred. 109 St (DW IV, iVb. =LVI Pf., 181, 10-13): 
Got der würket, diu gotheit enwürket niht, si enhdt ouch niht ze wür-
kenne.ln irenist kein werk ... Got und gotheit hdnt underscheit an wür-
kenne und an nihtwürkenne. 



Anmerkungen 77 

2° Vgl. Eckhardus, In Exod. n. 62--66, LW II 67-71: quaestio, quo-
modo Augustinus, Boethius, sancti et doctores concorditer dicunt in di-
vinis esse duo praedicamenta, substantiae scilicet et relationis ... ; In Ec-
c1i. n. 10, LW II 239, 8-9: Et sie manent in divinis tantum duo praedi-
camenta, scilicet substantia et relatio; Augustinus, De Trinitate V 5 n. 6, 
Mountain-Glorie 210, 1 -211, 22; Boethius, De Trinitate 6, Stewan-
Rand 28, 7-8. 

21 Vgl. auch unten, Kap. VII, Anm. 70. 
22 V gl. oben, Kap. II, 3 ff. 
23 Vgl. Eckhardus, In Gen. In. 21, LW 1/1 53, 4: quamvis formae 

dent esse hoc aut hoc, in quantum hoc aut hoc. Vgl. auch Einleitung, S. 
XXXVII, Anm. 53. 

24 Vgl. oben, Anm. 19; Eckhardus, Pred. 52 Q, DW II 492-493. 
25 Ähnlich aber mit anderer Akzentuierung Eckhardus, Pred. 24 Q, 

DW I 420, 3-7: Und dar umbe nam got menschliche natCtre an sich und 
einigere sie slner personen. Da wart menschlich nature got, wan er 
menschliche nature bloz und keinem menschenansich nam. Dar umbe, 
wilt du derselbe Krist sln und got sln, so ganc alles des abe, daz daz 
ewige wortansich niht ennam; Von abegesch., DW V 430, 8-11: do 
Kristus mensche wart, do ennam er niht an sich einen menschen, er 
nam an sich menschliche nature. Da von so ganc uz aller dinge, so bll-
bet aleine, daz Kristus an sich nam, und also hdst du Krisrum an dich 
geleget. Vgl. auch: Proc. Co!. I, 70 (LW V, iVb.): Assumpsit verbum 
hominem, naturam ipsam, prius naturaliter, hunc autem hominem »in 
atomo<<, in persona, proprer naturam. Hinc est quod ipsam purgavit a 
peccato originali, quod naturam vitiat, non autem a peccato actuali, 
quod in nobis respicit personam et ipsam vitiat. 

26 Iohannes Damascenus, De fide onh. III 11, PG 94, 1024A, Buy-
taen 204, 14-18. 

v Iohannes Damascenus, De fide onh. III 2, PG 94, 985B, Buytaen 
171, 25. 

28 Rom. 8, 29: Nam quos praescivit, et praedestinavit conformesfieri 
imaginisfilii sui, ut sit ipse primogenitus in multisfratribus. 

29 Eckhardus, Die rede der undersch. DW V, 282, 11: Als lange 
lerne man sich ldzen, bfz daz man niht eigens enbeheltet ... , u. ö. In An-
lehnung an Matth. 16, 24: si quis vult post me venire, abneget semet ip-
sum. Der Spruch wird im folgenden ausgelegt: sich= V, 58-94; lazen 
=V, 95-98. 

30 Ga!. 2, 20: Vivo autem iam non ego, vivit vero in me Christus. 




