HEINRICH SEUSE

Das Buch der Wahrheit

Daz bichli der warheit

Kritisch herausgegeben von
Loris Sturlese und Ridiger Blumrich

Mit einer Einleitung von

Loris Sturlese

Ubersetzt von
Ridiger Blumrich

Mittelhochdeutsch — Deutsch

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 458

Im Digitaldruck »on demand« hergestelltes, inhaltlich mit der urspriing-
lichen Ausgabe identisches Exemplar. Wir bitten um Versténdnis fur un-
vermeidliche Abweichungen in der Ausstattung, die der Einzelfertigung
geschuldet sind. Weitere Informationen unter: www.meiner.de/bod

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation

in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische
Daten sind im Internet Uber <http:/portal.dnb.de> abrufbar.

ISBN 978-3-7873-1235-1

ISBN eBook: 978-3-7873-2654-9

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 1993. Alle Rechte vorbehalten.
Dies gilt auch fiir Vervielfltigungen, Ubertragungen, Mikroverfilmungen
und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen,
soweit es nicht §§ 53 und 54 URG ausdriicklich gestatten. Gesamtherstel-
lung: BoD, Norderstedt. Gedruckt auf alterungsbestandigem Werkdruck-
papier, hergestellt aus 100% chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in
Germany. www.meiner.de



INHALT

VOIWOTE oottt VI
Einleitung. Von Loris Sturlese .....cccccceeiiiiiiiiinin. X
1. Heinrich Seuse, »der Mann des Gemiites« ........ X
2. Zur Frage der Datierung des >Buchs der Wahr-

REILC e e eerectrectrre e e XV
3. »Von gitem underscheide, der ze habenne ist in

vernunftikeite« .......oveeveeiieiiiiiiniiiiiiiiiies XX
4. Gott als »istigl verninftikeit« ........cccveeeeveeeeee XxXvial
5. »Widerkaphen« und »wideriniehen«: Der Mensch

als Naturding und als moralische Instanz .......... XXXV
6. Bernhard von Clairvaux und die Gelassenheit

der Seligen ...c..ooiieiimiiii e XXXIX
7. »Sinnelos werden«: Die menschliche Vernunft

und der Betrug der Empirie ........ccccoenvninneeee. XLVI
8. Wahre und falsche Gelassenheit: Der Dialog mit

dem »namenlosen Wilden« ..........cccooiiiiniin. LIO
9. »... und er hat einen sittigen wandel«: Seuses

neuer Mensch ... LX1
Biographischer Uberblick ...........ccccovevevieiereennnna. LXV
Die Einrichtung der Ausgabe .........ccccovveiicinnnen. LXVI

Zum kritischen Text ..cccivriiiiirinniecnineeenn. LXVI

Zur UDETSELZUNG .ooveevereeeereereerenereereerereaeenesenes LXVII
Siglen und Abkirzungen ..........ccccceivrenieeennnne LXX

Im Variantenapparat ..........cccccceeeeieerieeiieennnnnn. LXX

Im Quellenapparat ............ccceeeveereeveevreeeneenennes LXX1

Literaturverzeichnis ..........ccooovvveeiiiineeieiireevnnnes LXXO



Inhalt

HEINRICH SEUSE

Daz blichli der warheit / Das Buch der Wahrheit

Text und Ubersetzung

L.

IL.

III.

Iv.

VL

VIL

VIIL

Von innerer Gelassenheit und von der richti-
gen Unterscheidung, die denkend zu erlangen
18T ettt ettt ettt
Wie ein gelassener Mensch mit der Einheit be-
ginnt und aufhért ...
Ob es in der hochsten Einheit eine Unterschie-
denheit geben kann ..o
Wie der Mensch und alle Kreaturen in der
Ewigkeit waren, und von ihrem Hervorgang in
der Zeit ..ottt

. Von der wahren Riickkehr eines gelassenen

Menschen durch den eingeborenen Sohn .........
Von den schwierigen und wichtigen Fragen,
die die Wahrheit mit ihm aufgrund der Gestalt
eines gelassenen Menschen erdrterte ..............
Woran es den Menschen mangelt, die in fal-
scher Freiheit leben .........cccoooiiiinniinicnnn,
Wie edel sich ein wirklich gelassener Mensch
in allen Dingen verhélt ......ccocociirneiieneinnennns

Anmerkungen ..........cccccvevvirmiiiririeereereeeeeeenrere e

Verzeichnis der zitierten Quellen ........cccoeeeeeennnnne.

Namenregister

13

17

27

57



EINLEITUNG

Heinrich Seuse, »der Mann des Gemiites«

»Suso vede tutto sotto 1’aspetto dell’amore che parte dal
cuore«', »Suso, le plus tendre des mystiques«?, »weich ...
bis nahe an die Grenze des Sentimentalen und Unménn-
lichen«?, »in Seuses Wesen iiberwiegt niemals die ratio, die
Vernunft«*, »Seuse hat Eckeharts Spekulationen wohl nie
ganz begriffen«<®, ein »unvergleichliche(r) Mann des Ge-
miites«, charakterisiert durch »die Uberfiille der Herzens-
zartheit und den lyrischen Schwung seines Denkens und
Fiihlens«® — dies ist das Bild Seuses, das Lexika, Einfiih-
rungen und selbst Monographien namhafter Gelehrter ver-
breiten. Kein Wunder, daf3 die philosophische Historiogra-
phie Seuse in der Grauzone der unoriginellen » Verbreiter

1 B. Di Blasio, Introduzione, in: B. Enrico Susone, Opere spirituali,
a cura di B. Di Blasio, Alba 1971, S. 11.

2 J. Ancelet-Hustache, Introduction, in: Henri Suso, Oeuvres com-
plétes, prés., trad. et notes par J. Ancelet-Hustache, Paris 1977, S. 10.

3 C. Gréber, Der Mystiker Heinrich Seuse, Freiburg i. Br. 1941, S.
194,

4 F.-W. Wentzlaff-Eggebert, Heinrich Seuse. Sein Leben und seine
Mystik, Lindau 1947, S. 21.

5 Heinrich Seuse, Deutsche Schriften, ausgew. u. iibertr. von A. Ga-
bele, Leipzig 1924, S. 330.

6 K. Bihlmeyer, Einleitung, in: Heinrich Seuse, Deutsche Schriften.
Im Auftrag der Wiirttembergischen Kommission fiir Landesgeschichte
hg. v. K. Bihlmeyer, Stuttgart 1907 (Nachdr. Frankfurt a. M. 1961),
S. 142%*,



X Loris Sturlese

iiberkommener Ideen« ansiedelte’, seine Werke der Spiri-
tualitdts- und Mystikforschung weiterreichte und ihn aus
der Geschichte der spekulativen Bemiihungen des Mittelal-
ters verbannte®.

Es ist tatsichlich ein bitteres Schicksal, welches dem um
1295 in Konstanz geborenen Heinrich Seuse, dem vielver-
sprechendsten Schiiler Meister Eckharts, widerfahren ist.
Er hat die mutige Entscheidung, fiir die Ideen seines Leh-
rers durch ein Buch — das >Buch der Wahrheit® — einzu-

7 B. Geyer, Die patristische und scholastische Philosophie, 13.
Aufl., Darmstadt 1956 (Friedrich Ueberwegs Grundriss der Geschichte
der Philosophie 2), S. 632. Geyer ist an dieser Stelle eindeutig vom
Urteil J. Bernharts, Die philosophische Mystik des Mittelalters, Miin-
chen 1922, S. 199, abhingig.

8 Beispielhaft fiir die Haltung der deutschen akademischen Tradition
ist der Aufsatz von S. Hahn, Heinrich Susos Bedeutung als Philosoph,
in: Studien zur Geschichte der Philosophie. Festgabe zum 60. Geburts-
tag Clemens Baecumker gewidmet, Miinster i. W. 1913 (Beitrdge zur
Geschichte der Philosophie des Mittelalters, Supplementbd.), S. 348—
356. Professor Hahn stellte nach einer systematischen Betrachtung von
Seuses Werk das folgende Gutachten aus: »Susos besondere Eigenart,
seine iiberragende Bedeutung unter den deutschen Mystikern besteht in
der Hauptsache darin, daB seine Seeleninhalte und zwar auch solche
durchaus abstrakter Art nach sinnlicher Anschauung verlangten... Der
Reichbegabte wulte diesem Drange seines Innern sehr oft in gliicklich-
ster Weise nachzukommen und hat gerade dadurch die praktische Theo-
logie und die religiose Erbauungsliteratur mit unverlierbarem Gute be-
reichert«. Wichtige Ansitze einer neuen philosophischen Bewertung
bei R. Imbach, Die deutsche Dominikanerschule: Drei Modelle einer
Theologia mystica, in: Grundfragen christlicher Mystik. Wissenschaft-
liche Studientagung Theologia mystica in Weingarten vom 7.-10. No-
vember 1987, hg. v. M. Schmidt, Stuttgart 1987 (Mystik in Geschichte
und Gegenwart [, 5), S. 157-172, und A. de Libera, Penser au Moyen
Age, Paris 1991, S. 336-343.

9 Die Ubersetzung des mhd. Titels buchli der warheit mit »Biichlein
der Wahrheit« hat erheblich dazu beigetragen, das stereotype Bild Seu-
ses (siiBliche Mystiker schreiben nidmlich keine »Biicher«, sondem
»Biichlein«) zu zementieren. Mhd. bichli ist zwar diminutiv, wie lat.
opusculum, aber kein Ubersetzer wiirde z. B. auf die Idee kommen, ei-
nen Titel wie Opusculum de verirate durch »Werkchen iiber die Wahr-



Einleitung XI

treten, zweimal teuer bezahlen miissen. Ein erstes Mal un-
mittelbar nach dessen Veroffentlichung, als er deswegen
durch seine Ordensoberen — er war, wie Eckhart, ein Do-
minikaner — bestraft wurde und eine bereits angefangene
wissenschaftliche Karriere aufgeben muBte. Ein zweites
Mal in der modemen Zeit, als die Forschung, die sich mit
dieser Schrift beschiftigte, ihren spekulativen Ansatz ver-
kannte und ihre Brisanz bagatellisierte, indem sie dem
Verfasser »ungesuchte Kindlichkeit« und »holde Naivi-
tit«!? bescheinigte und ihn zu einem »gefiihlstiefen, iiber-
aus zart empfindenden Religiosen« herunterstilisierte!!.

Im >Buch der Wahrheit« verteidigte Seuse nicht nur Eck-
hart gegen die 1329 verhidngte Verurteilung, sondern stell-
te auch seine eigene philosophische Lehre tiber Gott, tiber
die Welt und iiber den Sinn des menschlichen Lebens (d. h.
seine Anthropologie) dar. Er fiihrte zwar seine spekulati-
ven Ansichten auch in manchen Kapiteln der »Vita< und ei-
nigen Passagen des >Horologium sapientiae«< aus, aber in
diesen beiden Schriften iiberwiegt die asketische Intention,
und es ist verstindlich, daf3 die bunten Erzidhlungen iiber
blutige Selbstkasteiungen oder merkwiirdige Visionen und
Auditionen zur Ausblendung jener wenigen spekulativen
Apergus fiihrten. Das >Buch der Wahrheit« bietet hingegen
dem Leser und dem Interpreten keinen Ausweg. Es impo-
niert schon wegen seiner auffallenden theoretischen Dichte,

heit« wiederzugeben. Wir betrachten daher »Buch der Wahrheit« als die
angemessenste Bezeichnung fiir den vorliegenden Traktat Seuses, und
dies sowohl der Sache als auch der Intention des Verfassers nach.

10 K. Bihlmeyer, Die Selbstbiographie in der deutschen Mystik des
Mittelalters, in: Theologische Quartalschrift, 114 (1933), S. 504544,
hier 536: »Mag sich manches bei ihm allzu weich, siiBlich und selbst
schwirmerisch finden, den Tadler entwaffnet doch immer wieder seine
holde Naivitit, seine ungesuchte Kindlichkeit und seine Demut«.

11 B. Geyer, Die patristische und scholastische Philosophie, a. a. O.



XII Loris Sturlese

und bereits Heinrich Denifle erkannte, daB es sich um »das
schwierigste Biichlein unter den Schriften der deutschen
Mystiker« handelt'?, Hinzu kommt, daB — was auch sehr
frih bemerkt wurde - diese Schrift eine chiffrierte,
schwer interpretierbare Auseinandersetzung mit der Lehre
des groBen Meister Eckhart enthélt. Die Versuche, mit der
Schwierigkeit dieses Werks fertig zu werden, brachten di-
vergierende Ergebnisse hervor. Einige Interpreten fithrten
sie, wie wir sahen, auf die Naivitidt seines Verfassers
zurlick (Gabele), Erzbischof Grober stellte die Hypothese
auf, das >bBuch der Wahrheit< sei zum Teil unverstehbar,
weil es uns in einer verstimmelten Form vorliegt, und an-
dere sprachen von einem jugendlichen (Pummerer) und
noch unreifen Werk (Ancelet-Hustache)'. In den 60er Jah-
ren versuchten Alois M. Haas'* und Herma Piesch’’, eine
systematische Analyse dieser Schrift vorzunehmen. Keinem
der beiden gelang jedoch — wie gezeigt werden soll — eine
befriedigende historische Interpretation des schwierigen

12 H. S. Denifle, Einleitung, in: Die deutschen Schriften des Sel.
Heinrich Seuse aus dem Predigerorden, hg. v. H. S. Denifle, I. Bd.,
Miinchen 1876, S. XXV [im folgenden als: »Denifle« zitiert], K. Bihl-
meyer, Einleitung, S. 91*, W. Trusen, Der Proze gegen Meister Eck-
hart. Vorgeschichte, Verlauf und Folgen, Paderborn 1988 (Rechts- und
Staatswissenschaftliche Verdffentlichungen der Gorres-Gesellschaft N.
F. 54), S. 134.

13 Vgl. C. Grober, Der Mystiker, S. 61; A. Pummerer, Seuses
Biichlein der Wahrheit nach formalen Gesichtspunkten betrachtet,
Progr. Mariaschein 1908, S. 34, J. Ancelet-Hustache, Introduction, S.
22.

14 A. M. Haas, Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk
Heinrich Seuses, in: Ders., Nim din selbes war. Studien zur Lehre von
der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart, Johannes Tauler und Heinrich
Seuse, Freiburg Schw. 1971 (Dokimion 3), S. 154—188.

15 H. Piesch, Seuses “Biichlein der Wahrheit” und Meister Eckhart,
in: Heinrich Seuse. Studien zum 600. Todestag 1366-1966, hg. v. E.
M. Filthaut, Kéln 1966, S. 91-133.



Einleitung XIII

Werks. In einem neuen Interpretationsversuch ist Frank
Tobin!® weitere Schritte vorangekommen. Es fehlte bisher
allerdings eine moderne kommentierte Textausgabe, die
liber die veralteten und zum Teil tendenzidsen Anmerkun-
gen hinausging, welche Denifle seiner Ubersetzung beigab
und Bihlmeyer in seiner maBigeblichen Edition systema-
tisch iibernahm. Die Germanisten widmeten ihre Aufmerk-
samkeit anderen Schriften Seuses, und die Theologen zeig-
ten fiir das >Buch der Wahrheit« kein Interesse. Auch fiir
die Philosophiehistoriker war Seuse kein Thema. Ich glau-
be, zu Unrecht.

Ich werde im folgenden versuchen, meine Uberzeugung
durch eine summarische Werkanalyse zu begriinden. Dabei
soll insbesondere auf vier Punkte eingegangen werden,
welche mir als Voraussetzung fiir eine angemessene histo-
rische Interpretation der Intention und der Bedeutung des
»Buchs der Wahrheit< erscheinen.

Der erste Punkt: Das >Buch der Wahrheit« ist eine phi-
losophische Abhandlung. Um MiBverstindnissen vorzubeu-
gen: Ich verstehe unter einer »philosophischen Abhand-
lung« ein Werk, das Fragen iiber die Welt und den Men-
schen durch Anwendung einer argumentativ-rationalen,
wissenschaftlichen Methode behandelt und das die Legiti-
mation seiner Gedankenginge auf die menschliche Ratio-
nalitit begriindet. Wie bereits angedeutet wurde, vertrat
bisher der grofite Teil der Forschung im Gegensatz dazu
eine »mystische« Interpretation des >Buchs der Wahrheitc,

16 F, Tobin, Coming to Terms With Meister Eckhart: Suso’s “Biich-
lein der Wahrheit”, in: Semper idem et novus. Festschrift for Frank
Banta, ed. by F. G. Gentry, Goppingen 1988 (Goppinger Arbeiten zur
Germanistik 481), S. 321-344.



XIlv Loris Sturlese

die man unter dem Schlagwort »Legitimation durch Ent-
riickung« (Haas)!” zusammenfassen kann.

Zweiter Punkt: Seuse wollte durch sein Werk eine of-
fentliche und ausdriickliche Verteidigung Eckharts liefern,
nicht nur »seine eigene Lehre« entwickeln und die Thesen
Eckharts »auf sich beruhen« lassen (Denifle, Bihlmeyer)'8,

Diese Verteidigung — dritter Punkt — wurde in Kenntnis
der Verurteilung der Sitze Eckharts geschrieben, die Papst
Johannes XXII. am 27. Mirz 1329 in Avignon vertffent-
lichen lieB. Die generell angenommene Datierung der Seu-
seschen Schrift »zwischen Juli 1327 und April 1329«
(Piesch)" ist demgemiB korrekturbediirftig. Sie wurde tat-
sachlich nach dem April 1329 geschrieben.

Im allgemeinen soll versucht werden, das Werk Seuses
im Kontext der philosophisch-theologischen Debatten zu
interpretieren, die sich in den 1330er Jahren in Deutsch-
land abspielten. Ruedi Imbach hat in dieser Hinsicht durch
eine Betrachtung des >Horologium sapientiae< wichtige
Vorarbeiten geleistet?®. Die Fortschritte der Arbeiten am

17 A. M. Haas, Thema und Funktion, S. 160. Haas schreibt ferner:
»Die visiondren Privatoffenbarungen Seuses sind ... Phanomene, die
das Ich und dessen autobiographisch enthiillte, religids-mystische Pro-
blematik in einer objektiven Instanz, in Gott, verankert«. Auch P.
Kiinzle meint, daB Seuse »im Bdw ... in einer rechtfertigenden Vision
Deckung suchte«: Einfiihrung zu: Heinrich Seuses Horologium sapien-
tiae, hg. v. P. Kiinzle, Freiburg Schw. 1977 (Spicilegium Friburgense
23), S. 34.

18 Seuse, Deutsche Schriften, S. 356 Anm. 26; Denifle, S. 565.

19 H. Piesch, Seuses “Biichlein der Wahrheit”, S. 93; »In den Jah-
ren 1326-28« (A. M. Haas, Deutsche Mystik, in: Die deutsche Litera-
tur im spéten Mittelalter 1250-1370, IL Teil, hg. v. L. Glier, Miinchen
1987 [Geschichte der deutschen Literatur, I11/2, S. 277]); »c. 1326-7«
(T. Kaeppeli, Scriptores Ordinis Praedicatorum Medii Aevi, I, Rom
1975, S. 218-220); F. Tobin, Coming to Terms, S. 342,

20 R. Imbach, Drei Modelle, a. a. O.



Einleitung XV

»Corpus philosophorum Teutonicorum medii aevi< erlau-
ben es nun vielleicht, die Ergebnisse Imbachs durch eine
Betrachtung von Seuses deutschem Werk unter besonderer
Beriicksichtigung des >Buchs der Wahrheit< auf die Probe
zu stellen.

Zur Frage der Datierung des >Buchs der Wahrheit«

Um mit dem Einfachsten zu beginnen: Uber die Tatsache,
dal das >Buch der Wahrheit< nach der Veroffentlichung
der Bulle »>In agro dominico< geschrieben wurde, scheint
mir wirklich kein Zweifel bestehen zu konnen. Im VII.
Kapitel der Schrift 146t Seuse einen Exponenten der frei-
geistigen Begharden (daz wilde) zu Wort kommen, wel-
cher sich auf vier Thesen beruft, die ein hoher meister
vertreten hatte. Der verstorbene meister ist Eckhart, die
Thesen sind alle — zum Teil sogar wortwértlich — aus der
Bulle des Johannes XXII. entnommen. Man vergleiche fol-
gende Parallele:

Seuse, >Buch der Wahrheit®! Bulle »In agro dominico<®

Ich han vernomen, daz ein ho- Nos transformamur totaliter in
her meister si gewesen, und daz deum et convertimur in deum.

21 Das »Buch der Wahrheit< wird nach dem unten edierten kritischen
Text (Kapitel und Zeile) zitiert. Die iibrigen deutschen Werke Seuses
nach der Ausgabe Bihlmeyers (Sigle: Bi.). Die lateinischen und deut-
schen Werke Meister Eckharts werden nach der kritischen Ausgabe
(Stuttgart 1936ff.) zitiert und mit den Siglen »LW« bzw. »DW« abge-
kiirzt.

22 Text der Bulle nach der Edition von L. Sturlese in LW V, Acta
Eckhardiana, n. 65 (in Vorbereitung). Vgl. die Ausgabe von M.-H.



XVI

der absprechi allen underscheit
(VII, 69-71).

Der selb meister hat vil schone
geseit von eime kristmessigen
menschen (VII, 96f.).

Ich han vernomen, er sprechi,
ein sélicher mensch wiirke alles,
daz Christus wurkte (VII, 106f.).

Loris Sturlese

Simili modo sicut in sacramento
panis convertitur in corpus Chri-
sti, sic ego convertor in eum,
quod ipse operatur me suum esse
unum non simile. Per viventem
deum verum est, quod ibi nulla est
distinctio (art. 10).

Pater generat me suum filium et
eundem filium. Quidquid deus
operatur, hoc est unum; propter
hoc generat me ipse suum filium
sine omni distinctione (a. 22).

Item scribit quod omanis distinc-
tio est a deo aliena neque in natu-
ra neque in personis. Probat: natu-
ra ipsa est una et hoc unum et
quaelibet persona est una et id ip-
sum unum quod natura (a. 24).

Quidquid dicit sacra scriptura de
Christo, hoc etiam totum verifica-
tur de omni bono et divino homine
(a. 12).

Homo nobilis est ille unigenitus
filius dei, quem pater acternaliter
genuit (a. 21).

Quicquid proprium est divinae
naturae, hoc totum proprium est
homini iusto et divino; propter hoc
iste homo operatur quicquid deus
operatur, et creavit una cum deo
caelum et terram, et est generator
verbi aeterni, et deus sine tali ho-
mine nesciret quicquam facere (a.
13).

Laurent, Autour du procés de Maitre Eckhart. Les documents des Ar-
chives Vaticanes, in: Divus Thomas (Piacenza) 39 (1936), S. 435—444.



Einleitung XVII

Sin rede lihtet, daz alles, daz Quicquid deus pater dedit filio
Christo si gegeben, daz si ochmir  suo unigenito in humana natura,
gegeben (VII, 121f.). hoc totum dedit mihi: hic nihil ex-

cipio, nec unionem nec sanctita-
tem, sed totum dedit mihi sicut
sibi (a. 11).

In Anbetracht der obigen Textsynopse muB es als beinahe
unglaublich erscheinen, dal man bisher iiberhaupt die Idee
vertreten konnte, dal Seuse das >Buch der Wahrheit< vor
und in Unkenntnis der Publikation der Bulle schrieb. Die
zahlreichen Vertreter dieser These haben auf ihrer Seite
ein einziges Argument: Seuse hidtte es »nach Verdf-
fentlichung der Bulle ‘In agro dominico’ ... kaum mehr
wagen konnen, das BdW zu schreiben«?*. Doch warum,
wenn nicht eben wegen eines solchen Wagnisses, wurde
Seuse vor dem Provinzialkapitel beschuldigt, er habe Bii-
cher mit kezerlichem unflat verfaf3t, und aus dem Lektor-
amt abgesetzt, wie er selbst in seiner >Vita< berichtete?**

23 H. Piesch, Seuses “Biichlein der Wahrheit”, S. 93 Anm. 6; vgl.
auch W. Trusen, Der Proze8, S. 134, 154, und P. Kiinzle, Einfiih-
rung, S. 32: »bei Seuses kirchlicher Gesinnung ist nicht anzunehmen,
er hitte sich erlaubt, den eckhartschen Satzen nach ihrer Verwerfung ei-
nen orthodoxen Sinn zu geben«.

24 Vita, Kap. 32: Ze einer zit fiir er abwert in Niderland ze einem ca-
pitel. Da waz im vorhin liden bereit wan es filren ire zwen fiirneme wi-
der in dar ... und wurden vil sachen uf in geleit, dero was einii: si spra-
chen, er macheti biicher, an den stindi falschii lere, mit der alles lant
wurdi verunreinet mit kezerlichem unflat (Bi. 68, 17-23). Es bleibt eine
offene Frage, auf welches Kapitel sich Seuse bezieht. Bihlmeyer (Ein-
leitung, S. 93*-94*) pladierte fiir Antwerpen (1327), wihrend sich
Kiinzle (Einfiihrung, S. 32) fiir Maastricht (1330) entschied. Beide For-
scher interpretieren Niderland im Sinne von »Holland«. Es wiire je-
doch auch moglich, daB Seuse mit Niderland einfach das Gegenteil von
»QOberland« meinte (etwa »im Norden«): Belege in diesem Sinne in W.
Williams-Krapp, Literaturlandschaften im spiten Mittelalter, in: Nieder-
deutsches Wort. Beitrdge zur niederdeutschen Philologie 26 (1986), S.



XVIII Loris Sturlese

Wie dem auch sei: Die entscheidende Frage, die sich aus
unserer Textsynopse aufdringt, kann unter der Annahme
einer Frithdatierung des >Buchs der Wahrheit< nicht beant-
wortet werden: Woher konnte Seuse die vier Sitze haben,
wenn nicht aus der Bulle? Gewil} kannte er die Werke Eck-
harts aus erster Hand, und er mag auch Zugang zu den
ProzeBakten gehabt haben, wie neulich Winfried Trusen
geltend machte?®. Aber die Werke Eckharts fiillen zehn
Binde, und die Rechtfertigungsschrift, die sicher in den
Kreisen seiner Schiiler zirkulierte, enthielt mehr als 100
Thesen. In einer solchen Situation hitte Seuse nicht nur
tiber mystische, sondern auch iiber hellseherische Gaben
verfiigen miissen, um mit so sicherem Urteil gerade nur
diejenigen Thesen auszuwihlen, die der Papst spéter als
hiretisch verurteilte.

Eine nihere Betrachtung der Rolle, die »das Wilde« in
der argumentativen Okonomie des Werks spielt, zeigt mei-
nes Erachtens, dal Seuse sogar damit rechnete, dafl der Le-
ser die vier oben erwihnten Sitze als Zitate aus der Bulle
wiedererkannte. Doch zu diesem Punkt weiter unten. Tat-
sache ist: Die vier Zitate bilden einen sicheren terminus
post quem fiir die Bestimmung der Abfassung des >Buchs
der Wahrheit< und verankern es in einem bestimmten Zeit-
raum und in dem entsprechenden geistigen Klima. Dabei
dndert es nicht viel, ob das Werk in der zweiten Hilfte des
Jahres 1329, im Jahr 1330 oder im Jahr 1331 vertffent-
licht wurde.Was wichtig ist: Als es geschrieben wurde, war
der lange, 1326 in Ko6ln begonnene ProzeB gegen Eckhart

1-7. Man diirfte daher das in Frage stehende Kapitel mit demjenigen
von Trier (1332) identifizieren (vgl. meine Besprechung von Trusens
Buch in: Beitridge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur
114 [1992], S. 528).

25 W. Trusen, Der ProzeB, S. 149.



Einleitung XIX

beendet, der Meister war gestorben, und obwohl die Ver-
urteilung nicht direkt seine Personlichkeit betraf, war er
dennoch vom Papst, vom Kolner Erzbischof, von der offi-
ziellen Kirche und von seinem Orden vollig desavouiert
worden. Die Leitung der deutschen Provinz, die fiir Eck-
hart entschlossen eingetreten war, war im Rahmen einer
»Siuberungsaktion« (Trusen)®® liquidiert und neubesetzt
worden. Zum Haupt der Provinz wurde ein franzosischer
Dominikaner ernannt. Durch harte und entschiedene diszi-
plinarische MaBinahmen wollten die Kurie und der Ordens-
general Zeichen setzen.

Die Normalisierung erfolgte nicht ohne Widerstand. Es
gab einen Kreis von Anhingern Eckharts, der sich sogar
den Befehlen der Bulle widersetzte. Sie bewahrten seine
Handschriften auf, stellten Sammlungen von seinen Predig-
ten her, planten eine »Ausgabe letzter Hand« seiner latei-
nischen Schriften und verbreiteten seine Verteidigungs-
schrift. Ich vermute, daB dieser Kreis von Dominikanermn —
fiir die ich in einer friiheren Publikation die Bezeichnung
»Eckhartisten« vorgeschlagen habe?” — seinen Mittelpunkt
in Koln hatte. Seuse, der dort studiert hatte, als Eckhart
noch am Leben war, befand sich nach 1329 nicht mehr in
der rheinischen Metropole, sondermn in Konstanz. Aus sei-
nem Heimatkloster, in dem er als Lektor fiir den theologi-
schen Unterricht seiner Mitbriider verantwortlich war,
stellte er sich mit dem >Buch der Wahrheit< auf die Seite
der »Eckhartisten«.

26 W. Trusen, Der Proze8, S. 161.

27 L. Sturlese, Die Kélner Eckhartisten. Das Studium generale der
deutschen Dominikaner und die Verurteilung der Thesen Meister Eck-
harts, in: Die K&lner Universitit im Mittelalter, Berlin-New York 1989
(Miscellanea Mediaevalia 20), S. 192-211.



Von inrelicher gelazenheite und von giitem underscheide,
der ze habenne ist in vernunftikeite. /.

»Ecce enim veritatem dilexisti, incerta et occulta
sapientie tue manifestasti michi.«!

Es waz ein mensche in Christo, der hatte sich in sinén iun-
gen tagen gelibet nach dem ussern menschen uf elld dd
stike, da sich anvahendi menschen pflegent ze \ibenne, und
beleip aber der inr mensch ungetbt in sin selbs | nehsten
gelazenheit, und bevand wol, daz im neiswaz gebrast, er
enwiste aber nit waz. Und do er daz langd zit und vil iaren
getreib, do wart im eins males ein inker, in deme er wart
getriben zU im selben, und ward in im gesprochen also: Du
solt wissen, daz inrlichd gelazenheit bringet den menschen
z der nehsten warheit.

Nu waz im dis edel wort dennoch wild und unbekant,
und hatte doch vil minne darzii, und wart uf daz selbe und
des glich gar vestiklich getriben — ob er vor sime tode ie-
mer dar zi méchte komen —, daz er daz selb bloz erkandi
und ze grunde ervolgti. Also kam er darzii, daz er wart ge-
warnet und wart ime fir geworfen, | daz in dem schine des
selben bildes verborgen legi valscher grunt ungeordenter
friheit und bedecket legi grozer schade der heiligen kri-
stenheit. Und hier abe erschrak er und gewan etlich zit ei-
nen widerstoz des inren rifes in im selben.

Und eins males do wart im ein kreftiger inschlag in sich
selb und luhte im in von gétlicher warheit, daz er hier abe

1 vor Von inrelicher: Hie vaht an daz dritbich ACfKRSI U W
2 1. W; daz erst capitel o 22 groze A

A 136v

10

Bi. 327

25



Von innerer Gelassenheit und von der richtigen
Unterscheidung, die denkend zu erlangen ist

»Denn siehe, du hast die Wahrheit geliebt, und das Ver-
borgene und Geheime deiner Weisheit hast du mir offen-
bart.«

Es war ein Christ, der hatte sich in seiner Jugend allen den
duBeren Ubungen unterzogen, denen sich Anfangende zu
unterziehen pflegen, blieb aber innerlich ohne die Ubung
der hochsten Gelassenheit seiner selbst. Und er erkannte
deutlich, daB ihm etwas fehlte, wuBte aber nicht was. Und
da er lange Zeit und iiber viele Jahre so gelebt hatte, er-
fuhr er einstmals ein In-sich-gehen, indem er zu sich selbst
gefiihrt wurde, und er vernahm in sich das folgende: Du
muBt wissen, daB innere Gelassenheit den Menschen zur
hochsten Wahrheit fiihrt.

Nun war ihm dieses Wort von hochstem Adel damals
noch fremd und unbekannt, aber er hatte eine grofie Zunei-
gung zu ihm und wurde von diesem und von allem, was zu
ihm gehort, liberaus stark angezogen, daB} er es — sollte es
ihm vor seinem Tode noch zuteil werden — rein erkenne
und vollstindig erfasse. So kam es dahin, daf er aufmerk-
sam gemacht und ihm vor Augen gestellt wurde, dafl im
Glanz der so gewonnenen Erkenntnis sich ein falscher
Grund willkiirlicher Freiheit verberge und ein groBer
Schaden fiir die heilige Christenheit verdeckt lige. Und
dariiber erschrak er und empfand iiber geraume Zeit eine
Abneigung gegen den inneren Ruf in sich selbst.

Aber einstmals fuhr es in 1hn wie ein Blitz, und es leuch-
tete ihm dank gottlicher Wahrheit ein, dal er sich davon



4 Daz buechli der warheit

kein gedrang sélte nemen. Wan daz ist ie gesin und mz
iemer wesen, daz sich daz bése birget hinder daz glite, und
daz man darumb daz glite nit sol verwerfen von des bésen
wegen. Und meinde, daz in der alten e, do got durch Moy-
sen sini waren zeichen tet, do wurfen die zdbrer irg val-
schen dar under?. Und do Christus der ware messias kam,
do kament etlich andere und erzégten sich valschliche, daz
sti der selb werin®. Und also ist es dberal in allen dingen,
und darumbe ist daz glite nit mit dem bésen ze verwer-
fenne, mer mit glitem underscheide ze uskiesenne, sam der
gétlich mund tit*. Und also meinde es, daz giti verniinf-
tigd bilde nit werin ze verwerfenne, du ir klaren verninf-
tikeit underwirfliche haltent nach meinunge der heiligen
kristenheit, noch vernunftig sinne, die gt warheit inne
tragent eins durnechtigen lebennes, werin nit ze schihenne.
Wan st entgrobent den menschen und z&gent im sinen adel
und des gétlichen wesennes dbertreffenlicheit und aller an-
dere dingen nihtikeit, daz den menschen von billich ob al-
len dingen reizet z{i rehter gelassenheit. Und also kam er
wider uf daz vorder getrifte, da er zi vermant, waz einer
warer gelassenheit.

Nu begerte er von der Ewigen Warheit, daz si im gliten
underscheid gebi —als verre es muglich were — enzwu-
schent dien menschen, die da zilent uf | ordenlicher einval-
tikeit, und etlichen, die da zilent, als man seit, uf ungeor-
denter friheit, und in darinne bewisti, weles weri ein rech-
ti gelazenheit, mit der er kemi, da er hin sélte. Also wart
im in liehtricher wise geantwirt, daz dis alles | sélte ge-
schehen nach der wise einer usgeleiten bischaft, als ob der
Iunger fragti und dd Warheit antwirti. Und wart des er-

40 sinne / sune A 43 Gbertreffenlicheit / ubertriffetilicheit A B
53 kemi/kenniA S

30

35

40

45

A 137r

Bi. 328
55



Das Buch der Wahrheit - I 5

nicht bedringen lassen solle. Denn es war so und wird im-
mer so sein, daB sich das Bose hinter dem Guten verbirgt,
und darum solle man wegen des Bosen nicht das Gute ver-
werfen. Es gab ihm zu verstehen, da8 im Alten Bund, als
Gott durch Moses seine wahren Zeichen wirkte, die Zau-
berer ihre falschen darunter warfen. Und als Christus, der
wahre Messias, kam, kamen auch einige andere und gaben
sich fdlschlich fiir ihn aus. So ist es iiberall in allen Dingen,
und darum darf man das Gute nicht mit dem Bosen ver-
werfen, sondern muf in richtiger Unterscheidung auswih-
len, wie es der gottliche Mund tut. Es gab ihm auch zu ver-
stehen, daB richtige verniinftige Vorstellungen, die ihr kla-
res Denken nach der Auffassung der heiligen Christenheit
ausrichten, nicht zu verwerfen sind, noch vemiinftige Ge-
danken, die die rechte Wahrheit eines vollkommenen Le-
bens enthalten, zu meiden sind. Denn sie bilden den Men-
schen und zeigen ihm seinen Adel und die Erhabenheit des
gottlichen Wesens sowie die Nichtigkeit aller anderen Din-
ge, was den Menschen zu recht vor allem anderen zu rech-
ter Gelassenheit reizt. Und so fand er zu jenem Streben
nach einer wahren Gelassenheit zuriick, zu dem er ermahnt
worden war.

Nun bat er die Ewige Wahrheit, da8 sie ihm — sofemn
moglich — die richtige Unterscheidung gebe zwischen den
Menschen, die nach geordneter Einfachheit streben, und
solchen, die — wie man sagt — nach ungeordneter Freiheit
streben; und daB sie ihn dariiber belehre, worin rechte Ge-
lassenheit bestehe, mit der er dorthin kidme, wohin er soll-
te. Er erhielt die erhellende Antwort, daB all dies in Form
belehrender Beispiele mit der jeweiligen Deutung erfolgen
werde, und zwar so, daB der Jiinger fragt und die Wahr-
heit antwortet. Zunichst wurde er aber auf den Kem der
Heiligen Schrift verwiesen, aus der die Ewige Wahrheit



6 Daz buechli der warheit

sten gewiset zU dem kemen der heiligen schrift, us der du
Ewig Warheit redet, daz er da stchti und lagti, waz die al-
ler gelertesten und geleptesten, dien got sin verborgenen
wisheit hat uf getan, als da vor stat in latine, dur von hettin 60
gesprochen, ald waz du heilig kristenheit dur von hielti,
daz er uf sicherre warheit blibi. Und hier us luhte im in
also:

Wie ein gelazener mensche
beginnet und endet in einikeite. /1.

Allen den menschen, die wider in gefiiret son werden, den
ist firderlich ze wissenne ir und aller dingen erstes begin,
wan in deme selben ist och ire iungstes lenden. Und hier- s
umb sol man wissen, daz alle die, die von warheit ie ge-
sprachen, die koment des dber ein, daz neiswaz ist, daz
uber al daz erste ist und daz einveltigest und vor dem niit
enist.

Nu hat dis grundelos wesen Dyonisius in siner blozheit 10
angesehen® und sprichet daz und d¢ch ander lerer®, daz daz
einveltig, von dem geseit ist, mit allen namen blibet alze-
male ungenemmet. Wan als da stat an der kunst Loyca, der
name sélti ussprechen die nature und redelicheit des ge-
nemten dingess. Nu ist daz kuntlich, daz des vorgenanten 15
einveltigen® wesennes natur endelos und ungemessen ist
und unbegriffen aller kreatirlicher verninftikeit'®. Dar-
umb so ist das kund allen wolgelerten phaffen, daz daz wi-
selos wesen!! dch namelos ist. Und darumb sprichet Dyoni-
sius | in dem bliche >Von den gétlichen namen<'?, daz got si si. 329

2 II. W, das ij. capitel a 18 das fehit A B S Bi.



Das Buch der Wahrheit - I1 7

spricht, um dort zu suchen und aufmerksam zu beob-
achten, was die Grofiten in Lehre und Leben, denen Gott
seine verborgene Weisheit geoffenbart hat — wie im Motto
am Anfang zu lesen war —, davon gesprochen haben, oder
was die Auffassung der heiligen Christenheit hiervon sei,
damit er von der gesicherten Wahrheit nicht abweiche.
Und so leuchtete ihm ein:

II

Wie ein gelassener Mensch mit der Einheit
beginnt und aufhort

Allen Menschen, die wieder in das Eine gefiihrt werden
sollen, ist es niitzlich, den Ursprung von sich und allen
Dingen zu wissen, denn dort ist auch ihr letztes Ziel. Des-
wegen muBl man wissen, daB3 alle, die jemals tiber die Wahr-
heit sprachen, darin iibereinstimmen, daf3 es etwas gibt, das
tiber allem das Erste und Einfachste ist und vor dem nichts
ist.

Nun hat Dionysius dieses ursprungslose Wesen unver-
hiillt angeschaut und sagt dazu — ebenso wie andere Leh-
rer —, daB3 das Einfache, von dem die Rede ist, mit allen
Namen letztlich ungenannt bleibt. Denn wie man aus der
Logik weil, mul der Name die Natur und die Definition
des benannten Dinges ausdriicken. Es ist nun aber be-
kannt, da die Natur des genannten einfachen Seins endlos,
unermeBlich und unbegreiflich fiir alles kreatiirliche Den-
ken ist. Darum ist allen gelehrten Theologen bekannt, daf3
eben dieses Wesen, das keine Weise hat, auch ohne Namen
ist. Und darum sagt Dionysius in dem Buch >Von den gott-
lichen Namens, Gott sei ein »Nichtsein« oder ein »Nichts«,



8 Daz buechli der warheit

»nit wesen« oder ein »niht«, und daz ist ze verstenne nach
allem deme wesenne und ihte, daz wir ime mugen nach
kreaturlicher wise zll gelegen. Wan »waz man ime des in
sélicher wise zu leit, daz ist alles in etlicher wise valsch
und ire 18ggenunge ist war«!®. Und us dem so méhte man
ime sprechen ein ewiges niht. Aber doch so man von eime
dinge reden sol, wie ubertreffenlich ald ibermerklich es
ist, so miz man im etwaz namen schepfen. Diser stiller'*
einveltikeit wesen ist ir leben und ir | leben ist ir wesen. Es
»ist ein lebendd wesendi istigi verninftikeit, daz sich sel-
ber verstat und ist und lebt selber in im selber und ist daz
selb«!®,

Nu enkan ich es nit me firbaz her us bringen, und dis
heis ich die ewigen ungeschaffen warheit. Wan elld ding da
sint als in ir niwi und in ir ersti und in ire ewigen beginne.
Und hie beginnet und endet ein gelazener mensche in or-
denlicher ingenomenheit, als hie nach wirt bewiset.

Ob in der hésten einikeit
kein anderheit muge bestan. /71.

Der Iunger fragte und sprach also: Mich nimt wunder, sid
daz also ist, daz dis eine so gar einveltig ist, wannen denne
kome dd manigvalrikeit, die man ime ztleit. Eine kleidet in
mit wisheit und sprichet im di wisheit, eine mit giti, eine
mit gerehtikeit und des glich. So sagent die phaffen us dem
gldben von der gétlichen drivaltikeit!é. Warumbe lat man
es nit beliben in siner einvaltikeit, die es selber ist? Mich

2 III. W, das iij. capitel « 5 manigualkeit A

25

A 137v
30

35



Das Buch der Wahrheit - [1] 9

und das ist in Bezug auf alles Sein und jedes bestimmte Et-
was zu verstehen, das wir ihm nach kreatiirlicher Weise
zulegen konnen. Denn »was man ihm in dieser Weise zu-
schreibt, das ist alles in gewissem Sinn falsch, und seine
Vemeinung ist wahr«. Und daher konnte man ihn ein »ewi-
ges Nichts« nennen. Andererseits, will man von etwas spre-
chen, wie erhaben und iiber alles Verstehen es ist, so muBl
man ihm irgend einen Namen geben. Das Wesen dieser
stillen Einfachheit ist ihr Leben und ihr Leben ist ihr We-
sen. Es »ist ein lebendes, seiendes, existierendes Denken,
das sich selber denkt und ist und lebt in sich selber und ist
dasselbe«.

Weiter kann ich es nicht ausdriicken, und dieses Wesen
nenne ich: »Ewige ungeschaffene Wahrheit«. Denn alle
Dinge sind in ihr in ihrer Neuheit und in ihrem Ersten und
in jhrem ewigen Ursprung. Und darin beginnt ein gelas-
sener Mensch und kommt an sein Ziel in rechtem Eins-
Sein, wie hiernach gezeigt wird.

II1

Ob es in der hochsten Einheit eine
Unterschiedenheit geben kann

Der Jiinger fragte: Da dem nun so ist, daB dieses Eine
so ganz und gar einfach ist, wundere ich mich, woher denn
die Mannigfaltigkeit kommt, die man ihm zuschreibt. Ei-
ner bekleidet es mit Weisheit und nennt es so, einer mit Gii-
te, der eine mit Gerechtigkeit und so fort. So lehren es die
Theologen auf der Grundlage des Glaubens an die gottliche
Dreifaltigkeit. Warum 148t man dieses Eine nicht in seiner
Einfachheit, die es selber ist? Mir scheint ganz und gar,



In libro
Senten-
tiarum

10 Daz buechli der warheit

dunket | alles, daz dis einig ein!” ze vil werkes habe und ze
vil anderheite. Ald wie mag es als gar ein blozes ein sin, da
so vil menigheit ist?

Dui Warheit antwirt und sprach: Disi mengheit elld ist
mit dem grunde und in dem bodme ein einveltigi einikeit.

Der Iunger sprach: Waz heissest du den grund und den
ursprung, ald nit den grunt?

Entwiirt der Warheit'®; Ich heisse den grund den usqual
und den ursprung, us dem die usflisse entspringent.

Der Iunger: Herr, waz ist daz?

Did Warheit: Daz ist di natur und daz wesen der gotheit.
Und in disem grundelosen abgrinde siget du driheit der
personen in ire einikeit, und elld mengi wirt da ir selbs
entsetzet in etlicher wise. Da ist dch nach diser wise ze ne-
menne nit frémdes werkes denne ein stilli inswebende
dinsterheit.

Der Iunger sprach: Ey lieber herre, sag mir, waz ist
denne daz, daz den ersten usblik git disem selben ze werke,
und aller meist z0 sinem eigenen werke, daz da ist gebe-
ren?

Dii Warheit sprach: Daz tit sin vermugendu kraft.

Der Iunger: Herre, waz ist daz?

Du Warheit: Daz ist gétlich natur in dem vatter. Und da
in dem selben Ogeblicke ist es swanger berhaftikeit und
werkes, wan al da hat sich in der nemunge tnserre ver-
nunft gotheit ze gotte geswungen.

Der Iunger: Lieber herre, ist dis nit eins?

Dt Warheit sprach: Ja, gotheit und got | ist eins, und
doch so »wirket noch gebirt gotheit nit, aber got gebirt
und wiirket«!®. Und daz kumt allein von der anderheit, di
da ist in der bezeichnunge nach nemlicheit der vernunft.

23 nemenne A 28 geberen / geben K U

Bi. 33

20

25

30

35

A 138r

40



Das Buch der Wahrheit - I11 11

daB diesem einfachen Einen zu viel Titigkeit und zu viel
Unterschiedenheit zugeschrieben wird. Oder wie kann es
so ganz und gar ein reines Eines sein, wo doch solche Viel-
heit ist?

Die Wahrheit antwortete: Diese ganze Vielheit ist mit
dem tiefsten Grund eine einfache Einheit.

Der Jiinger sprach: Was nennst du den Grund und den
Ursprung, und was ist nicht Grund?

Antwort der Wahrheit:Ich nenne den Grund den Quell
und den Ursprung, aus dem die Ausfliisse entspringen.

Der Jinger: Herr, was ist das?

Die Wahrheit: Das ist die Natur und das Wesen der
Gottheit. In diesem grundlosen Abgrund ergieBt sich die
Dreiheit der Personen in ihre Einheit, und alles Viele wird
in gewisser Weise seiner selbst beraubt. Begreift man es
so, dann gibt es kein fremdes Werken, sondern nur eine
stille, in sich schwebende Dunkelheit.

Der Jinger sprach: Oh, lieber Herr, sag mir, was ist
das, das demselben den Anfang zum Werken gibt, und ins-
besondere zu seiner eigenen Tatigkeit, dem Gebaren?

Die Wahrheit: Das tut seine vermogende Kraft.

Der Jinger: Herr, was ist das?

Die Wahrheit: Das ist die gottliche Natur in dem Va-
ter; und da in demselben Augenblick ist sie schwanger in
Fruchtbarkeit und Wirken, denn da hat sich — nach der
Wahrnehmung unserer Vernunft — die Gottheit zu Gott ge-
schwungen.

Der Jiinger: Lieber Herr, ist dies nicht eines?

Die Wahrheit sprach: Ja, Gottheit und Gott sind ei-
nes, und dennoch »wirkt noch gebiert die Gottheit nicht,
sondern Gott gebiert und wirkt«. Dies griindet allein in der
Unterschiedenheit, die aus der Bezeichnung herriihrt, wie
sie dem Erfassen unserer Vernunft gemaf ist. Aber in sei-



12 Daz buechli der warheit

Aber es ist eins in dem grunde. | Wan in der gétlichen na-
ture ist nit anders denne wesen und die widertragenden ei-
genschefte?, und die legent tiberal nihtes nit z& dem we-
senne, su sint es alzemale, wie s underscheit haben gegen
dem s1 sint, daz ist gegen ir gegenwurfe. Wan gétlichi na-
ture,nach dem selben grunde ze nemenne, ist nihtez nit ein-
veltiger an ir selb denne der vatter, in der selben nature
genomen, ald kein andrii persone. Du bist allein in der in-
bildunge betrogen, di daz an bliket nach der wise, als es in
der kreature ist ingetragen. Es ist an im selber einig und
bloz.

Der Iunger sprach: Ich merk wol, daz ich bin komen uf
die gruntriri der nehsten einveltikeit, fir die nieman inbaz
mag kommen, der warheit wil fiiren.

Wie sich der mensche und alle kreaturen
ewklich haben gehalten, und von irem
gewordenlichen usbruche. V.

Der Iunger: Ewigli Warheit, wie hein sich aber die krea-
turen ewklich in gotte gehalten?

Entwiirt: Su sint da gesin als in irem ewigen exemplar.

Der Iunger: Waz ist daz exemplar?

Dud Warheit: Es ist sin ewiges wesen in der nemunge, als
es sich in gemeinsamklicher wise der kreature git ze ervol-
genne. Und merke, daz alle kreaturen ewklich in gotte sint
got und hein da enkeinen gruntlichen underscheit gehebt?!,
denn als gesprochen ist?2. | Su sint daz selb leben, wesen
und vermiigen, als verre sii in gotte sint, und sint daz selb

43 und fehlr A
31V. W; das iiij. capitel «

Bi. 331

45

50

10

Bi. 332



Das Buch der Wahrheit - IV 13

nem Grund ist es eines. Denn in der goéttlichen Natur ist
nichts anderes als ihr Wesen und die Relationen, und letz-
tere fligen zu ihrem Wesen tiberhaupt nichts hinzu, sie sind
es ganz und gar, wie sie sich andererseits unterscheiden ge-
geniiber den Gegenstdnden, auf die sie sich beziehen. Denn
die gottliche Natur, nach ihrem eigenen Grund betrachtet,
ist in sich in keiner Weise einfacher als der Vater, in seiner
Natur betrachtet, oder eine andere Person. Du bist nur
durch die Art deines Denkens getduscht, die das in der
Weise betrachtet, wie es kreatiirlich wahrgenommen wird.
Das Eine ist in sich selber eins und rein.

Der Jiinger:Ich erkenne, daf3 ich an den tiefsten Punkt
der Erkenntnis der hochsten Einfachheit gekommen bin;
tiefer kann niemand gelangen, der Wahrheit stiften will.

v

Wie der Mensch und alle Kreaturen in der Ewigkeit
waren, und von ihrem Hervorgang in der Zeit

Der Jinger: Ewige Wahrheit, wie waren die Kreatu-
ren in der Ewigkeit in Gott?

Antwort: Sie waren da als in ihrem ewigen Urbild.

Der Jinger: Was ist das Urbild?

Die Wahrheit: Es ist sein ewiges Wesen in der Ge-
stalt, wie es sich der Kreatur mitteilt und sich ihr zu erken-
nen gibt. Und bedenke, daB alle Kreaturen in der Ewigkeit
in Gott Gott sind und da keinen Unterschied dem Grund
nach haben aufler den, von dem gesprochen wurde. Sie
sind dasselbe Leben, dasselbe Wesen, dasselbe Vermdogen,
insofern sie in Gott sind, und sie sind dasselbe Eine und



ANMERKUNGEN

1 Ps. 50, 8.

2 Vgl. Exod. 7, 9-12: Dixitque Dominus ad Moysen et Aaron: Cum
dixerit vobis Pharao, ostendite signa ... Vocavitque autem P harao sa-
pientes et maleficos ... proieceruntque singoli virgas suas, quae versae
sunt in dracones.

3 Vgl. Matth. 24, 5: Multi enim venient in nomine meo, dicentes: Ego
sum Christus, et multos seducent ...; 24, 11: et multi pseudoprophetae
surgent et seducent multos.

4 Vgl ler. 15, 19: ez si separaveris pretiosum a vili, quasi os meum
eris.

5 Vgl. Dionysius ps. Areopagita, De myst. theol. 1 3, PG 1001A,
Simon 461, 84-87: Et wunc et ab ipsis absolvitur visis et videntibus et
ad caliginem ignorantiae intrat, quae caligo vere est mystica, in qua
claudit omnes cognitivas susceptiones ... omnino autem ignoto vacatio-
ne omnis cognitionis secundum melius unitus, et eo quod nihil cogno-
scit super mentem cognoscens.

6 Vgl. Dionysius ps. Areopagita, De div. nom. 1 2, PG 3, 588C, Si-
mon 9, 76-77: De hac ... supersubstantiali et occulta deitate non est au-
dendum dicere neque cogitare; De div. nom. 13 3, PG 3, 981A, Simon
446, 67: neque nomen ipsius est neque sermo, sed in inviis est segrega-
tum.

7 Vgl. Eckhardus, Pred. 80 Q, DW 111 380, 1: Alsé ist der gruntidse
got sunder namen; Pred. 83 Q, DW Ill 441, 1-4: Got ist namloz, wan
von ime kan niemant nit gesprechen noch verstan. Har vmb spricht ein
heidens meister: Swas wir verstant oder sprechent von der ersten sa-
chen, das sin wir me selber, dan es die erste sache si, wan si ist vber al-
lis sprechen vnd verstan. Liber de causis prop. 5 (6), Pattin 59, 22:
Causa prima superior est omni narratione; ibid. prop. 21 (22), Pattin
93, 68-69: Causa prima est super omne nomen quo nominatur.

8 Vgl. Eckhardus, In Exod. n. 18, LW 11, 23: quid quaerit de quidi-
tate sive essentia rei, quam significat nomen et ratio sive diffinitio indi-
cat; Theodoricus de Vriberg, De accidentibus 22 4, Pagnoni-Sturlese
84, 29-30: ratio, quam significat nomen, est definitio secundum P hilo-



76 Anmerkungen

sophum in IV Metaphysicae, Aristoteles, Metaph. IV c. 7, 1012a23-24;
ibid., VII ¢. 12, 1037b10-12.

% Vgl. Eckhardus, Pred. 80 Q, DW III 364, 3: Er [got] ist ouch ein-
valtic an sinem wesene.

10 Vgl. Eckhardus, Pred. 80 Q, DW III 382, 5: alsé, als got in im
selber ist, also enmohte er sich nie créatiire gegeben ze verstinne, niht
alsé, daz er ez niht vermohte, mér: die créatiiren enmdéhten ez niht ver-
stdn.

1t Eckhardus, Pred. 80 Q, DW III 381, 7: Er ist ouch sunder wise,
daz ist: in unbekantheit.

12 Dionysius ps. Areopagita, De div. nom. 1 S, PG 3, 593C, Simon
30, 57: ipsum autem nihil, ut ab omnibus supersubstantialiter segrega-
tum.

13 Dionysius ps. Areopagita, De cael. hier. 2 3, PG 3, 141A, Diony-
siaca 758, 4 -759, 3: negationes in divinis verae, affirmationes vero in-
compactae.

14 Vgl. Eckhardus, Pred. 80 Q, DW III 381, 7 — 382, 1: Er ist ouch
sunder werk, daz ist. in siner verborgenen stilheit.

15 Eckhardus, Pred. 66 Q, DW 1II 124, 2-3: der herre ist ein leben-
de, wesende, istige verniinfticheit, diu sich selber verstat und ist und le-
bet selber in im selber und ist daz selbe.

16 Zu wisheit (sapientia) und gueti (bonitas) als »appropriata« der
Dreifaltigkeit vgl. z. B. Thomas de Aquino, Summa theol. I 39 8. Ge-
rehtikeir (iustitia): Ulricus de Argentina, De summo bono II 3 2, de Li-
bera 50, 193-194: {ustitia ... in Deo ... idem, quod bonitas.

17 Einig ein als Bezeichnung der Gottheit: Eckhardus, Pred. 51 Q,
DW 11 470, 6.

18 Vgl. Petrus Lombardus, Sententiae, 1, 5, 1, Grottaferrata 1971,
80-81: quaeritur utrum concedendum sit quod Pater genuit divinam es-
sentiam, vel quod divina essentia genuit Filium, vel essentia genuit es-
sentiam, an omnino non genuit nec genita est divina essentia. Ad quod,
catholicis tractatoribus consentientes, dicimus quod nec Pater genuit di-
vinam essentiam, nec divina essentia genuit Filium, nec divina essentia
genuit essentiam. Hic autem nomine essentiae intelligimus divinam na-
turam, quae communis est tribus personis et tota in singulis...

19 Eckhardus, Pred. 109 St (DW IV, iVb. = LVI Pf,, 181, 10-13):
Got der wiirket, diu gotheit enwiirket niht, si enhdt ouch niht ze wiir-
kenne. In ir enist kein werk ... Got und gotheit hint underscheit an wiir-
kenne und an nihtwiirkenne.



Anmerkungen 77

20 Vgl. Eckhardus, In Exod. n. 62-66, LW II 67-71: quaestio, quo-
modo Augustinus, Boethius, sancti et doctores concorditer dicunt in di-
vinis esse duo praedicamenta, substantiae scilicet et relationis ...; In Ec-
cli. n. 10, LW II 239, 8--9: Et sic manent in divinis tantum duo praedi-
camenta, scilicet substantia et relatio; Augustinus, De Trinitate V 5 n. 6,
Mountain-Glorie 210, 1 — 211, 22; Boethius, De Trinitate 6, Stewart-
Rand 28, 7-8.

21 Vgl. auch unten, Kap.VII, Anm. 70.

22 Vgl. oben, Kap. II, 3 ff.

B Vgl. Eckhardus, In Gen. I n. 21, LW I/1 53, 4: quamvis formae
dent esse hoc aut hoc, in quantum hoc aut hoc. Vgl. auch Einleitung, S.
XXXVII, Anm. 53.

24 Vgl. oben, Anm. 19; Eckhardus, Pred. 52 Q, DW 11 492-493,

25 Ahnlich aber mit anderer Akzentuierung Eckhardus, Pred. 24 Q,
DW 1420, 3-7: Und dar umbe nam got menschliche natiire an sich und
einigete sie siner persénen. Dd wart menschlich natire got, wan er
menschliche natiire bléz und keinem menschen an sich nam. Dar umbe,
wilt dii der selbe Krist sin und got sin, s6 ganc alles des abe, daz daz
éwige wort an sich niht ennam; Von abegesch., DW V 430, 8-11: dé
Kristus mensche wart, dé ennam er niht an sich einen menschen, er
nam an sich menschliche natitre. Da von sé ganc iz aller dinge, s6 bli-
bet aleine, daz Kristus an sich nam, und alsé hdst dit Kristum an dich
geleget. Vgl. auch: Proc. Col. I, 70 (LW V, iVb.): Assumpsit verbum
hominem, naturam ipsam, prius naturaliter, hunc autem hominem »in
atomox, in persona, propter naturam. Hinc est quod ipsam purgavit a
peccato originali, quod naturam vitiat, non autem a peccato actuali,
quod in nobis respicit personam et ipsam vitiat.

2 Johannes Damascenus, De fide orth. III 11, PG 94, 1024A, Buy-
taert 204, 14-18.

27 Johannes Damascenus, De fide orth. III 2, PG 94, 985B, Buytaert
171, 25.

28 Rom. 8, 29: Nam quos praescivit, et praedestinavit conformes fieri
imaginis filii sui, ut sit ipse primogenitus in multis fratribus.

29 Eckhardus, Die rede der undersch. DW V, 282, 11: Als lange
lerne man sich ldzen, biz daz man niht eigens enbeheltet..., u. 6. In An-
lehnung an Matth. 16, 24: si quis vult post me venire, abneget semet ip-
sum. Der Spruch wird im folgenden ausgelegt: sich =V, 58-94; lazen
=V, 95-98.

30 Gal. 2, 20: Vivo autem iam non ego, vivit vero in me Christus.





