
GOTTFRIED WILHELM LEIBNIZ

Frühe Schriften zum Naturrecht

Herausgegeben, mit einer Einleitung und 
Anmerkungen versehen 

sowie unter Mitwirkung von 
Hans Zimmermann 

übersetzt von
hubertus busche

Lateinisch –  deutsch 

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



© Felix Meiner Verlag 2003. Alle Rechte, auch die des auszugsweisen 
Nachdrucks, der fotomechanischen Wiedergabe und der Übersetzung 
vorbehalten. Dies betriff t auch die Vervielfältigung und Übertragung 
einzelner Textabschnitte durch alle Verfahren wie Speicherung und 
Übertragung auf Papier, Transparente, Filme, Bänder, Platten und 
 andere Medien, soweit es nicht §§ 53 und 54 URG ausdrücklich ge-
statten. Satz: post scriptum, Emmendingen  / Hinter zarten. Druck: 
Strauss, Mörlenbach. Buchbinderische Verarbeitung: Schaumann, 
Darmstadt. Werkdruckpapier: alterungsbeständig nach ANSI-Norm 
resp. DIN-ISO 9706, hergestellt aus 100  chlorfrei gebleichtem Zell-
stoff .  Printed in Germany. www.meiner.de

Bibliographische Information Der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische 
Daten sind im Internet über <http://dnb.ddb.de> abrufbar.

PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 



INHALT

Vorbemerkung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  IX

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  XI

1. Leibniz als Naturrechtsdenker  (XI) – 2. Leben, Werke und Interessen des 
frühen Leibniz  (XIX) – 3. Überblick über die Grundgedanken  (XLVIII) : 
– Zu Text  I : Die Harmonisierung von Freiheit und physischer Notwen-
digkeit im Konzept vom selbstrefl exiven Punkt des Geistes  (XLVIII) – Zu 
Text  II : Die »Neue Methode«  (LIV) – Zum Verhältnis von positivem 
Recht und Naturrecht  (LIX) – Die drei Stufen des Naturrechts  (LXVIII) 
– Zur Textgruppe  III : Inhalte und Zusammenhang der Entwürfe zu 
den »Elementen des Naturrechts«  (CI) – Zur Textgruppe   IV : Vier Briefe 
über das Recht  (CXI)

GOTTFRIED WILHELM LEIBNIZ
Frühe Schriften zum Naturrecht

 I.  Das Leib-Seele-Pentagon und die moralische Sphäre 
des Verstandes (1663 ?) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  3

 II.  Aus der Neuen Methode, Jurisprudenz zu lernen 
und zu lehren (1667) 

 1.  Einteilung und Methode der Jurisprudenz . . . . . . . . .  27
 2.  Die Elemente und Quellen des reinen Rechts . . . . . . .  45
 3.  Die zwei Augen des Richters : 

Naturrecht und Nomothetik . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   71
  a) Die drei Stufen des Naturrechts . . . . . . . . . . . . . . .   75
  b) Die höchsten Zwecke der Gesetzgebung . . . . . . . .   85



VI

 III.  Entwürfe zu den Elementen des Naturrechts (1669 –1671)

 1.  Gerechtigkeit mit und ohne Gott . . . . . . . . . . . . . . . .   91 
 2.  Untersuchungen zum strengen Recht, zur Billigkeit 

und zur Pietät . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   99 
  a) Proportionen des Gerechten und Billigen . . . . . . .   99
  b) Fragen der angemessenen Strafe und Entschädigung   103 
  c) Strenges Recht, Billigkeit und Pietät bei Unglück 

 und bei Rettungskonfl ikten . . . . . . . . . . . . . . . . . .   119
  d) Ergänzungen zum Staats- und Eigentumsrecht . . .   151
  e)  Defi nitionen zur Gerechtigkeit . . . . . . . . . . . . . . .   193
 3.  Defi nitionen zur Gerechtigkeit und Billigkeit . . . . . . .  201
 4.  Universale Gerechtigkeit als klug verteilte Liebe 

zu allen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  215
  a)  Die Fortschritte der Naturbeherrschung und die 

 Stagnation der Ethik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  215
  b)  Gerechtigkeit als Proportionalität zwischen eigenem 

 und fremdem Wohl . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  221
  c)  Die Unzulänglichkeit aller positiven Defi nitionen 

 des Gerechten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  229
  d)  Liebe als Findung eigenen Glücks im 

 Glück anderer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  237
 5.  Zur Wissenschaft vom Gerechten . . . . . . . . . . . . . . . .  245
  a)  Die Axiome zur deontischen Logik der Liebe . . . .  245
  b)  Defi nitionen und Lehrsätze . . . . . . . . . . . . . . . . . .  247
 6.  Axiome und Defi nitionen zum guten Menschen . . . .  301

 IV.  Vier Briefe zum Verhältnis von positivem und 
natürlichem Recht (1670 –1672)

 1.  Leibniz an Hermann Conring, 13./23. Januar 1670 :
Politik, Naturrecht und römisches Recht . . . . . . . . . .  323

 2.  Leibniz an Hermann Conring, 9./19. April 1670 :
Die Subsidiaritätshierarchie der Rechtssysteme  . . . . .  339

Inhalt



VIIInhalt

 3.  Leibniz an Jean Chapelain ( ?), 1. Hälfte 1670 ( ?) :
Römisches Recht, Naturrecht und Rechtsreform . . . .  349

 4.  Leibniz an Louis Ferrand, 31. Januar 1672 :
Der Werkplan für die Rechtsreform . . . . . . . . . . . . . .  375

Anmerkungen des Herausgebers . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  381

Bibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  491

Namenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  507

Sachregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  509



VORBEMERKUNG

Die vorliegende Studienausgabe macht Leibniz’ weitgehend unbe-
kannte Frühschriften zum Naturrecht einem größeren Publikum 
zugänglich. Sie liegen hier erstmals in deutscher Übersetzung vor.

Die ausführliche Einleitung skizziert erstens die Geschichte der 
Entdeckung Leibnizens als Naturrechtsdenker, informiert zweitens 
über Leben, Werke und Interessen des frühen Leibniz und zeigt 
so die biographische Verwurzelung der vorliegenden Schriften auf, 
und gibt drittens einen systematischen Überblick über die Grund-
gedanken und Zusammenhänge der vier Textgruppen. Hierbei 
wird auch die Auswahl der vorliegenden Texte näher begründet.

Während die Einleitung eine allgemeine Orientierung vorgibt, 
erläutern die Anmerkungen sachliche, historische und philologi-
sche Einzelheiten. Da Leibniz teilweise außerordentlich gelehrsam 
schreibt und viele Autoritäten nennt, wurden die Anmerkungen 
auf das Wesentliche beschränkt. Hätte man dagegen auch noch hi-
storische Bezüge zum Naturrecht der Antike, des Mittelalters und 
der Neuzeit erläutern wollen, so wäre der Rahmen einer Studien-
ausgabe gesprengt worden.

Die umfassende, aber keinen Anspruch auf Vollständigkeit er-
hebende Bibliographie gilt Leibniz’ Naturrecht sowie seiner Ethik 
und allgemeinen Rechtstheorie, soweit sie in ihrer Einheit mit dem 
Naturrecht betrachtet werden.

Leibniz’ lateinische Texte wurden der Akademie-Ausgabe ent-
nommen. Allerdings wurde auf ihre Lesarten verzichtet. Das dort 
gesperr t  Gesetzte wurde kursiv wiedergegeben. Klaus Luig, Eme-
ritus für römisches Recht, Köln, danke ich für Ratschläge und 
Hinweise, Hans Zimmermann, Görlitz, für die freundschaftliche 
Mitarbeit bei der Übertragung der Texte. 

Bonn, im Januar 2003 Hubertus Busche



EINLEITUNG

1. Leibniz als Naturrechtsdenker

Leibniz wird in der Geschichte des Naturrechts oder gar der Ethik 
selten berücksichtigt. Sofern überhaupt sein Name zwischen Gro-
tius, Pufendorf und Locke genannt wird, geschieht es zwar in der 
Regel mit einer kurzen ehrfürchtigen Verbeugung vor dem Uni-
versalgenie. Gelegentlich erfolgt auch der Hinweis, daß Leibniz 
sich in seinen Jugendjahren mit dem Naturrecht beschäftigt und es 
dann später irgendwie auf die Formel von der »Liebe des Weisen« 
gebracht habe. Leibnizens Naturrechtslehre selbst aber blieb lange 
Zeit erstaunlich unbekannt.¹ Die »Vernachlässigung von Leibniz« 
selbst »in den meisten rechtsphilosophischen Gesamtdarstellun-
gen«² hat vor allem zwei historische Gründe. Erstens war es die un-
glaubliche Vielseitigkeit von Leibniz’ enzyklopädischer Tätigkeit, 
die ihm schon seit dem 25. Lebensjahr kaum noch Muße ließ, die 
umfangreichen rechtsphilosophischen Entwürfe seiner Jugendzeit 

¹    Den Erkenntnisstand von 1967 formuliert treff end Hans-Peter Schnei-
der : Justitia universalis. Quellenstudien zur Geschichte des ›christlichen Na-
turrechts‹ bei Gottfried Wilhelm Leibniz, Frankfurt  a. M. 1967 : Mit dem 
»Hinweis, daß Leibniz kein zusammenhängendes Werk ›De Jure Natu-
rae et Gentium‹ hinterlassen habe, ist vielfach bezweifelt worden, ob sein 
Rechtsdenken überhaupt eine eigene Naturrechtslehre enthalte und so ei-
nen Platz in der Naturrechtstradition des 17. Jahrhunderts beanspruchen 
könne« (1). »Seine naturrechtlichen Gedanken sind […] bisher nur sehr 
zögernd und unvollständig behandelt worden, obwohl sie hinter all sei-
nen Lehren sichtbar werden und den Kern seines Rechtsdenkens zu bil-
den scheinen« (3).

²  So schon Karl Larenz : Sittlichkeit und Recht. Untersuchungen zur 
Geschichte des deutschen Rechtsdenkens und zur Sittenlehre, in : Reich und 
Recht in der deutschen Philosophie, Bd.  1, Stuttgart – Berlin 1943, 169 – 412, 
insb. 224 – 249, hier 225.



EinleitungXII

fertigzustellen und zu veröff entlichen. Nur wenige Winke des rei-
fen Leibniz verraten, daß er die Umrisse einer methodisch wohl-
durchdachten, wenngleich nicht zum vollständigen System ausge-
reiften Naturrechtslehre gleichsam in der Schublade hatte. Zwei-
tens aber war es die allgemein unglückliche Editionsgeschichte von 
Leibniz’ gigantischem Nachlaß mit seinen 75 000 wissenschaftli-
chen Manuskripten und 15 000 Briefen. Nachdem zunächst nur 
Bruchstücke vom Leibnizschen Naturrecht überliefert wurden,³. 
war es erstmals die Akademie-Ausgabe von  Leibnizens sämtlichen 
Schriften und Briefen, welche die frühen Texte hier vollständig 
zugänglich machte : Leibniz’ bedeutende Briefe zum Naturrecht 
wurden 1926 ediert,⁴ seine frühen Entwürfe zum Naturrecht 1930.⁵. 
Daß aber auch diese Texte nach über 70 Jahren gedanklich noch 
kaum erschlossen sind, mag sich wiederum dadurch erklären, daß 
sie philosophisch höchst anspruchsvoll und noch dazu in einem 
teilweise schwierigen Latein geschrieben sind, dessen juristische 
Fachterminologie, dessen oft komplizierter und unübersichtlicher 
Satzbau und dessen oft elliptischer Notizenstil der Albtraum jedes 
Übersetzers sind. 

In den wenigen rechtsphilosophischen Schriften dagegen, die 
Leibniz zu seinen Lebzeiten selbst veröff entlicht hat, ist die hin-
tergründige Konzeption seines Naturrechts allenfalls angedeutet. 
Und so kam es, daß sich Zeitgenossen und unmittelbare Nachwelt 
zunächst mit Leibniz als Rechtsreformer auseinandersetzten.⁶ Im 

³  Georg Mollat : Rechtsphilosophisches aus Leibnizens ungedruckten Schrif-
ten, Leipzig 1885 ; 2. Aufl . unter dem Titel : Mittheilungen aus Leibnizens 
ungedruckten Schriften, Kassel 1887 ; Neue Bearbeitung Leipzig .1893 
(=  Mollat).

⁴  Gottfried Wilhelm Leibniz : Sämtliche Schriften und Briefe. Hg. von 
der Preußischen Akademie der Wissenschaften. Zweite Reihe : Philosophi-
scher Briefwechsel. Erster Band : 1663–1685, Darmstadt 1926 (= A).

⁵  Gottfried Wilhelm Leibniz : Sämtliche Schriften und Briefe. Hg. von 
der Preußischen Akademie der Wissenschaften. Sechste Reihe : Philoso-
phische Schriften. Erster Band : 1663–1672, Darmstadt 1930. 

⁶  Eine erste Kritik an Leibniz’ Nova Methodus discendae docendaeque 
jurisprudentiae gibt Nicolaus Christoph Lyncker : Protribunalia, Gießen 



Hubertus Busche XIII

19.  Jahrhundert war es dann Leibniz als Rechtstheoretiker im enge-
ren Sinne, dem eine zunehmende Aufmerksamkeit zuteil wurde,⁷. 
solange die ersten großen Editionen Leibnizscher Schriften nur we-
niges zum Naturrecht, doch einiges zur Jurisprudenz zutage förder-
ten.⁸ Zwar wurde Leibniz auch, etwa wegen seines Bekenntnisses 

1669. Erste konservativ-kritische Bemerkungen zu Leibniz’ »Ratio Cor-
poris Juris reconcinnandi« fi nden sich in der juristischen Dissertation 
von Christfried Wächtler : De vetere jure enucleando ad Nicetam Spilium 
ÄéÜóðáóìá, Straßburg 1684, in : Wächtler : Opuscula juridico-philologica 
rariora in unum volumen collecta cum praefatione Christ. Henr. Trotz, 
Trajecti ad Rh. 1733, 337– 391. Zu den Verteidigern von Leibnizens »Neuer 
Methode« zählen dagegen Johann Ulrich Cramer : Ungrund der Beschweer-
den des Herrn Geheimden Raths und Cantzlers von Ludewig über den Me-
thodum demonstrativam in jure, in vorigem 1735 Jahre, Marburg [1736], § 8; 
sowie Christian Wolff  in seinem Vorwort zu Leibniz : Nova methodus dis-
cendae docendaeque iurisprudentiae, ex artis didacticae principiis in parte 
generali praepraemissis, experientiaeque luce, Leipzig und Halle 1748.

⁷  So zum Beispiel [Gustav von] Hugo : Lehrbuch einer civilistischen 
Litterairgeschichte, Berlin 1812, 258– 260 ; Paul Wigand : Leibnitz, über ger-
manisches und römisches Recht, und über Femgerichte, in : Wetzlar’sche Bei-
träge für Geschichte und Rechtsalterthümer, Bd.  3, Gießen 1851, 53– 61 ; 
H.[ermann] F.[riedrich] W.[ilhelm] Hinrichs : Geschichte der Rechts- und 
Staatsprincipien seit der Reformation bis auf die Gegenwart in historisch-phi-
losophischer Entwickelung, Bd.  3, Leipzig 1852, 1–122 ; Ludwig Laistner : Das 
Recht in der Strafe. Beitrag zur Geschichte der Philosophie und Versuch einer 
Dialektik des Strafrechtsproblems, München 1872, insb. 78 – 82 ; Felix Hecht : 
Leibniz als Jurist, in : Preußische Jahrbücher, 43 (1879), 1– 25 ; Gustav Hart-
mann : Leibniz als Jurist und Rechtsphilosoph, Tübingen 1892 (auch in : 
Gottfried Wilhelm Leibniz : Nova methodus discendae docendaeque iuris-
prudentiae, Glashütten im Taunus 1974, 1–121) ; Franck Alengry : De jure 
apud Leibnitium, Bordeaux 1899. 

⁸  Leibniz’ akademische Jugendschriften, einige politische Frühschriften 
sowie einige das Recht betreff ende Briefe (insbesondere an Kestner) prä-
sentierte Louis Dutens (Hg.) : Leibnitii Opera omnia nunc primum collecta, 
5 Bände, Genf 1768, Bd.  4, Teil 3 (Jurisprudentia). Von Gottschalk Eduard 
Guhrauer (Hg.) : Leibnitz’s Deutsche Schriften, 2 Bände, Berlin 1838 –1840, 
sind im Grunde nur zwei kleine späte Texte »Vom Naturrecht« zu nen-
nen (Bd.  1, 414 – 419), welche die »natürlichen Gemeinschaften« betreff en. 
Und bei Johann Eduard Erdmann (Hg.) : Gottfried Wilhelm Leibniz. Opera 



EinleitungXIV

zum Naturrecht im Vorwort zum Codex Juris Gentium diplomati-
cus, »mit dem Naturrecht in Verbindung gebracht, doch herrschten 
über die nähere Ausgestaltung dieser Verbindung nur verschwom-
mene, mitunter sogar abenteuerlich anmutende Vorstellungen«.⁹. 
Seit der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts kam es zwar, unter-
stützt durch neue Editionen,¹⁰ zu ersten Deutungen des Leibniz-
schen Naturrechtsdenkens.¹¹ Doch diese ersten Ein-Mann-Expe-
ditionen in die allgemeine »terra incognita Leibnitiana«¹² blieben 

philosophica, quae exstant latina, gallica, germanica omnia, 2  Bände, Ber-
lin 1840, fi ndet sich zum (Natur-)Rechtlichen nur die Vorrede zum Co-
dex Juris Gentium diplomaticus (I, 118–120). Zu den Editionen von Georg 
Mollat s. o. Anm.   3.

⁹  Hartmut Schiedermair : Das Phänomen der Macht und die Idee des 
Rechts bei Gottfried Wilhelm Leibniz, Wiesbaden 1970, 1.

¹⁰  Onno Klopp (Hg.) : Die Werke von Leibniz. Erste Reihe : Histo-
risch-politische und staatswissenschaftliche Schriften, 11 Bände, Hannover 
1864 –1884 (= Klopp) ; Carl Immanuel Gerhardt (Hg.) : Die philosophischen 
Schriften von G.  W. Leibniz, 7 Bände, Berlin 1875 –1890 (= GP). 

¹¹  Robert Zimmermann : Das Rechtsprinzip bei Leibnitz. Ein Beitrag 
zur Geschichte der Rechtsphilosophie, Wien 1852 ; Adolf Trendelenburg : Das 
Verhältnis des Allgemeinen zum Besondern in Leibnizens philosophischer Be-
trachtung und dessen Naturrecht ; ders. : Bruchstücke in Leibnizens Nachlass 
zum Naturrecht gehörig, in : Historische Beiträge zur Philosophie, Bd.  2 : 
Vermischte Abhandlungen, Berlin 1855, 233 – 256 ; 257– 282 ; Otto Gierke : 
Johannes Althusius und die Entwicklung der naturrechtlichen Staatstheo-
rien, zugleich ein Beitrag zur Geschichte der Rechtssystematik, Breslau 1880, 
74, 178  f., 302 ; Robert Kahn : Die Grundbegriff e der Philosophie Leibnizens 
unter besonderer Berücksichtigung der Leibnizschen Rechtsphilosophie, Tü-
bingen 1909, 47– 79 ; Erich Cassirer : Natur- und Völkerrecht im Lichte der 
Geschichte und der systematischen Philosophie, Berlin 1919, 200 – 224 ; Her-
bert Feddersen : Die Behandlung des naturrechtlichen Problems bei Leibniz 
und die Bedeutung seiner Gedanken für die Gegenwart, in : Österreichische 
Zeitschrift für öff entliches Recht, Wien, 9 (1930), 231– 260 ; Johann Sau-
ter : Die philosophischen Grundlagen des Naturrechts, Wien 1932, 98 –104 ; 
Giorgio del Vecchio : La Giustizia, 2. Aufl . Bologna 1924, 13 – 21, deutsch : 
Die Gerechtigkeit, 2. Aufl . Basel 1950, 23 – 45. 

¹²  Kurt Müller : Gottfried Wilhelm Leibniz, in : Wilhelm Totok u. Carl 
Haase (Hg.) : Leibniz. Sein Leben, sein Wirken, seine Welt, Hannover 
1966, 2.



Hubertus Busche XV

wegen der allzu schmalen Textbasis auf nur wenige Aspekte be-
grenzt und enthielten zudem manche Fehlurteile. 

Auch wenn diese Lage leicht verbessert wurde durch einige ab-
strakte Skizzen zur metaphysisch-theologischen Dimension des 
Leibnizschen Naturrechts,¹³ zu Leibniz’ Stellung gegenüber Pufen-
dorf,¹⁴ zu seiner Konzeption des Völkerrechts¹⁵ und Sozialrechts¹⁶. 
sowie zu seiner ethischen Idee des Staates,¹⁷ blieb es doch erst der 
seit 1945 einsetzenden Leibniz-Renaissance vorbehalten, ein dif-
fenzierteres Bild und eine angemessenere Einschätzung des Leib-
nizschen Naturrechtsdenkens zu entwickeln. Editorisch Bahnbre-
chendes leistete hier v. a. Gaston Grua, der nach fast zehnjähriger 
Arbeit am Leibniz-Nachlaß der Niedersächsischen Landesbiblio-
thek Hannover eine umfangreiche Sammlung mit meist unbekann-
ten Schriften des späteren Leibniz herausgab, die entweder direkt 
juristischen Inhalts waren oder eine Verbindung zum Leibnizschen 
Rechts- und Naturrechtsdenken erkennen ließen.¹⁸ Gruas Auswer-
tungen des neuen Materials in zwei Monographien lieferten erst-

¹³  Hans Liermann : Barocke Jurisprudenz bei Leibniz, in : Zeitschrift 
für deutsche Geisteswissenschaft, Jena, 2 (1939), 348 – 360 ; Erik Wolf : 
Idee und Wirklichkeit des Reiches im deutschen Rechtsdenken des 16. und 17. 
Jahrhunderts, in : Karl Larenz (Hg.) : Reich und Recht in der deutschen 
Philo sophie, Bd.  1, Stuttgart – Berlin 1943, 33 –168, insb. 133 –168 ; Larenz : 
Sittlichkeit und Recht, insb. 224 – 249 ; Gioele Solari : Metafi sica e diritto in 
Leibniz, in : Rivista di fi losofi a, 38 (1947), 35 – 64.

¹⁴  Norberto Bobbio : Leibniz e Pufendorf, in : Rivista di fi losofi a, 38 
(1947), 118 –129.

¹⁵  Paul Schrecker : Leibniz’s Principles of international justice, in : Jour-
nal of the History of Ideas, 7, 4 (1946), 484 – 498 ; deutsch : Leibniz’ Prinzi-
pien des Völkerrechts, in : Amerikanische Rundschau, 3 (1947), 114 –122. 

¹⁶  Georges Gurvitsch : L’idée du droit social, Paris 1932, 171– 215.
¹⁷  Michele Barillari : La fi losofi a di Leibniz e l’idea etica dello stato, 

Salerno 1947. 
¹⁸  Gaston Grua (Hg.) : G.  W. Leibniz, Textes inédits d’après les manu scrits 

de la Bibliothèque provinçiale de Hanovre, 2 Bände, Paris 1948 (= Grua).



EinleitungXVI

mals umfassende Darstellungen, auch wenn sie selten über bloße 
Paraphrasen hinauskamen.¹⁹

Seitdem beginnt sich die komplexe und diff erenzierte Leibniz-
sche Naturrechtslehre allmählich in ihrer Einheit zu erschließen. 
Man erkennt, daß Leibniz – »bislang zum letzten Male« – »die 
Grundzüge einer idealistischen Naturrechtslehre von fast vollkom-
mener Reinheit und Folgerichtigkeit« entwickelt hat.²⁰ Man ge-
langt zu der Einschätzung, daß Leibniz neben Grotius, Pufendorf 
und Locke zu den Gründern der Naturrechtsschule des 17.  Jahr-
hunderts gehört, aber viel stärker als diese um die »Synthese« des 
Traditionellen mit dem Neuen gerungen²¹ und deshalb die mo-
dernistische Säkularisierung des Naturrechts kritisiert hat.²² Die 
vorliegende Ausgabe dokumentiert recht deutlich, in welcher 
Weise Leibniz das alteuropäische Ordo-Denken eines teleologisch 
gefügten Kosmos verbindet mit dem neuzeitlichem Individualis-
mus und mit dem mathematischem Rationalitätsideal des »mos 
geometricus«.²³

¹⁹  Gaston Grua : Jurisprudence universelle et théodicée selon Leibniz, 
 Paris 1953 ; ders. : La justice humaine selon Leibniz, Paris 1956.

²⁰  Hanz Welzel : Naturrecht und materiale Gerechtigkeit (Göttingen 
1951), 4. Aufl . Göttingen 1962, 145. »In der ganzen Naturrechtslehre gibt 
es keinen Denker, der der platonischen Ideenlehre für das Recht einen so 
reinen und unverfälschten und glanzvollen Ausdruck verliehen hat wie 
Leibniz« (154). Weil Welzel aber nur wenige Texte des frühen Leibniz be-
rücksichtigt, kommt er zu dem falschen Urteil, daß Leibniz keine »Ant-
wort auf jene materialen Fragen der Gerechtigkeit« gebe (155).

²¹  Michel Villey : Les fondateurs de l’école du droit naturel moderne au 
XVIIe siècle, in : Archives de Philosophie du Droit, N. S. 6 (1961), 73 –105, 
insb. 97–105. 

²²  René Sève : Leibniz et l’école moderne du droit naturel, Paris 1989.
²³  Zur Einordnung Leibnizens in diese Tradition von Hobbes, Grotius, 

Weigel und Pufendorf vgl. Wolfgang Röd : Geometrischer Geist und Na-
turrecht. Methodengeschichtliche Untersuchungen zur Staatsphilosophie im 
17. und 18. Jahrhundert, München 1970 (Abhandlungen der Bayerischen 
Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-historische Klasse, Abhand-
lungen, Neue Folge, Heft 70). 



GOTTFRIED WILHELM LEIBNIZ
Frühe Schriften zum Naturrecht

Lateinisch –  deutsch



I.
Das Leib-Seele-Pentagon

und die moralische Sphäre 
des Verstandes

(1663 ?)



I. Das Leib-Seele-Pentagon4

In hac tabula more Mathematico sunt Explicationes Terminorum, 
vide ipsum schema, ex qvo in fi ne porismata educuntur.

Schemate ad instar Mathematicorum res optimè declarabitur. 
Igitur describatur Pentagonum regulare, ei inscribatur Circulus, 
Circulo inscribatur aliud Pentagonum, huic novus Circulus. In hoc 
circulo sint duo diametri se intersecantes qvomodocunqve. Hoc 
schemate qvid intelligam velimqve, nunc explicabo.

5



und die moralische Sphäre des Verstandes 5

In dieser Tabelle² fi nden sich nach mathematischer Methode die 
Erklärungen der Termini. Man sehe auch das Schema selbst, aus 
dem am Ende die Folgesätze³ abgeleitet werden.

Mit Hilfe des Schemas wird die Sache so gut wie in der Mathe-
matik aufs beste klargemacht werden.⁴ Man zeichne also ein regel-
mäßiges Fünfeck, dem ein Kreis eingeschrieben ist. Dem Kreis sei 
ein weiteres Fünfeck eingeschrieben und diesem ein neuer Kreis. 
In diesem Kreis seien zwei Durchmessergraden, die sich irgend-
wie schneiden. Was ich mit diesem Schema begreife und bezwecke, 
werde ich nun erläutern.

Erläuternde Variante des Leib-Seele-Pentagons¹



I. Das Leib-Seele-Pentagon6

Pentagonum externum membra corporis externa denotat, et ea 
qvinqve libuit assignare, non tanq. vellem partes corporis designa-
re, sed tanq. subjecta, sensus. Ac poteris si lubet angulos sensibus 
reliqvis qvinqve, visui, auditui, olfactui, gustui, tactui venereo, re-
liqva Tactui communi ubiqve diffuso assignare, aut poteris angulos 
contactus pro sensibus 5 potius accipere, reliqva pro sensu Tactus 
communi. Circulus igitur Pentagono inscriptus est sensus s. inter-
na qvaedam perceptio, et motus spirituum. Nam mihi sanè nescio 
qvomodo aptum videtur Lineam rectam corporibus, Circulum 
admirabilis inexplicabilisqve natura, indeterminatum ad opposi-
ta, volubilissimum mobilissimumqve, interminatum, fi rmissimum, 
immaterialioribus et subtilioribus comparare. Similiter igitur 5 ar-
cus erunt in circulo, et totidem anguli contactus corpori corre-
spondentes. Nam certum alias est ex Physicis, qvod spiritus ferè 
fi gurentur et disponantur ad fi guram corporum unde avolant, ex 
qvo principio sensuum motum Democritaei, imò ipsam generatio-
nem hominis, non sine ingenio declarârunt. Pentagonum interius 
et minus est Affectus, s. spiritus ipsi cum inclinatione considerati, 
qvi qvasi materia sunt et membra intellectus Practici, et is eorum 
velut anima est. Hi spiritus igitur qvatenus relati sunt ad membra 
et dicebantur sensus, circulo repraesentati sunt, qvia corpore subti-
liores, saltem ad sensum; nunc collati ad intellectum corporescunt, 
aut potius sunt id qvod revera sunt, corpora, et alio pentagono de-
scribuntur, qvia ut dixi Membra intellectus interna seu spiritus, ut 

5

10

15

20



und die moralische Sphäre des Verstandes 7

Das äußere Fünfeck bezeichnet die äußeren Glieder des Kör-
pers, und mit diesen fünf Seiten möchte ich, weniger um Teile des 
Körpers damit zu bezeichnen als vielmehr ihre zugrunde liegen-
den Funktionen, die Sinne kennzeichnen. Und man mag, wenn es 
beliebt, die Ecken den fünf verbleibenden Sinnen – dem Gesicht, 
dem Gehör, dem Geruch, dem Geschmack und dem geschlecht-
lichen Berührungssinn – zuordnen, die übrige Außenfl äche aber 
dem allgemeinen Tastsinn, der sich überallhin erstreckt. Oder 
noch besser kann man die Winkel der Berührung mit dem größe-
ren Kreis für die fünf Sinne nehmen, das übrige für den allgemei-
nen Tastsinn.⁵ Dieser Kreis, der dem Fünfeck eingeschrieben ist, 
ist also die Empfi ndung, d. h. die innere Wahrnehmung und die 
Bewegung der Lebensgeister.⁶ Irgendwie scheint es mir nämlich 
durchaus angemessen, die gerade Linie mit den Körpern zu verglei-
chen, den Kreis aber wegen seiner wunderbaren und unerklärbaren 
Natur – unbestimmt in seinen Punkten und Gegenpunkten, abso-
lut drehbar und beweglich, unbegrenzt und völlig stabil – mit den 
unstofflicheren und feineren Dingen zu vergleichen.⁷ Dementspre-
chend werden also fünf Bögen in dem Kreis sein und ebensoviele 
Berührungen der Eckpunkte, die dem Körper korrespondieren.⁸. 
Denn es ist auch sonst aus der Physik bekannt, daß die Lebensgei-
ster fast immer gemäß derjenigen Figur von Körpern gestaltet und 
angeordnet werden, von denen sie ausgehen; aus diesem Prinzip 
erklären die Anhänger des Demokrit, nicht ohne Geist, die Bewe-
gung der Sinne, ja selbst die Zeugung des Menschen.⁹ Das innere 
und kleinere Fünfeck ist der Aff ekt, d. h. die Lebensgeister selbst in 
Anbetracht ihrer Neigungsrichtung, die gleichsam die Materie und 
die Glieder des praktischen Verstandes sind ;¹⁰ und dieser ist gleich-
sam ihre Seele.¹¹ Insofern diese Lebensgeister also auf die Glieder 
bezogen sind und Sinne genannt wurden, sind sie durch den Kreis 
repräsentiert, weil sie feiner sind als der Körper, zumindest in Ver-
gleich zum Sinnesorgan; jetzt aber, verglichen mit dem Verstand, 
verkörpern sie sich oder bilden vielmehr das, was sie tatsächlich 
sind, nämlich Körper, und werden durch das andere Fünfeck be-
schrieben. Denn die inneren Glieder des Verstandes, wie ich sie 



I. Das Leib-Seele-Pentagon8

ex Anatomicis patet, et doctrinâ de Nervis, externis sunt parallela. 
At Circulus interior est ipse Campus ut ita dicam rationis et intel-
lectus, in qvo Species intelligibiles discurrunt moventurqve. Verè 
a. intellectus noster circulus est, sui similis, Pìéãxò, non alligatus, 
tantùm tangens et inclusus, libertas invincibilis remanet, neqve 
nisi à semet ipso ad alterutrum oppositorum determinatur. In hoc 
a.  circulo, aut si mavis sphaera, posset n. et multo aptiùs in solido 
reprasentari, duo sunt Diametri, aut si sphaera esset, circuli, qvo-
rum unus sit a b, alter c d.

Porro sciendum est duos exinde qvasi Axes oriri, unum tanq. 
Axem Aeqvatoris in sphaera Mundi; alterum tanq. Axem Eclipti-
cae. Et Polus Antarcticus sit b, tanq. ad inferiora directus.  Polus 
 Arcticus sit A. Similiter polus Axis Eclipticae superior sit C, in-
ferior D. Punctum E sit in qvo concurrunt, in eo residet qvasi 
fons et virtus intellectiva, unde rivuli, nimirum actus et intellec-
tiones elicitae ex allabentibus à sensu speciebus exiliunt. Diameter 
a.  Unus a, seu alter Axis AB, est radius impressus humanae menti, 
ex qvo judicat simplici intuitione et congruentia qvad. secum con-
creata aliqvid bonum vel malum esse moraliter. Et radius qvidem 
s. semidiameter EA, attractivus est et ad polum Arcticum, isqve 
continet jussum, EB remotivus est ad polum Antarcticum, isqve 
continet vetitum. Ulterius EC est radius continens Utile, ED est 
radius continens noxium, ille attractivus et magneticus poli simi-

5

10

15

20



und die moralische Sphäre des Verstandes 9

genannt habe, d. h. die Lebensgeister, verlaufen parallel zu den äu-
ßeren Gliedern, wie aus der Anatomie und Nervenkunde hervor-
geht.¹² Der innere Kreis aber ist sozusagen das Feld der Vernunft 
und des Verstandes selbst, in dem die intelligiblen Erscheinungen 
auseinanderlaufen und sich hin- und herbewegen.¹³ In der Tat 
aber ist unser Verstand ein Kreis: sich selbst ähnlich, unvermischt, 
nicht festgebunden, lediglich berührend und in sich geschlossen;¹⁴. 
ihm bleibt eine unbezwingbare Freiheit, und er wird durch nichts 
auf einen von zwei gegenüberliegenden Punkten festgelegt außer 
durch sich selbst.¹⁵ In diesem Kreis aber oder, wenn man lieber 
will, in dieser Kugel – es könnte nämlich noch viel besser an ei-
nem festen Globus dargestellt werden¹⁶ – gibt es zwei  Durchmesser 
oder, wenn es eine Kugel sein soll, zwei Großkreise, von denen der 
eine a  b, der andere c d heiße.¹⁷

Ferner muß man wissen, daß hieraus gleichsam zwei Achsen 
entstehen: eine, die der Äquatorialachse der Weltkugel gleicht, und 
eine andere, die der Eklipsenachse gleicht.¹⁸ Und der Antarktis-
pol sei b, gleichsam nach unten gerichtet, der Arktispol aber a. 
Entsprechend sei der obere Pol der Eklipsenachse c, der untere 
d.¹⁹ Punkt e sei der Schnittpunkt, in dem sie zusammenlaufen; 
in ihm residiert gleichsam die Quelle und Einsichtskraft, aus der 
die Bächlein herausströmen, d. h. natürlich die Tätigkeiten und 
Einsichten, die durch die von der sinnlichen Wahrnehmung her-
anschwebenden Erscheinungen hervorgerufen werden. Der eine 
Durchmesser mit a aber, andersgesagt die Achse a b, sei derjenige 
Radius, der dem menschlichen Geist eingeprägt ist.²⁰ Nach die-
sem beurteilt er durch einfache Intuition und durch eine gewisse 
mit ihm zusammen erschaff ene Kongruenz etwas als moralisch gut 
oder böse. Und zwar ist der Radius, d. h. der Halbdurchmesser e a, 
anziehend und auf den arktischen Pol gerichtet, und dieser enthält 
das Gebotene; e  b dagegen ist die abstoßende Richtung auf den 
antarktischen Pol hin, und dieser enthält das Verbotene. Ferner ist 
e c der Radius, der sich auf das Nützliche richtet, e d dagegen der 
Radius, der sich auf das Schädliche richtet.²¹ Jener ist der auf das 
Verwandte anziehend und magnetisch wirkende Radius des glei-



I. Das Leib-Seele-Pentagon10

5

10

15

20

25

lis ad congenerem, hic remotivus s. repulsivus, et Magneticus poli 
oppositi ad oppositum. Totus a. Axis s. Diameter CD denotat re-
lationem SUMMI BONI, qvod qvisqve intellectu et conscientia 
errante sibi fi nxit, et C qvidem denotat Summum ejus Bonum, D 
summum ejus malum, et qvo summum istud bonum in sphaera 
hac morali à SUMMO BONO VERO, Honesto nempe s. DEO 
qvi ipse nostrum praemium erit, distat majori segmento circuli 
moralis, eò majorem Angulum faciunt Axis aeqvatoris et Eclip-
ticae, et hominis intellectus corruptior est, et judicium magis er-
roneum. Gradus a. summorum bonorum fi ctitiorum, et in qvan-
tum unumqvodqve propinqvius sit Summo Bono VERO, s. DEO, 
pot erit ex Augustini ex Varrone speculationibus astimari, ego id 
nunc suo loco relinqvo. Tum verò Axis aeqvatoris et Eclipticae toto 
semi circolo distant, vel potius radii, qvando C venit ad B, et D 
venit ad A. Tum Intellectus est desperatus, et pro fi ne qvasi habet 
nihil, et Ens, et Põô’í DEUM habet pro inutili. Hic a. non habi-
tum aesti mo s. distantiam impressionis, sed distantiam ab objecto; 
posset similiter et Habitus aestimari, ut qvando radius EA et EC 
et EB et ED angulum acutum faciant, homo sit in semivirtute, 
sed propiore Virtuti, qvando angulum rectum, utrinqve aeqvè di-
stet, qvod nescio tamen an sciri ita accuratè possit in moralibus, 
qvando faciat Angulum obtusum, sit in semivirtute aut potius vitio 
magis vitioso, qvando verò toto semicirculo distent, sit in Habitu 
vitiosissimo et maximè à Virtute distet. Interdum a. ut dixi Axis 
aeqvatoris et Eclipticae coincidunt qvasi formaliter et Linea, non 



und die moralische Sphäre des Verstandes 11

chen Pols; dieser ist der auf das Gegensätzliche abstoßend, d. h. 
zurückdrängend wirkende Radius des entgegengesetzen magneti-
schen Pols. Die ganze Achse oder der ganze Durchmesser c d aber 
bezeichnet die Beziehung desjenigen höchsten Gutes, das sich 
jeder bei irrendem Verstand und Gewissen eingebildet hat ;²² und 
zwar bezeichnet c dessen höchstes Gut, d dessen höchstes Übel. 
Und je mehr ein solches höchstes Gut in dieser moralischen Sphäre 
vom wahren höchsten Gut, nämlich vom Ehrenvollen, d. h. 
von Gott, der selbst unsere Belohnung sein wird, abweicht durch 
ein größeres Segment des moralischen Kreises, desto größer ist der 
Winkel, den die Äquator- und die Eklipsenachse bilden, und de-
sto verdorbener ist der Verstand eines Menschen und desto irriger 
ist sein Urteil. Die Grade der bloß eingebildeten höchsten Güter 
aber, und wie groß die Nähe eines jeden von ihnen zum wahren 
höchsten Gut oder Gott ist, kann aus den Überlegungen des 
Varro, die sich bei Augustinus fi nden, eingeschätzt werden; ich 
spare dies jetzt für einen anderen Ort auf.²³ Manchmal weichen 
tatsächlich die Äquator- und die Eklipsenachse, oder vielmehr ihre 
Radien, durch einen ganzen Halbkreis von einander ab, wenn c 
nach b rutscht und d nach a.²⁴ Manchmal ist der Verstand ver-
zweifelt, hält gleichsam nichts für ein Ziel und das Wesen, Gott 
selbst, für unnütz. Hier aber bemesse ich nicht die Geisteshaltung 
oder den Abstand des Eindrucks, sondern den Abstand vom Ob-
jekt.²⁵ In ähnlicher Weise könnte auch die Geisteshaltung bemes-
sen werden, so daß, wenn der Radius e a mit e c sowie e b mit e d 
einen spitzen Winkel bildet, ein Mensch sich in der Halbtugend 
befi ndet; daß er aber der eigentlichen Tugend näher ist, wenn sich 
ein rechter Winkel bildet und auf beiden Seiten gleichweit absteht. 
Ich weiß jedoch nicht, ob man dies im Gebiet der Moral so genau 
wissen kann²⁶: ob, wenn der Radius einen stumpfen Winkel bil-
det, der Mensch sich in der Halbtugend befi ndet oder vielmehr in 
einem noch verwerflicheren Laster, bzw. ob er, wenn die Achsen 
um einen ganzen Halbkreis abweichen, die übelste Gesinnung hat 
und am weitesten von der Tugend entfernt ist. Manchmal aber fal-
len, wie gesagt, die Äquator- und die Eklipsenachse gleichsam der 



I. Das Leib-Seele-Pentagon12

verò materialiter et dignatione, et tum radii qvi coincidentes esse 
debebant sunt planè contrarii (interdum a.  coincidunt verè, ut in 
nostro Salvatore semper).

Videbitur a. alicui mirum et qvasi incongruum et absurdum hoc 
in schemate poni, esse simul circa id actum attractivum et repulsi-
vum. Resp. distincti sunt actus, et primus est qvasi naturalis con-
scientiae, alter utilitatis, qvippe non impressa sed acqvisita, idqve 
si à habitu abstrahas, sin verò non objecti sed habitus sinas esse 
gradus anguli morales, tum res pulchrius explicabitur, nam con-
scientia eò magis in homine est obliterata qvo habitus est vitiosior, 
cessabit igitur ejus Actus.

Notes qvoqve hic distare sphaeram meam à Weigeliana, nam ut 
ejus taceam à mea distare constructione, ipse aestimat justitiam et 
gradus peccati contra legem DEI assignat, qvi nescio an in se et 
formali peccati assignari possint, ipse aestimat actionem externam, 
ego internam, ipse qvoqve aestimat actionem. Ego habitum, aut 
objectum, et sic moralitatem non justitiae et Ethicae qvasi ejus, 
sed Ethicae qvasi Aristotelicae habitus et beatitudinis expendo. 
Addo tamen et hoc posse ita concipi, ut summa distantia sit, non 
180 gradibus, s. toto semicirculo, sed 90 gradib. s. angulo recto 
distare, ut coincidentia linearum cum contrarietate evitetur. Sed 
esset tunc cogitandum qvomodo reliqva qvoqve coaptentur. Ego 
verò non praecipuè aestimationis causa et ex Geometria ut Wei-

5

10

15

20

13 taceam ]  korrigiert aus ôN Tëëá nach A VI 2, 518
13 distare ]  korrigiert aus distant nach A VI 2, 518
14 assignat ]  korrigiert aus assignatam nach A VI 2, 518



und die moralische Sphäre des Verstandes 13

Form und Linie nach zusammen, nicht jedoch dem Inhalt und 
Wert nach; dann sind die Radien, die zusammenfallen sollten, ein-
ander völlig entgegengesetzt. (Manchmal auch fallen sie tatsächlich 
in eins, wie es bei unserem Heiland ständig geschieht.)

Nun wird es manchem wundersam und gleichsam unstimmig 
wie ungereimt erscheinen, daß das, was in der Figur dargestellt ist, 
zugleich auch von der Anziehungs- und Abstoßungstätigkeit han-
delt.²⁷ Darauf erwidere ich: Es sind unterschiedliche Tätigkeiten, 
und die erste ist gewissermaßen die angeborene des Gewissens, die 
andere die der Nützlichkeit, die freilich nicht angeboren, sondern 
erworben ist. Und wenn man dies von der Geisteshaltung her 
versteht, wenn man zuläßt, daß in der Tat die moralischen Win-
kelgrade nicht zum Objekt, sondern zur Geisteshaltung gehören, 
dann wird die Sache noch schöner erklärt. Denn das Gewissen ist 
beim Menschen um so mehr ausgelöscht, je übler die Haltung ist. 
Folglich wird seine Tätigkeit aussetzen.

Man wird auch bemerken, daß sich hier meine Sphäre von der 
Weigelschen unterscheidet. Denn ganz zu schweigen davon, daß 
seine Konstruktion von meiner abweicht, bemißt er die Gerech-
tigkeit und bestimmt Grade der Sünde gegen das Gesetz  Gottes; 
ich hingegen weiß nicht, ob diese in sich und in ihrer abstrakten 
Form als Grade der Sünden bestimmt werden können.²⁸ Er be-
mißt die äußere Handlung, ich die innere.²⁹ Auch bemißt er nur 
die Handlung, ich dagegen die geistige Haltung bzw. den Gegen-
stand. Und somit prüfe ich nicht die Moralität gleichsam seiner 
Gerechtigkeit und Ethik, sondern die Moralität gleichsam der Ari-
stotelischen Ethik, nämlich die der Geisteshaltung und des Glük-
kes. Ich füge jedoch hinzu, daß obiges auch so begriff en werden 
kann, daß die größte Distanz dann vorliegt, wenn die Achsen nicht 
um 180 Grad oder über einen ganzen Halbkreis voneinander ab-
weichen, sondern wenn sie zu 90 Grad oder im rechten Winkel 
voneinander abstehen, so daß das Zusammenfallen der Linien mit 
ihren entgegengesetzten Richtungen vermieden würde. Dann aber 
wäre zu bedenken, wie auch das übrige stimmig konzipiert wäre. 
Ich habe aber diese Dinge nicht vornehmlich um der Bemessung 



I. Das Leib-Seele-Pentagon14

gelius, sed etiam adumbrationis ipsius motus causa et ex Statica 
qvoqve haec delineavi.

Nunc ut pergam facto schemate et constructo ipse motus expli-
candus est, isqve optimè ex Optica et ut ita dicam Statica visus, 
nam incidentiae objecti instar radii, sensoria et qvae transmittunt 
instar äéáöáíï™ò concipientur. Nihil nunc de crassitie äéáöáí§í 
disponam, nam manifestum est crassissimum Polygonum exterius 
ut appellant Fortifi catorii, Circulum exteriorem in secundo, Poly-
gonum interius in tertio, Circulum interiorem in 4to gradu tenui-
tatis esse debere. Ex hoc illud qvoqve observo, cur nuda polygona 
s. lineae non refringant, sed qvatenus sunt cum circulo apposito, 
qvia aptissimâ Analogiâ in Opticis Diaphanum planum nihil ad 
rem qvod faciat refringit, ut diaphana convexa, it. concava fortem 
habent refractionem. Porro Radius ex objecto allabens vel recto 
angulo allabitur vel curvo. Si recto allabitur, tum vel transit vel re-
percutitur. Si repercutitur, vel in eum tandem statum venit ut trans-
eat, vel ut non transeat. Deinde qvod allabitur in genere vel transit, 
per potentiam Locomotivam, vel repercutitur. Si simpliciter transit 
sine repercussione, tum non est bonum malumqve propriè sensile 
ut pecunia aliena. Imò videtur potiùs sic dicendum, repercuti in 
externo isto nunqvam prorsus et omnino, aut si planè repercutia-
tur id fi eri sensu in alia intento et non advertente. Sin transeat vel 
transire simpliciter, et tum non esse bonum malumve sensile, sed 

5

10

15

20



und die moralische Sphäre des Verstandes 15

willen und von der Geometrie aus abgeleitet wie Weigel, sondern 
auch um der Skizzierung der Bewegung selbst willen und von der 
Statik aus.³⁰

Um fortzufahren, ist nun nach dem entworfenen und aufgestell-
ten Schema die Bewegung selbst zu erklären, und diese am besten 
von der Optik und sozusagen der Statik des Sehens her. Denn die 
Einfallsstrahlen eines Objekts können wie ein Radius aufgefaßt 
werden, die Sinnesorgane und das, was sie hindurchlassen, wie ein 
durchsichtiges Glas.³¹ Ich will jetzt nichts über die Grobheit des 
Durchsichtigen festsetzen, denn es ist off ensichtlich, daß das Gröb-
ste das äußere Vieleck sein muß, wie es die Schanztechniker for-
dern ;³² daß der äußere Kreis vom zweiten Feinheitsgrad, das innere 
Vieleck vom dritten und der innere Kreis vom vierten Feinheits-
grad sein muß. Hiermit beachte ich auch jenen Umstand, weshalb 
bloße Vielecke oder Linien keine Refraktion bewirken, sondern 
nur, insofern sie mit einem Kreis versehen sind. Denn nach dieser 
höchst geeigneten Analogie aus der Optik wirft ein glattes Durch-
sichtiges nichts von dem, was die Sache bewirkt, auf sie zurück. 
Wie konvexe Gläser haben auch konkave eine starke Refraktion. 
Nun hat der Radius, der vom Objekt herangleitet, entweder einen 
rechtwinkligen oder einen schrägen Aufprall. Falls er im rechten 
Winkel herangleitet, geht er entweder hindurch oder wird zurück-
geworfen. Wird er zurückgeworfen, so gelangt er schließlich in den 
Zustand, daß er hindurchgeht oder nicht. Was dann herangleitet, 
geht im allgemeinen entweder aufgrund der ortsverändernden 
Kraft hindurch oder wird zurückgeworfen. Falls es einfach hin-
durchgeht ohne Rückprall, dann handelt es sich nicht um etwas 
Gutes oder Schlechtes, das im eigentlichen Sinne wahrgenommen 
werden kann wie z. B. das Geld anderer Leute.³³ Allerdings scheint 
man aber eher sagen zu müssen, daß der Radius eines Objekts in 
jenem äußeren Fünfeck niemals geradewegs und vollständig zu-
rückgeworfen wird. Oder, falls er völlig zurückgeworfen wird, ge-
schieht dies mit einem Bewußtsein, das auf anderes gerichtet und 
nicht aufmerksam ist.³⁴ Falls der Radius aber hindurchgeht, geht er 
entweder einfach hindurch, und dann ist er kein wahrnehmbares 



I. Das Leib-Seele-Pentagon16

5

10

15

20

25

sensui indifferens, vel transire cum refractione. Refractio a. nihil 
aliud est qvàm refl exio cum transitu, ut alibi contra Cartesium et 
Is. Vossium declarabo. Ita a. comparatum est, ut qvod transit per 
Polygonum exterius crassissimum illud sine refractione id trans-
eat etiam per circulum sensus, id est Atmosphaeram spirituum 
adhuc crassiorum inter membra et sensus circulum interjectorum, 
qvando nimirum tactus communis est, s. extra Angulum contac-
tus; qvando aliqvis reliqvorum est et fi t in ipso Angulo contactus, 
tum simul cum transitu per externum transit per internum, et sic 
per Circulum.

Qvod a. transit per circulum sensus sine refl exione vel refrac-
tione, id etiam transit per circulum affectus, affectus n. et Atmo-
sphaera inter sphaeram sensus et sphaeram intellectus ita compa-
ratus est suis poris, ut qvod transmittit sensus, transmittat et ipse, 
at sensu turbato turbari et ipsum et ordinem confundi necesse est. 
Si igitur transit per sensum s. externas partes corporis sine motione 
et affectione vel jucunda vel dolorosa, etiam sic per Affectum trans-
ibit. Ulterius qvando refringitur in sensu, tum ubi in affectum de-
veniat, etiam sic refringi necesse esse. Sed hic êñéôÞñéïí sitne af-
fectui jucundum an dolorosum, qvia jam indifferens non est, est 
istud: vel debet vi transire qvod incidit, idqve qvâ incidit fi gura 
incongrua ad dispositionem Atmosphaerae, tum cedunt qvidem 
Atomi Atmosphaerae, sed non contrario loco exeunt radiumqve fa-
ciunt Activum. Qvando igitur commodè incidit, imprimit Atmo-
sphaerae motum qvem ipse habuit, et sic exit ex altera parte radius 



und die moralische Sphäre des Verstandes 17

Gut oder Übel, sondern etwas für die Wahrnehmung Gleichgülti-
ges, oder er geht hindurch mit einer Refraktion. Eine Refraktion 
ist aber nichts anderes als eine Refl exion mit einem Durchgang, 
wie ich anderenorts gegen Descartes und Vossius darlegen werde.³⁵. 
Dementsprechend ergibt der Vergleich, daß dasjenige, was durch 
jenes Gröbste, das äußere Vieleck, ohne Refraktion hindurchgeht, 
auch durch den Sinneskreis, d. h. durch die Atmosphäre auch der 
gröbsten, zwischen die Glieder und den Sinneskreis geschalteten 
Lebensgeister hindurchgeht, nämlich wenn es sich um den all-
gemeinen Tastsinn, d. h. die Berührung außerhalb eines Winkels 
handelt.³⁶ Wenn aber einer von den übrigen Sinnen gereizt wird 
und die Berührung im Winkel selbst geschieht, dann geht der Ra-
dius zugleich mit dem Durchgang durch das Äußere auch durch 
das Innere und somit durch den Kreis.³⁷

Was aber durch den Sinneskreis ohne Refl exion oder Refraktion 
hindurchgeht, das geht auch durch den Aff ektenkreis. Der Aff ekt 
nämlich und die Atmosphäre zwischen der Sinnessphäre und der 
Verstandessphäre sind mit ihren Poren so eingerichtet, daß das-
jenige, was der Sinn hindurchschickt, auch der Aff ekt selbst hin-
durchschickt.³⁸ Bei verwirrtem Sinn dagegen muß auch er selbst 
verwirrt und die Ordnung durcheinandergebracht werden. Wenn 
es also durch den Sinn, d. h. durch dessen äußere Körperteile, ohne 
Bewegung und Erregung, sei sie nun angenehm oder schmerzhaft, 
hindurchgeht, wird es auch genauso durch den Aff ekt hindurch-
gehen. Weiterhin ist es notwendig, daß es, wenn es im Sensorium 
eine Refraktion durchmacht, auch ebenso refringiert wird, sobald 
es in den Aff ekt gelangt. Das Kriterium dafür aber, ob es dem Af-
fekt angenehm oder schmerzlich ist – denn es gibt hier gar nichts 
Gleichgültiges – ist folgendes: Entweder muß dasjenige, was ein-
dringt, mit Gewalt hindurchgehen, und zwar mit einer Figur, die 
mit der inneren Anordnung der Atmosphäre inkongruent ist; 
dann weichen zwar die Atome der Atmosphäre zurück, treten 
aber nicht an der gegenüberliegenden Stelle hinaus und bilden 
keinen Aktions radius.³⁹ Wenn es also auf angenehme Weise ein-
dringt, prägt es der Atmosphäre die eigene Bewegung ein, und so 



I. Das Leib-Seele-Pentagon18

Atmosphaerae in Locomotivam, qvi est Affectus et motus primus 
praecipitantiae; vel non imprimit iis motum suum sed contrarium 
contra se, et sic transit in intellectum.

Porro qvod incidit in intellectum vel est practicum vel solùm 
cognoscitivum. S. vel trahit nos vel repellit; vel non affi cit. Si non 
affi cit, tum incurrit qvidem intellectus sphaeram, sed non in cen-
trum pervenit, atqve ita neqve ut utile, neqve ut noxium neqve 
ut indifferens ab intellectu concipitur. Sin a. incidit in centrum, 
tum considerandum, qvem Angulum faciat ad Axem Eclipticae, 
s.  Diametrum CD, nam vel coincidit ei, vel angulum ad eam facit. 
Si coincidit, tum vel ingreditur per D, vel per C. Si per D, tum 
repellitur ad summam rei, nos n. non hic velitationes qvae ultro 
citroque fi unt boni et utilis intuebimur, id n. infi nitum est, sed in-
tuebimur summum bonum, qvod is propositum habet, qvi cogitat, 
id igitur vel utile judicat ad summum bonum suum, qvod incidit, 
vel noxium. Si utile, tum attrahit in ultima determinatione, nam 
in E residet voluntas et determinat, sin noxium, rejicit. Sed qvando 
praecessit aliqvis affectus praecipitantiae, seu objectum sensui ju-
cundum, fi t plerumqve, ut, nisi homo sit fortiter radicatus in suo 
summo bono imaginario, qvod aliud habet à voluptate corporis, 
voluptas interni in illo actu sit ei summum bonum, et seponit in-
terim alterum. Id fi t in isto Schemate, qvia commoti in eam par-
tem velut mare Atomorum et Atmosphaerae affectuum, in qvam 

5

10

15

20



und die moralische Sphäre des Verstandes 19

tritt auf der anderen Seite der Radius der Atmosphäre hinaus in 
den Bereich der ortsverändernden Kraft und ist so der Aff ekt und 
die erste Regung eines Gefühlsausbruchs.⁴⁰ Oder aber es prägt den 
Atomen nicht seine Bewegung ein, sondern umgekehrt eine ihm 
entgegengesetzte, und geht somit hindurch in den Verstand.

Was nun in den Verstand eindringt, ist entweder praktisch oder 
bloß erkenntnisschaff end. Oder, was dasselbe ist, entweder zieht 
es uns an bzw. stößt uns ab, oder es affi  ziert nicht. Wenn es nicht 
affi  ziert, dann dringt es zwar in die Verstandessphäre ein, gelangt 
aber nicht bis in ihr Zentrum, sondern wird auf diese Weise vom 
Verstand weder als nützlich noch als schädlich noch als gleichgül-
tig begriff en. Wenn es aber ins Zentrum eindringt, so ist zu beach-
ten, welchen Winkel es zur Eklipsenachse, d. h. zum Durchmesser 
c d bildet; denn entweder fällt es ja mit ihm in eins oder bildet zu 
ihm einen Winkel. Falls es mit ihm zusammenfällt, dann tritt es 
entweder über d oder über c ein. Wenn über d, dann wird es, im 
Hinblick auf den höchsten Punkt des Ganzen, zurückgedrängt.⁴¹. 
Wir werden hier nämlich nicht die Plänkeleien zwischen dem Gu-
ten und dem Nützlichen betrachten, die herüber und hinüber ge-
schehen, denn das ginge ins Unendliche.⁴² Vielmehr werden wir 
nur das höchste Gut betrachten, das derjenige ins Auge faßt, der 
überlegt. Dasjenige also, was eintritt, beurteilt er im Hinblick auf 
sein höchstes Gut als nützlich oder als schädlich. Wenn er es als 
nützlich beurteilt, dann zieht er es in letzter Bestimmung heran, 
denn im Punkt e residiert und bestimmt ja der Wille.⁴³ Wenn er 
es dagegen als schädlich beurteilt, stößt er es zurück. Wenn aber 
ein Gefühlsausbruch oder ein für die Wahrnehmung angenehmes 
Objekt vorangegangen ist, geschieht es für gewöhnlich, falls der 
Mensch nicht fest verwurzelt ist in seiner Vorstellung vom höch-
sten Gut, welches er für etwas von der Körperlust Unterschiedenes 
erachtet, daß für ihn während jener Tätigkeit die Lust im Inneren 
das höchste Gut darstellt und daß er in der Zwischenzeit das an-
dere der beiden Güter beiseite schiebt.⁴⁴ Dies geschieht nach dem 
vorliegenden Schema, weil durch die ganze Bewegung in denjeni-
gen Teil hinein, in den – als das Meer der Atome und Aff ekte der 



I. Das Leib-Seele-Pentagon20

fertur objectum, simul Atomi intellectuales fortiter commoventur 
in eam partem; nisi igitur fi rmior sit eradiatio ex intellectu vo-
luntate et determinatione in contrarium objectum, non repelletur, 
sed impelletur in E. Antea sentiebatur, anteq. veniret in E, qvia 
intellectus sentit ipsa resistentia et impulsione contra se venientis. 
Qvando igitur venit ad E, via CE, tum via executionis pellitur in 
contrarium, nam idem actus intellectus et spiritus, qvi sunt repul-
sivi, sunt executivi et imperant ad agendum. Sic igitur exeunt radii 
intellectus in alteram partem et alterum hemisphaerium qvod est 
Executivum, et sic commovent affectus in eam partem, emissis ra-
diis, ex qvibus radii pertingunt in locomotivam et praecipuè ejus 
angulos, et sic tandem Actio externa exercetur.

Nunc Termini illi explicandi et applicandi sunt: est Sistentia, is 
est Linea fg incidentium Ima in Polygonum exterius. Non a. solùm 
qvod in ipsam lineam jussi et vetiti, utilis et noxii incidit, repelli-
tur vel attrahitur (nam illa praecepta et radii mentis sunt majoris 
propositionis instar, in qvâ se insinuat et subsumtionem praebet, 
dum illam lineam ingreditur, qvicqvid incidit), sed et qvod inci-
dit in vicina et non 90 gr. distantia; nam qvod ab a et b aut c et 
d 90  gr.  differt, illud est indifferens aut saltem videtur homini illi. 
Sensatio est refractio ghi. Non-indifferentia Appetitus sensitivi est 
Incidentia in solidum linea ik. Delectatio Appetitus sensitivi sum ta 
cum linea l  m qvatenus ea ex punctis constat. Incidentia in E li-

5

10

15

20

2  eradiatio ]  korrigiert aus eradicatio nach A VI 2, 518
19 vicina ]  korrigiert aus vicinia nach A VI 2, 518
21 ghi ]  korrigiert aus ghl nach A VI 2, 518



und die moralische Sphäre des Verstandes 21

Atmosphäre – das Objekt eindringt, zugleich auch Atome in der 
Sphäre des Verstandes heftig in diesen Teil mitbewegt werden.⁴⁵. 
Wenn es also keine heftigere Ausstrahlung aus dem Verstand auf-
grund des Willens und der Bestimmung zum gegensätzlichen Ob-
jekt hin gibt, wird das Objekt nicht zurückgedrängt, sondern nach 
e hin gestoßen werden.⁴⁶ Es wurde zuvor wahrgenommen, ehe 
es nach e gelangte, denn der Verstand spürt es gerade aufgrund 
des Widerstandes und des Impulses von seiten dessen, was gegen 
ihn andrängt. Wenn es also nach e gelangt über c e, dann wird es 
im Vollstreckungsverfahren zum gegenüberliegenden Punkt ge-
trieben. Denn dieselben Tätigkeiten des Verstandes und des Le-
bensgeistes, die zurücktreibend sind, sind auch ausführend und 
gebieten zu handeln. Auf diese Weise also treten die Radien des 
Verstandes auf die andere Seite, in die andere Halbkugel hinaus, 
die den ausführenden Teil bildet; und so bewegen sie die Aff ekte 
auf den ausgesandten Radien mit in diesen Teil. Von diesen ge-
langen die Radien in den Bereich der ortsverändernden Kraft und 
besonders in seine Winkel. Und so wird schließlich eine äußere 
Handlung ausgeführt.

Im folgenden sind die vorher genannten Begriff e zu erläutern 
und anzuwenden. Es gibt die Einstellung, d. h. die erste Linie f g 
der in das äußere Vieleck einfallenden Strahlen. Aber nicht nur, 
was genau auf der Linie des Gebotenen und Verbotenen, des Nütz-
lichen und Schädlichen einfällt, wird zurückgedrängt bzw. heran-
gezogen (denn jene Richtlinien und Radien des Geistes kommen 
einem Obersatz gleich, in den sich all dasjenige einfügt und für 
eine Subsumtion anbietet, was einfällt, indem es auf jener Linie 
eintritt), sondern auch dasjenige, was auf einer benachbarten Li-
nie einfällt und keinen Abstand von 90 Grad hat. Denn was von a 
und b oder von c und d mit einem Winkel von 90 Grad abweicht, 
das ist oder scheint zumindest dem betreff enden Menschen gleich-
gültig. Sinnliche Wahrnehmung ist die Refraktion g h i. Die Nicht-
Gleichgültigkeit des sinnlichen Begehrens ist das heftige Einfallen 
auf der Linie i k. Der Genuß des sinnlichen Begehrens ist das, was 
mit der Linie l m zusammengenommen wird, sofern sich diese aus 



I. Das Leib-Seele-Pentagon22

nea hk continuata est Practicatio ut ita loqvar seu pertinentia ad 
intellectum practicum. Distantia k minor qvàm 45 gr. à C est non-
indifferentia intellectualis. Distantia major ab A qvàm b est turpi-
tudo (ingens) moralis. Distantia tam parva et solùm II graduum 
à C est ingens utilitas respectu summi boni falsi, qvod ille homo 
habet. Linea EL nullis s. cyphris constans est radius intellectus 
assentientis Executivus. Linea LM punctata simul et cyphrata est 
motus intellectus determinantis s. voluntatis imperantis et appeti-
tus impellentis simul incidens ad M in Locomotivam eamqve ad 
opus perseqvendum determinans.

Porismata Th omasii etiam ex hoc schemate deduco, et primum 
probo, qvia linea LM prius fi t punctata, qvàm intellectus se de-
terminet, de secundo idem ex eodem patet, qvia non solùm non 
determinatio, sed ne intellectio qvidem distincta praecessit. Vo-
luntatem a. seu Rationem ut ego appello determinantem esse pri-
mum movens morale et dignissimum, patet, qvia ejus radii sunt 
cyphrati. Atqve ita licet nonnulla nunc qvoqve in hoc schemate 
desiderem, pleraqve tamen mihi videntur luculentè satis et con-
cinnè declarata.

5

10

15




