GOTTFRIED WILHELM LEIBNIZ

Frithe Schriften zum Naturrecht

Herausgegeben, mit einer Einleitung und
Anmerkungen versehen
sowie unter Mitwirkung von
Hans Zimmermann

iibersetzt von

HUBERTUS BUSCHE

Lateinisch — deutsch

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 543

Bibliographische Information Der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische
Daten sind im Internet iiber <http://dnb.ddb.de> abrufbar.

© Felix Meiner Verlag 2003. Alle Rechte, auch die des auszugsweisen
Nachdrucks, der fotomechanischen Wiedergabe und der Ubersetzung
vorbehalten. Dies betrifft auch die Vervielfiltigung und Ubertragung
cinzelner Textabschnitte durch alle Verfahren wie Speicherung und
Ubertragung auf Papier, Transparente, Filme, Binder, Platten und
andere Medien, soweit es nicht §§53 und 54 URG ausdriicklich ge-
statten. Satz: post scriptum, Emmendingen/Hinterzarten. Druck:
Strauss, Mérlenbach. Buchbinderische Verarbeitung: Schaumann,
Darmstadt. Werkdruckpapier: alterungsbestindig nach ANSI-Norm
resp. DIN-ISO 9706, hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zell-

stoff. Printed in Germany. www.meiner.de



INHALT

Vorbemerkung . . ....... ... L

Einleitung . ... ..o oo

1. Leibniz als Naturrechtsdenker (X1) — 2. Leben, Werke und Interessen des
Srithen Leibniz (XIX) —3. Uberblick iiber die Grundgedanken (XLVIII):
— Zu Text1: Die Harmonisierung von Freiheit und physischer Notwen-
digkeit im Konzept vom selbstreflexiven Punkt des Geistes (XLVIII) — Zu
Text1l: Die »Neue Methode« (LIV) — Zum Verhiltnis von positivem
Recht und Naturrecht (LIX) — Die drei Stufen des Naturrechts (LXVIII)
— Zur Textgruppelll: Inhalte und Zusammenhang der Entwiirfe zu
den »Elementen des Naturrechts« (Cl) — Zur Textgruppe 1V : Vier Briefe
iiber das Recht (CXI)

GOTTFRIED WILHELM LEIBNIZ
Friihe Schriften zum Naturrecht

I. Das Leib-Seele-Pentagon und die moralische Sphire
des Verstandes (16632) . ......... ... ...,

1. Aus der Neuen Methode, Jurisprudenz zu lernen
und zu lehren (1667)
1. Einteilung und Methode der Jurisprudenz . ........
2. Die Elemente und Quellen des reinen Rechts . . .. ...
3. Die zwei Augen des Richters:
Naturrecht und Nomothetik ...................

a) Die drei Stufen des Naturrechts. . .............
b) Die hochsten Zwecke der Gesetzgebung . . ... ...



VI

II1.

IV.

Inhalt

Entwiirfe zu den Elementen des Naturrechts (1669—1671)
. Gerechtigkeit mit und ohne Gott . ............... 91
. Untersuchungen zum strengen Recht, zur Billigkeit
undzur Pietdt . ... ... ... . 99
a) Proportionen des Gerechten und Billigen . ... ... 99
b) Fragen der angemessenen Strafe und Entschidigung 103
) Strenges Rechr, Billigkeit und Pietit bei Ungliick
und bei Rettungskonflikten .. ....... . ... ... 119
d) Erginzungen zum Staats- und Eigentumsrecht ... 151
e) Definitionen zur Gerechtigkeit ............... 193
. Definitionen zur Gerechtigkeit und Billigkeit .. . . . .. 201
. Universale Gerechtigkeit als klug verteilte Liebe
zuallen ... ... 215
a) Die Fortschritte der Naturbeherrschung und die
Stagnation der Echik .......... .. ... ... L. 215
b) Gerechtigkeit als Proportionalitit zwischen eigenem
und fremdem Wohl . ....................... 221
¢) Die Unzulinglichkeit aller positiven Definitionen
desGerechten ............................ 229
d) Liebe als Findung eigenen Gliicks im
Gliickanderer .. ........... ... ... .. ...... 237
. Zur Wissenschaft vom Gerechten ... ............. 245
a) Die Axiome zur deontischen Logik der Liebe .... 245
b) Definitionen und Lehrsitze .. ................ 247
. Axiome und Definitionen zum guten Menschen .... 301
Vier Briefe zum Verhiltnis von positivem und
natiirlichem Recht (1670-1672)
. Leibniz an Hermann Conring, 13./23. Januar 1670:
Politik, Naturrecht und rémisches Recht .......... 323
. Leibniz an Hermann Conring, 9./19. April 1670:

Die Subsidiarititshierarchie der Rechtssysteme ... .. 339



Inhalt VII

3. Leibniz an Jean Chapelain (?), 1. Hilfte 1670 (2):

Romisches Recht, Naturrecht und Rechtsreform .... 349
4. Leibniz an Louis Ferrand, 31. Januar 1672:

Der Werkplan fiir die Rechtsreform .............. 375
Anmerkungen des Herausgebers .................... 381
Bibliographie . ........ ... . o o 491
Namenregister .. ...t ... 507

Sachregister ....... .. ... ... . o i i 509



VORBEMERKUNG

Die vorliegende Studienausgabe macht Leibniz’ weitgehend unbe-
kannte Frithschriften zum Naturrecht einem grofleren Publikum
zuginglich. Sie liegen hier erstmals in deutscher Ubersetzung vor.

Die ausfiihrliche Einleitung skizziert erstens die Geschichte der
Entdeckung Leibnizens als Naturrechtsdenker, informiert zweitens
tiber Leben, Werke und Interessen des frithen Leibniz und zeigt
so die biographische Verwurzelung der vorliegenden Schriften auf,
und gibt drittens einen systematischen Uberblick iiber die Grund-
gedanken und Zusammenhinge der vier Textgruppen. Hierbei
wird auch die Auswahl der vorliegenden Texte niher begriindet.

Wihrend die Einleitung eine allgemeine Orientierung vorgibrt,
erliutern die Anmerkungen sachliche, historische und philologi-
sche Einzelheiten. Da Leibniz teilweise aufSerordentlich gelehrsam
schreibt und viele Autorititen nennt, wurden die Anmerkungen
auf das Wesentliche beschranke. Hitte man dagegen auch noch hi-
storische Beziige zum Naturrecht der Antike, des Mittelalters und
der Neuzeit erliutern wollen, so wire der Rahmen einer Studien-
ausgabe gesprengt worden.

Die umfassende, aber keinen Anspruch auf Vollstindigkeit er-
hebende Bibliographie gilt Leibniz’ Naturrecht sowie seiner Ethik
und allgemeinen Rechtstheorie, soweit sie in ihrer Einheit mit dem
Naturrecht betrachtet werden.

Leibniz’ lateinische Texte wurden der Akademie-Ausgabe ent-
nommen. Allerdings wurde auf ihre Lesarten verzichtet. Das dort
gesperrt Gesetzte wurde kursiv wiedergegeben. Klaus Luig, Eme-
ritus fiir romisches Recht, Kéln, danke ich fiir Ratschlige und
Hinweise, Hans Zimmermann, Gérlitz, fiir die freundschaftliche
Mitarbeit bei der Ubertragung der Texte.

Bonn, im Januar 2003 Hubertus Busche



EINLEITUNG

1. Leibniz als Naturrechtsdenker

Leibniz wird in der Geschichte des Naturrechts oder gar der Ethik
selten beriicksichtigt. Sofern tiberhaupt sein Name zwischen Gro-
tius, Pufendorf und Locke genannt wird, geschieht es zwar in der
Regel mit einer kurzen ehrfiirchtigen Verbeugung vor dem Uni-
versalgenie. Gelegentlich erfolgt auch der Hinweis, daf§ Leibniz
sich in seinen Jugendjahren mit dem Naturrecht beschiftigt und es
dann spiter irgendwie auf die Formel von der »Liebe des Weisen«
gebracht habe. Leibnizens Naturrechtslehre selbst aber blieb lange
Zeit erstaunlich unbekannt.! Die »Vernachlissigung von Leibniz«
selbst »in den meisten rechtsphilosophischen Gesamtdarstellun-
gen«? hat vor allem zwei historische Griinde. Erstens war es die un-
glaubliche Vielseitigkeit von Leibniz’ enzyklopidischer Titigkeit,
die ihm schon seit dem 25. Lebensjahr kaum noch Mufie lief3, die
umfangreichen rechtsphilosophischen Entwiirfe seiner Jugendzeit

1 Den Erkenntnisstand von 1967 formuliert treffend Hans-Peter Schnei-
der: Justitia universalis. Quellenstudien zur Geschichte des >christlichen Na-
turrechtsc bei Gottfried Wilhelm Leibniz, Frankfurt a. M. 1967: Mit dem
»Hinweis, daf§ Leibniz kein zusammenhingendes Werk »De Jure Natu-
rae et Gentiumc« hinterlassen habe, ist vielfach bezweifelt worden, ob sein
Rechtsdenken iiberhaupt eine eigene Naturrechtslehre enthalte und so ei-
nen Platz in der Naturrechtstradition des 7. Jahrhunderts beanspruchen
konne« (1). »Seine naturrechtlichen Gedanken sind [...] bisher nur sehr
zdgernd und unvollstindig behandelt worden, obwohl sie hinter all sei-
nen Lehren sichtbar werden und den Kern seines Rechtsdenkens zu bil-
den scheinen« (3).

2 So schon Karl Larenz: Sittlichkeit und Recht. Untersuchungen zur
Geschichte des deutschen Rechtsdenkens und zur Sittenlebre, in: Reich und
Recht in der deutschen Philosophie, Bd. 1, Stuttgart—Berlin 1943, 169—412,
insb. 224—249, hier 225.



XII Einleitung

fertigzustellen und zu veroffentlichen. Nur wenige Winke des rei-
fen Leibniz verraten, dafl er die Umrisse einer methodisch wohl-
durchdachten, wenngleich nicht zum vollstindigen System ausge-
reiften Naturrechtslehre gleichsam in der Schublade hatte. Zwei-
tens aber war es die allgemein ungliickliche Editionsgeschichte von
Leibniz’ gigantischem Nachlaf§ mit seinen 75000 wissenschaftli-
chen Manuskripten und 15000 Briefen. Nachdem zunichst nur
Bruchstiicke vom Leibnizschen Naturrecht iiberliefert wurden,?
war es erstmals die Akademie-Ausgabe von Leibnizens simtlichen
Schriften und Briefen, welche die frithen Texte hier vollstindig
zuginglich machte: Leibniz’ bedeutende Briefe zum Naturrecht
wurden 1926 ediert,* seine frithen Entwiirfe zum Naturrecht 1930.5
Daf§ aber auch diese Texte nach tiber 70 Jahren gedanklich noch
kaum erschlossen sind, mag sich wiederum dadurch erkliren, dafl
sie philosophisch hochst anspruchsvoll und noch dazu in einem
teilweise schwierigen Latein geschrieben sind, dessen juristische
Fachterminologie, dessen oft komplizierter und uniibersichtlicher
Satzbau und dessen oft elliptischer Notizenstil der Albtraum jedes
Ubersetzers sind.

In den wenigen rechtsphilosophischen Schriften dagegen, die
Leibniz zu seinen Lebzeiten selbst veroffentlicht hat, ist die hin-
tergriindige Konzeption seines Naturrechts allenfalls angedeutet.
Und so kam es, daf§ sich Zeitgenossen und unmittelbare Nachwelt
zunichst mit Leibniz als Rechtsreformer auseinandersetzten.® Im

3 Georg Mollat: Rechtsphilosophisches aus Leibnizens ungedruckten Schrif-
ten, Leipzig 1885; 2. Aufl. unter dem Titel: Mittheilungen aus Leibnizens
ungedruckten Schriften, Kassel 1887; Neue Bearbeitung Leipzig 1893
(= Mollat).

4 Gottfried Wilhelm Leibniz: Simtliche Schriften und Briefe. Hg. von
der PreufSischen Akademie der Wissenschaften. Zweite Reihe: Philosophi-
scher Briefwechsel. Erster Band: 1663-1685, Darmstadt 1926 (= A).

5 Gottfried Wilhelm Leibniz: Samtliche Schriften und Briefe. Hg. von
der Preuflischen Akademie der Wissenschaften. Sechste Reihe: Philoso-
phische Schriften. Erster Band: 1663-1672, Darmstadt 1930.

6 Eine erste Kritik an Leibniz’ Nova Methodus discendae docendaeque
Jjurisprudentiae gibt Nicolaus Christoph Lyncker: Protribunalia, Gieflen



Hubertus Busche XIII

19. Jahrhundert war es dann Leibniz als Rechtstheoretiker im enge-
ren Sinne, dem eine zunehmende Aufmerksamkeit zuteil wurde,”
solange die ersten groflen Editionen Leibnizscher Schriften nur we-
niges zum Naturrecht, doch einiges zur Jurisprudenz zutage forder-
ten.® Zwar wurde Leibniz auch, etwa wegen seines Bekenntnisses

1669. Erste konservativ-kritische Bemerkungen zu Leibniz’ »Ratio Cor-
poris Juris reconcinnandi« finden sich in der juristischen Dissertation
von Christfried Wichtler: De vetere jure enucleando ad Nicetam Spilium
A1Gomaopa, Stralburg 1684, in: Wichtler: Opuscula juridico-philologica
rariora in unum volumen collecta cum praefatione Christ. Henr. Trotz,
Trajecti ad Rh. 1733, 337—391. Zu den Verteidigern von Leibnizens »Neuer
Methode« zdhlen dagegen Johann Ulrich Cramer: Ungrund der Beschweer-
den des Herrn Geheimden Raths und Cantzlers von Ludewig iiber den Me-
thodum demonstrativam in jure, in vorigem 1735 Jahre, Marburg [1736], § 8;
sowie Christian Wolff in seinem Vorwort zu Leibniz: Nova methodus dis-
cendae docendaeque iurisprudentiae, ex artis didacticae principiis in parte
generali praepraemissis, experientiaeque luce, Leipzig und Halle 1748.

7 So zum Beispiel [Gustav von] Hugo: Lehrbuch einer civilistischen
Lirterairgeschichte, Berlin 1812, 258—260; Paul Wigand: Leibnitz, iiber ger-
manisches und romisches Recht, und iiber Femgerichte, in: Wetzlar’sche Bei-
trige fiir Geschichte und Rechtsalterthiimer, Bd. 3, Gieflen 1851, 53—61;
H.[ermann] E [riedrich] W.[ilhelm] Hinrichs: Geschichte der Rechts- und
Staatsprincipien seit der Reformation bis auf die Gegenwart in historisch-phi-
losophischer Entwickelung, Bd. 3, Leipzig 1852, 1-122; Ludwig Laistner: Das
Rechr in der Strafe. Beitrag zur Geschichte der Philosophie und Versuch einer
Dialektik des Strafrechtsproblems, Miinchen 1872, insb. 78—82; Felix Hecht:
Leibniz als Jurist, in: PreufSische Jahrbiicher, 43 (1879), 1—25; Gustav Hart-
mann: Leibniz als Jurist und Rechtsphilosoph, Tiibingen 1892 (auch in:
Gottfried Wilhelm Leibniz: Nova methodus discendae docendaeque inris-
prudentiae, Glashiitten im Taunus 1974, 1-121); Franck Alengry: De jure
apud Leibnitium, Bordeaux 1899.

8 Leibniz akademische Jugendschriften, einige politische Frithschriften
sowie einige das Recht betreffende Briefe (insbesondere an Kestner) pri-
sentierte Louis Dutens (Hg.): Leibnitii Opera omnia nunc primum collecta,
s Binde, Genf 1768, Bd. 4, Teil 3 (Jurisprudentia). Von Gottschalk Eduard
Guhrauer (Hg.): Leibnitz’s Deutsche Schriften, 2 Binde, Berlin 1838—1840,
sind im Grunde nur zwei kleine spite Texte »Vom Naturrecht« zu nen-
nen (Bd. 1, 414—419), welche die »natiirlichen Gemeinschaften« betreffen.
Und bei Johann Eduard Erdmann (Hg.): Goztfried Wilhelm Leibniz. Opera



X1V Einleitung

zum Naturrecht im Vorwort zum Codex Juris Gentium diplomati-
cus, »mit dem Naturrecht in Verbindung gebracht, doch herrschten
tiber die nihere Ausgestaltung dieser Verbindung nur verschwom-
mene, mitunter sogar abenteuerlich anmutende Vorstellungen«.”
Seit der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts kam es zwar, unter-
stiitzt durch neue Editionen,'® zu ersten Deutungen des Leibniz-
schen Naturrechtsdenkens.!! Doch diese ersten Ein-Mann-Expe-
ditionen in die allgemeine »terra incognita Leibnitiana«!? blieben

philosophica, quae exstant latina, gallica, germanica omnia, 2 Binde, Ber-
lin 1840, findet sich zum (Natur-)Rechtlichen nur die Vorrede zum Co-
dex Juris Gentium diplomaticus (I, 118-120). Zu den Editionen von Georg
Mollat s.0. Anm. 3.

9 Hartmut Schiedermair: Das Phinomen der Macht und die Idee des
Rechs bei Gottfried Wilhelm Leibniz, Wiesbaden 1970, 1.

10 Onno Klopp (Hg.): Die Werke von Leibniz. Erste Reihe: Histo-
risch-politische und staatswissenschaftliche Schriften, 11 Binde, Hannover
1864-1884 (= Klopp); Carl Immanuel Gerhardt (Hg.): Die philosophischen
Schriften von G. W, Leibniz, 7 Binde, Berlin 1875-1890 (= GP).

11 Robert Zimmermann: Das Rechtsprinzip bei Leibnitz. Ein Beitrag
zur Geschichte der Rechtsphilosophie, Wien 1852; Adolf Trendelenburg: Das
Verhiltnis des Allgemeinen zum Besondern in Leibnizens philosophischer Be-
trachtung und dessen Naturrecht; ders.: Bruchstiicke in Leibnizens Nachlass
zum Naturrecht gehirig, in: Historische Beitrige zur Philosophie, Bd. 2:
Vermischte Abhandlungen, Berlin 1855, 233—256; 257—282; Otto Gierke:
Johannes Althusius und die Entwicklung der naturrechtlichen Staarstheo-
rien, zugleich ein Beitrag zur Geschichte der Rechtssystematik, Breslau 1880,
74, 178£., 3025 Robert Kahn: Die Grundbegriffe der Philosophie Leibnizens
unter besonderer Beriicksichtigung der Leibnizschen Rechtsphilosophie, Tti-
bingen 1909, 47—79; Erich Cassirer: Natur- und Vilkerrecht im Lichte der
Geschichte und der systematischen Philosophie, Betlin 1919, 200~224; Her-
bert Feddersen: Die Behandlung des naturrechtlichen Problems bei Leibniz
und die Bedeutung seiner Gedanken fiir die Gegenwart, in: Osterreichische
Zeitschrift fiir 6ffentliches Recht, Wien, 9 (1930), 231-260; Johann Sau-
ter: Die philosophischen Grundlagen des Naturrechts, Wien 1932, 98—104;
Giorgio del Vecchio: La Giustizia, 2. Aufl. Bologna 1924, 13—21, deutsch:
Die Gerechtigkeit, 2. Aufl. Basel 1950, 23—4s.

12 Kurt Miiller: Gottfried Wilhelm Leibniz, in: Wilhelm Totok u. Carl
Haase (Hg.): Leibniz. Sein Leben, sein Wirken, seine Welt, Hannover
1966, 2.



Hubertus Busche XV

wegen der allzu schmalen Textbasis auf nur wenige Aspekte be-
grenzt und enthielten zudem manche Fehlurteile.

Auch wenn diese Lage leicht verbessert wurde durch einige ab-
strakte Skizzen zur metaphysisch-theologischen Dimension des
Leibnizschen Naturrechts,® zu Leibniz’ Stellung gegeniiber Pufen-
dorf,'% zu seiner Konzeption des Vélkerrechts!® und Sozialrechts!®
sowie zu seiner ethischen Idee des Staates,'” blieb es doch erst der
seit 1945 einsetzenden Leibniz-Renaissance vorbehalten, ein dif-
fenzierteres Bild und eine angemessenere Einschitzung des Leib-
nizschen Naturrechtsdenkens zu entwickeln. Editorisch Bahnbre-
chendes leistete hier v.a. Gaston Grua, der nach fast zehnjihriger
Arbeit am Leibniz-Nachlaf§ der Niedersichsischen Landesbiblio-
thek Hannover eine umfangreiche Sammlung mit meist unbekann-
ten Schriften des spiteren Leibniz herausgab, die entweder direkt
juristischen Inhalts waren oder eine Verbindung zum Leibnizschen
Rechts- und Naturrechtsdenken erkennen liefSen.'® Gruas Auswer-
tungen des neuen Materials in zwei Monographien lieferten erst-

13 Hans Liermann: Barocke Jurisprudenz bei Leibniz, in: Zeitschrift
fiir deutsche Geisteswissenschaft, Jena, 2 (1939), 348—360; Erik Wolf:
Idee und Wirklichkeit des Reiches im deutschen Rechtsdenken des 16. und 17.
Jahrhunderts, in: Karl Larenz (Hg.): Reich und Recht in der deutschen
Philosophie, Bd. 1, Stuttgart—Berlin 1943, 33168, insb. 133-168; Larenz:
Sittlichkeit und Recht, insb. 224—249; Gioele Solari: Metafisica e diritto in
Leibniz, in: Rivista di filosofia, 38 (1947), 35—64.

14 Norberto Bobbio: Leibniz ¢ Pufendorf, in: Rivista di filosofia, 38
(1947), 118-129.

15 Paul Schrecker: Leibniz’s Principles of international justice, in: Jour-
nal of the History of Ideas, 7, 4 (1946), 484—498; deutsch: Leibniz’ Prinzi-
pien des Vilkerrechrs, in: Amerikanische Rundschau, 3 (1947), 114-122.

16 Georges Gurvitsch: L'idée du droit social, Paris 1932, 171-215.

17 Michele Barillari: La filosofia di Leibniz e lidea etica dello stato,
Salerno 1947.

18 Gaston Grua (Hg.): G. W/ Leibniz, Textes inédits d'aprés les manuscrits
de la Bibliothéque provingiale de Hanovre, 2 Binde, Paris 1948 (= Grua).



XVI Einleitung

mals umfassende Darstellungen, auch wenn sie selten tiber blof3e
Paraphrasen hinauskamen.!?

Seitdem beginnt sich die komplexe und differenzierte Leibniz-
sche Naturrechtslehre allmihlich in ihrer Einheit zu erschliefien.
Man erkennt, dafl Leibniz — »bislang zum letzten Male« — »die
Grundziige einer idealistischen Naturrechtslehre von fast vollkom-
mener Reinheit und Folgerichtigkeit« entwickelt hat.?® Man ge-
langt zu der Einschitzung, daff Leibniz neben Grotius, Pufendorf
und Locke zu den Griindern der Naturrechtsschule des 17. Jahr-
hunderts gehére, aber viel stirker als diese um die »Synthese« des
Traditionellen mit dem Neuen gerungen®' und deshalb die mo-
dernistische Sikularisierung des Naturrechts kritisiert hat.?? Die
vorliegende Ausgabe dokumentiert recht deutlich, in welcher
Weise Leibniz das alteuropiische Ordo-Denken eines teleologisch
geftigten Kosmos verbindet mit dem neuzeitlichem Individualis-
mus und mit dem mathematischem Rationalititsideal des »mos

geometricus«.??

19 Gaston Grua: Jurisprudence universelle et théodicée selon Leibniz,
Paris 1953; ders.: La justice humaine selon Leibniz, Paris 1956.

20 Hanz Welzel: Naturrecht und materiale Gerechtigkeir (Gottingen
1951), 4. Aufl. Géttingen 1962, 145. »In der ganzen Naturrechtslehre gibt
es keinen Denker, der der platonischen Ideenlehre fiir das Recht einen so
reinen und unverfilschten und glanzvollen Ausdruck verlichen hat wie
Leibniz« (154). Weil Welzel aber nur wenige Texte des frithen Leibniz be-
riicksichtigt, kommt er zu dem falschen Urteil, daf§ Leibniz keine »Ant-
wort auf jene materialen Fragen der Gerechtigkeit« gebe (155).

21 Michel Villey: Les fondateurs de ['école du droit naturel moderne au
XVII¢ siécle, in: Archives de Philosophie du Droit, N.S. 6 (1961), 73-105,
insb. 97-105.

22 René Seve: Leibniz et [école moderne du droit naturel, Paris 1989.

23 Zur Einordnung Leibnizens in diese Tradition von Hobbes, Grotius,
Weigel und Pufendorf vgl. Wolfgang Réd: Geometrischer Geist und Na-
turrecht. Methodengeschichtliche Untersuchungen zur Staatsphilosophie im
17. und 18. Jahrhundert, Miinchen 1970 (Abhandlungen der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-historische Klasse, Abhand-
lungen, Neue Folge, Heft 70).



GOTTFRIED WILHELM LEIBNIZ

Frithe Schriften zum Naturrecht

Lateinisch—deutsch



I.
Das Leib-Seele-Pentagon
und die moralische Sphire

des Verstandes
(1663?)



I. Das Leib-Seele-Pentagon

-

< Jg,‘.v:
—~——
-

.

In hac tabula more Mathematico sunt Explicationes Terminorum,
vide ipsum schema, ex qvo in fine porismata educuntur.
Schemate ad instar Mathematicorum res optimé declarabitur.
Igitur describatur Pentagonum regulare, ei inscribatur Circulus,
Circulo inscribatur aliud Pentagonum, huic novus Circulus. In hoc

5
circulo sint duo diametri se intersecantes qvomodocunqve. Hoc
schemate qvid intelligam velimqve, nunc explicabo.



und die moralische Sphire des Verstandes 5

actio (p)
externa Hinde
m - —— ey -_r< - -
o I e TN \\
VAN d O
PGS MmN
/Q\?; ':"“ * intellectus\'ﬂ.‘ \
(0) .,@ ) s patiens Vo (9)
Mund (S s (physischer ", E\Nﬂe
i " . R Punkt) -

SPHAERA & INTELLECTUS! ' l\

intellectus| .

S~
— —

Geschma
- = -

/ agens
/ \ \ (mathematischer
* Punkt
N \ "y )
\ \ ‘\
\\ SN summum
N malum

(n)é‘céf’ ::::”“00"0“”:::- oy
Obren X b
N

strablen
vom

objectum

externum

Erlduternde Variante des Leib-Seele-Pentagons?

In dieser Tabelle? finden sich nach mathematischer Methode die
Erklirungen der Termini. Man sehe auch das Schema selbst, aus
dem am Ende die Folgesitze® abgeleitet werden.

Mit Hilfe des Schemas wird die Sache so gut wie in der Mathe-
matik aufs beste klargemacht werden.* Man zeichne also ein regel-
miifSiges Fiinfeck, dem ein Kreis eingeschrieben ist. Dem Kreis sei
ein weiteres Fiinfeck eingeschrieben und diesem ein neuer Kreis.
In diesem Kreis seien zwei Durchmessergraden, die sich irgend-
wie schneiden. Was ich mit diesem Schema begreife und bezwecke,
werde ich nun erliutern.



6 I. Das Leib-Seele-Pentagon

Pentagonum externum membra corporis externa denotat, et ea
qvingve libuit assignare, non tanq. vellem partes corporis designa-
re, sed tang. subjecta, sensus. Ac poteris si lubet angulos sensibus
reliqvis qvinqve, visui, auditui, olfactui, gustui, tactui venereo, re-
ligva Tactui communi ubiqve diffuso assignare, aut poteris angulos
contactus pro sensibus 5 potius accipere, reliqva pro sensu Tactus
communi. Circulus igitur Pentagono inscriptus est sensus s. inter-
na qvaedam perceptio, et motus spirituum. Nam mihi sané nescio
gqvomodo aptum videtur Lineam rectam corporibus, Circulum
admirabilis inexplicabilisqve natura, indeterminatum ad opposi-
ta, volubilissimum mobilissimumqpve, interminatum, firmissimum,
immaterialioribus et subtilioribus comparare. Similiter igitur s ar-
cus erunt in circulo, et totidem anguli contactus corpori corre-
spondentes. Nam certum alias est ex Physicis, qvod spiritus fere
figurentur et disponantur ad figuram corporum unde avolant, ex
qvo principio sensuum motum Democritaei, imo ipsam generatio-
nem hominis, non sine ingenio declarirunt. Pentagonum interius
et minus est Affectus, s. spiritus ipsi cum inclinatione considerati,
qvi qvasi materia sunt et membra intellectus Practici, et is eorum
velut anima est. Hi spiritus igitur qvatenus relati sunt ad membra
et dicebantur sensus, circulo repraesentati sunt, qvia corpore subti-
liores, saltem ad sensum; nunc collati ad intellectum corporescunt,
aut potius sunt id qvod revera sunt, corpora, et alio pentagono de-
scribuntur, qvia ut dixi Membra intellectus interna seu spiritus, ut

10

20



und die moralische Sphire des Verstandes 7

Das iuflere Fiinfeck bezeichnet die dufleren Glieder des Kor-
pers, und mit diesen fiinf Seiten méchte ich, weniger um Teile des
Kérpers damit zu bezeichnen als vielmehr ihre zugrunde liegen-
den Funktionen, die Sinne kennzeichnen. Und man mag, wenn es
beliebt, die Ecken den fiinf verbleibenden Sinnen — dem Gesicht,
dem Gehor, dem Geruch, dem Geschmack und dem geschlecht-
lichen Beriihrungssinn — zuordnen, die iibrige AufSenfliche aber
dem allgemeinen Tastsinn, der sich iiberallhin erstreckt. Oder
noch besser kann man die Winkel der Berithrung mit dem grofie-
ren Kreis fiir die fiinf Sinne nehmen, das iibrige fiir den allgemei-
nen Tastsinn.? Dieser Kreis, der dem Fiinfeck eingeschrieben ist,
ist also die Empfindung, d.h. die innere Wahrnehmung und die
Bewegung der Lebensgeister.® Irgendwie scheint es mir nimlich
durchaus angemessen, die gerade Linie mit den Kérpern zu verglei-
chen, den Kreis aber wegen seiner wunderbaren und unerklirbaren
Natur — unbestimmt in seinen Punkten und Gegenpunkten, abso-
lut drehbar und beweglich, unbegrenzt und véllig stabil — mit den
unstofflicheren und feineren Dingen zu vergleichen.” Dementspre-
chend werden also fiinf Bégen in dem Kreis sein und ebensoviele
Berithrungen der Eckpunkte, die dem Kérper korrespondieren.®
Denn es ist auch sonst aus der Physik bekannt, daf8 die Lebensgei-
ster fast immer gemif§ derjenigen Figur von Kérpern gestaltet und
angeordnet werden, von denen sie ausgehen; aus diesem Prinzip
erkliren die Anhinger des Demokrit, nicht ohne Geist, die Bewe-
gung der Sinne, ja selbst die Zeugung des Menschen.® Das innere
und kleinere Fiinfeck ist der Affekt, d. h. die Lebensgeister selbst in
Anbetracht ihrer Neigungsrichtung, die gleichsam die Materie und
die Glieder des praktischen Verstandes sind;'° und dieser ist gleich-
sam ihre Seele.!! Insofern diese Lebensgeister also auf die Glieder
bezogen sind und Sinne genannt wurden, sind sie durch den Kreis
reprisentiert, weil sie feiner sind als der Korper, zumindest in Ver-
gleich zum Sinnesorgan; jetzt aber, verglichen mit dem Verstand,
verkorpern sie sich oder bilden vielmehr das, was sie tatsichlich
sind, nimlich Kérper, und werden durch das andere Fiinfeck be-
schrieben. Denn die inneren Glieder des Verstandes, wie ich sie



8 I. Das Leib-Seele-Pentagon

ex Anatomicis patet, et doctrind de Nervis, externis sunt parallela.
At Circulus interior est ipse Campus ut ita dicam rationis et intel-
lectus, in qvo Species intelligibiles discurrunt moventurqve. Vere
a. intellectus noster circulus est, sui similis, &uiyfic, non alligatus,
tantlum tangens et inclusus, libertas invincibilis remanet, neqve
nisi a semet ipso ad alterutrum oppositorum determinatur. In hoc
a. circulo, aut si mavis sphaera, posset n. et multo aptits in solido
reprasentari, duo sunt Diametri, aut si sphaera esset, circuli, qvo-
rum unus sit a b, alter ¢ d.

Porro sciendum est duos exinde qvasi Axes oriri, unum tang.
Axem Aeqvatoris in sphaera Mundi; alterum tanqg. Axem Eclipti-
cae. Et Polus Antarcticus sit b, tang. ad inferiora directus. Polus
Arcticus sit A. Similiter polus Axis Eclipticae superior sit C, in-
ferior D. Punctum E sit in qvo concurrunt, in eo residet qvasi
fons et virtus intellectiva, unde rivuli, nimirum actus et intellec-
tiones elicitae ex allabentibus & sensu speciebus exiliunt. Diameter
a. Unus a, seu alter Axis AB, est radius impressus humanae menti,
ex qvo judicat simplici intuitione et congruentia qvad. secum con-
creata aliqvid bonum vel malum esse moraliter. Et radius qvidem
s. semidiameter EA, attractivus est et ad polum Arcticum, isqve
continet jussum, EB remotivus est ad polum Antarcticum, isqve
continet vetitum. Ulterius EC est radius continens Utile, ED est
radius continens noxium, ille attractivus et magneticus poli simi-

10

15

20



und die moralische Sphire des Verstandes 9

genannt habe, d. h. die Lebensgeister, verlaufen parallel zu den du-
eren Gliedern, wie aus der Anatomie und Nervenkunde hervor-
geht.!? Der innere Kreis aber ist sozusagen das Feld der Vernunft
und des Verstandes selbst, in dem die intelligiblen Erscheinungen
auseinanderlaufen und sich hin- und herbewegen.!® In der Tat
aber ist unser Verstand ein Kreis: sich selbst zhnlich, unvermischt,
nicht festgebunden, lediglich beriihrend und in sich geschlossen;!4

ihm bleibt eine unbezwingbare Freiheit, und er wird durch nichts

auf einen von zwei gegeniiberliegenden Punkten festgelegt aufler
durch sich selbst.!> In diesem Kreis aber oder, wenn man lieber
will, in dieser Kugel — es kénnte ndmlich noch viel besser an ei-
nem festen Globus dargestellt werden!® — gibt es zwei Durchmesser
oder, wenn es eine Kugel sein soll, zwei Groflkreise, von denen der
eine ab, der andere c d heifde.'”

Ferner mufl man wissen, daf§ hieraus gleichsam zwei Achsen
entstehen: eine, die der Aquatorialachse der Weltkugel gleicht, und
eine andere, die der Eklipsenachse gleicht.!® Und der Antarkeis-
pol sei b, gleichsam nach unten gerichtet, der Arktispol aber a.
Entsprechend sei der obere Pol der Eklipsenachse ¢, der untere
d.’ Punke e sei der Schnittpunke, in dem sie zusammenlaufen;
in ihm residiert gleichsam die Quelle und Einsichtskraft, aus der
die Bichlein herausstromen, d.h. natiirlich die Tdtigkeiten und
Einsichten, die durch die von der sinnlichen Wahrnehmung her-
anschwebenden Erscheinungen hervorgerufen werden. Der eine
Durchmesser mit a aber, andersgesagt die Achse a b, sei derjenige
Radius, der dem menschlichen Geist eingeprigt ist.?° Nach die-
sem beurteilt er durch einfache Intuition und durch eine gewisse
mit ihm zusammen erschaffene Kongruenz etwas als moralisch gut
oder bose. Und zwar ist der Radius, d. h. der Halbdurchmesser e a,
anziehend und auf den arktischen Pol gerichtet, und dieser enthilt
das Gebotene; e b dagegen ist die abstoffende Richtung auf den
antarktischen Pol hin, und dieser enthilt das Verbotene. Ferner ist
e c der Radius, der sich auf das Niitzliche richtet, e d dagegen der
Radius, der sich auf das Schidliche richtet.?! Jener ist der auf das
Verwandte anziechend und magnetisch wirkende Radius des glei-



10 I. Das Leib-Seele-Pentagon

lis ad congenerem, hic remotivus s. repulsivus, et Magneticus poli
oppositi ad oppositum. Totus a. Axis s. Diameter CD denotat re-
lationem SUMMI BONI, qvod qvisqve intellectu et conscientia
errante sibi finxit, et C qvidem denotat Summum ejus Bonum, D
summum ejus malum, et qvo summum istud bonum in sphaera
hac morali 8 SUMMO BONO VERO, Honesto nempe s. DEO
qvi ipse nostrum praemium erit, distat majori segmento circuli
moralis, ed majorem Angulum faciunt Axis aeqvatoris et Eclip-
ticae, et hominis intellectus corruptior est, et judicium magis er-
roneum. Gradus a. summorum bonorum fictitiorum, et in qvan-
tum unumgqvodqve propingvius sit Summo Bono VERO, s. DEO,
poterit ex Augustini ex Varrone speculationibus astimari, ego id
nunc suo loco relingvo. Tum verd Axis aeqvatoris et Eclipticae toto
semicircolo distant, vel potius radii, qvando C venit ad B, et D
venit ad A. Tum Intellectus est desperatus, et pro fine qvasi habet
nihil, et Ens, et &vtov DEUM habet pro inutili. Hic a. non habi-
tum aestimo s. distantiam impressionis, sed distantiam ab objecto;
posset similiter et Habitus aestimari, ut qvando radius EA et EC
et EB et ED angulum acutum faciant, homo sit in semivirtute,
sed propiore Virtuti, qvando angulum rectum, utrinqve aeqve di-
stet, qvod nescio tamen an sciri ita accurate possit in moralibus,
qvando faciat Angulum obtusum, sit in semivirtute aut potius vitio
magis vitioso, qvando verd toto semicirculo distent, sit in Habitu
vitiosissimo et maxime a Virtute distet. Interdum a. ut dixi Axis
aeqvatoris et Eclipticae coincidunt qvasi formaliter et Linea, non

10

15

20

25



und die moralische Sphire des Verstandes 11

chen Pols; dieser ist der auf das Gegensitzliche abstoffend, d.h.
zuriickdringend wirkende Radius des entgegengesetzen magneti-
schen Pols. Die ganze Achse oder der ganze Durchmesser ¢ d aber
bezeichnet die Beziehung desjenigen HOCHSTEN GUTES, das sich
jeder bei irrendem Verstand und Gewissen eingebildet hat;?? und
zwar bezeichnet ¢ dessen hdchstes Gut, d dessen héchstes Ubel.
Und je mehr ein solches héchstes Gut in dieser moralischen Sphire
vom WAHREN HOCHSTEN GuT, nimlich vom Ehrenvollen, d. h.
von GoTtT, der selbst unsere Belohnung sein wird, abweicht durch
ein grofleres Segment des moralischen Kreises, desto grofier ist der
Winkel, den die Aquator— und die Eklipsenachse bilden, und de-
sto verdorbener ist der Verstand eines Menschen und desto irriger
ist sein Urteil. Die Grade der blof§ eingebildeten héchsten Giiter
aber, und wie grof8 die Nihe eines jeden von ihnen zum WAHREN
hochsten Gut oder GotT ist, kann aus den Uberlegungen des
Varro, die sich bei Augustinus finden, eingeschitzt werden; ich
spare dies jetzt fiir einen anderen Ort auf.?> Manchmal weichen
tatsichlich die Aquator- und die Eklipsenachse, oder vielmehr ihre
Radien, durch einen ganzen Halbkreis von einander ab, wenn ¢
nach b rutscht und d nach a.?* Manchmal ist der Verstand ver-
zweifelt, hilt gleichsam nichts fiir ein Ziel und das Wesen, GoTt
selbst, fiir unniitz. Hier aber bemesse ich nicht die Geisteshaltung
oder den Abstand des Eindrucks, sondern den Abstand vom Ob-
jekt.?> In dhnlicher Weise konnte auch die Geisteshaltung bemes-
sen werden, so dafS, wenn der Radius e a mit e c sowie e b mit e d
einen spitzen Winkel bildet, ein Mensch sich in der Halbtugend
befindet; daf§ er aber der eigentlichen Tugend niher ist, wenn sich
ein rechter Winkel bildet und auf beiden Seiten gleichweit absteht.
Ich weif§ jedoch nicht, ob man dies im Gebiet der Moral so genau
wissen kann?®: ob, wenn der Radius einen stumpfen Winkel bil-
det, der Mensch sich in der Halbtugend befindet oder vielmehr in
einem noch verwerflicheren Laster, bzw. ob er, wenn die Achsen
um einen ganzen Halbkreis abweichen, die tibelste Gesinnung hat
und am weitesten von der Tugend entfernt ist. Manchmal aber fal-
len, wie gesagt, die Aquator- und die Eklipsenachse gleichsam der



12 I. Das Leib-Seele-Pentagon

verd materialiter et dignatione, et tum radii qvi coincidentes esse
debebant sunt plan¢ contrarii (interdum a. coincidunt vere, ut in
nostro Salvatore semper).

Videbitur a. alicui mirum et qvasi incongruum et absurdum hoc
in schemate poni, esse simul circa id actum attractivum et repulsi-
vum. Resp. distincti sunt actus, et primus est qvasi naturalis con-
scientiae, alter utilitatis, qvippe non impressa sed acqyvisita, idqve
si 4 habitu abstrahas, sin verd non objecti sed habitus sinas esse
gradus anguli morales, tum res pulchrius explicabitur, nam con-
scientia ed magis in homine est obliterata qvo habitus est vitiosior,
cessabit igitur ejus Actus.

Notes qvoqve hic distare sphaeram meam & Weigeliana, nam ut
ejus taceam a mea distare constructione, ipse aestimat justitiam et
gradus peccati contra legem DEI assignat, qvi nescio an in se et
formali peccati assignari possint, ipse aestimat actionem externam,
ego internam, ipse qvoqve aestimat actionem. Ego habitum, aut
objectum, et sic moralitatem non justitiae et Ethicae qvasi ejus,
sed Ethicae qvasi Aristotelicae habitus et beatitudinis expendo.
Addo tamen et hoc posse ita concipi, ut summa distantia sit, non
180 gradibus, s. toto semicirculo, sed 9o gradib. s. angulo recto
distare, ut coincidentia linearum cum contrarietate evitetur. Sed
esset tunc cogitandum qvomodo reliqva qvoqve coaptentur. Ego
verd non praecipu¢ aestimationis causa et ex Geometria ut Wei-

13 taceam | korrigiert aus & SMa nach A VI 2, s18
13 distare] korrigiert aus distant nach A VI 2, 518
14 assignat] korrigiert aus assignatam nach A VI 2, 518

20



und die moralische Sphire des Verstandes 13

Form und Linie nach zusammen, nicht jedoch dem Inhalt und
Wert nach; dann sind die Radien, die zusammenfallen sollten, ein-
ander vollig entgegengesetzt. (Manchmal auch fallen sie tatsichlich
in eins, wie es bei unserem Heiland stindig geschieht.)

Nun wird es manchem wundersam und gleichsam unstimmig
wie ungereimt erscheinen, daf§ das, was in der Figur dargestellt ist,
zugleich auch von der Anziehungs- und AbstofSungstitigkeit han-
delt.?” Darauf erwidere ich: Es sind unterschiedliche T4tigkeiten,
und die erste ist gewissermaflen die angeborene des Gewissens, die
andere die der Niitzlichkeit, die freilich nicht angeboren, sondern
erworben ist. Und wenn man dies von der Geisteshaltung her
versteht, wenn man zulifSt, daf$ in der Tat die moralischen Win-
kelgrade nicht zum Objeke, sondern zur Geisteshaltung gehéren,
dann wird die Sache noch schéner erklirt. Denn das Gewissen ist
beim Menschen um so mehr ausgeldschy, je iibler die Haltung ist.
Folglich wird seine Titigkeit aussetzen.

Man wird auch bemerken, daf§ sich hier meine Sphire von der
Weigelschen unterscheidet. Denn ganz zu schweigen davon, dafl
seine Konstruktion von meiner abweicht, bemif3t er die Gerech-
tigkeit und bestimmt Grade der Siinde gegen das Gesetz GOTTES;
ich hingegen weifd nicht, ob diese in sich und in ihrer abstrakten
Form als Grade der Siinden bestimmt werden kénnen.?® Er be-
miflt die dulere Handlung, ich die innere.?® Auch bemifSt er nur
die Handlung, ich dagegen die geistige Haltung bzw. den Gegen-
stand. Und somit priife ich nicht die Moralitit gleichsam seiner
Gerechtigkeit und Ethik, sondern die Moralitit gleichsam der Ari-
stotelischen Ethik, nimlich die der Geisteshaltung und des Gliik-
kes. Ich fiige jedoch hinzu, dafl obiges auch so begriffen werden
kann, dafl die grofSte Distanz dann vorliegt, wenn die Achsen nicht
um 180 Grad oder tiber einen ganzen Halbkreis voneinander ab-
weichen, sondern wenn sie zu 90 Grad oder im rechten Winkel
voneinander abstehen, so daf§ das Zusammenfallen der Linien mit
ihren entgegengesetzten Richtungen vermieden wiirde. Dann aber
wire zu bedenken, wie auch das iibrige stimmig konzipiert wiire.
Ich habe aber diese Dinge nicht vornehmlich um der Bemessung



14 I. Das Leib-Seele-Pentagon

gelius, sed etiam adumbrationis ipsius motus causa et ex Statica
qvoqve haec delineavi.

Nunc ut pergam facto schemate et constructo ipse motus expli-
candus est, isqve optimé ex Optica et ut ita dicam Statica visus,
nam incidentiae objecti instar radii, sensoria et qvae transmittunt
instar diapavode concipientur. Nihil nunc de crassitie d1opavidv
disponam, nam manifestum est crassissimum Polygonum exterius
ut appellant Fortificatorii, Circulum exteriorem in secundo, Poly-
gonum interius in tertio, Circulum interiorem in 4% gradu tenui-
tatis esse debere. Ex hoc illud qvogve observo, cur nuda polygona
s. lineae non refringant, sed gqvatenus sunt cum circulo apposito,
qvia aptissima Analogi4 in Opticis Diaphanum planum nihil ad
rem qvod faciat refringit, ut diaphana convexa, it. concava fortem
habent refractionem. Porro Radius ex objecto allabens vel recto
angulo allabitur vel curvo. Si recto allabitur, tum vel transit vel re-
percutitur. Si repercutitur, vel in eum tandem statum venit ut trans-
eat, vel ut non transeat. Deinde qvod allabitur in genere vel transit,
per potentiam Locomotivam, vel repercutitur. Si simpliciter transit
sine repercussione, tum non est bonum malumqve propri¢ sensile
ut pecunia aliena. Imo videtur potius sic dicendum, repercuti in
externo isto nunqvam prorsus et omnino, aut si plane repercutia-
tur id fieri sensu in alia intento et non advertente. Sin transeat vel
transire simpliciter, et tum non esse bonum malumve sensile, sed

10

15

20



und die moralische Sphire des Verstandes 15

willen und von der Geometrie aus abgeleitet wie Weigel, sondern
auch um der Skizzierung der Bewegung selbst willen und von der
Statik aus.3°

Um fortzufahren, ist nun nach dem entworfenen und aufgestell-
ten Schema die Bewegung selbst zu erkliren, und diese am besten
von der Optik und sozusagen der Statik des Sehens her. Denn die
Einfallsstrahlen eines Objekts konnen wie ein Radius aufgefaSt
werden, die Sinnesorgane und das, was sie hindurchlassen, wie ein
durchsichtiges Glas.?! Ich will jetzt nichts tiber die Grobheit des
Durchsichtigen festsetzen, denn es ist offensichdlich, daf§ das Grob-
ste das duflere Vieleck sein mufs, wie es die Schanztechniker for-
dern;®? daf§ der duflere Kreis vom zweiten Feinheitsgrad, das innere
Vieleck vom dritten und der innere Kreis vom vierten Feinheits-
grad sein mufi. Hiermit beachte ich auch jenen Umstand, weshalb
blofle Vielecke oder Linien keine Refraktion bewirken, sondern
nur, insofern sie mit einem Kreis versehen sind. Denn nach dieser
héchst geeigneten Analogie aus der Optik wirft ein glattes Durch-
sichtiges nichts von dem, was die Sache bewirkt, auf sie zuriick.
Wie konvexe Gliser haben auch konkave eine starke Refraktion.
Nun hat der Radius, der vom Objekt herangleitet, entweder einen
rechtwinkligen oder einen schrigen Aufprall. Falls er im rechten
Winkel herangleitet, geht er entweder hindurch oder wird zuriick-
geworfen. Wird er zuriickgeworfen, so gelangt er schliefllich in den
Zustand, daf§ er hindurchgeht oder nicht. Was dann herangleitet,
geht im allgemeinen entweder aufgrund der ortsverindernden
Kraft hindurch oder wird zuriickgeworfen. Falls es einfach hin-
durchgeht ohne Riickprall, dann handelt es sich nicht um etwas
Gutes oder Schlechtes, das im eigentlichen Sinne wahrgenommen
werden kann wie z. B. das Geld anderer Leute.3? Allerdings scheint
man aber cher sagen zu miissen, daf§ der Radius eines Objekts in
jenem #ufleren Fiinfeck niemals geradewegs und vollstindig zu-
riickgeworfen wird. Oder, falls er vollig zuriickgeworfen wird, ge-
schieht dies mit einem Bewuf8tsein, das auf anderes gerichtet und
nicht aufmerksam ist.>4 Falls der Radius aber hindurchgeht, geht er
entweder einfach hindurch, und dann ist er kein wahrnehmbares



16 I. Das Leib-Seele-Pentagon

sensui indifferens, vel transire cum refractione. Refractio a. nihil
aliud est qvam reflexio cum transitu, ut alibi contra Cartesium et
Is. Vossium declarabo. Ita a. comparatum est, ut qvod transit per
Polygonum exterius crassissimum illud sine refractione id trans-
eat etiam per circulum sensus, id est Atmosphaeram spirituum
adhuc crassiorum inter membra et sensus circulum interjectorum,
qvando nimirum tactus communis est, s. extra Angulum contac-
tus; qvando aliqvis religvorum est et fit in ipso Angulo contactus,
tum simul cum transitu per externum transit per internum, et sic
per Circulum.

Qvod a. transit per circulum sensus sine reflexione vel refrac-
tione, id etiam transit per circulum affectus, affectus n. et Atmo-
sphaera inter sphaeram sensus et sphaeram intellectus ita compa-
ratus est suis poris, ut qvod transmittit sensus, transmittat et ipse,
at sensu turbato turbari et ipsum et ordinem confundi necesse est.
Siigitur transit per sensum s. externas partes corporis sine motione
et affectione vel jucunda vel dolorosa, etiam sic per Affectum trans-
ibit. Ulterius qvando refringitur in sensu, tum ubi in affectum de-
veniat, etiam sic refringi necesse esse. Sed hic kpitfipiov sitne af-
fectui jucundum an dolorosum, qvia jam indifferens non est, est
istud: vel debet vi transire qvod incidit, idqve qva incidit figura
incongrua ad dispositionem Atmosphaerae, tum cedunt qvidem
Atomi Atmosphacrae, sed non contrario loco exeunt radiumqve fa-
ciunt Activum. Qvando igitur commode¢ incidit, imprimit Atmo-
sphaerae motum qvem ipse habuit, et sic exit ex altera parte radius

10

15

20

25



und die moralische Sphire des Verstandes 17

Gut oder Ubel, sondern etwas fiir die Wahrnehmung Gleichgiilti-
ges, oder er geht hindurch mit einer Refraktion. Eine Refraktion
ist aber nichts anderes als eine Reflexion mit einem Durchgang,
wie ich anderenorts gegen Descartes und Vossius darlegen werde.?
Dementsprechend ergibt der Vergleich, daf§ dasjenige, was durch
jenes Grobste, das duflere Vieleck, ohne Refraktion hindurchgeht,
auch durch den Sinneskreis, d. h. durch die Atmosphire auch der
grobsten, zwischen die Glieder und den Sinneskreis geschalteten
Lebensgeister hindurchgeht, nimlich wenn es sich um den all-
gemeinen Tastsinn, d.h. die Beriithrung auflerhalb eines Winkels
handelt.?® Wenn aber einer von den iibrigen Sinnen gereizt wird
und die Berithrung im Winkel selbst geschicht, dann geht der Ra-
dius zugleich mit dem Durchgang durch das Aufere auch durch
das Innere und somit durch den Kreis.3”

Was aber durch den Sinneskreis ohne Reflexion oder Refraktion
hindurchgeht, das geht auch durch den Affektenkreis. Der Affeke
nimlich und die Atmosphire zwischen der Sinnessphire und der
Verstandessphire sind mit ihren Poren so eingerichtet, daf§ das-
jenige, was der Sinn hindurchschicke, auch der Affeke selbst hin-
durchschicke.?® Bei verwirrtem Sinn dagegen mufd auch er selbst
verwirrt und die Ordnung durcheinandergebracht werden. Wenn
es also durch den Sinn, d. h. durch dessen duflere Kérperteile, ohne
Bewegung und Erregung, sei sie nun angenehm oder schmerzhaft,
hindurchgeht, wird es auch genauso durch den Affekt hindurch-
gehen. Weiterhin ist es notwendig, dafl es, wenn es im Sensorium
eine Refraktion durchmacht, auch ebenso refringiert wird, sobald
es in den Affeke gelangt. Das Kriterium dafiir aber, ob es dem Af-
fekt angenehm oder schmerzlich ist — denn es gibt hier gar nichts
Gleichgiiltiges — ist folgendes: Entweder muf dasjenige, was ein-
dringt, mit Gewalt hindurchgehen, und zwar mit einer Figur, die
mit der inneren Anordnung der Atmosphire inkongruent ist;
dann weichen zwar die Atome der Atmosphire zuriick, treten
aber nicht an der gegeniiberliegenden Stelle hinaus und bilden
keinen Aktionsradius.>® Wenn es also auf angenehme Weise ein-
dringt, prigt es der Atmosphire die eigene Bewegung ein, und so



18 I. Das Leib-Seele-Pentagon

Atmosphaerae in Locomotivam, qvi est Affectus et motus primus
praecipitantiae; vel non imprimit iis motum suum sed contrarium
contra se, et sic transit in intellectum.

Porro qvod incidit in intellectum vel est practicum vel solum
cognoscitivum. S. vel trahit nos vel repellit; vel non afficit. Si non
afficit, tum incurrit qvidem intellectus sphaeram, sed non in cen-
trum pervenit, atqve ita neqve ut utile, neqve ut noxium neqve
ut indifferens ab intellectu concipitur. Sin a. incidit in centrum,
tum considerandum, qvem Angulum faciat ad Axem Eclipticae,
s. Diametrum CD, nam vel coincidit ei, vel angulum ad eam facit.
Si coincidit, tum vel ingreditur per D, vel per C. Si per D, tum
repellitur ad summam rei, nos n. non hic velitationes qvae ultro
citroque fiunt boni et utilis intuebimur, id n. infinitum est, sed in-
tuebimur summum bonum, qvod is propositum habet, qvi cogitat,
id igitur vel utile judicat ad summum bonum suum, qvod incidit,
vel noxium. Si utile, tum attrahit in ultima determinatione, nam
in E residet voluntas et determinat, sin noxium, rejicit. Sed qvando
praccessit aliqvis affectus praecipitantiae, seu objectum sensui ju-
cundum, fit plerumqve, ut, nisi homo sit fortiter radicatus in suo
summo bono imaginario, qvod aliud habet & voluptate corporis,
voluptas interni in illo actu sit ei summum bonum, et seponit in-
terim alterum. Id fit in isto Schemate, qvia commoti in eam par-
tem velut mare Atomorum et Atmosphaerae affectuum, in qvam

10

15

20



und die moralische Sphire des Verstandes 19

tritt auf der anderen Seite der Radius der Atmosphire hinaus in
den Bereich der ortsverindernden Kraft und ist so der Affekt und
die erste Regung eines Gefiihlsausbruchs.“® Oder aber es prigt den
Atomen nicht seine Bewegung ein, sondern umgekehrt eine ihm
entgegengesetzte, und geht somit hindurch in den Verstand.

Was nun in den Verstand eindringt, ist entweder praktisch oder
blof erkenntnisschaffend. Oder, was dasselbe ist, entweder zieht
es uns an bzw. stof3t uns ab, oder es affiziert nicht. Wenn es nicht
affiziert, dann dringt es zwar in die Verstandessphire ein, gelangt
aber nicht bis in ihr Zentrum, sondern wird auf diese Weise vom
Verstand weder als niitzlich noch als schidlich noch als gleichgiil-
tig begriffen. Wenn es aber ins Zentrum eindringt, so ist zu beach-
ten, welchen Winkel es zur Eklipsenachse, d. h. zum Durchmesser
¢ d bildet; denn entweder fillt es ja mit ihm in eins oder bildet zu
ihm einen Winkel. Falls es mit ihm zusammenfillt, dann tritt es
entweder iiber d oder iiber ¢ ein. Wenn iiber d, dann wird es, im
Hinblick auf den héchsten Punkt des Ganzen, zuriickgedringe.4!
Wir werden hier nimlich nicht die Plinkeleien zwischen dem Gu-
ten und dem Niitzlichen betrachten, die heriiber und hiniiber ge-
schehen, denn das ginge ins Unendliche.? Vielmehr werden wir
nur das héchste Gut betrachten, das derjenige ins Auge faft, der
tiberlegt. Dasjenige also, was eintritt, beurteilt er im Hinblick auf
sein hochstes Gut als niitzlich oder als schidlich. Wenn er es als
niitzlich beurteilt, dann zieht er es in letzter Bestimmung heran,
denn im Punke e residiert und bestimmt ja der Wille.4> Wenn er
es dagegen als schidlich beurteilt, st6f3t er es zurtick. Wenn aber
ein Gefiihlsausbruch oder ein fiir die Wahrnehmung angenehmes
Objekt vorangegangen ist, geschicht es fiir gewohnlich, falls der
Mensch nicht fest verwurzelt ist in seiner Vorstellung vom héch-
sten Gut, welches er fiir etwas von der Korperlust Unterschiedenes
erachtet, dafd fiir ihn wihrend jener Titigkeit die Lust im Inneren
das hochste Gut darstellt und dafd er in der Zwischenzeit das an-
dere der beiden Giiter beiseite schiebt.% Dies geschieht nach dem
vorliegenden Schema, weil durch die ganze Bewegung in denjeni-
gen Teil hinein, in den — als das Meer der Atome und Affekte der



20 I. Das Leib-Seele-Pentagon

fertur objectum, simul Atomi intellectuales fortiter commoventur
in eam partem; nisi igitur firmior sit eradiatio ex intellectu vo-
luntate et determinatione in contrarium objectum, non repelletur,
sed impelletur in E. Antea sentiebatur, anteq. veniret in E, qvia
intellectus sentit ipsa resistentia et impulsione contra se venientis.
Qvando igitur venit ad E, via CE, tum via executionis pellitur in
contrarium, nam idem actus intellectus et spiritus, qvi sunt repul-
sivi, sunt executivi et imperant ad agendum. Sic igitur exeunt radii
intellectus in alteram partem et alterum hemisphaerium qvod est
Executivum, et sic commovent affectus in eam partem, emissis ra-
diis, ex qvibus radii pertingunt in locomotivam et praecipu¢ ejus
angulos, et sic tandem Actio externa exercetur.

Nunc Termini illi explicandi et applicandi sunt: est Sistentia, is
est Linea fg incidentium I™* in Polygonum exterius. Non a. solium
qvod in ipsam lineam jussi et vetiti, utilis et noxii incidit, repelli-
tur vel attrahitur (nam illa praccepta et radii mentis sunt majoris
propositionis instar, in qva se insinuat et subsumtionem praebet,
dum illam lineam ingreditur, qvicqvid incidit), sed et qvod inci-
dit in vicina et non 9o gr. distantia; nam qvod ab a et b aut ¢ et
d 90 gr. differt, illud est indifferens aut saltem videtur homini illi.
Sensatio est refractio ghi. Non-indifferentia Appetitus sensitivi est
Incidentia in solidum linea ik. Delectatio Appetitus sensitivi sumta
cum linea I m qvatenus ea ex punctis constat. Incidentia in E li-

2 eradiatio] korrigiert aus eradicatio nach A VI 2, 518
19 vicina] korrigiert aus vicinia nach A VI 2, 518
21 ghi] korrigiert aus ghl nach A VI 2, 518

10

15

20



und die moralische Sphire des Verstandes 21

Atmosphire — das Objekt eindringt, zugleich auch Atome in der
Sphire des Verstandes heftig in diesen Teil mitbewegt werden.%>
Wenn es also keine heftigere Ausstrahlung aus dem Verstand auf-
grund des Willens und der Bestimmung zum gegensitzlichen Ob-
jekt hin gibt, wird das Objeke nicht zuriickgedringt, sondern nach
e hin gestoflen werden.® Es wurde zuvor wahrgenommen, che
es nach e gelangte, denn der Verstand spiirt es gerade aufgrund
des Widerstandes und des Impulses von seiten dessen, was gegen
ihn andringt. Wenn es also nach e gelangt tiber ¢ e, dann wird es
im Vollstreckungsverfahren zum gegeniiberliegenden Punke ge-
trieben. Denn dieselben Tidtigkeiten des Verstandes und des Le-
bensgeistes, die zuriicktreibend sind, sind auch ausfithrend und
gebieten zu handeln. Auf diese Weise also treten die Radien des
Verstandes auf die andere Seite, in die andere Halbkugel hinaus,
die den ausfithrenden Teil bildet; und so bewegen sie die Affekte
auf den ausgesandten Radien mit in diesen Teil. Von diesen ge-
langen die Radien in den Bereich der ortsverindernden Kraft und
besonders in seine Winkel. Und so wird schliefllich eine duflere
Handlung ausgefiihrt.

Im folgenden sind die vorher genannten Begriffe zu erliutern
und anzuwenden. Es gibt die Einstellung, d.h. die erste Linie f g
der in das dufere Vieleck einfallenden Strahlen. Aber nicht nur,
was genau auf der Linie des Gebotenen und Verbotenen, des Niitz-
lichen und Schidlichen einfillt, wird zuriickgedringt bzw. heran-
gezogen (denn jene Richtlinien und Radien des Geistes kommen
einem Obersatz gleich, in den sich all dasjenige einfiigt und fiir
eine Subsumtion anbietet, was einfillt, indem es auf jener Linie
eintritt), sondern auch dasjenige, was auf einer benachbarten Li-
nie einfillt und keinen Abstand von 9o Grad hat. Denn was von a
und b oder von c und d mit einem Winkel von 9o Grad abweicht,
das ist oder scheint zumindest dem betreffenden Menschen gleich-
giiltig. Sinnliche Wahrnehmung ist die Refraktion g h i. Die Nicht-
Gleichgiiltigkeit des sinnlichen Begehrens ist das heftige Einfallen
auf der Linie i k. Der Genuff des sinnlichen Begehrens ist das, was
mit der Linie | m zusammengenommen wird, sofern sich diese aus



22 I. Das Leib-Seele-Pentagon

nea hk continuata est Practicatio ut ita logvar seu pertinentia ad
intellectum practicum. Distantia k minor qvam 45 gr. a C est non-
indifferentia intellectualis. Distantia major ab A qvam b est turpi-
tudo (ingens) moralis. Distantia tam parva et solum II graduum
4 C est ingens utilitas respectu summi boni falsi, qvod ille homo
habet. Linea EL nullis s. cyphris constans est radius intellectus
assentientis Executivus. Linea LM punctata simul et cyphrata est
motus intellectus determinantis s. voluntatis imperantis et appeti-
tus impellentis simul incidens ad M in Locomotivam eamqve ad
opus perseqvendum determinans.

Porismata Thomasii etiam ex hoc schemate deduco, et primum
probo, qvia linea LM prius fit punctata, qvam intellectus se de-
terminet, de secundo idem ex eodem patet, qvia non solim non
determinatio, sed ne intellectio qvidem distincta praecessit. Vo-
luntatem a. seu Rationem ut ego appello determinantem esse pri-
mum movens morale et dignissimum, patet, qvia ejus radii sunt
cyphrati. Atqve ita licet nonnulla nunc qvogve in hoc schemate
desiderem, pleraqve tamen mihi videntur luculente satis et con-
cinné declarata.

10

15





