
Zeitschrift für Kulturphilosophie 

Herausgegeben von Ralf Konersmann, 

John Michael Krois und Dirk Westerkamp 

 

Wissenschaftlicher Beirat 

Andrea Allerkamp | Iris Därmann | Michael 

Diers | Christian Emden | Michael Hampe | 
Achim Landwehr | Susanne Lüdemann |   
Dieter Mersch | Edgar Pankow | Birgit Recki  
Ulrich Johannes Schneider und Philipp 

Stoellger  

 

 

Die Zeitschrift für Kulturphilosophie widmet 

sich der Schnittstelle zwischen Philosophie 

und Kulturwissenschaften. 

Entscheidend ist das Vorhaben, »Kul-

tur« als eigenständiges Konzept zu be-

gründen – also nicht bloß als Sammelna-

me oder Themenfeld. Dementsprechend ist 

die Zeitschrift für Kulturphilosophie ein Fo-

rum für Beiträge, die den Begriff der Kul-

tur als genuin philosophischen Gegen-

stand begreifen und zur Profilierung des 

Kulturellen und seiner Paradigmatik bei-

tragen wollen. Der Kulturwirklichkeit 

ebenso verpflichtet wie der Anstrengung 

des Begriffs, muß die Kulturphilosophie 

und muß auch die Zeitschrift als ein offe-

nes Projekt angelegt werden. Als aktuelles, 

den Nachbarfächern gegenüber aufge-

schlossenes Unternehmen versteht sich die 

Kulturphilosophie zugleich von ihren 

Grenzen her und öffnet sich einem Refle-

xionsraum, den sie mit der Ideen- und 

Wissensgeschichte, der Kultursemiotik und 

den cultural studies teilt. 

 

Anschriften der Herausgeber 

Prof. Dr. Ralf Konersmann 

Philosophisches Seminar 

Leibnizstr. 6, D-24118 Kiel 

Tel: +49 431 880 4043  

Fax: +49 431 880 5261 

konersmann@philsem.uni-kiel.de 

 

Prof. Dr. John Michael Krois 

Institut für Philosophie 

Unter den Linden 6, D-10099 Berlin 

Tel: +49 30 2093-2146  

Fax: +49 30 2093-2547 

kroisjoh@cms.hu-berlin.de 

 

Prof. Dr. Dirk Westerkamp 

Philosophisches Seminar 

Leibnizstr. 6, D-24118 Kiel 

Tel: +49 431 880 2240  

Fax: +49 431 880 5261 

westerkamp@philsem.uni-kiel.de 

 

Redaktion 

Nikolai Mähl 

Philosophisches Seminar 

Leibnizstr. 6, D-24118 Kiel 

Tel: +49 431 880 4045 

Fax: +49 431 880 5261 

redaktion-zkph@philsem.uni-kiel.de 

 

Praktikanten dieser Ausgabe: 

Luisa Leesemann | Maren Cöster  

Kristin Steenbock 

 

Bezugsbedingungen 

Die Zeitschrift für Kulturphilosophie er-

scheint zweimal jährlich (im Mai und im 

November) mit rd. 200 Seiten pro Heft. 

Der Ladenpreis beträgt im Abonnement 

EUR 68.00 für zwei Hefte (Versand Inland 

EUR 4.00; Ausland EUR 9.00). 

Das Einzelheft kostet EUR 38.00. Kündi-

gungen des Abonnements sind mit einer 

Frist von 6 Wochen zum Jahresende mög-

lich. ISSN 09395512. Ihr Abonnement be-

stellen Sie bitte per Mail unter  

vertrieb@meiner.de 

 

Felix Meiner Verlag, Richardstraße 47,  

D-22081 Hamburg, Tel. +40/29 87 56-0 

e-mail: info@meiner.de 

www.meiner.de. Printed in Germany.  



ZE I TSCHR I FT  FÜR  KULTZE I TSCHR I FT  FÜR  KULTZE I TSCHR I FT  FÜR  KULTZE I TSCHR I FT  FÜR  KULTURPH I LOSOPH IEURPH I LOSOPH IEURPH I LOSOPH IEURPH I LOSOPH IE     
 

 

 

herausgegeben von 

Ralf Konersmann 

John Michael Krois 

Dirk Westerkamp 

 

 

 

 

Band 4    Jg. 2010    Heft 2 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FEL IX MEINER VERLAG 

HAMBURG 



ZKph 4|2010|2 · © Felix Meiner Verlag 2010 · ISSN 0939-5512 

INHALTSVERZEICHNIS 

Editorial  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   175 

 

Statement on the future of philosophical journals with regard  

to the European Reference Index for the Humanities (ERIH) . . . . . . . . . . . . . . . . . .   177 

 

Schwerpunkt: Vico 
 

 Jürgen Trabant  

coltura – mondo civile – scienza nuova 

Oder: Was für eine Kultur-Wissenschaft ist  

Vicos Neue Wissenschaft?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   179 

  

 Thomas Gilbhard  

 Nova scientia tentatur  

 Die Metaphysik und ihre kulturphilosophische Wendung bei Vico . . .   195 

  

 Anne Eusterschulte  

Wahrheit und Gewißheit 

Kulturgeschichte und Erkenntnistheorie bei Giambattista Vico . . . . . .   211 

  

 Peter König  

Zum Verhältnis von poiesis und praxis in Vicos Scienza Nuova  . . . .   239 

  

 Daniel Strassberg  

Die paranoische Konstruktion moderner Subjektivität 

Zu Vicos Kritik am cartesianischen Ego . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   263 

  

 Johann Kreuzer  

Die Sinnlichkeit der Sprache . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   285 

 

Relektüren 

 

Mechthild Hetzel/Andreas Hetzel  

»Damit ein Anfang sei...« 

Hannah Arendt über Verzeihen und Versprechen . . . . . . . . . . . . . . . . . .   303 

  

 Gerhard Schweppenhäuser  

 Überlegungen zum Bildbegriff der Kritischen Theorie  . . . . . . . . . . . . . .   319 



174 Inhaltsverzeichnis 

ZKph · 4|2010|2 

 

Christine Blättler  

Zum Ort der Technik im Politischen  

Walter Benjamins Begriff der Phantasmagorie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   337 

 

Dokument 

 

 Johan Ludvig Heiberg  

 Volk und Publikum  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   349 

  

Hjördis Becker  

 Heibergs »Volk und Publikum« 

 Die Menschenmenge und die Aufgabe des Intellektuellen  . . . . . . . . . .   359 

 

Kritik 

 

 Ralf Becker  

Philosoph für die Welt 

Zur Kritischen Gesamtausgabe der Werke von Hans Jonas  . . . . . . . . .   369 

  

 Käte Meyer-Drawe  

Auch das Licht der Aufklärung wirft Schatten 

Elisabeth Badinter zu Ohnmacht und Allmacht von Erziehung . . . . . .   372 

  

Birger P. Priddat 

Satirisch, theatralisch, untheoretisch 

Paul Lafargues Geschichte des goldenen Kalbes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   374 

  

  

Kurzkritik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   376 

 

Autorinnen und Autoren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   383 



ZKph 4|2010|2 · © Felix Meiner Verlag 2010 · ISSN 0939-5512 

EDITORIAL 

In der Kulturphilosophie ist Giambattista Vico kein Unbekannter. Doch der Nim-

bus seines Namens steht in einem eigentümlichen Mißverhältnis zur tatsächlichen 

Rezeption seines Denkens. Das jedenfalls gilt für die hiesige Forschungsland-

schaft, der im Ausland Vico-Institutionen etwa in Italien, Amerika und Spanien 

oder Fachzeitschriften wie der Bollettino del Centro di Studi Vichiani, die New 

Vico Studies, die Cuadernos sobre Vico gegenüberstehen. Es erscheint uns daher 

an der Zeit, dem Denken des Autors der Scienza Nuova ein eigenes Themenheft 

zu widmen und zur internationalen Diskussion aufzuschließen. 

Vicos Attraktion für die Kulturphilosophie liegt auf der Hand. Die Scienza Nu-

ova verschränkt kulturgeschichtliche, erkenntnistheoretische und sprachphiloso-

phische Motive in einer Weise, die vor allem auf gegenwärtige kultursemiotische 

Ansätze Anziehungskraft ausübt. Wer Kultur als vermittelten Symbol- und Zei-

chenprozeß verstehen will, für den bildet »Vicos Sematologie« (Jürgen Trabant) 

den vielleicht entscheidenden Herkunftskontext. Verständlicherweise liegt darin 

immer auch die Gefahr ahistorischer Vorläuferschaftszuschreibungen, deren Be-

liebigkeit weder kulturphilosophischer Theoriebildung noch der Vico-

Interpretation helfen dürfte. Dem sucht die Vico-Forschung nicht nur durch ihre 

relative Unauffälligkeit, sondern vor allem durch die methodische Vermittlung 

von exegetischer Anstrengung und behutsamer Aktualisierung zu entgehen.  

Dieses Vorgehen sollte auch die kulturphilosophische Relektüre Vicos anleiten. 

Seine erkenntnis-, kultur- und sprachphilosophischen Einsichten sind weder von 

ihrem geschichtlichen Ort abzulösen noch von der neuzeitlichen Metaphysik, die 

sie bestimmt. Aus diesem Grund fragen die ersten Beiträge dieses Hefts nicht zu-

fällig nach dem spezifischen Charakter der »Kulturwissenschaft« Vicos. Inwieweit 

seine »neue Wissenschaft« überhaupt eine Kulturwissenschaft ist, prüft Jürgen 

Trabant entlang der Konzepte von »coltura«, »mondo civile« und »scienza nuova« 

und verteidigt Vicos Werk gegen voreilige Vereinnahmungen von kulturwissen-

schaftlicher Seite. Gegen solche Versuche sperrt sich schon der philosophische 

und geschichtliche Kontext der Scienza Nuova, den der Aufsatz von Thomas 

Gilbhard in eine bestimmte Tradition der Geistmetaphysik einordnet, um deren 

kulturphilosophische Wendung der Metaphysik in ihrem Kontext zu beleuchten.  

Nun hatte die neuzeitliche Metaphysik seit Bacon dem »sich selbst überlasse-

nen Geist« eine nicht mehr nur sich selbst überlassene Natur an die Seite gestellt 

und mit dem Wissen über die Natur auch neue Formen des Könnens und Ma-

chens gewonnen. Anne Eusterschulte geht in ihrem Beitrag dem erkenntnistheo-

retischen und kulturphilosophischen Gehalt des berühmten Vico-Axioms nach 



176 Editorial 

ZKph · 4|2010|2 

und diskutiert seine Konsequenzen für das Wahrheits- und Wissenschaftsver-

ständnis der Scienza Nuova. Das Axiom ist alles andere als philosophisch folgen-

los. Denn die Konvertibilität des Wahren (verum) mit dem Gemachten (factum) 

wirft, wie Peter König in seinem Beitrag darlegt, die Frage nach dem Verhältnis 

Vicos zu der älteren aristotelischen Unterscheidung von Praxis und Poiesis auf, 

die zugleich eine Frage nach dem handelnden und hervorbringenden Subjekt ist.  

Klassisch cartesianisch gesprochen bringt dieses Subjekt durch den methodi-

schen Zweifel zunächst einmal nichts anderes als sich selbst in Form einer res 

cogitans hervor. Daß eine solche Konstruktion des Ego einseitig subjektzentrische 

Konsequenzen zeitigt, die mit Vicos Denkansatz unvereinbar sind, sucht Daniel 

Strassberg an dessen anticartesianischer Signatur offenzulegen. Es wundert nicht, 

daß sich eine ähnliche metaphysische Kritik metaphysischer Fixierungen auch in 

Vicos Sprachdenken finden läßt, dessen unhintergehbar sinnliche Dimension Jo-

hann Kreuzer darlegt, um es der Tradition mentalistischer und instrumentalisti-

scher Sprachauffassungen zu entziehen. 

Es versteht sich, daß die Beiträge dieses Schwerpunktthemas keine kanonische 

Vico-Deutung zu etablieren trachten. Sie wollen auf die methodische Geschlos-

senheit und systematische Ergiebigkeit eines Denkens aufmerksam machen, des-

sen Potential noch keineswegs ausgeschöpft scheint.  

 

Die Herausgeber danken Thomas Gilbhard für seine Initiative und Mitarbeit an 

diesem Themenschwerpunkt. 

 

Ralf Konersmann       John Michael Krois       Dirk Westerkamp 



ZKph 4|2010|2 · © Felix Meiner Verlag 2010 · ISSN 0939-5512 

SCHWERPUNKT 

Jürgen Trabant 

coltura – mondo civile – scienza nuova 
Oder: Was für eine Kultur-Wissenschaft ist Vicos Neue Wissenschaft? 

1. coltura – Kultur 

 

[…] la gran selva antica della terra, a cui Ercole [...] diede il fuoco e la ridusse 

a coltura. (SN 3) 

der große alte Wald der Erde, den Herkules in Brand steckte und dem Acker-

bau zuführte. 

[…] la selva nemea, a cui Ercole diede il fuoco per ridurla a coltura. (SN 4) 

der nemeische Wald, den Herkules in Brand setzte, um ihn dem Ackerbau zu-

zuführen. 

[…] tali Ercoli domarono le prime terre del mondo e le ridussero alla coltura. 

(SN 14) 

solche Herkulesse zähmten die ersten Felder der Welt und führten sie dem 

Ackerbau zu.1 

 

Coltura ist in Vicos Scienza Nuova eindeutig nur der Ackerbau. Und coltura 

kommt in dem großen Buch immer nur – und zwar elfmal – im Verbgefüge ridur-

re a coltura vor, »dem Ackerbau zuführen«.2 In Vicos Narration der Entfaltung 

des menschlichen Lebens auf der Erde steckt der erste starke Mann der Urwelt – 

 
1  Ich zitiere die Scienza Nuova von 1744 (SN) nach der in der Vico-Literatur üblichen Ab-

satz-Zählung von Nicolini. Giambattista Vico, Principj di Scienza Nuova di Giambattista 

Vico d'intorno alla comune natura delle nazioni, Neapel (Napoli) 1744. 

2  Das wissen wir deswegen so genau, weil die Vico-Forschung über den einfach unverzicht-

baren Konkordanzen-Band von Veneziani verfügt (Giambattista Vico. Principj di Scienza 

Nuova d'intorno alla comune natura delle nazioni. Concordanze e indici di frequenza dell 

edizione Napoli 1744, hrsg. von Marco Veneziani, Florenz (Firenze) 1997). 



180 Jürgen Trabant 
 

ZKph · 4|2010|2 

Herkules – den Ur-Wald in Brand und führt ihn damit dem Ackerbau, der coltura, 

zu. Damit zähmt Herkules die Wildheit der Welt, das Verb domare, »zähmen«, er-

scheint ebenfalls im Kontext dieser reductio ad culturam. Die Brandrodung der 

Wildnis, die Zähmung des großen alten Waldes der Welt (la gran selva antica 

della terra), ist der Austritt des Menschen aus der Tierheit. Das ridurre a coltura 

ist der erste Schritt des frühen Menschen in das, was wir Modernen »Kultur« nen-

nen und was Vico aber den mondo civile nannte. Das Wort »Kultur« kennt Vico 

nicht. 

 

2. mondo civile  

 

Daß es das Wort »Kultur« nicht gibt bei dem, der gerade wieder einmal als »Grün-

dervater aller Kulturwissenschaft«3 wiederentdeckt wurde, scheint mir keine trivi-

ale Bemerkung zu sein. Mondo civile entspricht natürlich dem, was wir heute 

»Kultur« im weitest denkbaren Sinne – als Ensemble aller vom Menschen ge-

schaffenen Dinge – nennen können. Aber der Ausdruck mondo civile akzentuiert 

eben »Kultur« doch auf eine ganz spezifische Weise. Zunächst steht der mondo ci-

vile im Gegensatz zum mondo naturale, zur natürlichen Welt. Von Anfang an 

stellt Vico diese beiden Welten schärfstens gegenüber – immer begleitet von ei-

ner Polemik gegen die Philosophen, die bisher nur den mondo naturale betrachtet 

hätten. Aber dann enthält der Ausdruck civile eben doch eine ganz bestimmte, 

vielleicht am besten »juristisch« zu nennende Perspektive auf diese der natürli-

chen Welt gegenüberstehende Welt des Menschen. 

Mondo civile ist im Deutschen nicht leicht wiederzugeben, und die Überset-

zung dieses zentralen Ausdrucks präjudiziert die gesamte Deutung des Werkes. 

Vico ist ein etymologisch denkender Schriftsteller. Daher ist civile für ihn natür-

lich das italienisch-lateinische Adjektiv zu cives, civitas, die in Vicos italienisch-

lateinisch-griechischem Sprachhorizont auf griechisch polis, polites, politikos 

verweisen. Den lateinischen und griechischen Wörtern entsprechen viele deutsche 

Möglichkeiten: »Burg, Bürger, bürgerlich« – »Stadt, Städter, städtisch« – »Staat, 

Staatsbürger, staatsbürgerlich« – »Gesellschaft, Geselle, gesellschaftlich, gesellig«, 

aber natürlich auch »politisch« oder durchaus auch »zivil«. Hobbes, einer der 

wichtigen (negativen) Bezugsautoren Vicos, hatte De cive (»Vom Bürger«) ge-

schrieben, womit er den Menschen als Mitglied eines gesellschaftlichen Zusam-

menschlusses (im Gegensatz zum natürlichen Menschen: De corpore und De ho-

mine) meinte. »Zivil« und »zivile Welt« wäre aber im Deutschen ungewöhnlich an 

dieser Stelle, das Wort hat sich ja tatsächlich auf Umgangsformen und Kleidung 

und auf einen Teil des Rechts (Zivilrecht) spezialisiert. 

 
3  Friedrich Adolf Kittler, Eine Kulturgeschichte der Kulturwissenschaft, München 2000, 29. 



 Was für eine Kultur-Wissenschaft ist Vicos Neue Wissenschaft?    181 

 

4|2010|2 · ZKph 

Vico stellt gleich am Anfang der Scienza Nuova (SN 2) den mondo civile der 

Natur wegen einer fundamentalen Eigenschaft des Menschen entgegen, die bisher 

von den Philosophen übersehen worden sei (nol contemplarono): Die Haupteigen-

schaft der Natur der Menschen sei es nämlich, daß sie socievoli, gesellig, seien. 

Diese gesellige Natur sei das, was den Menschen am eigensten sei: »la parte piú 

propia degli uomini«. Das ist Vicos erste Aussage über den Menschen in der 

Scienza Nuova. Da dieser Gedanke des geselligen Wesens und der gesellschaftli-

chen Organisation in Vicos Beschreibung des mondo civile so eindeutig im Vor-

dergrund steht, würde ich am ehesten für »gesellschaftliche Welt« als Übersetzung 

für mondo civile plädieren. »Gesellschaftlich« klingt sehr modern, soziologisch; 

das Wort »gesellschaftlich« kommt aber im 18. Jahrhundert auf, wäre also durch-

aus nicht anachronistisch. Auch »politische Welt« wäre natürlich möglich, denn 

selbstverständlich ist die Feststellung des geselligen Wesens der Menschen ein 

Echo des zoon politikon aus der Politik von Aristoteles. Aber Vico kennt auch das 

Adjektiv politico, so daß man »politisch« besser für die Vorkommnisse von politi-

co reserviert, z.B. gerade wo er – wie hier am Anfang der Scienza Nuova – Her-

kules als den eroe politico, den »politischen Helden«, bezeichnet (SN 3). Durch die 

Rodung des Waldes, die Vico als prototypische Aktion gegen die Wildheit der 

Welt immer wieder hervorhebt, ermöglicht Herkules die Gründung der polis. 

 

 

3. kulturell 

 

Aber natürlich wäre auch »kulturelle Welt« nicht falsch. Zumal das Wort coltura 

etymologisch ja die erste »kulturelle« Handlung des Menschen bezeichnet: Die 

Rodung des wilden Waldes für die coltura ist die Urhandlung des »politischen 

Helden«, der damit die Grundlage für die Kultur bereitet. Herkules, die allegori-

sche Figur für die materielle Bearbeitung der Natur, ist einfach die Basis des 

mondo civile. Er wird daher von Vico auch als erster der beiden Grund-Helden 

des mondo civile genannt: Zunächst muß einmal materiell der Boden bereitet 

werden für die Kultur: Wo Wildnis war, muß coltura hin.  

Daß der Ackerbau die Grundlage für die Kultur ist, daß coltura die Basis von 

Kultur ist, zeigt augenfällig die berühmte allegorische bildliche Darstellung, die 

Vico seinem Buch voranstellt:  

 

 

 

 

 

 

 



182 Jürgen Trabant 
 

ZKph · 4|2010|2 

»Dipintura« der Scienza Nuova (Napoli 1730) 



 Was für eine Kultur-Wissenschaft ist Vicos Neue Wissenschaft?    183 

 

4|2010|2 · ZKph 

Aus dem Ur-Wald, der sich dunkel hinter dem Altar auftürmt, aus der »gran selva 

di questa terra« (SN 13), das heißt aus dem Ort der Wildheit überhaupt, ragt ein 

Pflug, der sich gleichsam unter den Altar schiebt und diesen trägt. Der Pflug ist 

das Ur-Instrument der coltura und damit auch der Kultur. Der Pflug, die Agri-

Kultur, ist die Basis für den Altar, für die Religion, die den mondo civile trägt und 

damit die Grundinstitutionen des menschlichen Zusammenlebens: Ehe, Totenbe-

stattung und den Glauben an die Unsterblichkeit der Seele.  

Eine Schrifttafel setzt die Linie des Pfluges fort und verlängert die Agri-Kultur 

gleichsam auf die »Kultur« im modernen, eingeschränkten Sinne, auf die Welt der 

Sprachen und Buchstaben (lingue e lettere). Die Schrifttafel ruht ihrerseits auf ei-

ner korinthischen Säule, welche die Modernität symbolisiert, weil sie die neueste 

der Säulenordnungen ist. Sie verweist auf die letzte Phase der menschlichen Kul-

tur und der Entwicklung der Zeichen. Homer, dem die Tafel gegenüberliegt, steht 

für den früheren Zustand, sofern er eine noch buchstabenlose Phase der Kultur-

entwicklung darstellt: 

La tavola mostra i soli princípi degli alfabeti e giace rimpetto alla statua 

d’Omero, perché le lettere, come delle greche si ha dalle greche tradizioni, non 

si rituovarono tutte a un tempo; ed è necessario ch’almeno tutte non si fusse-

ro ritruovate nel tempo d’Omero, che si dimostra non aver lasciato scritto ni-

uno de’ suoi poemi. (SN 23) 

Die Tafel zeigt nur die Anfänge der Alphabete und liegt der Statue Homers 

gegenüber; denn die Buchstaben – wie wir von den griechischen aus der grie-

chischen Überlieferung wissen – wurden nicht alle zur selben Zeit erfunden; 

und man muß annehmen, daß sie zumindest zur Zeit Homers noch nicht alle 

erfunden waren, da wir zeigen, daß er keines seiner Gedichte schriftlich hin-

terlassen hat. 

Coltura (Pflug) und (Sprach- und Schrift-)Kultur (Buchstabentafel, Säule, Homer) 

verweisen also in dieser Darstellung metonymisch aufeinander.  

Dennoch wäre der Ausdruck »kulturelle Welt« für mondo civile in zweierlei 

Hinsicht unpassend: Einerseits wäre er ein eklatanter sprachlicher Anachronis-

mus, da das Wort »kulturell« erst im 20. Jahrhundert aufkommt und damit eine 

Modernität vorspiegeln würde, die dem Text aus dem 18. Jahrhundert nicht an-

gemessen ist. Andererseits wäre »kulturelle« Welt insofern nicht präzise, als das 

»Kulturelle« im modernen Sinne ja eher nur einen Aspekt des mondo civile be-

zeichnet als den mondo civile insgesamt. Dies ist z.B. der Fall, wenn Kittler4 ein 

»Geviert« von Natur, Technik, Gesellschaft und Kultur aufruft, bei dem die »Kul-

tur« von der »Gesellschaft« unterschieden wird. Der mondo civile umfaßt bei Vico 

 
4  Vgl. Kittler, Eine Kulturgeschichte der Kulturwissenschaft, 15. 



184 Jürgen Trabant 
 

ZKph · 4|2010|2 

aber eindeutig das Juristisch-Politische und das »Kulturelle«: Die großen Provin-

zen des mondo civile sind: governi, lingue und giurisprudenze, also politische Or-

ganisationsformen, semiotische Weltbemächtungsformen und politisch-juristische 

Theorien. Im vierten Buch fächert Vico diese Gebiete auf: nature, costumi, diritti 

naturali, governi, lingue, caratteri, giurisprudenze, autorità, ragioni, giudizj, sette 

di tempi, das heißt er betrachtet Regierungsformen, Rechtsformen, Gebräuche, 

Mentalitäten, Zeichen, Sprachen, Religionen. Bei Vico wird also gerade keine 

Trennung von Sozialwissenschaft und Kulturwissenschaft vorgenommen, sondern 

das Soziale oder Politische und das im engeren Sinne »Kulturelle« gehören zu-

sammen, sie bilden zusammen den mondo civile. Das »Kulturelle« im engeren 

Sinne steht bei Vicos Blick auf den mondo civile prinzipiell durchaus nicht im 

Vordergrund. Ja, es fällt sogar auf, daß riesige Bereiche des »Kulturellen« fehlen: 

Malerei, Bildhauerei, Architektur, Musik, Tanz, Alltags-Kultur, Geräte und Tech-

niken spielen bei Vicos Betrachtung des mondo civile zum Beispiel kaum eine 

Rolle.  

 

4. Herkules und Homer 

 

Die enge Verbindung des Gesellschaftlichen und des »Kulturellen« im mondo civi-

le zeigt sich in der für Vico konstitutiven Dualität von Herkules und Homer, d.h. 

von materieller und geistiger Weltbemächtigung, von Arbeit und Denken-

Sprechen, von Politik und Semiotik. Die dipintura, das Bild, mit dem Vico das 

Ensemble seiner Philosophie allegorisch darstellt, stellt diese Dualität auf der ers-

ten Seite des Buches, ja eigentlich vor dem Beginn des Textes (das Bild erscheint 

auf der linken Seite vor dem Titelblatt als »dipintura proposta al frontispizio«), in 

aller Deutlichkeit vor Augen5: Neben der als Frau mit geflügelten Schläfen darge-

stellten Metaphysik, also der Philosophie, die der Hauptgegenstand des Buches 

ist, sind Herkules und Homer die beiden Hauptgestalten des mondo civile, den die 

Metaphysik statt des mondo naturale zu betrachten hat. Zugegebenermaßen ist 

Herkules längst nicht so sinnfällig dargestellt wie Homer (er ist sogar eher ver-

steckt im Sternbild des Löwen und der Jungfrau), aber er ist das erste Prinzip des 

mondo civile: Herkules ist der »politische Held«, der Gründer der Polis gegen den 

wilden Wald. Die gut sichtbare, ja dominante Figur ist Homer, die andere allego-

rische Figur, die das zweite Grundprinzip des mondo civile repräsentiert. Während 

Herkules die materielle Bearbeitung der Welt (und die durch sie ermöglichte ge-

sellschaftliche Organisation) repräsentiert, steht Homer für die geistige Bearbei-

tung der Welt, für die zweite Überwindung der Wildheit der Welt durch das Den-

 
5  Zur dipintura vgl. jetzt die schöne Studie von Thomas Gilbhard, Vicos Denkbild. Studien 

zur »Dipintura« der Scienza Nuova und der Lehre vom Ingenium, Berlin 2009 (Diss. Hum-

boldt-Universität Berlin). 



ZKph 4|2010|2 · © Felix Meiner Verlag 2010 · ISSN 0939-5512 

RELEKTÜREN 

Mechthild Hetzel/Andreas Hetzel 

»Damit ein Anfang sei...« 
Hannah Arendt über Verzeihen und Versprechen 

Im Unterschied zum Erkennen hat menschliches Handeln Zeit nicht nur zur Vor-

aussetzung; es erstreckt sich nicht einfach nur in ihr, sondern stiftet sie. Han-

delnd entwerfen wir eine Zukunft und brechen so mit dem Gewesenen. Im Neu-

beginn, der in jeder Handlung beschlossen liegt, schaffen wir allererst eine Ver-

gangenheit und richten uns zugleich auf mögliche Zukünfte aus. Neu beginnen 

kann allerdings niemand allein, es bedarf dazu der Anderen, die mich in Gesten 

des Verzeihens von vergangenen Taten entbinden und im Versprechen eine ge-

meinsame Zukunftsperspektive jenseits bloßer Kontingenz ermöglichen. 

Es mag von hierher nicht verwundern, daß diejenige Philosophin, die sich wie 

keine zweite den Menschen als handelnden Wesen widmet, das Versprechen und 

das Verzeihen ins Zentrum ihrer Handlungstheorie rückt. Handelnd antizipieren 

wir eine Zukunft, die in wechselseitig gegebenen Versprechen Verbindlichkeit 

gewinnt. Ohne ein Vertrauen auf das Kommende, das im Versprechen handgreif-

lich wird, blieben wir in einer sich endlos perpetuierenden Gegenwart gefangen. 

Die »sogenannte Zeitlichkeit unseres Lebens«, notiert Arendt im Juli 1950 in ihr 

Denktagebuch, »ist nur die Form, unser Leben zu versprechen.«1 Analog dazu be-

freien sich Menschen im Verzeihen wechselseitig von einer Vergangenheit, die sie 

sonst festzusetzen drohte, sich hinter ihrem Rücken als unentrinnbarer Schick-

salszusammenhang verlängern würde. Daß verziehen wird, besagt nichts anderes, 

als daß Menschen sich die Möglichkeit einräumen, neu zu beginnen. 

Die von uns gegebenen Versprechen werfen, so Arendt, »Inseln des Voraus-

sehbaren« in ein »Meer der Ungewißheit«2. Sie unterscheiden sich damit vom pla-

nenden Entwurf des Herstellens, der einen Weg bahnt, welcher »nach allen Seiten 

gesichert« (VA 240) zu sein vorgibt. Das gegebene Wort überantwortet sich der 

Ungewißheit der Zukunft. Es bliebe sinnlos, wäre diese Zukunft bereits eine aus-

 
1 Hannah Arendt, Denktagebuch 1950-1973, 2 Bde., hrsg. von Ursula Ludz u. Ingeborg 

Nordmann, München 2002, 9. 

2 Arendt, Vita Activa oder Vom tätigen Leben (1967), München 1994 (im folgenden VA), 240. 



304 Mechthild Hetzel/Andreas Hetzel 

ZKph · 4|2010|2 

gemachte Sache: Das Versprechen sieht sich stets von einem prinzipiellen Nicht-

wissen eingeholt, es sucht vorwegzunehmen, was unmöglich vorweggenommen 

werden kann. In vergleichbarer Weise richtet sich das Verzeihen auf eine Schuld, 

die nicht wird ungeschehen zu machen sein. Als Verwirklichungen von zunächst 

Unmöglichem können Versprechen und Verzeihen im Anschluß an Arendt als 

erste Institutionen gelten. Mit ihnen verwandeln Menschen ihr Leben vom bloßen 

Überleben in eine – wenn auch stets prekäre – Lebensform.3 Als »Heilmittel« wir-

ke das Verzeihen, so Arendt, gegen die Unwiderruflichkeit der Taten wie das Ver-

sprechen gegen die »chaotische Ungewißheit alles Zukünftigen« (VA 231); das 

Zusammenspiel beider öffnet das Leben, gibt ihm zugleich eine Gestalt, ohne es 

in irreversibler Weise festzulegen. 

Im ersten Abschnitt unseres Beitrags folgen wir der Spur der Augustinischen 

Wendung »Damit ein Anfang sei…« durch Arendts Werk. Auf dieser Fährte veror-

ten wir drei zentrale Figuren des Anfangs: die anthropologische Figur der »Natali-

tät« oder Gebürtlichkeit des Menschen, die sozialphilosophische Figur der 

»Macht« im Sinne einer wechselseitigen Ermöglichung und schließlich die politi-

sche Figur der »Revolution« als Anfang in der Geschichte. Mit diesen Figuren be-

wegen wir uns mitten hinein in das, was Arendt »Bezugsgewebe menschlicher 

Angelegenheiten« oder »Praxis« nennt (1). Auf dieser Folie interpretieren wir in 

einem zweiten Abschnitt Arendts Ausführungen zu den Vermögen des Verzeihens 

und Versprechens in ihrem Hauptwerk Vita activa im Detail, um ihre Relevanz 

für eine zeitgemäße negativistische Ethik und Sozialphilosophie aufzuzeigen (2). 

 

 

1. Figuren des Anfangs 

 

Natalität. – Die Fähigkeit des Anfangenkönnens umschreibt Arendt u. a. mit den 

Begriffen »Natalität« oder »Gebürtlichkeit«. Damit ist weniger die biologische Tat-

sache bezeichnet, daß Menschen geboren werden, als daß sich die Geburt als ab-

soluter Anfang in allem Handeln wiederholt. Als Handelnde vermögen sich Men-

schen neu zu erschaffen – nicht im Sinne einer individuellen Selbstschöpfung 

(einer heute viel beschworenen »Ästhetik der Existenz«), sondern im Sinne eines 

wechselseitigen sich Ermächtigens. »Weil jeder Mensch auf Grund des Geboren-

seins ein initium, ein Anfang und Neuankömmling in der Welt ist«, erläutert sie 

in Referenz auf Augustinus4, »können Menschen Initiative ergreifen, Anfänger 

 
3 Zum Verhältnis von bloßem Leben und Lebensform im Anschluß an Benjamin, Arendt und 

Foucault vgl. Giorgio Agamben, Homo sacer. Souveräne Macht und bloßes Leben (1995), 

Frankfurt/M. 2002. 

4 »[Initium] ergo ut esset, creatus est homo, ante quem nullus fuit.« (Aurelius Augustinus, De 

Civitate Dei, Corpus Christianorum. Series Latina XLVII/XIV, hrsg. von Bernardus Dombart 

u. Alphonsus Kalb, Turnhout 1955, XII, 21) 



 »Damit ein Anfang sei...«    305 

4|2010|2 · ZKph 

werden und Neues in Bewegung setzen.« (VA 166)5 Handeln hat für Arendt in 

Abgrenzung zu Arbeiten und Herstellen, den beiden anderen von ihr unterschie-

denen Tätigkeitsformen, immer schon eine kollektive Infrastruktur. Fragen, die 

menschliche Angelegenheiten angehen, seien in diesem Sinne »keine Sache theo-

retischer Erwägungen eines Einzelnen« (VA 12) und sollten dies auch nicht sein. 

Die menschlichen Angelegenheiten lassen sich weder herstellen noch erarbeiten. 

Das Handeln geht der Intentionalität und der Erste-Person-Perspektive eines iso-

lierten Akteurs ebenso voraus wie die Sprache, die niemals nur meine Sprache ist. 

Unter Rekurs auf die Ilias6 hebt Arendt hervor, daß Sprechen und Handeln den 

homerischen Menschen als gleichursprünglich gelten:  

»Und dies nicht nur, weil ja offenbar alles politische Handeln, sofern es sich 

nicht der Mittel der Gewalt bedient, sich durch Sprechen vollzieht, sondern 

auch in dem noch elementareren Sinne, daß nämlich das Finden des rechten 

Wortes im rechten Augenblick, ganz unabhängig von seinem Informations- 

oder Kommunikationsgehalt an andere Menschen, bereits Handeln ist.« (VA 

29)  

Arendt stellt sich hier ganz in den Horizont der klassischen Antike, die noch kei-

ne Idee der Sprache (etwa als Kompetenz oder System) jenseits ihrer politischen 

Wirksamkeit, sozialen Situiertheit und rhetorischen Adressiertheit kennt.7 Umge-

kehrt hat das Handeln, für die klassischen Autoren wie für Arendt, immer schon 

eine symbolische Dimension, eine Äußerungsseite, es interveniert in einer ge-

meinsamen Welt der Bedeutungen, Interpretationen und Reden. (VA 10) Das 

Handeln ist auf einen sprachlich vermittelten Gemeinsinn verwiesen, der eine (in 

Kants Worten) transzendentale Synthesis leistet und die Perspektiven aller Indi-

viduen auf eine Realität einstimmt. Aus der Sicht des einzelnen Subjekts, das sich 

erkennend zur Welt verhält, kann sich noch keine Wirklichkeit ausbilden. Nur in 

der Agonalität der Perspektiven innerhalb kollektiver Handlungszusammenhänge 

tritt uns eine widerständige Realität entgegen. (VA 50) Der Gemeinsinn gilt 

Arendt als der Objektivität verbürgende Sinn. (VA 57) Die Gewinnung der Zu-

kunft und der Bruch mit der Vergangenheit lassen sich insofern auch nicht her-

stellen – im Sinne eines intentionalen Programms, dem eine Einzelne folgte. Sie 

werden von Anderen gewährt und bleiben der je Einzelnen im Letzten unverfüg-

 
5 Vgl. auch Arendt, Über die Revolution (1963), München/Zürich 2000, 271, sowie dies., Was 

ist Politik? Fragmente aus dem Nachlass, hrsg. von Ursula Ludz, München/Zürich 2003, 49. 

6 »Darum sandte er [= Achills Vater Peleus] mich her, um dich das alles zu lehren: Beides, 

beredt in Worten zu sein und rüstig in Taten.« Homer, Ilias, in: Homer, Ilias/Odyssee, hrsg. 

von Wolf-Hartmut Friedrich, übers. von Johann Heinrich Voss, Düsseldorf/Zürich 2005, IX, 

442–443. 

7 Vgl. hierzu Andreas Hetzel, Die Wirksamkeit der Rede. Zur Aktualität klassischer Rhetorik 

für die moderne Sprachphilosophie, Bielefeld 2010 (i. E.). 



ZKph 4|2010|2 · © Felix Meiner Verlag 2010 · ISSN 0939-5512 

Gerhard Schweppenhäuser 

Überlegungen zum Bildbegriff der Kritischen Theorie∗ 

1. Einleitung 

 

Der Kunsthistoriker Michael Diers beklagte unlängst, daß seine Zunft es versäumt 

habe, einen aktuellen Bildbegriff zu entwickeln. Neue Produktions- und Repro-

duktionstechniken sowie eine veränderte Alltagskultur hätten Bildphänomene 

hervorgebracht, die man mit einem traditionellen Bildverständnis, das auf Male-

rei, Grafik oder Plastik fixiert sei, kaum angemessen beschreiben könne. Diers 

sieht die Herausforderung für die Kunstgeschichte (mit Martin Warnke) in der 

gewandelten »profanen Bildkultur [von] heute«1: in ihren neuen Medien, ihren 

neuen Anwendungs- und Deutungskontexten und ihrer veränderten Vorstellung 

davon, was Bilder sind und leisten können. Mit seinem ikonologischen Ansatz 

stellt sich Diers ausdrücklich in die Nähe der Frankfurter Schule, die Bildphäno-

mene aus Kunst und Alltagskultur kunstsoziologisch betrachtet habe.2 Und er be-

dauert, daß die Kunstgeschichte es der Philosophie überlassen habe, sich um ei-

nen erweiterten und konsistenten Begriff des Bildes zu kümmern. Man könnte 

dies so verstehen, als würde es auf eine Konfrontation zwischen Kunstgeschichte 

und kritischer Kunstsoziologie auf der einen Seite und Philosophie auf der ande-

ren Seite hinauslaufen; doch das ist nicht Diers’ Absicht, und es würde die Bild-

wissenschaft auch nicht weiterbringen. Meine folgenden Überlegungen wollen 

vor diesem Hintergrund zu einem Austausch zwischen dem kunstsoziologischen 

Ansatz und dem philosophischen Bild-Diskurs anregen. Sie skizzieren den Bei-

trag, den die Kritische Theorie dabei leisten könnte. 

Wenn im philosophischen Diskurs der Gegenwart von Bildern als (in der Regel 

zweidimensional-flächigen) Artefakten die Rede ist, dann wird meist unterschie-

den zwischen Bildern als raumzeitlich situierten Objekten, die in erster Linie 

durch ihre Wahrnehmbarkeit bzw. Sichtbarkeit gekennzeichnet sind, und Bildern 

 
∗  Dieser Text ist aus einem Vortrag am Philosophischen Seminar der Bergischen Universität 

Wuppertal im April 2009 hervorgegangen. Für kritische Hinweise danke ich Dieter Mersch. 

1  Michael Diers, FotografieFilmVideo. Beiträge zu einer kritischen Theorie des Bildes, Ham-

burg 2006, 26. 

2  Siehe dazu auch Hermann Schweppenhäuser, »Kunst als soziales Gedächtnis und bewusst-

lose Geschichtsschreibung. Zur Ikonologie des Warburg-Kreises und der kritischen Kultur-

Theorie der Frankfurter Schule«, in: ders., Denkende Anschauung – anschauendes Denken. 

Kritisch-ästhetische Studien über die Komplementarität sensitiver und intellektiver Relatio-

nen, Berlin/Münster 2009, 181–187. 



320 Gerhard Schweppenhäuser 

ZKph · 4|2010|2 

als raumzeitlich situierten Objekten, die als Zeichen für anderes stehen (können). 

Häufig werden diese Aspekte als einander ausschließende Bestimmungen ge-

dacht: Wer eine wahrnehmungstheoretische Position vertritt, versteht unter Bil-

dern Objekte, die etwas zeigen, was es in einem anderen Modus als dem der 

Sichtbarkeit nicht gibt; und wer eine zeichentheoretische Position vertritt, ver-

steht unter Bildern Teile eines visuellen Zeichensystems, deren Relationen zu 

dem, was sie jeweils repräsentieren, jeweils wieder verschieden bestimmt werden 

können.3 Strittig ist hier insbesondere die Frage der Ähnlichkeit zwischen ikoni-

schen Zeichen und dem, wofür sie stehen.4 Es wird darüber diskutiert, ob Bilder 

anderen Dingen in syntaktischem, semantischem oder pragmatischem Sinne ähn-

lich sind – d.h., ob es Strukturanalogien zwischen dem Aufbau der Bilder und ih-

rer Gegenstände gibt, ob es Isomorphien zwischen ihnen gibt, oder ob sich Bild-

betrachter und -benutzer sich Bildern gegenüber ähnlich verhalten wie dem 

gegenüber, wofür die Bilder stehen. 

Im bildwissenschaftlichen Diskurs der letzten Jahre ist keine Bildtheorie aus 

dem Bereich der Frankfurter Schule vertreten. Konzepte des Bildes spielen in der 

Kritischen Theorie jedoch keineswegs nur eine marginale Rolle.5 Der Begriff des 

Bildes bei Adorno, Horkheimer, Marcuse und Benjamin ist nicht nur auf seinem 

angestammten Gebiet, der Ästhetik, höchst exponiert, sondern auch auf mehreren 

anderen, nämlich: Geschichtsphilosophie, Kulturkritik sowie Wahrnehmungs- 

und Erkenntnistheorie. Doch der Begriff des Bildes, so scheint es, wird im Diskurs 

der Kritischen Theorie nicht konsistent verwendet. Dies entspricht in gewisser 

Hinsicht durchaus dem Selbstverständnis der Kritischen Theorie, welche die Phä-

nomene nicht starr und empiriefern konstruierten Definitionen unterwerfen, son-

dern sie gleichsam selbst sprechen oder zum Ausdruck kommen lassen will. Doch 

dieses Verfahren ist in Gefahr, seine Gegenstände zu verlieren, wenn die Kate-

gorien unterbestimmt bleiben oder äquivok sind. Außerdem entbindet die von der 

Kritischen Theorie postulierte Einheit von Analyse und Kritik selbstverständlich 

 
3  Einen Überblick gibt der Artikel »Bild« von Oliver Robert Scholz, in: Ästhetische Grundbeg-

riffe. Historisches Wörterbuch in sieben Bänden, hrsg. von Karlheinz Barck u.a., Bd. 1, 

Stuttgart/Weimar 2000, 618–669. Vgl. Lambert Wiesing, »Methoden der Bildwissenschaft«, 

in: Zeit der Bilder – Bilder der Zeit, hrsg. von Katrin Greiser u.a., Weimar 2006, 53–62. Die 

wahrnehmungstheoretische, von der Phänomenologie und der formalen Ästhetik kommen-

de Position vertritt Wiesing, Die Sichtbarkeit des Bildes. Geschichte und Perspektiven der 

formalen Ästhetik, Frankfurt/M., New York 2008; die semiotische Position wird vorgestellt 

bei Oliver R. Scholz, Bild, Darstellung, Zeichen. Philosophische Theorien bildlicher Darstel-

lung, Frankfurt/M. 2004. 

4  Vgl. Jakob Steinbrenner, »Bild«, in: Lexikon Philosophie. Hundert Grundbegriffe, hrsg. von 

Stefan Jordan u. Christian Nimtz, Stuttgart 2009, 58–61. 

5  Siehe dazu Schweppenhäuser, »Dialektischer Bildbegriff und ›dialektisches Bild‹ in der kriti-

schen Theorie«, in: ders., Denkende Anschauung – anschauendes Denken, 57–98. 

 



 Überlegungen zum Bildbegriff der Kritischen Theorie    321 

4|2010|2 · ZKph 

nicht von der Notwendigkeit, die im Verfahren immanenter Kritik gewonnenen 

Einsichten über die Gegenstände der Untersuchung in einem konsistenten Zu-

sammenhang zu entfalten. Auch eine Theorie, die dem Ordnungszwang skeptisch 

gegenübersteht, den Denksysteme ausüben können, kann nicht gänzlich unsys-

tematisch verfahren, wenn sie stimmige Erkenntnisse gewinnen will.6 

Um im folgenden zu klären, was man von einer Kritischen Theorie des Bildes 

erwarten kann, werde ich zunächst kurz die wesentlichen Merkmale Kritischer 

Theorie rekapitulieren (Teil 2). Dann werde ich die Bildbegriffe vergegenwärtigen, 

die in der Kritischen Theorie verwendet werden, indem ich sie als Elemente einer 

kritischen Theorie des Bildes darstelle, und dabei versuchen, den Beitrag zu skiz-

zieren, den solch eine Bildtheorie im gegenwärtigen Diskurs der Bildwissen-

schaften leisten kann (Teil 3).  

 

 

2. Was ist Kritische Theorie? 

 

Von Theorien wird verlangt, daß sie einen systematisch geordneten Zusammen-

hang von Aussagen bilden, der Beobachtungen, Hypothesen und Gesetzesaussa-

gen enthält und sich auf definierte Objektbereiche (Tatsachen, Ereignisse usw.) 

bezieht. Ganz unspezifisch formuliert, haben Theorien zunächst einmal die Auf-

gabe, Phänomene, Vorgänge und Strukturen usw. zu beschreiben, zu erklären 

und gegebenenfalls zu bewerten (bzw. Grundlagen des Handelns zu formulieren). 

Normalerweise gehen sie von Axiomen oder Beobachtungen aus und verbinden 

einzelne Aussagen zu Satzsystemen, deren Geltungskriterien Konsistenz und Wi-

derspruchsfreiheit sind. Erfahrungswissenschaftliche Theorien entwickeln 1. eige-

ne Beobachtungssprachen, die zumeist nach den Regeln der formalen Logik 

strukturiert werden, 2. Interpretationssysteme, deren Kern z.B. die Formulierung 

von Naturgesetzen ist, sowie 3. Prüfungskriterien und Testverfahren. Wissen-

schaftliche Theorien sind dabei stets von diversen Hintergrundannahmen einge-

rahmt, die in der Theorie selbst nicht expliziert und auf ihren Geltungsanspruch 

überprüft werden (können). Vorwissen, nicht nur aus dem Fachgebiet, sondern 

auch aus der Lebenswelt, ist die Voraussetzung jeder wissenschaftlichen Er-

kenntnis. Deutungen und Interpretationen sind nicht isolierbar von Interessen, 

Zwecken und Zielen, mithin von kommunikativer Interaktion in der Lebenswelt. 

 
6  Dies ist im übrigen auch die Überzeugung von Adorno gewesen, auf dessen Überlegungen 

zum Verhältnis von esprit de système und esprit systématique, zum Antisystem und zu 

Fragen der dialektischen Darstellung in diesem Zusammenhang zu verweisen wäre. Vgl. 

Theodor W. Adorno, »Der Essay als Form«, in: ders., Gesammelte Schriften Bd. 11 (im fol-

genden GS), Frankfurt/M. 1974, 9–33; vgl. weiterhin Sven Kramer, Rätselfragen und wolki-

ge Stellen. Zu Benjamins Kafka-Essay, Lüneburg 1991, Kap. II: »Zur Formbestimmung des 

Essays«, 11–28. 



322 Gerhard Schweppenhäuser 

ZKph · 4|2010|2 

Im Unterschied zu naturwissenschaftlichen Theorien haben kulturwissen-

schaftliche und philosophische Theorien die Aufgabe, 1. systematische Begriffs-

klärungen zu leisten und 2. »begründete Stellungnahmen zu […] alternativen 

Begriffsdeutungen und Verwendungen«7 abzugeben. Sie enthalten also (im Sinne 

der Diskurstypologie von Schnädelbach) einerseits explikative Diskurse, d.h. ar-

gumentative Begriffserläuterungen, und andererseits normative Diskurse, d.h. Be-

gründungen von Geltungsansprüchen. 

Die Sozial- und Kulturphilosophie der Frankfurter Schule gehört zu einem 

Theorietypus, dessen Diskurse vor allem drei Merkmale aufweisen: Sie sind her-

meneutisch (1), kritisch (2) und dialektisch (3). 

(1) Hermeneutik ist bekanntlich nicht nur die Auslegung traditionell sanktio-

nierter, aber interpretationsbedürftiger Texte, sondern eine Lehre vom Sinnver-

stehen, welche das Deuten von Zeichen und damit verbundene Handlungen als 

spezifisches Merkmal von Kultur und Gesellschaft begreift. Ihr Kriterium ist zu-

nächst die qualitative Rekonstruktion von Erfahrungsweisen geistiger Ausdrucks-

gestalten, die sich methodisch vom auf Beobachtung basierenden, quantitativen 

Erklären der Naturwissenschaften unterscheidet.8 Hinzu kommen semiotische und 

handlungstheoretische Aspekte, weil davon ausgegangen wird, daß die Er-

scheinung von Welt für uns stets durch Zeichen vermittelt ist, die es zu ent-

schlüsseln gilt. Hermeneutisches Verfahren und sozialphilosophische Reflexion 

auf gesellschaftliche Bedingungen der Produktion von Bedeutungszusammen-

hängen verweisen aufeinander, denn Texte und Sprachen sind Kodierungen, die 

sich auf Vergesellschaftungs-, Natur- und Herrschaftsverhältnisse beziehen, deren 

Analyse in den Horizont der Auslegung reflexiv einfließen muß. Nach Habermas 

kann Hermeneutik ihrem Anspruch, überlieferte Texte zu »verstehen«, nur gerecht 

werden, wenn sie sich für Ideologiekritik und Geschichts- sowie Sozialphiloso-

phie öffnet.9 

(2) Kritische Theorie möchte die Darstellung und die Kritik ihrer Gegenstände 

sozusagen gleichzeitig entwickeln. Sie betreibt Analyse als Kritik bzw. Kritik als 

Analyse. Ihre Begriffe sind sowohl deskriptiv als auch normativ. Dem liegt die 

Überzeugung zugrunde, daß Beschreibungen nur stimmig geraten können, wenn 

sie bereits in kritischer Absicht erfolgen. Deskriptionen und Erklärungen gesell-

 
7  Herbert Schnädelbach, »Kultur«, in: Philosophie. Ein Grundkurs, hrsg. von Ekkehard Mar-

tens u. Herbert Schnädelbach, Bd. 2, Hamburg 2003, 508–548, 512. 

8  Vgl. Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Her-

meneutik, Tübingen, 21965, 329–344. 

9  Vgl. Jürgen Habermas, »Zu Gadamers ›Wahrheit und Methode‹«, in: Hermeneutik und Ideo-

logiekritik, hrsg. von Karl-Otto Apel u.a., Frankfurt/M. 1971, 55; vgl. Gerhard Stapelfeldt, 

Zur deutschen Ideologie. Soziologische Theorie und gesellschaftliche Entwicklung in der 

Bundesrepublik Deutschland, Berlin/Hamburg/Münster 2005, 212. 



 Überlegungen zum Bildbegriff der Kritischen Theorie    323 

4|2010|2 · ZKph 

schaftlicher Strukturen und Zustände werden mit der Beschreibung von deren 

kontrafaktischem Potential verbunden. 

(3) Wie begründet Kritische Theorie die Verbindung von Theorie und Kritik 

und ihren Rekurs auf das kontrafaktische, normative Potential im Gegebenen? 

Darstellung und Kritik werden entlang der immanenten Widersprüche der unter-

suchten Gegenstände entfaltet. In Form von Ideologiekritik werden Theorien un-

tersucht, die zwar explizit deskriptiv, implizit jedoch normativ sind, weil sie vor-

geben, wie die Welt aufzufassen sei, und Handlungsmöglichkeiten darin fest-

legen. Solche implizit normativen Theorien konstituieren soziale und kulturelle 

Praktiken, ohne daß dies für alle Beteiligten reflexiv klar ist. Für die Kritische 

Theorie gilt es, den Schein, diese implizit normativen Theorien hätten lediglich 

rein deskriptiven Charakter, durchsichtig zu machen – auch in seiner konstituti-

ven Verbindung mit dem bestehenden gesellschaftlichen Sein. 

 

 

3. Bildbegriffe der Kritischen Theorie 

 

In der Kritischen Theorie sind Bilder, vereinfacht ausgedrückt, nicht bloß, was sie 

sind, sondern auch, was sie sein könnten. In der Differenz zwischen der Daseins- 

und der Möglichkeitsdimension des Visuellen liegt die spannungsgeladene Nicht-

identität in der Einheit von Darstellung, Vorstellung und Stellvertretung. 

Es gibt bei Horkheimer und Adorno eine Verwendung des ästhetischen Bild-

begriffs, die an den traditionellen anknüpft und diesen im Sinne der anamneti-

schen Antizipation einer sozialen Utopie transformiert (3.1). Für Benjamin, Ador-

no und Horkheimer sind vor allem die Diskursivität des Bildes und das Verhältnis 

von Bild und Text relevant (3.2). Ein zentrales kulturphilosophisches Motiv ist die 

Bildkritik, insbesondere als Kritik an der Kolonisierung des visuellen Unbewußten 

durch die »Kulturindustrie« (3.3). Im Zusammenhang damit steht die Beschrei-

bung des Projektionsbildes in der Theorie des Antisemitismus (3.4). Türcke hat 

eine Theorie des kulturstiftenden Wiederholungszwangs vorgelegt, in welcher der 

Bildbegriff eine entscheidende Rolle spielt (3.5). 

 

 

3.1. Ästhetische Bilder 

 

Literarische Sprachbilder und Werke der bildenden Kunst können nach Horkhei-

mer soziale Erlebnisformen im Distanz- und Nahbereich des individuellen Erle-

bens aufzeichnen und als fiktionale Meta-Realitäten gestalten. Diese knüpfen an 

frühe, zweck- und handlungsentlastete Erfahrungen der Rezipienten an und ma-

chen sie, als Wunschprojektionen eines möglichen anderen Zustands, zu einer 

Ressource des Widerstands. Ästhetische Bilder formen »die Elemente der Wirk-



ZKph 4|2010|2 · © Felix Meiner Verlag 2010 · ISSN 0939-5512 

DOKUMENT 

Johan Ludvig Heiberg 

Volk und Publikum 

In dem Theater-Artikel der letzten Nummer1 habe ich gelegentlich den Gegensatz 

von einem Volk und einem Publikum berührt, und ich habe lediglich in aller 

Kürze den Unterschied dergestalt angegeben, daß das Volk ein Organismus ist, 

Publikum eine Masse. So weit ist diese Setzung nichts Neues, so wie dessen Rich-

tigkeit zu allen Zeiten mehr oder minder erkannt wurde oder doch mehr oder 

minder deutlich gefühlt wurde, denn alle großen Männer haben doch in Überein-

stimmung damit gehandelt. Als neu muß die Setzung dagegen insofern bezeich-

net werden, als es doch erst die neueste Zeit ist, die sie bei allen Gebildeten zu 

klarer Erkenntnis gebracht hat. Und dies ist ganz natürlich, nachdem die neueste 

Zeit just eine solche ist, die in alle Richtungen arbeitet, um die Glieder dieses Ge-

gensatzes recht scharf auseinandertreten zu lassen, so daß man fast blind sein 

muß, um diesen nicht zu sehen, wohingegen er in älteren Zeiten weniger auf-

fallend gewesen ist, so daß Aufmerksamkeit auf die Einheit beider Glieder wohl 

dazu beitragen konnte, den Unterschied zu übersehen. Ja, wir brauchen hierzu-

lande nur ein paar Jahre in der Zeit zurückzuschreiten, um zu einer Periode zu 

kommen, in der man nicht an die Distinktion dachte, denn diese hatte sich noch 

nicht mit aller Macht in der Wirklichkeit geltend gemacht. Damals war es üblich, 

daß man in der Welt der Literatur, der Kunst und des Theaters (denn ein politi-

sches Publikum existierte damals noch nicht) das Publikum als identisch mit dem 

Volk ansah; zumindest betrachtete man es als Repräsentant des Volkes, ja er-

kannte diese Repräsentation selbst in ganz unbedeutenden und zufälligen Mas-

sen, denn, um ein einziges Beispiel zu wählen, wie üblich war es nicht in der Ge-

legenheitsdichtung der damaligen Zeit, den wenigen hundert Menschen, die an 

einem einzigen Abend in dem Theater Kopenhagens versammelt waren, den Na-

men des dänischen Volkes zu geben? Und ganz naiv konnte man sich dem Ge-

danken hingeben, daß man, indem man einer so kleinen Menschenmasse in ei-

nem höchst begrenzten Raum und einer auf wenige Stunden eingeschränkten 

 
1  Johan Ludvig Heiberg, »Theatret«, in: Intelligensblade 5, 15.5.1842, hrsg. von dems., 105–

132, 130–131. 



350 Johan Ludvig Heiberg 

ZKph·4|2010|2 

Zeit gefiel, seiner ganzen Nation gefiel. Wohl zeigte die Erfahrung viele Male, 

daß man hier die Rechnung ohne den Wirt machte; jedoch Meinungen, die ein-

mal die Wahrheit auf ihrer Seite hatten, pflegen immer die Zeit lange zu überle-

ben, in der ihre Berechtigung von ihnen gewichen ist. Gewiß war es zu Zeiten, 

als die Literatur und die Kunst noch jung waren, eine Wahrheit, daß das Publi-

kum Repräsentant des Volkes war, denn damals nahmen nur die Intelligentesten, 

die wirklich Berechtigten sich das Stimmrecht heraus. Aber diese Wahrheit war 

schon verschwunden in der uns näherliegenden, bereits genannten Periode; nur 

hatte man dies noch nicht bemerkt, und die Meinung konnte deswegen ihre 

Wahrheit überleben. Nun dagegen, da der Unterschied sehr deutlich hervortritt, 

muß auch die Meinung verschwinden, und das hat sie denn auch bereits getan 

bei den wirklich Gebildeten. Aber selbst diese würden doch eine etwas bescheide-

nere Entwicklung des ganzen Verhältnisses nicht für unnütz halten. 

Wenn man die Anstrengungen seiner Gegenwart in neue Richtungen beurteilt, 

muß man sich vor der Einseitigkeit und Parteiergreifung hüten, die diese entwe-

der über- oder unterschätzt. Sofern diese Einseitigkeit aus den Debatten entfernt 

werden könnte, würde die ganze Kontroverse zwischen den Verfechtern des Alten 

und des Neuen sowohl im Politischen als auch in anderen Sphären auf ein Mini-

mum reduziert werden. Aber auf der einen Seite haben die Verfechter des Neuen 

eine derart klare Anschauung der Idee, die zum Durchbruch unter ihnen kommen 

soll, daß sie sich, wie echte Fanatiker, ebensosehr in den Schatten wie in das 

Licht vergaffen; im Vertrauen darauf, daß sie den Kompaß an Bord haben, ziehen 

sie nicht dessen Fehlanzeige in Erwägung; das klingende Silber der Idee setzen 

sie um in grobe Kupfermünzen der Realität und schleppen sich zu Tode mit dieser 

Bürde, genauso wie Correggio, mit dem sie doch im übrigen keinerlei Ähnlichkeit 

haben. Auf der anderen Seite haben die Verteidiger des Alten nur Augen für die 

Abweichungen der Gegenpartei von dem Rechten, ohne diese darauf hinzuwei-

sen, wovon sie abweichen und was notwendigerweise vorausgesetzt werden muß, 

damit die Abwendung stattfinden kann; sie wägen nicht die Negativität der Ge-

genpartei mit deren Positivität ab; sie sehen nicht die berechtigte Idee, aus der 

die unberechtigten Abweichungen entstehen. Es ist besonders unsere Politik, in 

der dieser ungemütliche Guerillakampf mehrere Jahre lang geführt wurde, und es 

gibt keinen Grund anzunehmen, daß dieser aufhören sollte, bevor nicht auf einer 

der Seiten – ganz egal, auf welcher – auftritt, was bis zum heutigen Tage gefehlt 

hat: ein Genie, welches wirklich die Bewegungen seines Zeitalters versteht und 

sich mit einem flinken Sprung über den ganzen Klatsch und das zänkische Ge-

schwätz hinwegsetzt. 

Aber auch außerhalb des Politischen findet dieselbe Gegenüberstellung An-

wendung, und damit dieselbe einseitige und mißverstehende Auffassung. In dem 

Ganzen kann die politische Richtung nicht von der literarischen, religiösen usw. 

abgespalten werden, denn es sind dieselben Kräfte, die sich in den unterschiedli-



 Volk und Publikum    351    

 

4|2010|2 · ZKph 

chen Bewegungen des Zeitalters rühren, und die Liberalen brauchen deswegen 

nicht so erpicht darauf zu sein, einen politischen Poeten zu bekommen, daß sie 

sich sogar einen Hoffmann von Fallersleben zur Ehre anrechnen, denn bei ge-

nauerem Hinsehen zeigt sich die Verbindung der Poesie zur Politik in etwas, das 

viel tiefgehender ist als der unmittelbare Gebrauch des poetischen Stoffes. [...] 

Auch wird der Gegensatz von Volk und Publikum sich als eine umfassende Kate-

gorie erweisen, welche viel erklärt, sowohl in Politik als auch in Literatur und 

Kunst. Im Umgang mit dieser Kategorie muß man jedoch dieselbe Vorsicht walten 

lassen, wie sie im Verständnis der bloß politischen Gegensätze geraten war. 

Wenn man auf der einen Seite einräumen sollte, daß die Auflösung des Volkes zu 

einem Publikum, des Organismus zu einer Masse, oder – mit genauerer Hinsicht 

auf Literatur und Kunst – daß der dem Publikum eigene Übergang von einer or-

ganischen Repräsentation zu einer atomistischen, nichts repräsentierenden Men-

ge, wie jede Desorganisation, ein Rückschritt ist: so muß man wiederum auf der 

anderen Seite einsehen, daß ein derartiger Gärungszustand eine notwendige Kon-

sequenz aus der berechtigten Emanzipations-Idee des Zeitalters ist und bestimmt 

der Übergang zu einer neuen und vollkommeneren Organisation. Genausowenig, 

wie man sich daher in elegischen Wehklagen über einen Zustand ergießen soll, 

der in der Natur der Dinge gründet, genausowenig soll man auf der anderen Seite 

verneinen, daß dieser Zustand, unabhängig davon, daß er gut in bezug auf das 

Kommende sein kann, doch in sich selbst betrachtet schlecht ist, und besonders 

soll man danach streben, sich diese Erkenntnis anzueignen und zu verbreiten, 

weil diese das stärkste Mittel dazu ist, den Zustand zu verkürzen, und ohne Scho-

nung soll man das gesamte Geschlecht versteinerter Individuen pulverisieren, 

welches sich derart dareingefunden und sich darin verhärtet hat, daß sie ihn als 

das absolute Element betrachten, worin das Feste und Bestehende gewonnen sei. 

Eine Schwierigkeit bei der Untersuchung dieses Gegenstandes ist, daß es der 

Sprache an einem Ausdruck mangelt, um in der Welt der Literatur und der Kunst 

die organisierte, das Volk mehr oder minder repräsentierende, folglich achtens-

werte Menge von der unorganischen, nichts repräsentierenden, folglich zu ver-

achtenden Masse zu unterscheiden. Beides wird nämlich mit demselben Wort be-

zeichnet: Publikum; und falls man, um den Unterschied zu betonen, seine 

Zuflucht zu dem Namen Pöbel nimmt, so würde dieses Wort, vermittels des damit 

verbundenen Beiklanges, doch nicht die ganze ungeformte Masse bezeichnen, 

sondern nur dessen unterste Schicht, wohingegen auch frank und frei eingeräumt 

werden muß, daß alle ungeformten Massen von Individuen eine pöbelartige Prä-

gung haben, in Übereinstimmung mit Goethes Worten: »Zuschlagen kann die 

Masse, da ist sie respektabel, Urtheilen gelingt ihr miserabel.«2 

 
2  Johann Wolfgang von Goethe, zit. nach Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Grundlinien der 

Philosophie des Rechts, in: ders., Werke in zwanzig Bänden. Theorie-Werkausgabe, hrsg. 
 



ZKph 4|2010|2 · © Felix Meiner Verlag 2010 · ISSN 0939-5512 

Hjördis Becker 

Heibergs »Volk und Publikum« 
Die Menschenmenge und die Aufgabe des Intellektuellen  

»Die Menge ist auf einmal sichtbar geworden und nimmt die besten Plätze der 

Gesellschaft ein. Früher blieb sie, wenn sie vorhanden war, unbemerkt; sie stand 

im Hintergrund der sozialen Szene. Jetzt hat sie sich an die Rampe geschoben; sie 

ist Hauptperson geworden.«1 Die Skepsis, die in den Worten José Ortega y Gassets 

1930 anklingt, ist der späte Ausläufer eines Diskurses, der im 19. Jahrhundert mit 

dem damals neuen Phänomen der urbanen Menschenmenge ringt. Wenn es sich 

laut Walter Benjamin auch um »nichts anderes als um die amorphe Menge der 

Passanten, um Straßenpublikum«2 handelt, so sind doch die politischen, sozialen, 

psychologischen, aber auch die ästhetischen Dimensionen des Phänomens nicht 

zu übersehen3 und drängen die Intellektuellen, Stellung zu beziehen. 

Die frühe Auseinandersetzung mit der »Masse« ist häufig verbunden mit einer 

kulturkritischen Sorge, die sich auch bei einem ihrer weniger bekannten Kritiker 

zeigt. Johan Ludvig Heiberg (1791–1860) prägt das geistige Leben Dänemarks vor 

allem in den Jahren 1826–1840. Nach seinem Studium in Paris und Berlin, wo er 

im Hause Hegels verkehrt, strebt Heiberg danach, Hegels Philosophie in Däne-

mark bekannt zu machen; er gibt dazu Vorlesungen an der Militärischen Hoch-

schule und gelangt vor allem durch seine Stadientheorie der Künste, die Hegels 

Ästhetik auf die nordische Literaturgeschichte anwendet, zu nationaler Berühmt-

heit. 4  Als Herausgeber mehrerer politisch-literarischer Zeitschriften, aber vor  

allem als Dramenautor und Direktor des königlichen Theaters in Kopenhagen 

versteht er es als seine Aufgabe, auch die unteren Bevölkerungsschichten zu er-

 
1 José Ortega y Gasset, Der Aufstand der Massen (1930), übers. von Helene Weyl, Hamburg 

1984, 8. 

2 Walter Benjamin, »Charles Baudelaire. Ein Lyriker im Zeitalter des Hochkapitalismus«, in: 

ders., Gesammelte Schriften 1.2, hrsg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhäu-

ser, Frankfurt/M. 1991, 505–690, 618. 

3 Zur Einteilung der Analyse des Massendiskurses in soziale, politische und psychologische 

Aspekte vgl. Dieter Hertz-Eichenrode, »›Massenpsychologie‹ bei den Junghegelianern«, in: 

International Review of Social History 7, 1962, 231–259, 239. 

4 Zur Rezeption der Philosophie Hegels in Dänemark vgl. Jon Stewart, A History of 

Hegelianism in Golden Age Denmark, Vol. 1: The Heiberg Period: 1824-1836, Copenhagen 

2007. Zu Heibergs Modifikation von Hegels Ästhetik vgl. Joachim Schiedermair, »Hegelian 

Terminology and Platonic Imagery: On two Competing Models of Art in Heiberg’s Works 

on Aesthetics«, in: Johan Ludvig Heiberg. Philosopher, Littérateur, Dramaturge, and Politi-

cal Thinker, hrsg. von Jon Stewart, Copenhagen 2008, 311–325. 



360 Hjördis Becker 

ZKph · 4|2010|2 

reichen. Besonders mit seinen Vaudevilles, die er nach dem Vorbild Eugène Scri-

bes verfaßt, verfolgt Heiberg die Absicht, die »Menschen der Straße« zu bilden:5 

»Du sollst zur Bühne aufschauen / wie zu einer besseren, höheren Stufe / als die 

der Gasse, von der du kommst.«6 

Künstler seien »Lehrer der Humanität«, die »der Menschheit einen Spiegel 

erstellen, in der diese sich selbst sieht und sich ihrer bewußt wird.«7 Diese Auffas-

sung setzt jedoch voraus, daß sich die Menschen der Straße willig dem Erzie-

hungsplan Heibergs fügen und »die Literatur in Analogie zur Kirche betrachten, 

nämlich als Erziehungsinstitut, von dem es seine Bildung entgegennehmen soll«. 

Das großangelegte Projekt, Idealität in den Alltag aller Dänen einzuführen, er-

füllte nicht die Erwartungen seines Begründers. Daß sich seine Vorstellungen 

nicht in die Realität umsetzen ließen, erklärt Heiberg 1842 in »Volk und Publi-

kum«8 grundsätzlich mit der Auflösung des nationalen Kollektivsubjekts in eine 

Menge von Einzelinteressen. Die »Masse« erkenne keinerlei Autorität mehr an, 

sondern strebe gemäß der »allgemeinen Emanzipations-Idee des Zeitalters« nach 

Mitbestimmung in allen Bereichen, ohne von diesen Kenntnis zu haben oder 

durch allgemeine Bildung dazu befähigt zu sein. Die Abrechnung Heibergs mit 

dem »Publikum« übersteigt jedoch naives Ressentiment oder müde Resignation. 

Sie ist mehrdimensional und betrachtet nicht nur die politischen Aspekte der 

»Masse«, sondern auch deren psychologische und ästhetische Implikationen, die 

wenig später seinen jüngeren Zeitgenossen zu einer emphatischen Philosophie 

des Einzelnen inspirieren sollte: Søren Kierkegaard. 

 

 

1. Politische und soziale Dimensionen der »Masse« 

 

Heiberg betont explizit die persönlichen Gründe, die ihn zu seiner Kritik an dem 

Phänomen der urbanen Menschenmenge motiviert haben. Seine Erfahrungen als 

Schriftsteller verdeutlichen jedoch Veränderungen, die sich auf alle gesellschaft-

lichen Bereiche erstrecken. Mehr noch, sie ermöglichen es, einen Begriff der  

Ästhetik soziologisch zu erweitern: »Publikum ist die adäquate Bezeichnung für 

die Masse«. 

 
5 Vgl. Bruce H. Kirmmse, Kierkegaard in Golden Age Denmark, Bloomington/Indiana 1990, 

157; Leonardo F. Lisi, »Heiberg and the Drama of Modernity«, in: Johan Ludvig Heiberg, 

Copenhagen 2008, 421–448; András Nagy, »Either Hegel or Dialectics: Johan Ludvig Hei-

berg, ›Homme de theatre‹«, in: ebd., 357–394, 358. 
6 Heiberg, »Skuespilhuset. En Dialog«, in: ders., Danmark. Et malerisk Atlas, in: ders., 

Poetiske Skrifter 1–11, Kjøbenhavn 1862, Bd. 8, 175–188, 182. 

7 Heiberg, »Om Philosophiens Betydning for den nuværende Tid« (1833), in: ders., Prosaiske 

Skrifter, Kjøbenhavn 1861–62, Bd. 1, 1861, 381–436, 391. 

8 Heiberg, »Folk og Publicum«, in: Intelligensblade 6, 1. Juni 1842, hrsg. von dems., 133–155. 

Posthumer Nachdruck in: Prosaiske Skrifter 6, 1861, 263–283. 



Die Philosophie von Hans Jonas ist eine 
Philosophie für die Welt. Und dies nicht 
nur deshalb, weil die Werke dieses Autors 
ein über das Fachpersonal weit hinausge-
hendes Publikum erreichen, sondern auch, 
weil sie der Welt allem Beklagenswerten 
zum Trotz ein laut vernehmliches »Ja« 
entgegenschmettern. Wollte man Jonas 
ein philosophisches Hauptanliegen unter-
stellen, so wäre es sicherlich der Kampf 
gegen den gnostischen Mythos von der 
Selbstentfremdung durch Verweltlichung. 
Bereits in seiner bei Bultmann und Heide-
gger angefertigten Dissertation beschäf-
tigt er sich mit den spätantiken Strömun-
gen der Gnosis, die sich von der 
klassisch-antiken Kos-
mos-Vorstellung ab set-
zen, nach der Teil und 
Ganzes durch welt imma-
nenten Logos dauerhaft 
vernünftig aufeinander 
hingeordnet sind. Die 
Welt hört auf, dem Men-
schen Obdach zu geben, 
und wandelt sich zur 
Fremde. Das existentielle 
Gefühl des Gnostikers ist 
das der Heimatlosigkeit, 
der metaphysischen Ein-
samkeit und des Ausge-
liefertseins an den Zufall. Er ist hineinge-
worfen in eine Welt, die nichts von einem 
locus amoenus, aber dafür alles von ei-
nem Gefängnis hat. Der radikale Dualis-
mus von Mensch und Welt spiegelt den 

Gegensatz von Welt und Gott wider – die 
Welt ist finster, weil sie gottfern ist. Sie ist 
nicht Gottes Werk, sondern das eines De-
miurgen und seiner Archonten. Der We-
senskern des Menschen, sein Pneuma, ge-
rät durch Verweltlichung in den Zustand 
der Entfremdung. Diese Apostasis ver-
langt nach einer Apoka tas tasis, die den 
Urzustand welttranszendenter Reinheit 
wiederherstellt. Die Welt des Gnostikers 
ist radikal unwohnlich.

Wo der Religionsphilosoph Jonas die-
se Unwohnlichkeit beschreibt, arbeitet 
der Naturphilosoph Jonas am Wie-
derwohn lich wer den der natürlichen Welt, 
in der der Mensch eine Heimstät te finden 

können soll. Organis-
mus und Freiheit ist der 
Versuch, aufgrund einer 
ontologischen Konti-
nuitätshypothese der 
vor- und außermensch-
lichen belebten Natur 
durch ihre Verwandt-
schaft mit dem Men-
schen wieder ihre Wür-
de zurückzuerstatten, 
die sie durch metaphy-
sische Dualismen verlo-
ren hatte. Wenn man 
den Menschen als Na-

turwesen ernst nimmt, dann zeugt er mit 
allen – auch seinen »pneumatischen« – 
Eigenschaften für das Wesen der Natur. 
Die menschliche Kultur ist somit in ei-
nem wohlverstandenen Sinne ein Natur-

4|2010|2 ZKph  ·  © Felix Meiner Verlag  2010 · ISSN 0939-5512

K R I T I K

Philosoph für die Welt
Zur kritischen Gesamtausgabe der Werke von Hans Jonas

 

Hans Jonas, Organismus und 
Freiheit. Philosophie des Lebens und 
Ethik der Lebenswissenschaften, 
hrsg. von Horst Gronke, in: Kritische 
Gesamtausgabe der Werke von Hans 
Jonas, im Auftrag des Hans Jonas-
Zentrums hrsg. von Dietrich Böhler, 
Michael Bongardt, Holger Burck-
hardt, Christian Wiese und Walther 
Ch. Zimmerli, Bd. I/1, Freiburg 
i.Br.: Rombach Verlag, Darmstadt: 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 
2010.



 370 Kritik 

ZKph  ·  4|2010|2

phänomen: im Organischen angelegt, 
aber erst auf der Stufe menschlicher Frei-
heit verwirklicht. Es ist jedoch ausgerech-
net die menschliche Gestaltungsmacht, 
die die wieder wohnlich gewordene Welt 
gefährdet. Mit der naturphilosophischen 
rest itutio in integrum hat es also nicht 
sein Bewenden; vielmehr ruft der umsich-
tige Naturphilosoph den vorausschauen-
den Moralphilosophen auf den Plan, der 
die Weiterwohnlichkeit der Welt zum neu-
en kategorischen Imperativ einer  Ver ant-
wortungsethik erhebt.

In dieser Aufzählung der zentralen 
Themen Gnosis, Leben und Verantwor-
tung und ihrer Verknüpfung mit der 
Unwohn lichkeit, der Wiederwohnlichkeit 
und der Weiterwohnlichkeit der Welt fehlt 
als letzte Etappe noch die »kosmogonische 
Vermutung« des späten Jonas, sozusagen 
seine Privatreligion von einem werdenden 
Gott, der sich vollständig in die Welt in-
vestiert und damit das diametrale Gegen-
stück zum gnostischen deus absconditus 
bildet. Jonas’ kosmologisches Leitmotiv 
tritt auch hier deutlich zutage: Die Ret-
tung vor dem Unbehagen in Natur wie 
Kultur liegt nicht außerhalb, sondern in-
nerhalb einer Welt, die menschlichem Le-
ben Dauer verleiht, weshalb auch umge-
kehrt der Mensch ein Interesse daran 
haben sollte, diese Dauer durch sein Tun 
nicht zu verkürzen. Mit diesen Überlegun-
gen befindet sich Jonas übrigens in einer 
gewissen Nähe zu seiner Kommilitonin 
Hannah Arendt, die ebenfalls die Bergung 
der vielfältig prekären Existenz des Men-
schen auf der Erde und in der Welt akzen-
tuiert und vor selbstgemachter Entfrem-
dung warnt. Beiden gemeinsam ist 
au ßerdem ein weltzugewandtes Freiheits-
verständnis, das Autonomie nicht im 
mundus intelligibilis, sondern bereits im 
mundus sensibilis ansiedelt. Jonas geht 
allerdings noch weiter als Arendt, indem 
er Freiheit zum Prinzip des organischen 

Lebens überhaupt erhebt und nicht bloß 
für das subsistenzsicherungs transzendente 
Handeln des Menschen reserviert.

Die Schriften dieses Denkers in einer 
Gesamtausgabe zu versammeln, ist eben-
so überfällig wie mutig. Man möchte nicht 
in der Haut der Herausgeber stecken, die 
Antworten auf Fragen geben müssen, die 
sich dem Autor gar nicht stellten. Jonas 
war in erster Linie Essayist, die von ihm 
bevorzugte literarische Form der Aufsatz. 
Sein monographisches Werk besteht im 
wesentlichen – wenn man von der kurzen 
Dissertation und der kleinen Augustinus-
Schrift absieht (beide 1930) – aus zwei 
großen Abhandlungen, die jeweils von ei-
ner kleineren flankiert werden: Da ist zum 
einen seine monumentale Gnosis-Studie 
Gnosis und spätantiker Geist, die in meh-
reren Etappen 1934 (1. Teil), 1954 (2. Teil, 
1. Hälfte) und kurz nach seinem Tod 1993 
(2. Teil, 1. und 2. Hälfte) erscheint; in den-
selben thematischen Rahmen gehört auch 
die populär ausgerichtete und englisch-
sprachige Darstellung The Gnostic Religi-
on. The Message of the Alien God and the 
Beginning of Christianity von 1958. Und 
da ist zum andern Das Prinzip Verantwor-
tung. Versuch einer Ethik für die techno-
logische Zivilisation (1979), aus dem die 
ursprünglich als Exkurs geplante eigen-
ständige Schrift Macht oder Ohnmacht 
der Subjektivität? Das Leib-Seele-Problem 
im Vorfeld des Prinzips Verantwortung 
(1981) hervorgegangen ist. Alle anderen 
Buchpublikationen, so auch Organismus 
und Freiheit, sind Zu sammenstellungen 
von Aufsätzen, die Jonas zumeist bereits 
an anderer Stelle veröffentlicht hat. 
Schwierig für den Herausgeber einer Ge-
samtausgabe wird es nun, wenn Jonas, 
was häufiger vorkommt, Arbeiten mehr-
fach publiziert und sie in verschiedene 
Bände aufnimmt. Als besonders illustra-
tives Beispiel sei hier der Text »Gnosis, 
Existentialismus und Nihilismus« an-



ZKph  ·  4|2010|2

K U R Z K R I T I K

Nochmal zum Mitschreiben 

»Abendland« ist das lutherdeutsche Ge-
genstück zum »Morgenland« und fungiert 
bis weit in die Moderne hinein als Identi-
fikationsvokabel: als die räumliche Kon-
kretion eines politischen, sozialen, ethni-
schen oder kulturellen Wir, mit dem im 
wesentlichen das heutige West- und Süd-
europa gemeint war. Der Begriff ist, was 
nach Lage der Dinge kaum verwundert, in 
all seinen Verwendungszusammenhängen 
schillernd. Er bezeichnet, was nach Speng-
lers historischer Diagnose von 1918 eben 
dabei war, auf vorbestimmter Bahn dem 
Abgrund entgegenzustürzen, und ebenso 
die Aktualität von Traditionsbeständen, 
die, so sah es die Weltkriegsgeneration, 
die Jahrhundertkatastrophen überstanden 
hatten und nun die Chance eines »europä-
ischen Neuanfangs« zu bieten schienen.

Von dieser Geschichte, die kürzlich 
Konrad Repgen erschlossen hat, weiß das 
vorliegende Büchlein nichts. Immerhin 
muß ihm zugebilligt werden, daß sein Ori-
ginaltitel andere Assoziationen nahelegt 
als die deutsche Übersetzung: Comte statt 
Schlegel und Ranke, Aufklärungsagnosti-

zismus statt christlichem Bekenntnis. 
L’occident expliqué à tout le monde – so 
der Titel des französischen Originals, des-
sen Anspruch mit dem Wort »Erklärung« 
treffend bezeichnet ist. Es verspricht die 
Beantwortbarkeit aller anfallenden Fra-
gen sowie den mühelosen Nachvollzug 
dessen, worum es geht. Diese Zusage der 
Einfachheit birgt schon die entscheidende 
These. Der Okzident müsse als ein Produ-
zent vernünftiger Ideen verstanden wer-
den, denen – trotz allem, was gewesen ist 
– der Gutwillige seine Zustimmung nicht 
verweigern kann. Und genau hier steckt 
das Problem: Statt sie auszubreiten und 
zu erklären, zieht dieser im noblen Ge-
wand der Selbstkritik einherschreitende 
Okzidentalismus den Leser in die mythi-
sche Erzählung hinein.

Roger-Pol Droit, Das Abendland. Wie wir 
uns und die Welt sehen, übers. von Julia 
Meyer-Staufenbiel, Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft 2010.

 R. K.

Gute Zeit 

Zeiten kommen und gehen. Es leuchtet 
uns ein, daß sie »fließen« und »verrinnen«, 
weil die Verbalmetaphern die Erinnerung 
an die Gerätschaften bewahren, denen sie 
ihre Prägung verdanken. Ungewohnt oder 
gar befremdlich hingegen klingt das »Duf-
ten« der Zeit, und man muß Kulturgren-
zen überschreiten, um Zugang zu dieser 
Formulierung zu finden. Byung-Chul Han 
be-richtet von der einst in China ge-

bräuchlichen Weihrauch-Uhr, in der die 
wandernde Glut ein Schriftbild aus Weih-
rauch freilegte und den Raum mit Düften 
erfüllte. Dem anderen Gerät und der an-
deren Metapher, so die These, entspreche 
ein anderer Begriff, der Begriff einer 
raumerfüllenden, einer dauernden und 
guten Zeit. 

Das poetische Impromptu bildet das 
Mittelstück einer Sammlung kulturkriti-



ZKph 4|2010|2 · © Felix Meiner Verlag 2010 · ISSN 0939-5512 

AUTORINNEN UND AUTOREN 

HJÖRDIS BECKER (geb. 1978), wissenschaftliche Mitarbeiterin am Philosophischen 

Seminar der Christian-Albrechts-Universität zu Kiel. Dissertationsvorhaben zu 

Kierkegaards Philosophiekritik. 

 

RALF BECKER (geb. 1975), PD Dr. phil., wissenschaftlicher Mitarbeiter am Philo-

sophischen Seminar der Christian-Albrechts-Universität zu Kiel. Arbeitsschwer-

punkte: Phänomenologie, Philosophische Anthropologie, Kulturphilosophie. 

 

CHRISTINE BLÄTTLER , Dr. phil., Lise Meitner Fellow am Institut für Wissenschaf-

ten vom Menschen in Wien. Arbeitsschwerpunkte: Technik, Politik und Formie-

rung der gesellschaftlichen Wahrnehmung, Spekulation und Geschichtlichkeit, Pro-

blem der Objektivität, Serialität, Gesellschaft und Wissen. 

 

KÄTE MEYER-DRAWE  (geb. 1949), Professorin für Allgemeine Pädagogik an der 

Ruhr-Universität Bochum. Arbeitsschwerpunkte: Erziehungs- und Bildungsphiloso-

phie, Theorien des Lernens, Theorien der Sozialisation, Deutsche Aufklärungspäda-

gogik, Evolutionstheoretische Ansätze in der Pädagogik. 

 

ANNE EUSTERSCHULTE (geb. 1964), Professorin für Philosophie am Institut für 

Philosophie der Freien Universität Berlin. Arbeitsschwerpunkte: Philosophie der 

Renaissance und der Frühen Neuzeit, Rezeption der antiken Philosophie, Philoso-

phie des 18. Jahrhunderts (Schwerpunkte Ethik und Ästhetik). 

 

THOMAS G ILBHARD , Dr. des., Mitarbeiter am Kunsthistorischen Institut in Florenz. 

Arbeitsschwerpunkte: Kunsttheorie und Philosophie des italienischen Humanis-

mus, Buchillustration und Bild-Text Beziehungen, Gelehrtenbildnisse und Biblio-

theksikonographie. 

 

ANDREAS HETZEL (geb. 1955), PD Dr. phil., Privatdozent für Philosophie in Darm-

stadt sowie Lehrbeauftragter für Philosophie in Innsbruck und für Medienwissen-

schaften in Klagenfurt. Arbeitsschwerpunkte: Philosophie der Antike, Philosophie 

des 19. und 20. Jahrhunderts, speziell Deutscher Idealismus und Kritische Theo-

rie, Kultur- und Medienphilosophie, Politische Philosophie. 

 

MECHTHILD HETZEL (geb. 1968), Dr. phil., Vertretungsprofessur am Philosophisch-

Theologischen Seminar der Universität Heidelberg. Arbeitsschwerpunkte: Philoso-

phische Bildungstheorie, Geschichte der Philosophie des 18. Jh. u. 20 Jh., Er-

kenntnis und Kritik, Philosophische Ethik, Anthropologie. 

 



384384384384    Autorinnen und Autoren     

ZKph · 4|2010|2 

PETER KÖNIG (geb. 1956), Professor am Philosophischen Seminar der Universität 

Heidelberg. Arbeitsschwerpunkte: Philosophie der Aufklärung, Deutscher Idealis-

mus, Praktische Philosophie, Kulturphilosophie, Philosophische Methodologie. 

 

JOHANN KREUZER (geb. 1954), Professor am Institut für Philosophie der Universi-

tät Oldenburg. Arbeitsschwerpunkte: Geschichte und Kritik (einschl. Sprach- und 

Religionsphilosophie), Deutscher Idealismus, Geschichte und Kritik der Metaphy-

sik, Ästhetische Theorie, Kritische Theorie. 

 

B IRGER P.  PRIDDAT (geb. 1950), Professor für Politische Ökonomie an der Uni-

versität Witten/Herdecke. Arbeitsschwerpunkte: Wirtschaft und Politik, Theorie-

geschichte der Ökonomie, Modernisierungsfragen. 

 

GERHARD SCHWEPPENHÄUSER (geb. 1960), Professor für Designtheorie, Medien-

theorie und Design-Projekte an der Fachhochschule Würzburg. Arbeits-

schwerpunkte: Ästhetik der angewandten Künste und der Massenkultur, kritische 

Theorie der Kultur, Moralphilosophie. 

 

DANIEL STRASSBERG (geb. 1954), Dr. phil., Dozent am Postgraduate Lehrgang für 

psychoanalytische Psychotherapie des Psychologischen Instituts der Universität 

Zürich. Arbeitsschwerpunkte: Psychoanalyse, Semiotik, Kulturphilosophie. 

 

JÜRGEN TRABANT  (geb. 1942), Professor am Institut für Romanische Philologie 

der Freien Universität Berlin. Arbeitsschwerpunkte: Französische und italienische 

Sprachwissenschaft, Semiotik (Literatursemiotik), Sprachpolitik, Geschichte des 

europäischen Sprachdenkens, Sprachphilosophie, Historische Anthropologie. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 




