Zeitschrift fiir Kulturphilosophie

Herausgegeben von Ralf Konersmann,
John Michael Krois und Dirk Westerkamp

Wissenschaftlicher Beirat

Andrea Allerkamp | Iris Darmann | Michael
Diers | Christian Emden | Michael Hampe |
Achim Landwehr | Susanne Liidemann |
Dieter Mersch | Edgar Pankow | Birgit Recki
Ulrich Johannes Schneider und Philipp
Stoellger

Die Zeitschrift fir Kulturphilosophie widmet
sich der Schnittstelle zwischen Philosophie
und Kulturwissenschaften.

Entscheidend ist das Vorhaben, »Kul-
tur« als eigenstdandiges Konzept zu be-
griinden - also nicht blof als Sammelna-
me oder Themenfeld. Dementsprechend ist
die Zeitschrift fiir Kulturphilosophie ein Fo-
rum fiir Beitrége, die den Begriff der Kul-
tur als genuin philosophischen Gegen-
stand begreifen und zur Profilierung des
Kulturellen und seiner Paradigmatik bei-
tragen wollen. Der Kulturwirklichkeit
ebenso verpflichtet wie der Anstrengung
des Begriffs, muf3 die Kulturphilosophie
und muf auch die Zeitschrift als ein offe-
nes Projekt angelegt werden. Als aktuelles,
den Nachbarfiachern gegentiber aufge-
schlossenes Unternehmen versteht sich die
Kulturphilosophie zugleich von ihren
Grenzen her und 6ffnet sich einem Refle-
xionsraum, den sie mit der Ideen- und
Wissensgeschichte, der Kultursemiotik und
den cultural studies teilt.

Anschriften der Herausgeber
Prof. Dr. Ralf Konersmann
Philosophisches Seminar
Leibnizstr. 6, D-24118 Kiel

Tel: +49 431 880 4043

Fax: +49 431 880 5261
konersmann@philsem.uni-kiel.de

Prof. Dr. John Michael Krois
Institut fiir Philosophie

Unter den Linden 6, D-10099 Berlin
Tel: +49 30 2093-2146

Fax: +49 30 2093-2547
kroisjoh@cms.hu-berlin.de

Prof. Dr. Dirk Westerkamp
Philosophisches Seminar
Leibnizstr. 6, D-24118 Kiel

Tel: +49 431 880 2240

Fax: +49 431 880 5261
westerkamp@philsem.uni-kiel.de

Redaktion

Nikolai Mé&hl

Philosophisches Seminar

Leibnizstr. 6, D-24118 Kiel

Tel: +49 431 880 4045

Fax: +49 431 880 5261
redaktion-zkph@philsem.uni-kiel.de

Praktikanten dieser Ausgabe:
Luisa Leesemann | Maren Coster
Kristin Steenbock

Bezugsbedingungen

Die Zeitschrift fir Kulturphilosophie er-
scheint zweimal jahrlich (im Mai und im
November) mit rd. 200 Seiten pro Heft.
Der Ladenpreis betragt im Abonnement
EUR 68.00 fiir zwei Hefte (Versand Inland
EUR 4.00; Ausland EUR 9.00).

Das Einzelheft kostet EUR 38.00. Kiindi-
gungen des Abonnements sind mit einer
Frist von 6 Wochen zum Jahresende mog-
lich. ISSN 09395512. Ihr Abonnement be-
stellen Sie bitte per Mail unter
vertrieb@meiner.de

Felix Meiner Verlag, RichardstraBe 47,
D-22081 Hamburg, Tel. +40/29 87 56-0
e-mail: info@meiner.de
www.meiner.de. Printed in Germany.



ZEITSCHRIFT FUR KULTURPHILOSOPHIE

herausgegeben von

Ralf Konersmann
John Michael Krois
Dirk Westerkamp

Band 4 = Jg. 2010 | Heft 2

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Editorial ..o e e

Statement on the future of philosophical journals with regard

to the Furopean Reference Index for the Humanities (ERIH) .................

Schwerpunkt: Vico

Jiirgen Trabant
coltura - mondo civile - scienza nuova
Oder: Was fiir eine Kultur-Wissenschaft ist

Vicos Neue Wissenschaft? ........coeeeiiiiiniiiiiieennnn.

Thomas Gilbhard
Nova scientia tentatur

Die Metaphysik und ihre kulturphilosophische Wendung bei Vico. . .

Anne Eusterschulte
Wahrheit und GewiBheit

Kulturgeschichte und Erkenntnistheorie bei Giambattista Vico.....

Peter Konig

Zum Verhiltnis von poiesis und praxis in Vicos Scienza Nuova ....

Daniel Strassberg
Die paranoische Konstruktion moderner Subjektivitit

Zu Vicos Kritik am cartesianischen Ego..........................

Johann Kreuzer

Die Sinnlichkeit der Sprache ............ . ..ciiiiiiiiiiiiinnnn.

Relektiiren

Mechthild Hetzel/Andreas Hetzel
»Damit ein Anfang sei...«

Hannah Arendt iiber Verzeihen und Versprechen .................

Gerhard Schweppenhiuser

Uberlegungen zum Bildbegriff der Kritischen Theorie .............

195

239

ZKph 4]2010]2 - © Felix Meiner Verlag 2010 - ISSN 0939-5512



174 Inhaltsverzeichnis

Christine Bléttler
Zum Ort der Technik im Politischen
Walter Benjamins Begriff der Phantasmagorie .................... 337

Dokument

Johan Ludvig Heiberg
Volk und PubliRUM . ...... ..ottt 349

Hjordis Becker
Heibergs »Volk und Publikum«

Die Menschenmenge und die Aufgabe des Intellektuellen .......... 359
Kritik

Ralf Becker

Philosoph fiir die Welt

Zur Kritischen Gesamtausgabe der Werke von Hans Jonas ......... 369

Kéte Meyer-Drawe

Auch das Licht der Aufklirung wirft Schatten

Elisabeth Badinter zu Ohnmacht und Allmacht von Erziehung...... 372

Birger P. Priddat

Satirisch, theatralisch, untheoretisch

Paul Lafargues Geschichte des goldenen Kalbes ................... 374
Kurzkritik . ... e 376
Autorinnen und Autoren. ... ... e 383

ZKph - 420102



In der Kulturphilosophie ist Giambattista Vico kein Unbekannter. Doch der Nim-
bus seines Namens steht in einem eigentiimlichen MiBverhiltnis zur tatsdchlichen
Rezeption seines Denkens. Das jedenfalls gilt fiir die hiesige Forschungsland-
schaft, der im Ausland Vico-Institutionen etwa in Italien, Amerika und Spanien
oder Fachzeitschriften wie der Bollettino del Centro di Studi Vichiani, die New
Vico Studies, die Cuadernos sobre Vico gegeniiberstehen. Es erscheint uns daher
an der Zeit, dem Denken des Autors der Scienza Nuova ein eigenes Themenheft
zu widmen und zur internationalen Diskussion aufzuschlieBen.

Vicos Attraktion fiir die Kulturphilosophie liegt auf der Hand. Die Scienza Nu-
ova verschriankt kulturgeschichtliche, erkenntnistheoretische und sprachphiloso-
phische Motive in einer Weise, die vor allem auf gegenwirtige kultursemiotische
Ansdtze Anziehungskraft ausiibt. Wer Kultur als vermittelten Symbol- und Zei-
chenprozeB3 verstehen will, fiir den bildet »Vicos Sematologie« (Jiirgen Trabant)
den vielleicht entscheidenden Herkunftskontext. Verstdndlicherweise liegt darin
immer auch die Gefahr ahistorischer Vorlauferschaftszuschreibungen, deren Be-
liebigkeit weder kulturphilosophischer Theoriebildung noch der Vico-
Interpretation helfen diirfte. Dem sucht die Vico-Forschung nicht nur durch ihre
relative Unauffilligkeit, sondern vor allem durch die methodische Vermittlung
von exegetischer Anstrengung und behutsamer Aktualisierung zu entgehen.

Dieses Vorgehen sollte auch die kulturphilosophische Relektiire Vicos anleiten.
Seine erkenntnis-, kultur- und sprachphilosophischen Einsichten sind weder von
ihrem geschichtlichen Ort abzuldsen noch von der neuzeitlichen Metaphysik, die
sie bestimmt. Aus diesem Grund fragen die ersten Beitrige dieses Hefts nicht zu-
fallig nach dem spezifischen Charakter der »Kulturwissenschaft« Vicos. Inwieweit
seine »neue Wissenschaft« {iberhaupt eine Kulturwissenschaft ist, priift Jirgen
Trabant entlang der Konzepte von »coltura«, »mondo civile« und »scienza nuova«
und verteidigt Vicos Werk gegen voreilige Vereinnahmungen von kulturwissen-
schaftlicher Seite. Gegen solche Versuche sperrt sich schon der philosophische
und geschichtliche Kontext der Scienza Nuova, den der Aufsatz von Thomas
Gilbhard in eine bestimmte Tradition der Geistmetaphysik einordnet, um deren
kulturphilosophische Wendung der Metaphysik in ihrem Kontext zu beleuchten.

Nun hatte die neuzeitliche Metaphysik seit Bacon dem »sich selbst tiberlasse-
nen Geist« eine nicht mehr nur sich selbst iiberlassene Natur an die Seite gestellt
und mit dem Wissen {iber die Natur auch neue Formen des Kénnens und Ma-
chens gewonnen. Anne Eusterschulte geht in ihrem Beitrag dem erkenntnistheo-
retischen und kulturphilosophischen Gehalt des beriihmten Vico-Axioms nach

ZKph 4]2010]2 - © Felix Meiner Verlag 2010 - ISSN 0939-5512



176 Editorial

und diskutiert seine Konsequenzen fiir das Wahrheits- und Wissenschaftsver-
stdndnis der Scienza Nuova. Das Axiom ist alles andere als philosophisch folgen-
los. Denn die Konvertibilitit des Wahren (verum) mit dem Gemachten (factum)
wirft, wie Peter Konig in seinem Beitrag darlegt, die Frage nach dem Verhiltnis
Vicos zu der dlteren aristotelischen Unterscheidung von Praxis und Poiesis auf,
die zugleich eine Frage nach dem handelnden und hervorbringenden Subjekt ist.

Klassisch cartesianisch gesprochen bringt dieses Subjekt durch den methodi-
schen Zweifel zundchst einmal nichts anderes als sich selbst in Form einer res
cogitans hervor. Dal3 eine solche Konstruktion des Ego einseitig subjektzentrische
Konsequenzen zeitigt, die mit Vicos Denkansatz unvereinbar sind, sucht Daniel
Strassberg an dessen anticartesianischer Signatur offenzulegen. Es wundert nicht,
daB sich eine dhnliche metaphysische Kritik metaphysischer Fixierungen auch in
Vicos Sprachdenken finden 148t, dessen unhintergehbar sinnliche Dimension Jo-
hann Kreuzer darlegt, um es der Tradition mentalistischer und instrumentalisti-
scher Sprachauffassungen zu entziehen.

Es versteht sich, da3 die Beitrige dieses Schwerpunktthemas keine kanonische
Vico-Deutung zu etablieren trachten. Sie wollen auf die methodische Geschlos-
senheit und systematische Ergiebigkeit eines Denkens aufmerksam machen, des-
sen Potential noch keineswegs ausgeschopft scheint.

Die Herausgeber danken Thomas Gilbhard fiir seine Initiative und Mitarbeit an
diesem Themenschwerpunkt.

Ralf Konersmann John Michael Krois Dirk Westerkamp

ZKph - 420102



Jirgen Trabant

coltura - mondo civile - scienza nuova
Oder: Was fiir eine Kultur-Wissenschaft ist Vicos Neue Wissenschaft?

1. coltura - Kultur

[...] 1a gran selva antica della terra, a cui Ercole [...] diede il fuoco e la ridusse
a coltura. (SN 3)

der groBe alte Wald der Erde, den Herkules in Brand steckte und dem Acker-
bau zufiihrte.

[...] la selva nemea, a cui Ercole diede il fuoco per ridurla a coltura. (SN 4)

der nemeische Wald, den Herkules in Brand setzte, um ihn dem Ackerbau zu-
zufiihren.

[...] tali Ercoli domarono le prime terre del mondo e le ridussero alla coltura.
(SN 14)

solche Herkulesse zihmten die ersten Felder der Welt und fiihrten sie dem
Ackerbau zu.!

Coltura ist in Vicos Scienza Nuova eindeutig nur der Ackerbau. Und coltura

kommt in dem groBen Buch immer nur - und zwar elfmal - im Verbgefiige ridur-

re a coltura vor, »dem Ackerbau zufiihren«.? In Vicos Narration der Entfaltung

des menschlichen Lebens auf der Erde steckt der erste starke Mann der Urwelt -

1

Ich zitiere die Scienza Nuova von 1744 (SN) nach der in der Vico-Literatur iiblichen Ab-
satz-Zahlung von Nicolini. Giambattista Vico, Principj di Scienza Nuova di Giambattista
Vico d’intorno alla comune natura delle nazioni, Neapel (Napoli) 1744.

Das wissen wir deswegen so genau, weil die Vico-Forschung tiber den einfach unverzicht-
baren Konkordanzen-Band von Veneziani verfiigt (Giambattista Vico. Principj di Scienza
Nuova d’intorno alla comune natura delle nazioni. Concordanze e indici di frequenza dell
edizione Napoli 1744, hrsg. von Marco Veneziani, Florenz (Firenze) 1997).

ZKph 4]|2010]2 - © Felix Meiner Verlag 2010 - ISSN 0939-5512



180 Jiirgen Trabant

Herkules - den Ur-Wald in Brand und fiihrt ihn damit dem Ackerbau, der coltura,
zu. Damit zdhmt Herkules die Wildheit der Welt, das Verb domare, »zidhmens, er-
scheint ebenfalls im Kontext dieser reductio ad culturam. Die Brandrodung der
Wildnis, die Zdhmung des groBen alten Waldes der Welt (la gran selva antica
della terra), ist der Austritt des Menschen aus der Tierheit. Das ridurre a coltura
ist der erste Schritt des frithen Menschen in das, was wir Modernen »Kultur« nen-
nen und was Vico aber den mondo civile nannte. Das Wort »Kultur« kennt Vico
nicht.

2. mondo civile

DaB es das Wort »Kultur« nicht gibt bei dem, der gerade wieder einmal als »Griin-
dervater aller Kulturwissenschaft«3 wiederentdeckt wurde, scheint mir keine trivi-
ale Bemerkung zu sein. Mondo civile entspricht natiirlich dem, was wir heute
»Kultur« im weitest denkbaren Sinne - als Ensemble aller vom Menschen ge-
schaffenen Dinge - nennen kénnen. Aber der Ausdruck mondo civile akzentuiert
eben »Kultur« doch auf eine ganz spezifische Weise. Zunéchst steht der mondo ci-
vile im Gegensatz zum mondo naturale, zur natiirlichen Welt. Von Anfang an
stellt Vico diese beiden Welten schérfstens gegeniiber — immer begleitet von ei-
ner Polemik gegen die Philosophen, die bisher nur den mondo naturale betrachtet
hitten. Aber dann enthilt der Ausdruck civile eben doch eine ganz bestimmte,
vielleicht am besten »juristisch« zu nennende Perspektive auf diese der natiirli-
chen Welt gegeniiberstehende Welt des Menschen.

Mondo civile ist im Deutschen nicht leicht wiederzugeben, und die Uberset-
zung dieses zentralen Ausdrucks prijudiziert die gesamte Deutung des Werkes.
Vico ist ein etymologisch denkender Schriftsteller. Daher ist civile fiir ihn natiir-
lich das italienisch-lateinische Adjektiv zu cives, civitas, die in Vicos italienisch-
lateinisch-griechischem Sprachhorizont auf griechisch polis, polites, politikos
verweisen. Den lateinischen und griechischen Wortern entsprechen viele deutsche
Moglichkeiten: »Burg, Blirger, biirgerlich« - »Stadt, Stadter, stadtisch« - »Staat,
Staatsbiirger, staatsbiirgerlich« — »Gesellschaft, Geselle, gesellschaftlich, geselligg,
aber natlirlich auch »politisch« oder durchaus auch »zivil«. Hobbes, einer der
wichtigen (negativen) Bezugsautoren Vicos, hatte De cive (»Wom Biirger«) ge-
schrieben, womit er den Menschen als Mitglied eines gesellschaftlichen Zusam-
menschlusses (im Gegensatz zum natirlichen Menschen: De corpore und De ho-
mine) meinte. »Zivil« und »zivile Welt« wire aber im Deutschen ungewdhnlich an
dieser Stelle, das Wort hat sich ja tatsdchlich auf Umgangsformen und Kleidung
und auf einen Teil des Rechts (Zivilrecht) spezialisiert.

3 Friedrich Adolf Kittler, Eine Kulturgeschichte der Kulturwissenschaft, Miinchen 2000, 29.

ZKph - 420102



Was fiir eine Kultur-Wissenschaft ist Vicos Neue Wissenschaft? 181

Vico stellt gleich am Anfang der Scienza Nuova (SN 2) den mondo civile der
Natur wegen einer fundamentalen Eigenschaft des Menschen entgegen, die bisher
von den Philosophen tibersehen worden sei (nol contemplarono): Die Haupteigen-
schaft der Natur der Menschen sei es namlich, daB sie socievoli, gesellig, seien.
Diese gesellige Natur sei das, was den Menschen am eigensten sei: »la parte piu
propia degli uomini«. Das ist Vicos erste Aussage lber den Menschen in der
Scienza Nuova. Da dieser Gedanke des geselligen Wesens und der gesellschaftli-
chen Organisation in Vicos Beschreibung des mondo civile so eindeutig im Vor-
dergrund steht, wiirde ich am ehesten fiir »gesellschaftliche Welt« als Ubersetzung
fiir mondo civile pladieren. »Gesellschaftlich« klingt sehr modern, soziologisch;
das Wort »gesellschaftlich« kommt aber im 18. Jahrhundert auf, wire also durch-
aus nicht anachronistisch. Auch »politische Welt« wire natiirlich méglich, denn
selbstverstindlich ist die Feststellung des geselligen Wesens der Menschen ein
Echo des zoon politikon aus der Politik von Aristoteles. Aber Vico kennt auch das
Adjektiv politico, so dal man »politisch« besser fiir die Vorkommnisse von politi-
co reserviert, z.B. gerade wo er - wie hier am Anfang der Scienza Nuova — Her-
kules als den eroe politico, den »politischen Helden«, bezeichnet (SN 3). Durch die
Rodung des Waldes, die Vico als prototypische Aktion gegen die Wildheit der
Welt immer wieder hervorhebt, ermdglicht Herkules die Griindung der polis.

3. kulturell

Aber natiirlich wire auch »kulturelle Welt« nicht falsch. Zumal das Wort coltura
etymologisch ja die erste »kulturelle« Handlung des Menschen bezeichnet: Die
Rodung des wilden Waldes fiir die coltura ist die Urhandlung des »politischen
Heldeng, der damit die Grundlage fiir die Kultur bereitet. Herkules, die allegori-
sche Figur fiir die materielle Bearbeitung der Natur, ist einfach die Basis des
mondo civile. Er wird daher von Vico auch als erster der beiden Grund-Helden
des mondo civile genannt: Zundchst mufB einmal materiell der Boden bereitet
werden fiir die Kultur: Wo Wildnis war, muB3 coltura hin.

DaB der Ackerbau die Grundlage fiir die Kultur ist, daB coltura die Basis von
Kultur ist, zeigt augenfillig die beriihmte allegorische bildliche Darstellung, die
Vico seinem Buch voranstellt:

4120102 - ZKph



182 Jiirgen Trabant

Dom Arc. Vacara I

»Dipintura« der Scienza Nuova (Napoli 1730)

ZKph - 4|2010]2



Was fiir eine Kultur-Wissenschaft ist Vicos Neue Wissenschaft? 183

Aus dem Ur-Wald, der sich dunkel hinter dem Altar auftiirmt, aus der »gran selva
di questa terra« (SN 13), das heiBt aus dem Ort der Wildheit iiberhaupt, ragt ein
Pflug, der sich gleichsam unter den Altar schiebt und diesen trigt. Der Pflug ist
das Ur-Instrument der coltura und damit auch der Kultur. Der Pflug, die Agri-
Kultur, ist die Basis fiir den Altar, fiir die Religion, die den mondo civile tragt und
damit die Grundinstitutionen des menschlichen Zusammenlebens: Ehe, Totenbe-
stattung und den Glauben an die Unsterblichkeit der Seele.

Eine Schrifttafel setzt die Linie des Pfluges fort und verldngert die Agri-Kultur
gleichsam auf die »Kultur« im modernen, eingeschrinkten Sinne, auf die Welt der
Sprachen und Buchstaben (lingue e lettere). Die Schrifttafel ruht ihrerseits auf ei-
ner korinthischen Séule, welche die Modernitdt symbolisiert, weil sie die neueste
der Sdulenordnungen ist. Sie verweist auf die letzte Phase der menschlichen Kul-
tur und der Entwicklung der Zeichen. Homer, dem die Tafel gegeniiberliegt, steht
fiir den fritheren Zustand, sofern er eine noch buchstabenlose Phase der Kultur-
entwicklung darstellt:

La tavola mostra i soli principi degli alfabeti e giace rimpetto alla statua
d’Omero, perché le lettere, come delle greche si ha dalle greche tradizioni, non
si rituovarono tutte a un tempo; ed ¢ necessario ch’almeno tutte non si fusse-
ro ritruovate nel tempo d’Omero, che si dimostra non aver lasciato scritto ni-
uno de’ suoi poemi. (SN 23)

Die Tafel zeigt nur die Anfiange der Alphabete und liegt der Statue Homers
gegeniiber; denn die Buchstaben - wie wir von den griechischen aus der grie-
chischen Uberlieferung wissen - wurden nicht alle zur selben Zeit erfunden;
und man mufB3 annehmen, daB sie zumindest zur Zeit Homers noch nicht alle
erfunden waren, da wir zeigen, daB er keines seiner Gedichte schriftlich hin-
terlassen hat.

Coltura (Pflug) und (Sprach- und Schrift-)Kultur (Buchstabentafel, Siule, Homer)
verweisen also in dieser Darstellung metonymisch aufeinander.

Dennoch wire der Ausdruck »kulturelle Welt« fiir mondo civile in zweierlei
Hinsicht unpassend: Einerseits wére er ein eklatanter sprachlicher Anachronis-
mus, da das Wort »kulturell« erst im 20. Jahrhundert aufkommt und damit eine
Modernitit vorspiegeln wiirde, die dem Text aus dem 18. Jahrhundert nicht an-
gemessen ist. Andererseits wére »kulturelle« Welt insofern nicht préazise, als das
»Kulturelle« im modernen Sinne ja eher nur einen Aspekt des mondo civile be-
zeichnet als den mondo civile insgesamt. Dies ist z.B. der Fall, wenn Kittler* ein
»Geviert« von Natur, Technik, Gesellschaft und Kultur aufruft, bei dem die »Kul-
tur« von der »Gesellschaft« unterschieden wird. Der mondo civile umfaBt bei Vico

4 Vgl. Kittler, Eine Kulturgeschichte der Kulturwissenschaft, 15.

4120102 - ZKph



184 Jiirgen Trabant

aber eindeutig das Juristisch-Politische und das »Kulturelle«: Die groBen Provin-
zen des mondo civile sind: governi, lingue und giurisprudenze, also politische Or-
ganisationsformen, semiotische Weltbeméchtungsformen und politisch-juristische
Theorien. Im vierten Buch fichert Vico diese Gebiete auf: nature, costumi, diritti
naturali, governi, lingue, caratteri, giurisprudenze, autorita, ragioni, giudizj, sette
di tempi, das heiBt er betrachtet Regierungsformen, Rechtsformen, Gebrauche,
Mentalitdten, Zeichen, Sprachen, Religionen. Bei Vico wird also gerade keine
Trennung von Sozialwissenschaft und Kulturwissenschaft vorgenommen, sondern
das Soziale oder Politische und das im engeren Sinne »Kulturelle« gehoéren zu-
sammen, sie bilden zusammen den mondo civile. Das »Kulturelle« im engeren
Sinne steht bei Vicos Blick auf den mondo civile prinzipiell durchaus nicht im
Vordergrund. Ja, es fillt sogar auf, daB riesige Bereiche des »Kulturellen« fehlen:
Malerei, Bildhauerei, Architektur, Musik, Tanz, Alltags-Kultur, Geridte und Tech-
niken spielen bei Vicos Betrachtung des mondo civile zum Beispiel kaum eine
Rolle.

4. Herkules und Homer

Die enge Verbindung des Gesellschaftlichen und des »Kulturellen« im mondo civi-
le zeigt sich in der fiir Vico konstitutiven Dualitdt von Herkules und Homer, d.h.
von materieller und geistiger Weltbeméachtigung, von Arbeit und Denken-
Sprechen, von Politik und Semiotik. Die dipintura, das Bild, mit dem Vico das
Ensemble seiner Philosophie allegorisch darstellt, stellt diese Dualitét auf der ers-
ten Seite des Buches, ja eigentlich vor dem Beginn des Textes (das Bild erscheint
auf der linken Seite vor dem Titelblatt als »dipintura proposta al frontispizio«), in
aller Deutlichkeit vor Augen®: Neben der als Frau mit gefliigelten Schldfen darge-
stellten Metaphysik, also der Philosophie, die der Hauptgegenstand des Buches
ist, sind Herkules und Homer die beiden Hauptgestalten des mondo civile, den die
Metaphysik statt des mondo naturale zu betrachten hat. ZugegebenermafBen ist
Herkules liangst nicht so sinnfillig dargestellt wie Homer (er ist sogar eher ver-
steckt im Sternbild des Léwen und der Jungfrau), aber er ist das erste Prinzip des
mondo civile: Herkules ist der »politische Held«, der Griinder der Polis gegen den
wilden Wald. Die gut sichtbare, ja dominante Figur ist Homer, die andere allego-
rische Figur, die das zweite Grundprinzip des mondo civile reprasentiert. Wahrend
Herkules die materielle Bearbeitung der Welt (und die durch sie erméglichte ge-
sellschaftliche Organisation) reprasentiert, steht Homer fiir die geistige Bearbei-
tung der Welt, fiir die zweite Uberwindung der Wildheit der Welt durch das Den-

5 Zur dipintura vgl. jetzt die schone Studie von Thomas Gilbhard, Vicos Denkbild. Studien
zur »Dipintura« der Scienza Nuova und der Lehre vom Ingenium, Berlin 2009 (Diss. Hum-
boldt-Universitit Berlin).

ZKph - 420102



Mechthild Hetzel/Andreas Hetzel

»Damit ein Anfang sei...«
Hannah Arendt lber Verzeihen und Versprechen

Im Unterschied zum Erkennen hat menschliches Handeln Zeit nicht nur zur Vor-
aussetzung; es erstreckt sich nicht einfach nur in ihr, sondern stiftet sie. Han-
delnd entwerfen wir eine Zukunft und brechen so mit dem Gewesenen. Im Neu-
beginn, der in jeder Handlung beschlossen liegt, schaffen wir allererst eine Ver-
gangenheit und richten uns zugleich auf mdégliche Zukiinfte aus. Neu beginnen
kann allerdings niemand allein, es bedarf dazu der Anderen, die mich in Gesten
des Verzeihens von vergangenen Taten entbinden und im Versprechen eine ge-
meinsame Zukunftsperspektive jenseits bloBer Kontingenz erméglichen.

Es mag von hierher nicht verwundern, daB diejenige Philosophin, die sich wie
keine zweite den Menschen als handelnden Wesen widmet, das Versprechen und
das Verzeihen ins Zentrum ihrer Handlungstheorie riickt. Handelnd antizipieren
wir eine Zukunft, die in wechselseitig gegebenen Versprechen Verbindlichkeit
gewinnt. Ohne ein Vertrauen auf das Kommende, das im Versprechen handgreif-
lich wird, blieben wir in einer sich endlos perpetuierenden Gegenwart gefangen.
Die »sogenannte Zeitlichkeit unseres Lebens«, notiert Arendt im Juli 1950 in ihr
Denktagebuch, »ist nur die Form, unser Leben zu versprechen.«! Analog dazu be-
freien sich Menschen im Verzeihen wechselseitig von einer Vergangenheit, die sie
sonst festzusetzen drohte, sich hinter ihrem Riicken als unentrinnbarer Schick-
salszusammenhang verldngern wiirde. DaB verziehen wird, besagt nichts anderes,
als daB3 Menschen sich die Méglichkeit einrdumen, neu zu beginnen.

Die von uns gegebenen Versprechen werfen, so Arendt, »Inseln des Voraus-
sehbaren« in ein »Meer der UngewiBheit«2. Sie unterscheiden sich damit vom pla-
nenden Entwurf des Herstellens, der einen Weg bahnt, welcher »nach allen Seiten
gesichert« (VA 240) zu sein vorgibt. Das gegebene Wort iiberantwortet sich der
UngewiBheit der Zukunft. Es bliebe sinnlos, wire diese Zukunft bereits eine aus-

1 Hannah Arendt, Denktagebuch 1950-1973, 2 Bde., hrsg. von Ursula Ludz u. Ingeborg
Nordmann, Miinchen 2002, 9.
2 Arendt, Vita Activa oder Vom titigen Leben (1967), Miinchen 1994 (im folgenden VA), 240.

ZKph 4]|2010]2 - © Felix Meiner Verlag 2010 - ISSN 0939-5512



304 Mechthild Hetzel/Andreas Hetzel

gemachte Sache: Das Versprechen sieht sich stets von einem prinzipiellen Nicht-
wissen eingeholt, es sucht vorwegzunehmen, was unmdoglich vorweggenommen
werden kann. In vergleichbarer Weise richtet sich das Verzeihen auf eine Schuld,
die nicht wird ungeschehen zu machen sein. Als Verwirklichungen von zunéchst
Unmoglichem konnen Versprechen und Verzeihen im AnschluB an Arendt als
erste Institutionen gelten. Mit ihnen verwandeln Menschen ihr Leben vom bloBen
Uberleben in eine — wenn auch stets prekire - Lebensform.3 Als »Heilmittel« wir-
ke das Verzeihen, so Arendt, gegen die Unwiderruflichkeit der Taten wie das Ver-
sprechen gegen die »chaotische UngewiBheit alles Zukiinftigen« (VA 231); das
Zusammenspiel beider 6ffnet das Leben, gibt ihm zugleich eine Gestalt, ohne es
in irreversibler Weise festzulegen.

Im ersten Abschnitt unseres Beitrags folgen wir der Spur der Augustinischen
Wendung »Damit ein Anfang sei...« durch Arendts Werk. Auf dieser Fiahrte veror-
ten wir drei zentrale Figuren des Anfangs: die anthropologische Figur der »Natali-
tit« oder Gebiirtlichkeit des Menschen, die sozialphilosophische Figur der
»Macht« im Sinne einer wechselseitigen Erméglichung und schlieBlich die politi-
sche Figur der »Revolution« als Anfang in der Geschichte. Mit diesen Figuren be-
wegen wir uns mitten hinein in das, was Arendt »Bezugsgewebe menschlicher
Angelegenheiten« oder »Praxis« nennt (1). Auf dieser Folie interpretieren wir in
einem zweiten Abschnitt Arendts Ausfiihrungen zu den Vermégen des Verzeihens
und Versprechens in ihrem Hauptwerk Vita activa im Detail, um ihre Relevanz
fiir eine zeitgemifBe negativistische Ethik und Sozialphilosophie aufzuzeigen (2).

1. Figuren des Anfangs

Natalitit. - Die Fahigkeit des Anfangenkdnnens umschreibt Arendt u. a. mit den
Begriffen »Natalitdt« oder »Gebiirtlichkeit«. Damit ist weniger die biologische Tat-
sache bezeichnet, daB Menschen geboren werden, als daB sich die Geburt als ab-
soluter Anfang in allem Handeln wiederholt. Als Handelnde vermégen sich Men-
schen neu zu erschaffen - nicht im Sinne einer individuellen Selbstschopfung
(einer heute viel beschworenen »Asthetik der Existenz«), sondern im Sinne eines
wechselseitigen sich Erméchtigens. »Weil jeder Mensch auf Grund des Geboren-
seins ein initium, ein Anfang und Neuankémmling in der Welt ist«, erldutert sie
in Referenz auf Augustinus? »kénnen Menschen Initiative ergreifen, Anfénger

3 Zum Verhiltnis von bloBem Leben und Lebensform im AnschluB an Benjamin, Arendt und
Foucault vgl. Giorgio Agamben, Homo sacer. Souveridne Macht und bloBes Leben (1995),
Frankfurt/M. 2002.

4 »[Initium] ergo ut esset, creatus est homo, ante quem nullus fuit.« (Aurelius Augustinus, De
Civitate Dei, Corpus Christianorum. Series Latina XLVII/XIV, hrsg. von Bernardus Dombart
u. Alphonsus Kalb, Turnhout 1955, XII, 21)

ZKph - 420102



»Damit ein Anfang sei...« 305

werden und Neues in Bewegung setzen.« (VA 166)° Handeln hat fiir Arendt in
Abgrenzung zu Arbeiten und Herstellen, den beiden anderen von ihr unterschie-
denen Tatigkeitsformen, immer schon eine kollektive Infrastruktur. Fragen, die
menschliche Angelegenheiten angehen, seien in diesem Sinne »keine Sache theo-
retischer Erwigungen eines Einzelnen« (VA 12) und soliten dies auch nicht sein.
Die menschlichen Angelegenheiten lassen sich weder herstellen noch erarbeiten.
Das Handeln geht der Intentionalitdt und der Erste-Person-Perspektive eines iso-
lierten Akteurs ebenso voraus wie die Sprache, die niemals nur meine Sprache ist.
Unter Rekurs auf die Ilias® hebt Arendt hervor, daB Sprechen und Handeln den
homerischen Menschen als gleichurspriinglich gelten:

»Und dies nicht nur, weil ja offenbar alles politische Handeln, sofern es sich
nicht der Mittel der Gewalt bedient, sich durch Sprechen vollzieht, sondern
auch in dem noch elementareren Sinne, daB ndmlich das Finden des rechten
Wortes im rechten Augenblick, ganz unabhingig von seinem Informations-
oder Kommunikationsgehalt an andere Menschen, bereits Handeln ist.« (VA
29)

Arendt stellt sich hier ganz in den Horizont der klassischen Antike, die noch kei-
ne Idee der Sprache (etwa als Kompetenz oder System) jenseits ihrer politischen
Wirksamkeit, sozialen Situiertheit und rhetorischen Adressiertheit kennt.” Umge-
kehrt hat das Handeln, fiir die klassischen Autoren wie fiir Arendt, immer schon
eine symbolische Dimension, eine AuBerungsseite, es interveniert in einer ge-
meinsamen Welt der Bedeutungen, Interpretationen und Reden. (VA 10) Das
Handeln ist auf einen sprachlich vermittelten Gemeinsinn verwiesen, der eine (in
Kants Worten) transzendentale Synthesis leistet und die Perspektiven aller Indi-
viduen auf eine Realitit einstimmt. Aus der Sicht des einzelnen Subjekts, das sich
erkennend zur Welt verhilt, kann sich noch keine Wirklichkeit ausbilden. Nur in
der Agonalitiat der Perspektiven innerhalb kollektiver Handlungszusammenhinge
tritt uns eine widerstindige Realitit entgegen. (VA 50) Der Gemeinsinn gilt
Arendt als der Objektivitit verblirgende Sinn. (VA 57) Die Gewinnung der Zu-
kunft und der Bruch mit der Vergangenheit lassen sich insofern auch nicht her-
stellen - im Sinne eines intentionalen Programms, dem eine Einzelne folgte. Sie
werden von Anderen gewdhrt und bleiben der je Einzelnen im Letzten unverfiig-

5 Vgl. auch Arendt, Uber die Revolution (1963), Miinchen/Ziirich 2000, 271, sowie dies., Was
ist Politik? Fragmente aus dem Nachlass, hrsg. von Ursula Ludz, Miinchen/Ziirich 2003, 49.

6 »Darum sandte er [= Achills Vater Peleus] mich her, um dich das alles zu lehren: Beides,
beredt in Worten zu sein und riistig in Taten.« Homer, Ilias, in: Homer, Ilias/Odyssee, hrsg.
von Wolf-Hartmut Friedrich, {ibers. von Johann Heinrich Voss, Diisseldorf/Ziirich 2005, IX,
442-443,

7 Vgl hierzu Andreas Hetzel, Die Wirksamkeit der Rede. Zur Aktualitiit Rlassischer Rhetorik
fiir die moderne Sprachphilosophie, Bielefeld 2010 (i. E.).

4]2010]2 - ZKph



Gerhard Schweppenhduser

Uberlegungen zum Bildbegriff der Kritischen Theorie*

1. Einleitung

Der Kunsthistoriker Michael Diers beklagte unldngst, dal seine Zunft es versdumt
habe, einen aktuellen Bildbegriff zu entwickeln. Neue Produktions- und Repro-
duktionstechniken sowie eine verdnderte Alltagskultur hitten Bildphdnomene
hervorgebracht, die man mit einem traditionellen Bildverstindnis, das auf Male-
rei, Grafik oder Plastik fixiert sei, kaum angemessen beschreiben kénne. Diers
sieht die Herausforderung fiir die Kunstgeschichte (mit Martin Warnke) in der
gewandelten »profanen Bildkultur [von] heute«!: in ihren neuen Medien, ihren
neuen Anwendungs- und Deutungskontexten und ihrer verdnderten Vorstellung
davon, was Bilder sind und leisten konnen. Mit seinem ikonologischen Ansatz
stellt sich Diers ausdriicklich in die Ndhe der Frankfurter Schule, die Bildph4no-
mene aus Kunst und Alltagskultur kunstsoziologisch betrachtet habe.2 Und er be-
dauert, daB die Kunstgeschichte es der Philosophie tiberlassen habe, sich um ei-
nen erweiterten und konsistenten Begriff des Bildes zu kiimmern. Man konnte
dies so verstehen, als wiirde es auf eine Konfrontation zwischen Kunstgeschichte
und kritischer Kunstsoziologie auf der einen Seite und Philosophie auf der ande-
ren Seite hinauslaufen; doch das ist nicht Diers’ Absicht, und es wiirde die Bild-
wissenschaft auch nicht weiterbringen. Meine folgenden Uberlegungen wollen
vor diesem Hintergrund zu einem Austausch zwischen dem kunstsoziologischen
Ansatz und dem philosophischen Bild-Diskurs anregen. Sie skizzieren den Bei-
trag, den die Kritische Theorie dabei leisten konnte.

Wenn im philosophischen Diskurs der Gegenwart von Bildern als (in der Regel
zweidimensional-flichigen) Artefakten die Rede ist, dann wird meist unterschie-
den zwischen Bildern als raumzeitlich situierten Objekten, die in erster Linie
durch ihre Wahrnehmbarkeit bzw. Sichtbarkeit gekennzeichnet sind, und Bildern

* Dieser Text ist aus einem Vortrag am Philosophischen Seminar der Bergischen Universitat
Wuppertal im April 2009 hervorgegangen. Fiir kritische Hinweise danke ich Dieter Mersch.

1 Michael Diers, FotografieFilmVideo. Beitrige zu einer kritischen Theorie des Bildes, Ham-
burg 2006, 26.

2 Siehe dazu auch Hermann Schweppenhiduser, »Kunst als soziales Ged4chtnis und bewusst-
lose Geschichtsschreibung. Zur Ikonologie des Warburg-Kreises und der kritischen Kultur-
Theorie der Frankfurter Schule«, in: ders., Denkende Anschauung - anschauendes Denken.
Kritisch-dsthetische Studien iiber die Komplementaritit sensitiver und intellektiver Relatio-
nen, Berlin/Miinster 2009, 181-187.

ZKph 4]|2010]2 - © Felix Meiner Verlag 2010 - ISSN 0939-5512



320 Gerhard Schweppenhéduser

als raumzeitlich situierten Objekten, die als Zeichen fiir anderes stehen (kénnen).
Hiaufig werden diese Aspekte als einander ausschlieBende Bestimmungen ge-
dacht: Wer eine wahrnehmungstheoretische Position vertritt, versteht unter Bil-
dern Objekte, die etwas zeigen, was es in einem anderen Modus als dem der
Sichtbarkeit nicht gibt; und wer eine zeichentheoretische Position vertritt, ver-
steht unter Bildern Teile eines visuellen Zeichensystems, deren Relationen zu
dem, was sie jeweils reprdsentieren, jeweils wieder verschieden bestimmt werden
konnen.3 Strittig ist hier insbesondere die Frage der Ahnlichkeit zwischen ikoni-
schen Zeichen und dem, wofiir sie stehen.* Es wird dariiber diskutiert, ob Bilder
anderen Dingen in syntaktischem, semantischem oder pragmatischem Sinne &hn-
lich sind - d.h., ob es Strukturanalogien zwischen dem Aufbau der Bilder und ih-
rer Gegenstinde gibt, ob es Isomorphien zwischen ihnen gibt, oder ob sich Bild-
betrachter und -benutzer sich Bildern gegeniiber dhnlich verhalten wie dem
gegeniiber, wofiir die Bilder stehen.

Im bildwissenschaftlichen Diskurs der letzten Jahre ist keine Bildtheorie aus
dem Bereich der Frankfurter Schule vertreten. Konzepte des Bildes spielen in der
Kritischen Theorie jedoch keineswegs nur eine marginale Rolle.> Der Begriff des
Bildes bei Adorno, Horkheimer, Marcuse und Benjamin ist nicht nur auf seinem
angestammten Gebiet, der Asthetik, hochst exponiert, sondern auch auf mehreren
anderen, namlich: Geschichtsphilosophie, Kulturkritik sowie Wahrnehmungs-
und Erkenntnistheorie. Doch der Begriff des Bildes, so scheint es, wird im Diskurs
der Kritischen Theorie nicht konsistent verwendet. Dies entspricht in gewisser
Hinsicht durchaus dem Selbstverstindnis der Kritischen Theorie, welche die Phé-
nomene nicht starr und empiriefern konstruierten Definitionen unterwerfen, son-
dern sie gleichsam selbst sprechen oder zum Ausdruck kommen lassen will. Doch
dieses Verfahren ist in Gefahr, seine Gegenstinde zu verlieren, wenn die Kate-
gorien unterbestimmt bleiben oder dquivok sind. AuBerdem entbindet die von der
Kritischen Theorie postulierte Einheit von Analyse und Kritik selbstverstindlich

3 Einen Uberblick gibt der Artikel »Bild« von Oliver Robert Scholz, in: Asthetische Grundbeg-
riffe. Historisches Worterbuch in sieben Bdnden, hrsg. von Karlheinz Barck u.a., Bd. 1,
Stuttgart/Weimar 2000, 618-669. Vgl. Lambert Wiesing, »Methoden der Bildwissenschaft,
in: Zeit der Bilder - Bilder der Zeit, hrsg. von Katrin Greiser u.a., Weimar 2006, 53-62. Die
wahrnehmungstheoretische, von der Phinomenologie und der formalen Asthetik kommen-
de Position vertritt Wiesing, Die Sichtbarkeit des Bildes. Geschichte und Perspektiven der
formalen Asthetik, Frankfurt/M., New York 2008; die semiotische Position wird vorgestellt
bei Oliver R. Scholz, Bild, Darstellung, Zeichen. Philosophische Theorien bildlicher Darstel-
lung, Frankfurt/M. 2004.

4 Vgl. Jakob Steinbrenner, »Bild«, in: Lexikon Philosophie. Hundert Grundbegriffe, hrsg. von
Stefan Jordan u. Christian Nimtz, Stuttgart 2009, 58-61.

5 Siehe dazu Schweppenhéiuser, »Dialektischer Bildbegriff und »dialektisches Bild« in der kriti-
schen Theorie, in: ders., Denkende Anschauung - anschauendes Denken, 57-98.

ZKph - 420102



Uberlegungen zum Bildbegriff der Kritischen Theorie 321

nicht von der Notwendigkeit, die im Verfahren immanenter Kritik gewonnenen
Einsichten iiber die Gegenstinde der Untersuchung in einem konsistenten Zu-
sammenhang zu entfalten. Auch eine Theorie, die dem Ordnungszwang skeptisch
gegeniibersteht, den Denksysteme ausiiben konnen, kann nicht ginzlich unsys-
tematisch verfahren, wenn sie stimmige Erkenntnisse gewinnen will.®

Um im folgenden zu klidren, was man von einer Kritischen Theorie des Bildes
erwarten kann, werde ich zunichst kurz die wesentlichen Merkmale Kritischer
Theorie rekapitulieren (Teil 2). Dann werde ich die Bildbegriffe vergegenwirtigen,
die in der Kritischen Theorie verwendet werden, indem ich sie als Elemente einer
kritischen Theorie des Bildes darstelle, und dabei versuchen, den Beitrag zu skiz-
zieren, den solch eine Bildtheorie im gegenwértigen Diskurs der Bildwissen-
schaften leisten kann (Teil 3).

2. Was ist Kritische Theorie?

Von Theorien wird verlangt, daB sie einen systematisch geordneten Zusammen-
hang von Aussagen bilden, der Beobachtungen, Hypothesen und Gesetzesaussa-
gen enthilt und sich auf definierte Objektbereiche (Tatsachen, Ereignisse usw.)
bezieht. Ganz unspezifisch formuliert, haben Theorien zunichst einmal die Auf-
gabe, Phidnomene, Vorginge und Strukturen usw. zu beschreiben, zu erkldren
und gegebenenfalls zu bewerten (bzw. Grundlagen des Handelns zu formulieren).
Normalerweise gehen sie von Axiomen oder Beobachtungen aus und verbinden
einzelne Aussagen zu Satzsystemen, deren Geltungskriterien Konsistenz und Wi-
derspruchsfreiheit sind. Erfahrungswissenschaftliche Theorien entwickeln 1. eige-
ne Beobachtungssprachen, die zumeist nach den Regeln der formalen Logik
strukturiert werden, 2. Interpretationssysteme, deren Kern z.B. die Formulierung
von Naturgesetzen ist, sowie 3. Priifungskriterien und Testverfahren. Wissen-
schaftliche Theorien sind dabei stets von diversen Hintergrundannahmen einge-
rahmt, die in der Theorie selbst nicht expliziert und auf ihren Geltungsanspruch
tiberpriift werden (konnen). Vorwissen, nicht nur aus dem Fachgebiet, sondern
auch aus der Lebenswelt, ist die Voraussetzung jeder wissenschaftlichen Er-
kenntnis. Deutungen und Interpretationen sind nicht isolierbar von Interessen,
Zwecken und Zielen, mithin von kommunikativer Interaktion in der Lebenswelt.

6 Dies ist im iibrigen auch die Uberzeugung von Adorno gewesen, auf dessen Uberlegungen
zum Verhiltnis von esprit de systéme und esprit systématique, zum Antisystem und zu
Fragen der dialektischen Darstellung in diesem Zusammenhang zu verweisen wére. Vgl.
Theodor W. Adorno, »Der Essay als Formg, in: ders., Gesammelte Schriften Bd. 11 (im fol-
genden GS), Frankfurt/M. 1974, 9-33; vgl. weiterhin Sven Kramer, Rdtselfragen und wolki-
ge Stellen. Zu Benjamins Kafka-Essay, Lineburg 1991, Kap. II: »Zur Formbestimmung des
Essays«, 11-28.

4120102 - ZKph



322 Gerhard Schweppenhéduser

Im Unterschied zu naturwissenschaftlichen Theorien haben kulturwissen-
schaftliche und philosophische Theorien die Aufgabe, 1. systematische Begriffs-
klarungen zu leisten und 2. »begriindete Stellungnahmen zu [...] alternativen
Begriffsdeutungen und Verwendungen«’ abzugeben. Sie enthalten also (im Sinne
der Diskurstypologie von Schnidelbach) einerseits explikative Diskurse, d.h. ar-
gumentative Begriffserlduterungen, und andererseits normative Diskurse, d.h. Be-
griindungen von Geltungsanspriichen.

Die Sozial- und Kulturphilosophie der Frankfurter Schule gehért zu einem
Theorietypus, dessen Diskurse vor allem drei Merkmale aufweisen: Sie sind her-
meneutisch (1), kritisch (2) und dialektisch (3).

(1) Hermeneutik ist bekanntlich nicht nur die Auslegung traditionell sanktio-
nierter, aber interpretationsbediirftiger Texte, sondern eine Lehre vom Sinnver-
stehen, welche das Deuten von Zeichen und damit verbundene Handlungen als
spezifisches Merkmal von Kultur und Gesellschaft begreift. Thr Kriterium ist zu-
ndchst die qualitative Rekonstruktion von Erfahrungsweisen geistiger Ausdrucks-
gestalten, die sich methodisch vom auf Beobachtung basierenden, quantitativen
Erklaren der Naturwissenschaften unterscheidet.® Hinzu kommen semiotische und
handlungstheoretische Aspekte, weil davon ausgegangen wird, daB die Er-
scheinung von Welt fiir uns stets durch Zeichen vermittelt ist, die es zu ent-
schliisseln gilt. Hermeneutisches Verfahren und sozialphilosophische Reflexion
auf gesellschaftliche Bedingungen der Produktion von Bedeutungszusammen-
hingen verweisen aufeinander, denn Texte und Sprachen sind Kodierungen, die
sich auf Vergesellschaftungs-, Natur- und Herrschaftsverhéltnisse beziehen, deren
Analyse in den Horizont der Auslegung reflexiv einflieBen muB. Nach Habermas
kann Hermeneutik ihrem Anspruch, tiberlieferte Texte zu »verstehen«, nur gerecht
werden, wenn sie sich fiir Ideologiekritik und Geschichts- sowie Sozialphiloso-
phie 6ffnet.?

(2) Kritische Theorie mochte die Darstellung und die Kritik ihrer Gegenstinde
sozusagen gleichzeitig entwickeln. Sie betreibt Analyse als Kritik bzw. Kritik als
Analyse. Thre Begriffe sind sowohl deskriptiv als auch normativ. Dem liegt die
Uberzeugung zugrunde, daB Beschreibungen nur stimmig geraten kénnen, wenn
sie bereits in kritischer Absicht erfolgen. Deskriptionen und Erkldrungen gesell-

7 Herbert Schnidelbach, »Kulture, in: Philosophie. Ein Grundkurs, hrsg. von Ekkehard Mar-
tens u. Herbert Schnédelbach, Bd. 2, Hamburg 2003, 508-548, 512.

8 Vgl. Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Her-
meneutik, Tibingen, 21965, 329-344.

9 Vgl. Jirgen Habermas, »Zu Gadamers »Wahrheit und Methode«w, in: Hermeneutik und Ideo-
logiekritik, hrsg. von Karl-Otto Apel u.a., Frankfurt/M. 1971, 55; vgl. Gerhard Stapelfeldt,
Zur deutschen Ideologie. Soziologische Theorie und gesellschaftliche Entwicklung in der
Bundesrepublik Deutschland, Berlin/Hamburg/Miinster 2005, 212.

ZKph - 420102



Uberlegungen zum Bildbegriff der Kritischen Theorie 323

schaftlicher Strukturen und Zustinde werden mit der Beschreibung von deren
kontrafaktischem Potential verbunden.

(3) Wie begriindet Kritische Theorie die Verbindung von Theorie und Kritik
und ihren Rekurs auf das kontrafaktische, normative Potential im Gegebenen?
Darstellung und Kritik werden entlang der immanenten Widerspriiche der unter-
suchten Gegenstinde entfaltet. In Form von Ideologiekritik werden Theorien un-
tersucht, die zwar explizit deskriptiv, implizit jedoch normativ sind, weil sie vor-
geben, wie die Welt aufzufassen sei, und Handlungsméglichkeiten darin fest-
legen. Solche implizit normativen Theorien konstituieren soziale und kulturelle
Praktiken, ohne daB dies fiir alle Beteiligten reflexiv klar ist. Fiir die Kritische
Theorie gilt es, den Schein, diese implizit normativen Theorien héitten lediglich
rein deskriptiven Charakter, durchsichtig zu machen - auch in seiner konstituti-
ven Verbindung mit dem bestehenden gesellschaftlichen Sein.

3. Bildbegriffe der Kritischen Theorie

In der Kritischen Theorie sind Bilder, vereinfacht ausgedriickt, nicht bloB, was sie
sind, sondern auch, was sie sein konnten. In der Differenz zwischen der Daseins-
und der Moglichkeitsdimension des Visuellen liegt die spannungsgeladene Nicht-
identitdt in der Einheit von Darstellung, Vorstellung und Stellvertretung.

Es gibt bei Horkheimer und Adorno eine Verwendung des asthetischen Bild-
begriffs, die an den traditionellen ankniipft und diesen im Sinne der anamneti-
schen Antizipation einer sozialen Utopie transformiert (3.1). Fiir Benjamin, Ador-
no und Horkheimer sind vor allem die Diskursivitédt des Bildes und das Verhiltnis
von Bild und Text relevant (3.2). Ein zentrales kulturphilosophisches Motiv ist die
Bildkritik, insbesondere als Kritik an der Kolonisierung des visuellen UnbewuBten
durch die »Kulturindustrie« (3.3). Im Zusammenhang damit steht die Beschrei-
bung des Projektionsbildes in der Theorie des Antisemitismus (3.4). Tircke hat
eine Theorie des kulturstiftenden Wiederholungszwangs vorgelegt, in welcher der
Bildbegriff eine entscheidende Rolle spielt (3.5).

3.1. Asthetische Bilder

Literarische Sprachbilder und Werke der bildenden Kunst kénnen nach Horkhei-
mer soziale Erlebnisformen im Distanz- und Nahbereich des individuellen Erle-
bens aufzeichnen und als fiktionale Meta-Realitdten gestalten. Diese kniipfen an
frihe, zweck- und handlungsentlastete Erfahrungen der Rezipienten an und ma-
chen sie, als Wunschprojektionen eines moglichen anderen Zustands, zu einer
Ressource des Widerstands. Asthetische Bilder formen »die Elemente der Wirk-

4120102 - ZKph



Johan Ludvig Heiberg
Volk und Publikum

In dem Theater-Artikel der letzten Nummer' habe ich gelegentlich den Gegensatz
von einem Volk und einem Publikum beriihrt, und ich habe lediglich in aller
Kiirze den Unterschied dergestalt angegeben, daB das Volk ein Organismus ist,
Publikum eine Masse. So weit ist diese Setzung nichts Neues, so wie dessen Rich-
tigkeit zu allen Zeiten mehr oder minder erkannt wurde oder doch mehr oder
minder deutlich gefiihlt wurde, denn alle groBen Minner haben doch in Uberein-
stimmung damit gehandelt. Als neu muf} die Setzung dagegen insofern bezeich-
net werden, als es doch erst die neueste Zeit ist, die sie bei allen Gebildeten zu
klarer Erkenntnis gebracht hat. Und dies ist ganz natiirlich, nachdem die neueste
Zeit just eine solche ist, die in alle Richtungen arbeitet, um die Glieder dieses Ge-
gensatzes recht scharf auseinandertreten zu lassen, so daB man fast blind sein
mufB, um diesen nicht zu sehen, wohingegen er in ilteren Zeiten weniger auf-
fallend gewesen ist, so daB Aufmerksamkeit auf die Einheit beider Glieder wohl
dazu beitragen konnte, den Unterschied zu iibersehen. Ja, wir brauchen hierzu-
lande nur ein paar Jahre in der Zeit zuriickzuschreiten, um zu einer Periode zu
kommen, in der man nicht an die Distinktion dachte, denn diese hatte sich noch
nicht mit aller Macht in der Wirklichkeit geltend gemacht. Damals war es iiblich,
daB man in der Welt der Literatur, der Kunst und des Theaters (denn ein politi-
sches Publikum existierte damals noch nicht) das Publikum als identisch mit dem
Volk ansah; zumindest betrachtete man es als Repridsentant des Volkes, ja er-
kannte diese Représentation selbst in ganz unbedeutenden und zufélligen Mas-
sen, denn, um ein einziges Beispiel zu wihlen, wie {iblich war es nicht in der Ge-
legenheitsdichtung der damaligen Zeit, den wenigen hundert Menschen, die an
einem einzigen Abend in dem Theater Kopenhagens versammelt waren, den Na-
men des dinischen Volkes zu geben? Und ganz naiv konnte man sich dem Ge-
danken hingeben, daB man, indem man einer so kleinen Menschenmasse in ei-
nem hoéchst begrenzten Raum und einer auf wenige Stunden eingeschrinkten

1 Johan Ludvig Heiberg, »Theatrets, in: Intelligensblade 5, 15.5.1842, hrsg. von dems., 105-
132, 130-131.

ZKph 4]|2010]2 - © Felix Meiner Verlag 2010 - ISSN 0939-5512



350 Johan Ludvig Heiberg

Zeit gefiel, seiner ganzen Nation gefiel. Wohl zeigte die Erfahrung viele Male,
daB man hier die Rechnung ohne den Wirt machte; jedoch Meinungen, die ein-
mal die Wahrheit auf ihrer Seite hatten, pflegen immer die Zeit lange zu tberle-
ben, in der ihre Berechtigung von ihnen gewichen ist. Gewi war es zu Zeiten,
als die Literatur und die Kunst noch jung waren, eine Wahrheit, daB das Publi-
kum Reprisentant des Volkes war, denn damals nahmen nur die Intelligentesten,
die wirklich Berechtigten sich das Stimmrecht heraus. Aber diese Wahrheit war
schon verschwunden in der uns néherliegenden, bereits genannten Periode; nur
hatte man dies noch nicht bemerkt, und die Meinung konnte deswegen ihre
Wahrheit tiberleben. Nun dagegen, da der Unterschied sehr deutlich hervortritt,
mufB auch die Meinung verschwinden, und das hat sie denn auch bereits getan
bei den wirklich Gebildeten. Aber selbst diese wiirden doch eine etwas bescheide-
nere Entwicklung des ganzen Verhéltnisses nicht fiir unniitz halten.

Wenn man die Anstrengungen seiner Gegenwart in neue Richtungen beurteilt,
mufBl man sich vor der Einseitigkeit und Parteiergreifung hiiten, die diese entwe-
der {iber- oder unterschitzt. Sofern diese Einseitigkeit aus den Debatten entfernt
werden konnte, wiirde die ganze Kontroverse zwischen den Verfechtern des Alten
und des Neuen sowohl im Politischen als auch in anderen Sphéren auf ein Mini-
mum reduziert werden. Aber auf der einen Seite haben die Verfechter des Neuen
eine derart klare Anschauung der Idee, die zum Durchbruch unter ihnen kommen
soll, daB sie sich, wie echte Fanatiker, ebensosehr in den Schatten wie in das
Licht vergaffen; im Vertrauen darauf, daB sie den KompaB an Bord haben, ziehen
sie nicht dessen Fehlanzeige in Erwédgung; das klingende Silber der Idee setzen
sie um in grobe Kupfermiinzen der Realitdt und schleppen sich zu Tode mit dieser
Biirde, genauso wie Correggio, mit dem sie doch im iibrigen keinerlei Ahnlichkeit
haben. Auf der anderen Seite haben die Verteidiger des Alten nur Augen fiir die
Abweichungen der Gegenpartei von dem Rechten, ohne diese darauf hinzuwei-
sen, wovon sie abweichen und was notwendigerweise vorausgesetzt werden muB,
damit die Abwendung stattfinden kann; sie wiagen nicht die Negativitit der Ge-
genpartei mit deren Positivitdt ab; sie sehen nicht die berechtigte Idee, aus der
die unberechtigten Abweichungen entstehen. Es ist besonders unsere Politik, in
der dieser ungemiitliche Guerillakampf mehrere Jahre lang gefiihrt wurde, und es
gibt keinen Grund anzunehmen, daf dieser aufhéren sollte, bevor nicht auf einer
der Seiten - ganz egal, auf welcher - auftritt, was bis zum heutigen Tage gefehlt
hat: ein Genie, welches wirklich die Bewegungen seines Zeitalters versteht und
sich mit einem flinken Sprung tiber den ganzen Klatsch und das zénkische Ge-
schwitz hinwegsetzt.

Aber auch auBerhalb des Politischen findet dieselbe Gegeniiberstellung An-
wendung, und damit dieselbe einseitige und miBverstehende Auffassung. In dem
Ganzen kann die politische Richtung nicht von der literarischen, religiésen usw.
abgespalten werden, denn es sind dieselben Kréfte, die sich in den unterschiedli-

ZKph - 41201012



Volk und Publikum 351

chen Bewegungen des Zeitalters rithren, und die Liberalen brauchen deswegen
nicht so erpicht darauf zu sein, einen politischen Poeten zu bekommen, daB sie
sich sogar einen Hoffmann von Fallersleben zur Ehre anrechnen, denn bei ge-
nauerem Hinsehen zeigt sich die Verbindung der Poesie zur Politik in etwas, das
viel tiefgehender ist als der unmittelbare Gebrauch des poetischen Stoffes. [...]
Auch wird der Gegensatz von Volk und Publikum sich als eine umfassende Kate-
gorie erweisen, welche viel erkldrt, sowohl in Politik als auch in Literatur und
Kunst. Im Umgang mit dieser Kategorie mufl man jedoch dieselbe Vorsicht walten
lassen, wie sie im Verstindnis der bloB politischen Gegensitze geraten war.
Wenn man auf der einen Seite einrdumen sollte, daB die Auflésung des Volkes zu
einem Publikum, des Organismus zu einer Masse, oder — mit genauerer Hinsicht
auf Literatur und Kunst - daB der dem Publikum eigene Ubergang von einer or-
ganischen Reprédsentation zu einer atomistischen, nichts reprisentierenden Men-
ge, wie jede Desorganisation, ein Riickschritt ist: so muB man wiederum auf der
anderen Seite einsehen, daB ein derartiger Garungszustand eine notwendige Kon-
sequenz aus der berechtigten Emanzipations-Idee des Zeitalters ist und bestimmt
der Ubergang zu einer neuen und vollkommeneren Organisation. Genausowenig,
wie man sich daher in elegischen Wehklagen iiber einen Zustand ergieBen soll,
der in der Natur der Dinge griindet, genausowenig soll man auf der anderen Seite
verneinen, daB dieser Zustand, unabhingig davon, daB er gut in bezug auf das
Kommende sein kann, doch in sich selbst betrachtet schlecht ist, und besonders
soll man danach streben, sich diese Erkenntnis anzueignen und zu verbreiten,
weil diese das stiarkste Mittel dazu ist, den Zustand zu verkiirzen, und ohne Scho-
nung soll man das gesamte Geschlecht versteinerter Individuen pulverisieren,
welches sich derart dareingefunden und sich darin verhéartet hat, daB sie ihn als
das absolute Element betrachten, worin das Feste und Bestehende gewonnen sei.

Eine Schwierigkeit bei der Untersuchung dieses Gegenstandes ist, daB es der
Sprache an einem Ausdruck mangelt, um in der Welt der Literatur und der Kunst
die organisierte, das Volk mehr oder minder reprisentierende, folglich achtens-
werte Menge von der unorganischen, nichts reprisentierenden, folglich zu ver-
achtenden Masse zu unterscheiden. Beides wird ndmlich mit demselben Wort be-
zeichnet: Publikum; und falls man, um den Unterschied zu betonen, seine
Zuflucht zu dem Namen Pébel nimmt, so wiirde dieses Wort, vermittels des damit
verbundenen Beiklanges, doch nicht die ganze ungeformte Masse bezeichnen,
sondern nur dessen unterste Schicht, wohingegen auch frank und frei eingeraumt
werden muB, daB alle ungeformten Massen von Individuen eine poébelartige Pra-
gung haben, in Ubereinstimmung mit Goethes Worten: »Zuschlagen kann die
Masse, da ist sie respektabel, Urtheilen gelingt ihr miserabel.«?

2 Johann Wolfgang von Goethe, zit. nach Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Grundlinien der
Philosophie des Rechts, in: ders., Werke in zwanzig Binden. Theorie-Werkausgabe, hrsg.

4]2010]2 - ZKph



Hjordis Becker
Heibergs »Volk und Publikum«

Die Menschenmenge und die Aufgabe des Intellektuellen

»Die Menge ist auf einmal sichtbar geworden und nimmt die besten Pldtze der
Gesellschaft ein. Frither blieb sie, wenn sie vorhanden war, unbemerkt; sie stand
im Hintergrund der sozialen Szene. Jetzt hat sie sich an die Rampe geschoben; sie
ist Hauptperson geworden.«! Die Skepsis, die in den Worten José Ortega y Gassets
1930 anklingt, ist der spdte Ausldufer eines Diskurses, der im 19. Jahrhundert mit
dem damals neuen Phidnomen der urbanen Menschenmenge ringt. Wenn es sich
laut Walter Benjamin auch um »nichts anderes als um die amorphe Menge der
Passanten, um StraBenpublikum«? handelt, so sind doch die politischen, sozialen,
psychologischen, aber auch die &dsthetischen Dimensionen des Phidnomens nicht
zu iibersehen? und dréngen die Intellektuellen, Stellung zu beziehen.

Die frithe Auseinandersetzung mit der »Masse« ist haufig verbunden mit einer
kulturkritischen Sorge, die sich auch bei einem ihrer weniger bekannten Kritiker
zeigt. Johan Ludvig Heiberg (1791-1860) préagt das geistige Leben Ddnemarks vor
allem in den Jahren 1826-1840. Nach seinem Studium in Paris und Berlin, wo er
im Hause Hegels verkehrt, strebt Heiberg danach, Hegels Philosophie in Dine-
mark bekannt zu machen; er gibt dazu Vorlesungen an der Militdrischen Hoch-
schule und gelangt vor allem durch seine Stadientheorie der Kiinste, die Hegels
Asthetik auf die nordische Literaturgeschichte anwendet, zu nationaler Beriihmt-
heit.4 Als Herausgeber mehrerer politisch-literarischer Zeitschriften, aber vor
allem als Dramenautor und Direktor des koniglichen Theaters in Kopenhagen
versteht er es als seine Aufgabe, auch die unteren Bevolkerungsschichten zu er-

1 José Ortega y Gasset, Der Aufstand der Massen (1930), iibers. von Helene Weyl, Hamburg
1984, 8.

2 Walter Benjamin, »Charles Baudelaire. Ein Lyriker im Zeitalter des Hochkapitalismus«, in:
ders., Gesammelte Schriften 1.2, hrsg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhiu-
ser, Frankfurt/M. 1991, 505-690, 618.

3 Zur Einteilung der Analyse des Massendiskurses in soziale, politische und psychologische
Aspekte vgl. Dieter Hertz-Eichenrode, mMassenpsychologie« bei den Junghegelianerng, in:
International Review of Social History 7, 1962, 231-259, 239.

4 Zur Rezeption der Philosophie Hegels in Ddnemark vgl. Jon Stewart, A History of
Hegelianism in Golden Age Denmark, Vol. 1: The Heiberg Period: 1824-1836, Copenhagen
2007. Zu Heibergs Modifikation von Hegels Asthetik vgl. Joachim Schiedermair, »Hegelian
Terminology and Platonic Imagery: On two Competing Models of Art in Heiberg’s Works
on Aesthetics«, in: Johan Ludvig Heiberg. Philosopher, Littérateur, Dramaturge, and Politi-
cal Thinker, hrsg. von Jon Stewart, Copenhagen 2008, 311-325.

ZKph 4]|2010]2 - © Felix Meiner Verlag 2010 - ISSN 0939-5512



360 Hjdrdis Becker

reichen. Besonders mit seinen Vaudevilles, die er nach dem Vorbild Eugene Scri-
bes verfaBt, verfolgt Heiberg die Absicht, die »Menschen der StraBe« zu bilden:®
»Du sollst zur Bithne aufschauen /| wie zu einer besseren, héheren Stufe / als die
der Gasse, von der du kommst.«®

Kiinstler seien »Lehrer der Humanitit«, die »der Menschheit einen Spiegel
erstellen, in der diese sich selbst sieht und sich ihrer bewuBt wird.«” Diese Auffas-
sung setzt jedoch voraus, daB sich die Menschen der StraBe willig dem Erzie-
hungsplan Heibergs fiigen und »die Literatur in Analogie zur Kirche betrachten,
némlich als Erziehungsinstitut, von dem es seine Bildung entgegennehmen soll«.

Das groBangelegte Projekt, Idealitdt in den Alltag aller Dénen einzufiihren, er-
fillte nicht die Erwartungen seines Begriinders. DaB sich seine Vorstellungen
nicht in die Realitdt umsetzen lieBen, erkldrt Heiberg 1842 in »Volk und Publi-
kum«® grundsitzlich mit der Auflosung des nationalen Kollektivsubjekts in eine
Menge von Einzelinteressen. Die »Masse« erkenne keinerlei Autoritit mehr an,
sondern strebe gemif der »allgemeinen Emanzipations-Idee des Zeitalters« nach
Mitbestimmung in allen Bereichen, ohne von diesen Kenntnis zu haben oder
durch allgemeine Bildung dazu befdhigt zu sein. Die Abrechnung Heibergs mit
dem »Publikum« ibersteigt jedoch naives Ressentiment oder miide Resignation.
Sie ist mehrdimensional und betrachtet nicht nur die politischen Aspekte der
»Masse«, sondern auch deren psychologische und &asthetische Implikationen, die
wenig spiter seinen jlingeren Zeitgenossen zu einer emphatischen Philosophie
des Einzelnen inspirieren sollte: Seren Kierkegaard.

1. Politische und soziale Dimensionen der »Masse«

Heiberg betont explizit die persdnlichen Griinde, die ihn zu seiner Kritik an dem
Phénomen der urbanen Menschenmenge motiviert haben. Seine Erfahrungen als
Schriftsteller verdeutlichen jedoch Verdnderungen, die sich auf alle gesellschaft-
lichen Bereiche erstrecken. Mehr noch, sie ermoéglichen es, einen Begriff der
Asthetik soziologisch zu erweitern: »Publikum ist die adiquate Bezeichnung fiir
die Massex«.

5 Vgl Bruce H. Kirmmse, Kierkegaard in Golden Age Denmark, Bloomington/Indiana 1990,
157; Leonardo F. Lisi, »Heiberg and the Drama of Modernity«, in: Johan Ludvig Heiberg,
Copenhagen 2008, 421-448; Andras Nagy, »Either Hegel or Dialectics: Johan Ludvig Hei-
berg, Homme de theatre«, in: ebd., 357-394, 358.

6 Heiberg, »Skuespilhuset. En Dialog«, in: ders., Danmark. Et malerisk Atlas, in: ders.,
Poetiske Skrifter 1-11, Kjobenhavn 1862, Bd. 8, 175-188, 182.

7 Heiberg, »Om Philosophiens Betydning for den nuveerende Tid« (1833), in: ders., Prosaiske
Skrifter, Kjobenhavn 1861-62, Bd. 1, 1861, 381-436, 391.

8 Heiberg, »Folk og Publicums, in: Intelligensblade 6, 1. Juni 1842, hrsg. von dems., 133-155.
Posthumer Nachdruck in: Prosaiske Skrifter 6, 1861, 263-283.

ZKph - 420102



Philosoph fiir die Welt

Zur kritischen Gesamtausgabe der Werke von Hans Jonas

Die Philosophie von Hans Jonas ist eine
Philosophie fiir die Welt. Und dies nicht
nur deshalb, weil die Werke dieses Autors
ein iiber das Fachpersonal weit hinausge-
hendes Publikum erreichen, sondern auch,
weil sie der Welt allem Beklagenswerten
zum Trotz ein laut vernehmliches »Ja«
entgegenschmettern. Wollte man Jonas
ein philosophisches Hauptanliegen unter-
stellen, so wire es sicherlich der Kampf
gegen den gnostischen Mythos von der
Selbstentfremdung durch Verweltlichung.
Bereits in seiner bei Bultmann und Heide-
gger angefertigten Dissertation beschéif-
tigt er sich mit den spétantiken Strémun-

gen der Gnosis, die sich von der
klassisch-antiken ~ Kos-
mos-Vorstellung  abset-

Hans Jonas,

zen, nach der Teil und
Ganzes durch weltimma-

Ethik
nenten Logos dauerhaft thik ~ der

Organismus  und
Freiheit. Philosophie des Lebens und
Lebenswissenschaften,

Gegensatz von Welt und Gott wider - die
Welt ist finster, weil sie gottfern ist. Sie ist
nicht Gottes Werk, sondern das eines De-
miurgen und seiner Archonten. Der We-
senskern des Menschen, sein Pneuma, ge-
rit durch Verweltlichung in den Zustand
der Entfremdung. Diese Apostasis ver-
langt nach einer Apokatastasis, die den
Urzustand welttranszendenter Reinheit
wiederherstellt. Die Welt des Gnostikers
ist radikal unwohnlich.

Wo der Religionsphilosoph Jonas die-
se Unwohnlichkeit beschreibt, arbeitet
der Naturphilosoph Jonas am Wie-
derwohnlichwerden der naturlichen Welt,
in der der Mensch eine Heimstétte finden
konnen soll. Organis-
mus und Freiheit ist der
Versuch, aufgrund einer
ontologischen  Konti-
nuitdtshypothese  der

verniinftig  aufeinander
hingeordnet sind. Die
Welt hort auf, dem Men-
schen Obdach zu geben,
und wandelt sich zur
Fremde. Das existentielle
Gefiihl des Gnostikers ist
das der Heimatlosigkeit,
der metaphysischen Ein-
samkeit und des Ausge-

hrsg. von Horst Gronke, in: Kritische
Gesamtausgabe der Werke von Hans
Jonas, im Auftrag des Hans Jonas-
Zentrums hrsg. von Dietrich Bdhler,
Michael Bongardt, Holger Burck-
hardt, Christian Wiese und Walther
Ch. Zimmerli, Bd. /1, Freiburg
i.Br.. Rombach Verlag, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft
2010.

vor- und auBermensch-
lichen belebten Natur
durch ihre Verwandt-
schaft mit dem Men-
schen wieder ihre Wiir-
de  zurilickzuerstatten,
die sie durch metaphy-
sische Dualismen verlo-
ren hatte. Wenn man
den Menschen als Na-

liefertseins an den Zufall. Er ist hineinge-
worfen in eine Welt, die nichts von einem
locus amoenus, aber dafiir alles von ei-
nem Geféngnis hat. Der radikale Dualis-
mus von Mensch und Welt spiegelt den

turwesen ernst nimmt, dann zeugt er mit
allen - auch seinen »pneumatischen« -
Eigenschaften fiir das Wesen der Natur.
Die menschliche Kultur ist somit in ei-
nem wohlverstandenen Sinne ein Natur-

4|2010|2 ZKph - © Felix Meiner Verlag 2010 - ISSN 0939-5512



370 Kritik

phdnomen: im Organischen angelegt,
aber erst auf der Stufe menschlicher Frei-
heit verwirklicht. Es ist jedoch ausgerech-
net die menschliche Gestaltungsmacht,
die die wieder wohnlich gewordene Welt
gefahrdet. Mit der naturphilosophischen
restitutio in integrum hat es also nicht
sein Bewenden; vielmehr ruft der umsich-
tige Naturphilosoph den vorausschauen-
den Moralphilosophen auf den Plan, der
die Weiterwohnlichkeit der Welt zum neu-
en kategorischen Imperativ einer Verant-
wortungsethik erhebt.

In dieser Aufzidhlung der zentralen
Themen Gnosis, Leben und Verantwor-
tung und ihrer Verkniipfung mit der
Unwohnlichkeit, der Wiederwohnlichkeit
und der Weiterwohnlichkeit der Welt fehlt
als letzte Etappe noch die »kosmogonische
Vermutung« des spéten Jonas, sozusagen
seine Privatreligion von einem werdenden
Gott, der sich vollstindig in die Welt in-
vestiert und damit das diametrale Gegen-
stiick zum gnostischen deus absconditus
bildet. Jonas’ kosmologisches Leitmotiv
tritt auch hier deutlich zutage: Die Ret-
tung vor dem Unbehagen in Natur wie
Kultur liegt nicht auBerhalb, sondern in-
nerhalb einer Welt, die menschlichem Le-
ben Dauer verleiht, weshalb auch umge-
kehrt der Mensch ein Interesse daran
haben sollte, diese Dauer durch sein Tun
nicht zu verkiirzen. Mit diesen Uberlegun-
gen befindet sich Jonas tibrigens in einer
gewissen Nihe zu seiner Kommilitonin
Hannah Arendst, die ebenfalls die Bergung
der vielfiltig prekédren Existenz des Men-
schen auf der Erde und in der Welt akzen-
tuiert und vor selbstgemachter Entfrem-
dung warnt. Beiden gemeinsam ist
auBerdem ein weltzugewandtes Freiheits-
verstindnis, das Autonomie nicht im
mundus intelligibilis, sondern bereits im
mundus sensibilis ansiedelt. Jonas geht
allerdings noch weiter als Arendt, indem
er Freiheit zum Prinzip des organischen

ZKph - 4]2010]2

Lebens iiberhaupt erhebt und nicht bloB
flir das subsistenzsicherungstranszendente
Handeln des Menschen reserviert.

Die Schriften dieses Denkers in einer
Gesamtausgabe zu versammeln, ist eben-
so iberfillig wie mutig. Man mochte nicht
in der Haut der Herausgeber stecken, die
Antworten auf Fragen geben miissen, die
sich dem Autor gar nicht stellten. Jonas
war in erster Linie Essayist, die von ihm
bevorzugte literarische Form der Aufsatz.
Sein monographisches Werk besteht im
wesentlichen - wenn man von der kurzen
Dissertation und der kleinen Augustinus-
Schrift absieht (beide 1930) - aus zwei
groBen Abhandlungen, die jeweils von ei-
ner kleineren flankiert werden: Da ist zum
einen seine monumentale Gnosis-Studie
Gnosis und spdtantiker Geist, die in meh-
reren Etappen 1934 (1. Teil), 1954 (2. Teil,
1. Halfte) und kurz nach seinem Tod 1993
(2. Teil, 1. und 2. Hilfte) erscheint; in den-
selben thematischen Rahmen gehort auch
die populédr ausgerichtete und englisch-
sprachige Darstellung The Gnostic Religi-
on. The Message of the Alien God and the
Beginning of Christianity von 1958. Und
da ist zum andern Das Prinzip Verantwor-
tung. Versuch einer Ethik fiir die techno-
logische Zivilisation (1979), aus dem die
urspriinglich als Exkurs geplante eigen-
stindige Schrift Macht oder Ohnmacht
der Subjektivitit? Das Leib-Seele-Problem
im Vorfeld des Prinzips Verantwortung
(1981) hervorgegangen ist. Alle anderen
Buchpublikationen, so auch Organismus
und Freiheit, sind Zusammenstellungen
von Aufsitzen, die Jonas zumeist bereits
an anderer Stelle verdffentlicht hat.
Schwierig fiir den Herausgeber einer Ge-
samtausgabe wird es nun, wenn Jonas,
was héufiger vorkommt, Arbeiten mehr-
fach publiziert und sie in verschiedene
Binde aufnimmt. Als besonders illustra-
tives Beispiel sei hier der Text »Gnosis,
Existentialismus und Nihilismus« an-



Nochmal zum Mitschreiben

»Abendland« ist das lutherdeutsche Ge-
genstiick zum »Morgenland« und fungiert
bis weit in die Moderne hinein als Identi-
fikationsvokabel: als die rdumliche Kon-
kretion eines politischen, sozialen, ethni-
schen oder kulturellen Wir, mit dem im
wesentlichen das heutige West- und Siid-
europa gemeint war. Der Begriff ist, was
nach Lage der Dinge kaum verwundert, in
all seinen Verwendungszusammenhéngen
schillernd. Er bezeichnet, was nach Speng-
lers historischer Diagnose von 1918 eben
dabei war, auf vorbestimmter Bahn dem
Abgrund entgegenzustiirzen, und ebenso
die Aktualitit von Traditionsbestdnden,
die, so sah es die Weltkriegsgeneration,
die Jahrhundertkatastrophen iiberstanden
hatten und nun die Chance eines »europi-
ischen Neuanfangs« zu bieten schienen.
Von dieser Geschichte, die kiirzlich
Konrad Repgen erschlossen hat, wei3 das
vorliegende Biichlein nichts. Immerhin
muf} ihm zugebilligt werden, daB sein Ori-
ginaltitel andere Assoziationen nahelegt
als die deutsche Ubersetzung: Comte statt
Schlegel und Ranke, Aufkldrungsagnosti-

Gute Zeit

Zeiten kommen und gehen. Es leuchtet
uns ein, daB sie »flieBen« und »verrinnen,
weil die Verbalmetaphern die Erinnerung
an die Geritschaften bewahren, denen sie
ihre Prigung verdanken. Ungewohnt oder
gar befremdlich hingegen klingt das »Duf-
ten« der Zeit, und man muf} Kulturgren-
zen iiberschreiten, um Zugang zu dieser
Formulierung zu finden. Byung-Chul Han
be-richtet von der einst in China ge-

ZKph - 4]2010]2

zismus statt christlichem Bekenntnis.
L’occident expliqué a tout le monde - so
der Titel des franzosischen Originals, des-
sen Anspruch mit dem Wort »Erklarunge«
treffend bezeichnet ist. Es verspricht die
Beantwortbarkeit aller anfallenden Fra-
gen sowie den miihelosen Nachvollzug
dessen, worum es geht. Diese Zusage der
Einfachheit birgt schon die entscheidende
These. Der Okzident miisse als ein Produ-
zent verninftiger Ideen verstanden wer-
den, denen - trotz allem, was gewesen ist
- der Gutwillige seine Zustimmung nicht
verweigern kann. Und genau hier steckt
das Problem: Statt sie auszubreiten und
zu erkldren, zieht dieser im noblen Ge-
wand der Selbstkritik einherschreitende
Okzidentalismus den Leser in die mythi-
sche Erzdhlung hinein.

Roger-Pol Droit, Das Abendland. Wie wir
uns und die Welt sehen, iibers. von Julia
Meyer-Staufenbiel, Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft 2010.

R. K.

briauchlichen Weihrauch-Uhr, in der die
wandernde Glut ein Schriftbild aus Weih-
rauch freilegte und den Raum mit Diiften
erfiillte. Dem anderen Gerdt und der an-
deren Metapher, so die These, entspreche
ein anderer Begriff, der Begriff einer
raumerfiillenden, einer dauernden und
guten Zeit.

Das poetische Impromptu bildet das
Mittelstiick einer Sammlung kulturkriti-



HJORDIS BECKER (geb. 1978), wissenschaftliche Mitarbeiterin am Philosophischen
Seminar der Christian-Albrechts-Universitidt zu Kiel. Dissertationsvorhaben zu
Kierkegaards Philosophiekritik.

RALF BECKER (geb. 1975), PD Dr. phil., wissenschaftlicher Mitarbeiter am Philo-
sophischen Seminar der Christian-Albrechts-Universitdt zu Kiel. Arbeitsschwer-
punkte: Phinomenologie, Philosophische Anthropologie, Kulturphilosophie.

CHRISTINE BLATTLER, Dr. phil., Lise Meitner Fellow am Institut fiir Wissenschaf-
ten vom Menschen in Wien. Arbeitsschwerpunkte: Technik, Politik und Formie-
rung der gesellschaftlichen Wahrnehmung, Spekulation und Geschichtlichkeit, Pro-
blem der Objektivitat, Serialitdt, Gesellschaft und Wissen.

KATE MEYER-DRAWE (geb. 1949), Professorin fiir Allgemeine Pddagogik an der
Ruhr-Universitdt Bochum. Arbeitsschwerpunkte: Erziehungs- und Bildungsphiloso-
phie, Theorien des Lernens, Theorien der Sozialisation, Deutsche Aufklarungspéda-
gogik, Evolutionstheoretische Ansitze in der Pddagogik.

ANNE EUSTERSCHULTE (geb. 1964), Professorin fiir Philosophie am Institut fiir
Philosophie der Freien Universitit Berlin. Arbeitsschwerpunkte: Philosophie der
Renaissance und der Frithen Neuzeit, Rezeption der antiken Philosophie, Philoso-
phie des 18. Jahrhunderts (Schwerpunkte Ethik und Asthetik).

THOMAS GILBHARD, Dr. des., Mitarbeiter am Kunsthistorischen Institut in Florenz.
Arbeitsschwerpunkte: Kunsttheorie und Philosophie des italienischen Humanis-
mus, Buchillustration und Bild-Text Beziehungen, Gelehrtenbildnisse und Biblio-
theksikonographie.

ANDREAS HETZEL (geb. 1955), PD Dr. phil., Privatdozent fiir Philosophie in Darm-
stadt sowie Lehrbeauftragter fiir Philosophie in Innsbruck und fiir Medienwissen-
schaften in Klagenfurt. Arbeitsschwerpunkte: Philosophie der Antike, Philosophie
des 19. und 20. Jahrhunderts, speziell Deutscher Idealismus und Kritische Theo-
rie, Kultur- und Medienphilosophie, Politische Philosophie.

MECHTHILD HETZEL (geb. 1968), Dr. phil., Vertretungsprofessur am Philosophisch-
Theologischen Seminar der Universitidt Heidelberg. Arbeitsschwerpunkte: Philoso-
phische Bildungstheorie, Geschichte der Philosophie des 18. Jh. u. 20 Jh., Er-
kenntnis und Kritik, Philosophische Ethik, Anthropologie.

ZKph 4]|2010]2 - © Felix Meiner Verlag 2010 - ISSN 0939-5512



384 Autorinnen und Autoren

PETER KONIG (geb. 1956), Professor am Philosophischen Seminar der Universitat
Heidelberg. Arbeitsschwerpunkte: Philosophie der Aufklarung, Deutscher Idealis-
mus, Praktische Philosophie, Kulturphilosophie, Philosophische Methodologie.

JOHANN KREUZER (geb. 1954), Professor am Institut fiir Philosophie der Universi-
tit Oldenburg. Arbeitsschwerpunkte: Geschichte und Kritik (einschl. Sprach- und
Religionsphilosophie), Deutscher Idealismus, Geschichte und Kritik der Metaphy-
sik, Asthetische Theorie, Kritische Theorie.

BIRGER P. PRIDDAT (geb. 1950), Professor fiir Politische Okonomie an der Uni-
versitit Witten/Herdecke. Arbeitsschwerpunkte: Wirtschaft und Politik, Theorie-
geschichte der Okonomie, Modernisierungsfragen.

GERHARD SCHWEPPENHAUSER (geb. 1960), Professor fiir Designtheorie, Medien-
theorie und Design-Projekte an der Fachhochschule Wiirzburg. Arbeits-
schwerpunkte: Asthetik der angewandten Kiinste und der Massenkultur, kritische
Theorie der Kultur, Moralphilosophie.

DANIEL STRASSBERG (geb. 1954), Dr. phil., Dozent am Postgraduate Lehrgang fiir
psychoanalytische Psychotherapie des Psychologischen Instituts der Universitat
Ziirich. Arbeitsschwerpunkte: Psychoanalyse, Semiotik, Kulturphilosophie.

JURGEN TRABANT (geb. 1942), Professor am Institut fiir Romanische Philologie
der Freien Universitit Berlin. Arbeitsschwerpunkte: Franzdsische und italienische
Sprachwissenschaft, Semiotik (Literatursemiotik), Sprachpolitik, Geschichte des
europdischen Sprachdenkens, Sprachphilosophie, Historische Anthropologie.

ZKph - 420102





