DAVID HUME

Ein Traktat iiber die
menschliche Natur

Teilband 2

Buch IT - Uber die Affekte
Buch III - Uber Moral

Auf der Grundlage der
Ubersetzung von Theodor Lipps
neu herausgegeben von
Horst D. Brandt

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 646b

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographi-
sche Daten sind im Internet abrufbar iiber <http://portal.dnb.de>.

ISBN 978-3-7873-2436-1
ISBN eBook: 978-3-7873-2438-5

www.meiner.de

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2013. Alle Rechte vor-
behalten. Dies gilt auch fiir Viervielfiltigungen, Ubertragungen,
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in
elektronischen Systemen, soweit es nicht §§53 und 54 URG aus-
driicklich gestatten Satz: Type & Buch Kusel, Hamburg. Druck und
Bindung: Druckerei C. H. Beck, Nordlingen. Werkdruckpapier: alte-
rungsbestdndig nach ANSI-Norm resp. DIN-ISO 9706, hergestellt
aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany.



INHALT

David Hume

Ein Traktat iiber die menschliche Natur

BUCH II

Uber die Affekte
[Vorwort] ... 336
ERSTER TEIL ... i 337
Uber Stolz und Niedergedriicktheit
Erster Abschnitt. Einteilung des Gegenstandes .......... 337
Zweiter Abschnitt. Uber Stolz und Niedergedriicktheit;
ihre Objekte und ihre Ursachen ....................... 339
Dritter Abschnitt: Was diese Objekte und Ursachen zu
solchenmacht ......... ... .. i, 342
Vierter Abschnitt. Von den Beziehungen zwischen
Eindriicken und Vorstellungen ........................ 345
Fiinfter Abschnitt. Von dem Einfluf3 dieser Beziehungen
auf Stolz und Niedergedriicktheit ...................... 348
Sechster Abschnitt. Einschrankungen dieser Theorie ..... 354
Siebenter Abschnitt. Uber Laster und Tugend ............ 358
Achter Abschnitt. Schonheit und HéBlichkeit ............ 362
Neunter Abschnitt. Von dufleren Vorziigen und
Miangeln ... 367
Zehnter Abschnitt. Uber Besitz und Reichtum ........... 374
Elfter Abschnitt. Uber das Streben, geachtet zu werden ... 381

Zwdlfter Abschnitt. Stolz und Niedergedriicktheit
beiTieren .......ooiiuniii i 390



A% Inhalt

ZWEITER TEIL ... i
Uber Liebe und HaB

Erster Abschnitt. Gegenstand und Ursachen von
LiecbeundHaB ........ ... ... ... .. .. . ..

Zweiter Abschnitt. Beobachtungen zur Bestitigung
dieser Theorie .......... ... ... ..

Dritter Abschnitt. Losung von Schwierigkeiten ..........
Vierter Abschnitt. Uber die Liebe zu Verwandten ... .....

Fiinfter Abschnitt. Uber unsere Wertschitzung der
Reichen und Méchtigen ............ ... ... ... ... ...

Sechster Abschnitt. Uber Wohlwollen und Zorn .........
Siebenter Abschnitt. Vom Mitleid ......................
Achter Abschnitt. Uber Schadenfreude und Neid .. .......

Neunter Abschnitt. Uber die Mischung von Wohlwollen
und Zorn mit Mitleid und Schadenfreude ...............

Zehnter Abschnitt. Von Achtung und Verachtung ........

Elfter Abschnitt. Vom Liebesaffekt oder der Liebe
zwischen den Geschlechtern ..........................

Zwolfter Abschnitt. Liebe und Haf bei Tieren ...........

DRITTER TEIL ... .. e

Vom Willen und den unmittelbaren Affekten

Erster Abschnitt. Freiheit und Notwendigkeit ............
Zweiter Abschnitt. Fortsetzung desselben Themas ........
Dritter Abschnitt. Von den Motiven des Willens . .........
Vierter Abschnitt. Von den Ursachen der heftigen Affekte

Fiinfter Abschnitt. Von den Wirkungen der Gewohnbheit . . .

Sechster Abschnitt. Uber den EinfluB der Einbildungs-
kraftaufdie Affekte ......... ... ... ... il

Siebenter Abschnitt. Réumliche und zeitliche Kontiguitét
und Distanz .......... . ...



Inhalt VII

Achter Abschnitt. Fortsetzung desselben Gegenstandes ... 504
Neunter Abschnitt. Von den direkten Affekten .......... 510
Zehnter Abschnitt. Von der Willbegierde oder der
Liebe zur Wahrheit ............ ... ... ... .. 521
BUCH III
Uber Moral
VOTrWOTL . oot e e et 530
ERSTER TEIL ... ..o 531

Uber Tugend und Laster im allgemeinen

Erster Abschnitt. Moralische Unterscheidungen nicht

aus der Vernunft abgeleitet ........................... 531
Zweiter Abschnitt. Sittliche Unterscheidungen

entspringen aus einem moralischen Sinn ................ 548
ZWEITER TEIL ... e 555

Rechtssinn und Widerrechtlichkeit

Erster Abschnitt. Ist der Rechtssinn eine natiirliche oder

eine kiinstliche Tugend? ......... ... .. ... ... .. ... 555
Zweiter Abschnitt. Der Ursprung von Rechtsordnung

und Eigentum . ...... .. . 563
Dritter Abschnitt. Uber die Regeln, welche das Eigentum
feststellen ....... ... i 581
Vierter Abschnitt. Ubertragung von Eigentum durch
ZUSHMMUNE © oo ev ettt et e e e et e 596
Fiinfter Abschnitt. Die Verbindlichkeit von

Versprechungen . ...........ooeiiiiiiiiennnnnnnnnnnn. 599

Sechster Abschnitt. Einige weitere Betrachtungen iiber
Rechtsordnung und Rechtswidrigkeit .................. 610

Siebenter Abschnitt. Vom Ursprung der Regierung . ...... 618



VIII Inhalt

Achter Abschnitt. Uber die Quelle der Untertanenpflicht .. 624

Neunter Abschnitt. Uber die Schranken der
Untertanentrete . .........oouvuveennenennenennennn. 636

Zehnter Abschnitt. Von den Objekten der Untertanentreue 640

Elfter Abschnitt. Vom Volkerrecht ..................... 654
Zwolfter Abschnitt. Keuschheit und Schamhaftigkeit .. ... 657
DRITTER TEIL ..o e 662

Von den iibrigen Tugenden und Lastern

Erster Abschnitt. Vom Ursprung der natiirlichen

Tugendenund Laster ................................ 662
Zweiter Abschnitt. Uber SeelengroBe ................... 681
Dritter Abschnitt. Uber Giite und Wohlwollen ........... 691
Vierter Abschnitt. Uber natiirliche Anlagen ............. 696
Fiinfter Abschnitt. Einige weitere Betrachtungen iiber

die natlirlichen Tugenden ........... ... ... ... ... ... 704
Sechster Abschnitt. Schlufl dieses Buches ............... 707

ANHANG ittt ettt e e ettt et e 711



VORWORT"

Das Vorhaben, das ich in diesem Werk verfolge, wird in der ,,Ein-
leitung* ausfiihrlich vorgestellt. Der Leser moge nur beachten,
daB noch nicht alle Gegebenheiten, die ich in meinem Traktat un-
tersuchen mochte, bereits in den beiden jetzt vorgelegten Banden
abgehandelt werden. Die Gegebenheiten des Verstandes (Under-
standing) und der Affekte (Passions) sind schon von sich her auf
eine nachvollziehbare Weise eng miteinander verkniipft, und ich
habe mich daher dafiir entschieden, auf diese Verbindung [der
beiden Momente] zu setzen, um herauszufinden, nach welchen
Regeln sich die Menschen gemeinhin verhalten. Sollte ich damit
erfolgreich sein und Beifall finden, werde ich die Untersuchung
ausweiten auf die [Bestimmung der Grundlagen der | Ethik (Mo-
rals), der gesellschaftlichen Ordnung (Politics) und der Erkennt-
nis (Critics) und damit den ,,Traktat iiber die menschliche Na-
tur (Treatise of Human Nature) zum Abschluf} bringen. Die all-
gemeine Anerkennung meiner Arbeit wire mir das grofite Lob;
aber ich stelle mich der Kritik und werde jedes Urteil, wie immer
es ausfallen wird, als die beste Unterweisung [fiir meine weiteren
Untersuchungen] annehmen.

' [Das Vorwort aus Band 1 der Originalausgabe bezieht sich auf die
Biicher I und 11 und wird daher an dieser Stelle erneut abgedruckt.]



ERSTER TEIL
Uber Stolz und Niedergedriicktheit

ERSTER ABSCHNITT
Einteilung des Gegenstandes

Alle Perzeptionen, die im Geiste sich finden, koénnen in Eindriicke
und Vorstellungen eingeteilt werden. Die Eindriicke lassen wie-
derum eine Einteilung in primdre und sekunddire Eindriicke zu.
Diese Einteilung deckt sich mit derjenigen, deren ich mich frither
bediente’, als ich Eindriicke der Sinneswahrnehmung und Ein-
driicke der Selbstwahrnehmung unterschied. Priméire Eindriicke
oder Eindriicke der Sinneswahrnehmung sind solche, die in der
Seele entstehen, ohne daf3 gleichartige Perzeptionen ihnen vor-
ausgegangen sind. Sie entstehen aus der Korperbeschaffenheit,
den Lebensgeistern oder aus der Einwirkung von Objekten auf
die duBeren Organe. Sekundire Eindriicke oder Eindriicke der
Selbstwahrnehmung sind solche, die aus irgendeinem priméren
Eindruck hervorgehen, entweder unmittelbar oder durch die Ver-
mittlung der Vorstellung desselben. Zur ersteren Art gehoren
alle Sinneseindriicke und alle korperlichen Schmerz- und Lust-
gefiihle; zur zweiten die Affekte und alle ihnen dhnliche Gefiihls-
regungen.

Irgendwelche Perzeptionen, dies leuchtet ein, miissen im Gei-
ste zuerst da sein; und da die Eindriicke den ihnen entsprechen-
den Vorstellungen vorangehen, so miissen gewisse Eindriicke [zu-
erst da sein, d.h.] ohne ihnen vorangehende Perzeptionen in der
Seele auftauchen. Da diese von natiirlichen und physikalischen
Ursachen abhédngen, wiirde mich ihre Untersuchung zu weit von
meinem gegenwértigen Thema abfiihren, hinein in die Anatomie
und Naturwissenschaft. Aus diesem Grunde werde ich mich hier

' Buch I, 1. Teil, 2. Abschnitt.



338 II - Erster Teil - Uber Stolz und Niedergedriicktheit

auf jene anderen Eindriicke beschrianken, die ich sekundére Ein-
driicke oder Eindriicke der Selbstwahrnehmung genannt habe,
sekundére darum, weil sie entweder aus den priméren Eindriik-
ken oder aus deren Vorstellung entstehen. Korperliche Schmerz-
und Lustgefiihle sind die Quelle vieler Affekte, sowohl wenn sie
empfunden als auch wenn sie nur vorgestellt werden; aber sie
selbst entstehen urspriinglich in der Seele, oder wenn man lieber
will, im Korper, unabhéngig von einer vorhergehenden Vorstel-
lung oder iiberhaupt einer vorhergehenden Perzeption. Ein Gicht-
anfall ruft eine lange Reihe von Affekten hervor, wie Kummer,
Hoffnung, Furcht; aber er selbst ist nicht etwa die unmittelbare
Folge einer Gemiitsbewegung oder einer Vorstellung.

Die Eindriicke der Selbstwahrnehmung konnen wiederum in
zwei Gattungen eingeteilt werden, namlich in ruhige und heftige.
Zur ersteren Gattung gehort das Gefiihl der Schonheit und HaB-
lichkeit angesichts einer Handlung, einer kiinstlerischen Kompo-
sition oder dufBlerer Objekte. Zur zweiten Gattung gehoren die
Affekte der Liebe und des Hasses, des Grams und der Freude,
des Stolzes und der Niedergedriicktheit. Diese Einteilung ist weit
entfernt von Genauigkeit. Das Entziicken an Poesie und Musik
erreicht oft die grofite Hohe, wihrend jene anderen Eindriicke,
die speziell Affekte genannt werden, zu einer so sanften Gefiihls-
regung abgeschwicht sein konnen, daf sie gewissermafien unbe-
merkbar werden. Aber im allgemeinen sind die Affekte heftiger
als die Gefiihlsregungen, die durch Schonheit und HéBlichkeit
geweckt werden. Deshalb pflegt man beide Arten von Eindriicken
[in der bezeichneten Weise] zu unterscheiden. Und da das Reich
des menschlichen Geistes ein so weites und [inhaltlich] so vielge-
staltiges ist, werde ich mir, um in das Folgende groere Ordnung
zu bringen, diese landldufige und einleuchtende Unterscheidung
aneignen [und darauf meine Grundeinteilung basieren]. Und ich
werde, nachdem ich soeben iiber unsere Vorstellungen so viel ge-
sagt habe, als ich fiir notwendig hielt, jetzt zuerst jene heftigen Ge-
fithlsregungen oder Affekte verstindlich machen, und ihre Natur,
ihren Ursprung, ihre Ursachen und ihre Wirkungen aufzeigen.

Uberblicken wir die ,,Affekte“ [im Ganzen], so ergibt sich
[wiederum] eine Einteilung derselben in direkte und indirekte.
Unter direkten Affekten verstehe ich solche, die unmittelbar aus



Zweiter Abschnitt - Thre Objekte und ihre Ursachen 339

einem Gut oder einem Ubel, aus Schmerz oder Lust entspringen;
unter indirekten Affekten dagegen verstehe ich solche, die auf
derselben Grundlage beruhen, bei denen aber noch andere Mo-
mente mitwirken. Diesen Unterschied kann ich im Augenblick
nicht weiter rechtfertigen oder verstédndlich machen. Ich kann nur
ganz allgemein bemerken, daf ich unter den indirekten Affekten
Stolz, Kleinmut, Ehrgeiz, Eitelkeit, Liebe, Neid, Mitleid, Groll,
GroBmut und die aus ihnen ableitbaren Affekte begreife. Und un-
ter den direkten Affekten: Begehren, Abscheu, Schmerz, Freude,
Hoffnung, Furcht, Verzweiflung und beruhigende Gewifheit. —
Ich werde mit den ersteren beginnen.

ZWEITER ABSCHNITT

Uber Stolz und Niedergedriicktheit; ihre Objekte und
ihre Ursachen

Die Affekte des Stolzes und der Niedergedriicktheit sind einfache
und in sich gleichférmige Eindriicke; deshalb ist es unmdoglich,
durch Haufung von Worten eine zutreffende Begriffsbestimmung
von ihnen zu geben. Dies gilt auch von den anderen Affekten.
Das AuBerste, was wir zu leisten beanspruchen konnen, ist eine
Beschreibung derselben durch Aufzihlung der sie begleitenden
Umstdnde. Da aber die Worte Stolz und Niedergedriicktheit so
allgemein gebréduchlich und die Eindriicke, die sie bezeichnen,
die allergewohnlichsten sind, so wird jedermann aus sich selbst
heraus imstande sein, sich eine richtige Vorstellung von ihnen zu
machen, ohne daB dabei Irrtum zu befiirchten wire. Aus diesem
Grunde werde ich, um keine Zeit mit Priliminarien zu verlieren,
sofort an die Untersuchung dieser Affekte herantreten.

Augenscheinlich haben Stolz und Kleinmut, obgleich sie ein-
ander direkt entgegengesetzt sind, dasselbe Objekt.

Dies Objekt ist das eigene Selbst oder jene Folge untereinan-
der zusammenhéngender Vorstellungen und Eindriicke, die unse-
rer Erinnerung und unserem Bewuf3tsein unmittelbar gegenwar-
tig sind. Hierauf ist unser Blick immer gerichtet, wenn wir durch
einen dieser Affekte in Erregung versetzt werden. Je nachdem
wir eine mehr oder minder giinstige Vorstellung von uns selber



340 II - Erster Teil - Uber Stolz und Niedergedriicktheit

haben, empfinden wir einen dieser entgegengesetzten Affekte,
d.h. wir werden von Stolz gehoben oder wir fiihlen uns niederge-
driickt. Auf was fiir Gegenstidnde sonst der Geist in diesen Affek-
ten bezogen sein mag, immer werden dieselben im Hinblick auf
uns selbst betrachtet. Anderenfalls wiirden diese Gegensténde
die fraglichen Affekte nicht zu erregen, oder auch nur die gering-
ste Zunahme oder Verminderung derselben hervorzubringen ver-
mogen. Bleibt das Selbst au3er Betracht, so ist kein Raum, weder
fiir Stolz noch fiir Niedergedriicktheit.

Aber so gewil} jene zusammenhédngende Folge von Perzep-
tionen, die wir unser Selbst nennen, immer Objekt dieser beiden
Affekte ist, so kann sie doch unmoglich ihre Ursache sein, oder
allein zu ihrer Hervorbringung geniigen. Diese Affekte stehen
sich ja [wie gesagt] direkt entgegen und haben ein und dasselbe
Objekt. Wire nun dies Objekt zugleich ihre Ursache, so konnte
dasselbe nicht den einen Affekt in irgendwelchem Grade wek-
ken, ohne zugleich den anderen in gleichem Grade zu erregen.
Und dann miifite der Gegensatz oder Widerstreit, der zwischen
ihnen besteht, beide vernichten. Ein Mensch kann nicht zugleich
stolz und niedergedriickt sein; hat er, wie dies hdufig vorkommt,
gleichzeitig Anlafl zu beiden Affekten, so wechseln dieselben ent-
weder miteinander ab, oder der eine vernichtet im Zusammen-
treffen beider, nach MafBgabe seiner Stirke, den anderen, und nur
der librig bleibende stéarkere fahrt fort im Geist zu wirken.

Wire aber, wie wir hier versuchsweise voraussetzen, das Ob-
jekt der beiden Affekte zugleich die Ursache derselben, so konnte
auch nicht einer derselben stirker werden als der andere. Wire
beim Entstehen der Affekte unser Blick nur auf uns selbst gerich-
tet, so stidnde ja die Sache fiir die beiden Affekte jedesmal voll-
kommen gleich giinstig; beide miilten in vollig gleicher Stiarke
hervorgebracht werden. Mit anderen Worten, es wiirde tiberhaupt
kein Affekt entstehen. Wird ein Affekt erregt und gleichzeitig
in gleichem Grade sein Widerpart, so wird das Entstandene so-
fort wieder vernichtet und der Geist bleibt schlieB3lich vollstdndig
ruhig und gleichgiiltig.

Wir miissen also zwischen Ursache und Objekt dieser Affekte
unterscheiden; zwischen der Vorstellung, die sie erregt, und der-
jenigen, auf die sie, wenn sie erregt werden, gerichtet sind.



Zweiter Abschnitt - Thre Objekte und ihre Ursachen 341

Stolz oder Niedergedriicktheit lenken, sowie sie erweckt sind,
unsere Aufmerksamkeit sofort auf unser Selbst als auf ihr letztes,
endgiiltiges Objekt; aber um sie zu erregen, ist noch etwas anderes
erforderlich. Etwas, das dem einen, und etwas davon Verschiede-
nes, das dem anderen der beiden Affekte spezifisch eigentiimlich
ist, also nicht auf beide in ganz demselben Grade hinwirkt. Eine
erste Vorstellung, die dem Geiste zunéchst sich darbietet, ist die
Ursache oder der erzeugende Grund. Diese erregt den ihr zuge-
horigen Affekt, und dieser Affekt lenkt dann nach seiner Erre-
gung unsere Aufmerksamkeit auf eine andere Vorstellung, nim-
lich auf die unseres Selbst. So steht also der Affekt zwischen zwei
Vorstellungen, einer, die ihn hervorbringt, und einer anderen, die
durch ihn hervorgebracht wird. Die erstere Vorstellung bezeich-
net die Ursache des Affekts, die zweite sein Objekt.

Beginnen wir mit den Ursachen von Stolz und Niedergedriickt-
heit. Die auffilligste und merkwiirdigste Eigentiimlichkeit dieser
Affekte ist die, daB sie durch so verschiedenartige Dinge erregt
werden konnen.

Alle wertvollen Eigenschaften des Geistes, sei es der Einbil-
dungskraft, der Urteilsfahigkeit, des Gedachtnisses oder des Tem-
peraments; Witz, Verstand, Gelehrsamkeit, Mut, Gerechtigkeit,
Rechtschaffenheit; sie alle sind [mogliche] Ursachen des Stolzes,
und die gegenteiligen Eigenschaften [mogliche] Ursachen der
Niedergedriicktheit. Aber die fraglichen Affekte sind nicht aus-
schlielich an Eigenschaften des Geistes gebunden, sondern sie
beziehen sich auch auf den Korper. Ein Mensch kann auf seine
Schonheit, seine Kraft, seine Behendigkeit, sein gutes Aussehen,
seinen Anstand beim Tanzen, Reiten, Fechten stolz sein, auf
seine Geschicklichkeit in einem Handwerk oder einer Handfer-
tigkeit. Und auch dies ist noch nicht alles. Der Affekt zieht seine
Kreise weiter und umfaf3t alles, was uns irgendwie angehort. Un-
ser Vaterland, unsere Familie, unsere Kinder, unsere Verwand-
ten, unsere Reichtiimer, Hauser, Gérten, Pferde, Hunde, Kleider,
dies alles kann Ursache des Stolzes oder der Niedergedriicktheit
werden.

Aus dieser Betrachtung der Ursachen der in Rede stehenden
Affekte ergibt sich, daB3 wir eine weitere Unterscheidung in die-
sen Ursachen vornehmen miissen. Wir miissen die Eigenschaft,



342 II - Erster Teil - Uber Stolz und Niedergedriicktheit

welche wirkt, und den Gegenstand, dem sie eigen ist, unterschei-
den. Ein Mensch ist beispielsweise stolz auf ein schones Haus, das
ihm gehort, oder das er selbst gebaut und zustande gebracht hat.
Objekt des Stolzes ist in diesem Falle er selbst; Ursache dessel-
ben das schone Haus. Diese Ursache aber zerfillt wieder in zwei
Momente, ndmlich die Eigenschaft, die auf den Affekt hinwirkt,
und den Gegenstand, an dem diese Eigenschaft haftet. Die Eigen-
schaft des Gegenstandes ist die Schonheit und der Gegenstand
ist das Haus, als Besitz oder Werk des Menschen betrachtet. Je-
des dieser beiden Momente ist wesentlich, und ihre Unterschei-
dung ist keineswegs nichtig oder illusorisch. Schonheit nur als sol-
che betrachtet, ohne daf} ihr Trdger mit uns in Zusammenhang
steht, erregt niemals Stolz oder Eitelkeit; und andererseits hat der
starkste Zusammenhang mit uns ohne Schonheit oder Etwas, das
an die Stelle derselben tritt, keine Bedeutung fiir diesen Affekt.
Diese beiden Momente lassen sich sehr leicht auseinanderhalten.
Sie miissen aber zusammen gegeben sein, wenn der Affekt zu-
stande kommen soll, wir miissen sie also als Komponenten der
Ursache des Affektes ansehen und wir miissen die Unterschei-
dung beider mit aller Bestimmtheit festhalten.

DRITTER ABSCHNITT
Was diese Objekte und Ursachen zu solchen macht

Wir haben einen Unterschied zwischen dem Objekt der Affekte
und ihrer Ursache festgestellt, und haben bei der Ursache die
auf die Affekte hinwirkende Eigenschaft von dem Gegenstand,
dem sie eigen ist, unterschieden. Wir werden jetzt untersuchen,
was jedes dieser beiden Momente zu dem macht, was es ist, und
was einen bestimmten Affekt an ein bestimmtes Objekt, eine be-
stimmte Eigenschaft und einen bestimmten Gegenstand kniipft.
Auf diese Weise werden wir zu einem vollen Versténdnis des Ur-
sprunges des Stolzes und der Niedergedriicktheit gelangen.
Zunichst liegt es auf der Hand, daf diese Affekte das Selbst
zum notwendigen Objekt haben vermoge einer Eigentiimlichkeit
[des Geistes], die nicht nur natiirlich, sondern auch urspriinglich
genannt werden mufB. Niemand kann [zunédchst] bezweifeln, da



VORWORT

Es scheint mir hier folgende Mitteilung an den Leser am Platze.
Das folgende Buch stellt sich dar als das dritte Buch des ,, Trak-
tats liber die menschliche Natur®. Dasselbe ist aber in gewissem
Grade von den beiden anderen Biichern dieses ,, Traktats* unab-
héngig. Es ist nicht erforderlich, dafl der Leser des Folgenden
in alle die abstrakten Uberlegungen jenes fritheren Buches ein-
dringt. Ich hoffe, dasselbe wird auch dem gewshnlichen Leser,
der bei der Lektiire nicht mehr Aufmerksamkeit aufwendet, als
wissenschaftlichen Biichern gegeniiber aufgewendet zu werden
pflegt, verstandlich sein. Es ist nur darauf zu achten, daB} ich in
diesem Buche die Ausdriicke ,,Eindriicke” und ,,Vorstellungen®
im gleichen Sinne gebrauche wie friither. Das heifit, ich verstehe
auch hier unter ,,Eindriicken die stirkeren Perzeptionen, wie die
Empfindungen, die Affekte und die Gefiihle; unter ,,Vorstellun-
gen“ dagegen die schwicheren Perzeptionen oder die Abbilder
jener, wie sie der Erinnerung und der Einbildungskraft sich dar-
stellen.



ERSTER TEIL

Uber Tugend und Laster im allgemeinen

ERSTER ABSCHNITT

Moralische Unterscheidungen nicht aus der
Vernunft abgeleitet

Ein Ubelstand bei allen abstrakten Uberlegungen besteht darin,
dall man den Gegner durch sie zum Schweigen bringen kann, ohne
ihn zu {iberzeugen, und daB man, um sich ihrer Uberzeugungs-
kraft bewufit zu werden, dasselbe eingehende Studium braucht,
das zuerst zu ihrer Auffindung nétig war. Wenn wir unsere Stu-
dierstube verlassen und uns in die allgemeinen Angelegenheiten
des Lebens mischen, so scheinen die Ergebnisse jener Uberlegun-
gen dahinzuschwinden wie nichtliche Gespenster beim Anbre-
chen des Morgens, und es wird uns schwer, auch nur den Grad der
Uberzeugung festzuhalten, den wir mit Miihe erlangt hatten.

Dies tritt noch mehr hervor, wenn es sich um eine lange Kette
von Uberlegungen handelt, bei der wir die Beweiskraft der ersten
Sétze bis zum SchluB3 festhalten miissen, und bei der wir oft die
anerkanntesten Grundsitze der Philosophie oder des tdglichen
Lebens aus den Augen verlieren. Ich hege indessen die Hoffnung,
daB das hier dargebotene philosophische System neue Kraft ge-
winnen wird, indem es fortschreitet, und da3 unsere Betrachtun-
gen liber die Moral alles das bestétigen werden, was liber den Ver-
stand und die Affekte [in den beiden ersten Biichern dieses Wer-
kes] gesagt worden ist.

Die Sittlichkeit ist ein Gegenstand, der uns vor allen anderen
interessiert: wir meinen, bei jeder auf sie beziiglichen Entschei-
dung stehe das Heil der Gesellschaft auf dem Spiel. Es ist kein
Zweifel, daf dieses Interesse unsere Spekulationen realer und
greifbarer erscheinen 146t, als wenn ihr Gegenstand uns in ho-
hem MaBe gleichgiiltig wiare. Wir nehmen an, daf etwas, das uns



532 III - Erster Teil - Uber Tugend und Laster im allgemeinen

personlich beriihrt, keine Einbildung sein kann; da unser Affekt
dabei auf der einen oder der anderen Seite steht, so glauben wir
natiirlicherweise, daf3 die Sache innerhalb des Bereiches mensch-
lichen Versténdnisses liege, wiahrend wir dies in anderen Fillen
dieser Art einigermaf3en bezweifeln. Ohne diesen Vorteil wiirde
ich mich nie mit einem dritten Teil abstrakter Philosophie hervor-
gewagt haben, zu einer Zeit, in der die meisten Menschen einig zu
sein scheinen in der Absicht, die Lektiire nur um des Vergniigens
willen zu betreiben, und alles abzuweisen, dessen Verstiandnis ei-
nen irgendwie betrdchtlichen Grad von Aufmerksamkeit erfor-
dert.

Es ist [in fritherem Zusammenhang] bemerkt worden, daf
dem Geist nie etwas anderes gegenwaértig ist als seine Perzeptio-
nen. Alle die Tétigkeiten des Sehens, Horens, Urteilens, Liebens,
Hassens und Denkens fallen unter diese Bezeichnung. Der Geist
kann sich in keiner Weise betétigen, die nicht unter den Begriff
der Perzeption gebracht werden konnte; dieser Begriff 14t sich
folglich ebenso gut, wie auf jede andere Téatigkeit des Geistes, so
auch auf die Urteile anwenden, durch die wir sittlich Gutes und
sittlich Schlechtes unterscheiden Einen Charakter anerkennen
und den anderen verdammen, das sind ebenso viele verschiedene
Perzeptionen.

Die Perzeptionen nun zerfallen in zwei Arten, ndmlich Ein-
driicke und Vorstellungen. An diese Unterscheidung kniipft sich
eine Frage, mit der wir unsere gegenwartige Untersuchung iiber
die Sittlichkeit eroffnen wollen. Unterscheiden wir zwischen La-
ster und Tugend, d.h. erkldren wir eine Handlung fiir lobens- oder
tadelnswert, auf Grund unserer Vorstellungen oder auf Grund un-
serer Eindriicke? Diese Frage schneidet sofort alle [moglichen]
unbestimmten Reden und Deklamationen ab und beschriankt uns
bei dem gegenwirtigen Thema auf bestimmte und genau abge-
grenzte Dinge.

Manche behaupten, Tugend sei nichts anderes als Uberein-
stimmung mit der Vernunft; es gebe ewig giiltige Unterschiede
des Sein-Sollenden und Nicht-sein-Sollenden in den Dingen, die
fiir jedes verniinftige Wesen, das iiber sie nachdenke, dieselben
seien; sie meinen, daf3 unveridnderliche Normen, die bestimmen,
was Recht und Unrecht sei, nicht nur den menschlichen Geschop-



Erster Abschnitt - Moralische Unterscheidungen 533

fen, sondern auch der Gottheit selbst eine Verpflichtung aufer-
legen. Diese Ansichten fithren zu der Meinung, da$ das Sittliche,
ebenso wie die [demonstrative] Wahrheitserkenntnis, aus bloen
Vorstellungen und ihrer Gegeniiberstellung und Vergleichung er-
kannt werde. Um iiber diese Ansichten zu urteilen, brauchen wir
also nur zu erwégen, ob es moglich ist, das sittlich Gute und das
sittlich Bose allein durch die Vernunft zu unterscheiden oder ob
noch andere Erkenntnisgriinde hinzukommen miissen, um uns
eine solche Unterscheidung zu ermoglichen.

Hitte die Sittlichkeit nicht natiirlicherweise einen Einflu} auf
menschliche Affekte und Handlungen, so wire es nutzlos, dafl
man sich so viel Miihe gibe, sie einzupragen. Nichts wire vergeb-
licher als die Menge von Regeln und Vorschriften, die man bei
den Moralisten im UberfluB findet. Man teilt die Philosophie ge-
wohnlich in spekulative und praktische; und die Sittlichkeit wird
dabei immer dieser letzteren zugerechnet. Darin liegt die Vor-
aussetzung, daf} sie unsere Affekte und Handlungen beeinflufit,
und iiber die ruhigen und gleichgiiltigen Urteile unseres Verstan-
des hinausgeht. Dies wird denn auch durch die allgemeine Erfah-
rung bestatigt. Denn diese lehrt uns, daf3 Menschen oft durch ihr
Pflichtgefiihl beherrscht, daf sie von Handlungen zuriickgehalten
werden, weil sie dieselben fiir unrecht ansehen, und das Gefiihl
der Verpflichtung sie zu anderen Handlungen antreibt.

Aus diesem [zweifellosen] EinfluB der Sittlichkeit auf unsere
Handlungen und Neigungen nun folgt, daf3 dieselbe nicht aus der
Vernunft hergeleitet werden kann, da ja die Vernunft allein, wie
wir schon bewiesen haben, niemals einen solchen Einflu3 haben
kann. Die Sittlichkeit erregt Affekte und erzeugt oder verhin-
dert Handlungen. Die Vernunft allein aber ist hierzu ganz macht-
los; die Sittenregeln sind folglich keine Ergebnisse unserer Ver-
nunft.

Niemand wird wohl die Richtigkeit dieses Schlusses leugnen.
Man kann ihm nicht ausweichen, wenn man nicht das Prinzip
leugnet, auf dem er beruht. Solange man zugibt, daf die Vernunft
keinen Einflufl auf unsere Affekte und Handlungen hat, ist die
Behauptung nichtig, daf Sittlichkeit durch bloBe Deduktion der
Vernunft gefunden werde. Ein aktives Prinzip kann niemals auf
ein inaktives begriindet werden; und wenn die Vernunft an und



534 III - Erster Teil - Uber Tugend und Laster im allgemeinen

fiir sich inaktiv ist, so muf} sie dies auch in all ihren Formen und
Erscheinungen bleiben, gleichviel ob sie sich mit materiellen oder
mit geistigen Dingen beschiftigt, ob sie die Krifte natiirlicher
Korper oder die Handlungen verniinftiger Wesen zum Gegen-
stande hat.

Es wire langweilig, alle die Argumente zu wiederholen', durch
die ich bewiesen habe, daf3 die Vernunft vollkommen passiv ist
und weder Affekte noch Handlungen jemals verhindern oder her-
vorrufen kann. Man wird sich des iiber diesen Gegenstand Gesag-
ten leicht erinnern. Ich werde an gegenwértiger Stelle nur an eines
jener Argumente erinnern und versuchen, dasselbe noch beweis-
kréftiger und auf unseren Gegenstand anwendbarer zu machen.

Vernunft ist die Erkenntnis von Wahrheit und Irrtum. Wahr-
heit und Irrtum aber besteht in der Ubereinstimmung bzw. Nicht-
iibereinstimmung entweder mit den wirklichen Beziehungen der
Vorstellungen oder mit dem wirklichen Dasein und den Tatsa-
chen. Was also einer solchen Ubereinstimmung oder Nichtiiber-
einstimmung iiberhaupt nicht fahig ist, kann weder wahr noch
falsch und demnach niemals Gegenstand unserer Vernunft sein.
Nun sind augenscheinlich unsere Affekte, unsere Wollungen und
unsere Handlungen einer solchen Ubereinstimmung oder Nicht-
ibereinstimmung nicht fihig; sie sind urspriingliche Tatsachen
und Wirklichkeiten, in sich selbst vollendet, ohne Hinweis auf
andere Affekte, Wollungen und Handlungen. Man kann also un-
moglich von ihnen sagen, daB3 sie richtig oder falsch sind, der Ver-
nunft entsprechen oder ihr widerstreiten.

Diese Beweisfithrung hat eine doppelte Tragweite fiir unser
gegenwirtiges Thema. Sie beweist direkt, dafl der Wert unserer
Handlungen nicht in ihrer Ubereinstimmung mit der Vernunft
und ihr Unwert nicht in ihrer Vernunftwidrigkeit besteht; sie be-
weist ferner dieselbe Wahrheit auch noch in etwas indirekterer
Weise. Sie zeigt uns, daBl die Vernunft nicht Quelle [unserer Be-
griffe] des sittlich Guten oder des sittlich Bosen sein kann, da sie
durch ihren Widerspruch oder durch ihre Zustimmung niemals
unmittelbar eine Handlung verhindern oder hervorrufen kann;
wihrend unser Bewuf3tsein des sittlich Guten und des sittlich Bo-

' Buch II, Dritter Teil.



Erster Abschnitt - Moralische Unterscheidungen 535

sen diese Wirkung hat. Handlungen konnen lobenswert oder ta-
delnswert, nicht aber verniinftig oder unverniinftig sein. Lobens-
wert und tadelnswert ist also nicht gleichbedeutend mit verniinf-
tig und unverniinftig. Das BewufB3tsein des Wertes oder Unwertes
von Handlungen widerspricht hdufig unseren natiirlichen Neigun-
gen, und zuweilen hilt es dieselben im Zaum. Die Vernunft aber
hat keinen solchen Einflu8. Sittliche Unterscheidungen sind daher
keine Erzeugnisse der Vernunft. Die Vernunft ist ginzlich pas-
siv und kann darum niemals die Quelle eines so aktiven Prinzips
sein, wie es das Gewissen oder das SittlichkeitsbewuBtsein ist.

Vielleicht sagt man: Wenn auch kein Wollen und keine Hand-
lung unmittelbar der Vernunft widerstreiten kann, so 148t sich
doch am Ende ein solcher Widerstreit gegen die Vernunft in ge-
wissen Tatbestdnden finden, die mit der Handlung zusammen-
hédngen, d.h. in ihren Ursachen oder in ihren Wirkungen. Die
Handlung kann ein Urteil veranlassen oder uneigentlich durch
ein solches veranlaf3t werden, wenn namlich das Urteil mit einem
Affekt zusammentrifft; durch eine mi3brauchliche Redeweise,
die der Philosophie nicht ansteht, kann dann der Widerstreit [ge-
gen die Vernunft] in die Handlung verlegt werden. Inwieweit in
solcher Weise Wahrheit oder Irrtum Quelle des Sittlichen werden
konnen, muf jetzt untersucht werden.

Wie schon bemerkt, kann die Vernunft im eigentlichen und
philosophischen Sinne unser Handeln nur in zweierlei Weise be-
einflussen. Entweder sie ruft einen Affekt ins Dasein, indem sie
uns iiber die Existenz eines seiner Natur entsprechenden Gegen-
standes belehrt; oder sie zeigt uns die Mittel, irgendeinen Affekt
zu betitigen, indem sie den Zusammenhang von Ursachen und
Wirkungen aufdeckt. Dies sind die einzigen Arten von Urteilen,
die unsere Handlungen begleiten konnen, und von denen man in
gewissem Sinne sagen kann, daf3 sie dieselben erzeugen.

Es muB3 [aber weiter auch] zugegeben werden, daf diese Ur-
teile haufig falsch und irrig sein konnen. Jemand kann von ei-
nem Affekt ergriffen werden, weil er meint, das Objekt gewéhre
Schmerz oder Freude, wihrend das Objekt gar nicht dazu angetan
ist, diese Empfindungen hervorzurufen, oder gar die gegenteilige
Empfindung von derjenigen, die man erwartete, hervorbringt. Je-
mand kann auch falsche Mittel ergreifen, um sein Ziel zu errei-



536 III - Erster Teil - Uber Tugend und Laster im allgemeinen

chen, und durch sein toérichtes Handeln die Ausfithrung seiner
Absichten verzogern, anstatt sie zu beschleunigen.

Auch von diesen falschen Urteilen nun kann man sagen, daf3
sie die mit ihnen zusammenhédngenden Affekte und Handlungen
beeinflussen; und man kann [weiter] in uneigentlicher und figiir-
licher Weise von ihnen sagen, daB sie dieselben unverniinftig ma-
chen.

Aber wenn man dies auch [unbedenklich] anerkennt, so sind
doch, wie leicht ersichtlich, diese Irrtiimer so weit davon entfernt,
die eigentliche Quelle der Unsittlichkeit zu sein, daf sie vielmehr
meistens als durchaus verzeihlich erscheinen und keinerlei Schuld
auf den Menschen laden, der so ungliicklich ist, in sie zu verfal-
len. Sie sind nichts weiter als ein Irrtum beziiglich einer Tatsache.
Und einen solchen haben die Moralisten im allgemeinen nicht fiir
verbrecherisch gehalten, weil er vollig unwillkiirlich auftrete. Ich
bin mehr zu beklagen als zu tadeln, wenn ich mich hinsichtlich der
Lust- und Unlustwirkung gewisser Gegenstidnde irre, oder wenn
ich nicht die geeigneten Mittel weil3, um meine Wiinsche zu be-
friedigen. Solche Irrtiimer kénnen von niemandem als Mangel in
meinem sittlichen Charakter angesehen werden Ich erblicke z. B.
eine Frucht, die in Wirklichkeit schlecht schmeckt, aus der Ferne
und vermoge einer Verwechslung bilde ich mir ein, sie sei ange-
nehm und schmecke kostlich. Dies ist ein erster Irrtum. Dann
wihle ich gewisse Mittel, diese Frucht zu erlangen, die fiir meinen
Zweck ungeeignet sind; dies ist ein zweiter Irrtum. Eine dritte Art
des Irrtums, die moglicherweise in die auf unsere Handlungen be-
ziiglichen Uberlegungen eingehen konnte, gibt es nicht. Und nun
frage ich, ob ein Mensch, der in solcher Lage ist, und sich dieser
beiden Irrtiimer schuldig gemacht hat, deshalb als ein lasterhaf-
ter und verbrecherischer Mensch angesehen werden muf3, mogen
diese Irrtiimer noch so unvermeidlich gewesen sein? Ist es voll-
ends moglich, sich vorzustellen, daf} solche Irrtiimer die Quellen
aller Unsittlichkeit sind?

Hierzu ist noch zu bemerken: Wenn die sittlichen Unterschei-
dungen aus der Wahrheit oder Irrtiimlichkeit solcher Urteile sich
herleiten, so mii3te eine solche immer statthaben, wenn irgend-
ein beliebiges Urteil geféllt wird; es konnte keinen Unterschied
machen, ob es sich [in dem Urteil] um einen Apfel oder um ein



Erster Abschnitt - Moralische Unterscheidungen 537

Konigreich handelte, ob der Irrtum vermieden werden konnte
oder nicht. Wenn das eigentliche Wesen der Sittlichkeit in der
Ubereinstimmung oder Nichtiibereinstimmung mit der Vernunft
bestehen soll, so sind solche besonderen Umstédnde ganz gleich-
giiltig; diese besonderen Umsténde konnen niemals einer Hand-
lung den Charakter des Tugendhaften oder Lasterhaften verlei-
hen oder ihr diesen Charakter nehmen. Hinzufiigen konnen wir
noch besonders, daB jene Ubereinstimmung oder Nichtiiberein-
stimmung keine Abstufungen zuldft, daB folglich alle Tugenden
und alle Laster einander gleichwertig sein miif3ten.

Es konnte weiter behauptet werden, der Irrtum hinsichtlich
einer Tatsache sei nicht verbrecherisch, aber der Irrtum hinsicht-
lich dessen, was recht ist, sei es hdufig und dieser Irrtum koénne
die Quelle der Unsittlichkeit sein.

Darauf wiirde ich antworten: Ein solcher Irrtum kann unmog-
lich die urspriingliche Quelle der Unsittlichkeit sein, denn er setzt
die Tatsache von ,,Recht* und ,,Unrecht®, d.h. eine tatsédchliche
sittliche Unterscheidung, die von diesem Urteil unabhéngig ist,
bereits voraus. Der Irrtum iiber das, was recht ist, kann zu einer
Art von Unsittlichkeit werden; aber dies ist eine sekundire Un-
sittlichkeit, gegriindet auf eine andere, ihr bereits vorangehende.

Hinsichtlich der Urteile, welche Wirkungen unserer Hand-
lungen sind, und die [wenn sie falsch sind] Anlaf3 werden, daf3
man die Handlungen fiir wahrheits- und vernunftwidrig erkléart,
kann bemerkt werden, daf3 unsere Handlungen niemals ein Ur-
teil, weder ein richtiges, noch ein falsches bei uns selbst verursa-
chen konnen; nur auf andere konnen sie diese Wirkung haben.
Gewif} kann eine Handlung in vielen Féllen bei anderen falsche
Schliisse hervorrufen. Jemand, der mich durchs Fenster mit mei-
nes Nachbars Frau vertraulich verkehren sieht, kann so harmlos
sein, mit Sicherheit anzunehmen, dieselbe sei meine eigene Frau.
Insofern gleicht dann meine Handlung einigermaf3en einer Liige
oder Unwahrheit, nur mit dem Unterschied, und dieser Unter-
schied ist wesentlich, da$} ich die Handlung nicht vornehme mit
der Absicht, bei einem anderen ein falsches Urteil hervorzurufen.
Ich beging sie lediglich, um meine Lust und Leidenschaft zu be-
friedigen. Zufillig nur verursacht sie einen Irrtum oder ein fal-
sches Urteil. Und diese Unwahrheit nun, die durch die Handlung



538 III - Erster Teil - Uber Tugend und Laster im allgemeinen

bewirkt wird, kann vermoge einer seltsamen und uneigentlichen
Redeweise der Handlung selbst zugeschrieben werden. Hierin
kann ich aber noch immer keinen verniinftigen Grund sehen fiir
die Behauptung, die Tendenz [einer Handlung], einen solchen
Irrtum zu verursachen, sei der erste Ursprung und die urspriing-
liche Quelle aller Unsittlichkeit."

' Man konnte denken, es sei ganz iiberfliissig, dies zu beweisen. Aber ein
neuerer Schriftsteller, dem das Gliick zuteil wurde, einigen Ruf zu erlangen,
hat allen Ernstes behauptet, eine solche Unwahrheit sei die Grundlage aller
Schuld und sittlichen Verkehrtheit. Um aber die Hinfilligkeit dieser An-
schauung aufzudecken, brauchen wir nur zu bedenken, dafl aus einer Hand-
lung ein falscher Schlufl immer nur vermoge einer Unklarheit hinsichtlich
der natiirlichen Griinde [der Handlung] gezogen wird: Eine Ursache wird
in ihrer Wirkung unvermerkt unterbrochen durch entgegenwirkende Ur-
sachen, und wird dadurch der Zusammenhang zwischen zwei Objekten
unbestimmt und wechselnd. Aber eine ebensolche Unbestimmtheit und
Verschiedenheit [in der Wirkung] von Ursachen findet auch bei natiirlichen
Objekten statt und kann auch da einen Irrtum in unserem Urteil nach sich
ziehen. Wire also eine solche Tendenz, Irrtum zu erzeugen, das eigentliche
Wesen des Lasters und der Unsittlichkeit, so miiten wir daraus schlieBen,
dal3 auch leblose Gegensténde lasterhaft und unsittlich sein kénnen.

Vergebens macht man hiergegen geltend, daf3 leblose Gegensténde ohne
Wahl und Freiheit wirken. Freiheit und Wahl sind nicht notwendig, damit
eine Handlung uns zu einem falschen Schlusse veranlaft; folglich konnen
sie auch [ndmlich vom Standpunkt der hier bekdmpften Theorie] in kei-
ner Weise wesentlich sein fiir die Sittlichkeit. Es will mir nicht einleuchten,
wie jene Momente vom Standpunkte dieser Theorie fiir die Sittlichkeit ir-
gendwie sollten in Betracht kommen kénnen. Wenn die Tendenz, Irrtum
zu erzeugen, der Ursprung der Unsittlichkeit wére, so miifite diese Tendenz
in jedem Falle [also vollig abgesehen von Wahl und Freiheit] von der Un-
sittlichkeit unzertrennlich sein.

Dazu kommt noch eines; wére ich vorsichtig genug gewesen, die Fenster
zu schlieBen, wihrend ich mir jene Freiheiten gegen meines Nachbars Weib
erlaubte, so hitte ich mich [jener Theorie zufolge] keiner Unsittlichkeit
schuldig gemacht, und zwar nur, weil meine Tat jetzt vollkommen verbor-
gen geblieben, und demgemail nicht geeignet gewesen wire, irgendwelche
falschen Schliisse hervorzurufen.

Ebenso wire ein Dieb, der mit Hilfe einer Leiter durchs Fenster steigt
und sich alle Miihe gibt, keinen Larm zu machen, kein Verbrecher. Entwe-
der er wird nicht gesehen [oder er wird gesehen. In jenem Falle gibt er zu gar
keinem Urteile AnlaB.] Und wenn er gesehen wird, kann er unméglich ein
irriges Urteil hervorrufen; niemand, der ihn unter solchen Umstidnden sieht,



Erster Abschnitt - Moralische Unterscheidungen 539

Nach allem diesem ist es unmoglich anzunehmen, daf3 die Un-
terscheidung zwischen dem sittlich Guten und dem sittlich Bosen
durch die Vernunft gemacht werde; denn diese Unterscheidung

wird ihn fiir etwas anderes halten, als er wirklich ist. Es ist bekannt, daf3
Leute, die schielen, leicht irrige Urteile bei anderen erzeugen; wir glauben,
sie begriien eine Person oder sprechen mit derselben, wéihrend sie sich an
eine andere wenden. Sind sie deswegen unsittlich?

AuBerdem ist leicht ersichtlich, dafl in allen diesen Argumenten ein Zir-
kelschluB liegt. Ein Mensch, der sich fremdes Gut aneignet und dasselbe
benutzt, als wire es sein eigenes, erklédrt dasselbe damit gewissermafBen fiir
sein Eigentum. Diese Unwahrheit soll die Quelle von Unsittlichkeit und
Widerrechtlichkeit sein. Aber sind Eigentum oder Recht oder Verpflichtung
sinnvolle Begriffe, wenn nicht der Begriff der Sittlichkeit bereits vorausge-
setzt ist?

Ein Mensch, der gegen seinen Wohltéter undankbar ist, gibt in gewisser
Weise zu verstehen, daf3 er niemals irgendwelche Wohltaten von demselben
empfing. Aber wiefern tut er dies? Etwa weil es seine Pflicht wire, [wenn er
Wohltaten von ihm empfangen hat] dankbar zu sein? Aber dies setzt voraus,
daf es bereits einen bestimmten Begriff von Pflicht und Sittlichkeit gibt.
Oder [weckt er jenen Anschein,] weil die menschliche Natur im allgemeinen
dankbar ist, weil wir also schlieBen miissen, ein Mensch, der einen anderen
schidigt, konne von dem Geschédigten niemals Wohltaten empfangen ha-
ben? Aber die Menschen sind von Natur nicht so durchgehends dankbar,
daf ein solcher Schluf3 berechtigt wiare. Und wenn er es wire, dann miifiten
wir fragen: Ist die Ausnahme von einer allgemeinen Regel unter allen Um-
stinden verbrecherisch, nur darum, weil sie eine Ausnahme ist?

Aber eines geniigt, um diese schrullenhafte Theorie génzlich zu ver-
nichten: Das ganze Problem der Sittlichkeit und Unsittlichkeit kehrt wieder
in der Frage: weshalb denn nun eigentlich Wahrhaftigkeit tugendhaft und
Liige lasterhaft sei, der Art, dal der Wert und Unwert jeder anderen Hand-
lung darnach sich bestimme. Ich will einmal zugeben, da$ alle Unsittlichkeit
aus dieser sogenannten Unwahrhaftigkeit des Handelns abzuleiten sei. Ich
fordere dann aber zugleich, da3 man mir einen einleuchtenden Grund an-
gebe fiir die Behauptung der Unsittlichkeit dieser Unwahrhaftigkeit. Denkt
man recht dariiber nach, so findet man unser ganzes Problem so ungelost
wie am Anfang.

Dies letzte Argument ist durchaus entscheidend.

Haftet nicht an jener Wahrhaftigkeit und Unwahrhaftigkeit der Hand-
lungen in durchaus einleuchtender Weise ein sittlicher Wert bzw. Unwert,
dann konnen sie auch nicht unsere Handlungen beeinflussen. Wer aber
dachte jemals daran, eine Handlung zu unterlassen, weil andere moglicher-
weise falsche Schliisse daraus ziehen konnten? Oder wer beging jemals eine
solche, damit er AnlaB3 zu richtigen Schliissen gébe?



540 III - Erster Teil - Uber Tugend und Laster im allgemeinen

hat EinfluB8 auf unser Handeln, und dazu ist die Vernunft allein
nicht imstande. Vernunft und Urteil konnen gewi3 mittelbare Ur-
sache einer Handlung werden, indem sie ndmlich zu einem Affekt
Gelegenheit geben oder ihm die Richtung anweisen; man darf
aber nicht behaupten, daf3 einem solchen Urteil vermoge seiner
Wahrheit oder Falschheit sittlicher Wert oder Unwert anhafte.
Und die Urteile, die wiederum durch unsere Handlungen ver-
ursacht werden, konnen noch weniger den Handlungen, durch
welche sie verursacht sind, solche sittlichen Eigenschaften mit-
teilen.

Um nun aber ins einzelne zu gehen und zu zeigen, dal3 jene
ewigen und unwandelbaren Normen des Sein-Sollenden und Nicht-
sein-Sollenden, die angeblich unmittelbar in den Dingen liegen,
von keiner gesunden Philosophie verteidigt werden kdnnen, wol-
len wir folgende Betrachtungen anstellen.

Wiren das Denken und der Verstand allein fahig, die Grenzen
von Recht und Unrecht zu bestimmen, so mii3ite das Wesen der
Tugend und des Lasters entweder in gewissen Beziehungen der
Objekte liegen, oder eine Tatsache sein, die auf dem Wege des
Schlusses entdeckt wird. Diese Folgerung ist klar. Die Tatigkeit
des menschlichen Verstandes zerfillt [ja] in diese zwei Arten, das
Vergleichen von Vorstellungen und das Schlie3en aus Tatsachen.
Wiirde die Tugend durch den Verstand entdeckt, so miif3ite sie
[also] Gegenstand der einen oder der anderen dieser Tétigkeiten
sein; es gibt keine dritte Tatigkeit des Verstandes, die sie entdek-
ken konnte.

Gewisse Philosophen nun haben sehr eifrig die Ansicht ver-
breitet, daB Sittlichkeit ein moglicher Gegenstand der [demon-
strativen| Erkenntnis sei. Obgleich niemand in dieser demonstra-
tiven Erkenntnis des Sittlichen je einen Schritt vorwérts getan
hat, gilt es ihnen fiir ausgemacht, daf3 dieselbe die gleiche Gewil3-
heit erreichen konne wie Algebra und Geometrie. Unter dieser
Voraussetzung nun miifiten Tugend und Laster in irgendwelchen
Beziehungen bestehen. Denn es wird von allen Seiten zugege-
ben, daB keine Tatsache [demonstriert, d. h. aus bloBer Vernunft]
bewiesen werden kann. Wir wollen also zuerst diese Hypothese
priifen und versuchen, woméglich [auf Grund derselben] jene sitt-
lichen Qualitédten festzustellen, die so lange Gegenstand unse-



Erster Abschnitt - Moralische Unterscheidungen 541

rer erfolglosen Nachforschungen waren. Wir fordern aber, daf
die Beziehungen, welche die Sittlichkeit oder Verpflichtung aus-
machen, genau aufgezeigt werden, damit wir sehen, worin sie be-
stehen und wie wir iiber sie zu urteilen haben.

Wenn behauptet wird, Tugend und Laster bestdnden in Be-
ziehungen, die der GewiBheitserkenntnis und Demonstration
zugdnglich sind, so mufl man sich auf jene vier Beziechungen be-
schrianken, die allein einen solchen Grad der Evidenz zulassen. In
diesem Falle aber gerdt man in Ungereimtheiten, aus denen es kein
Entrinnen gibt. Man verlegt das eigentliche Wesen der Sittlichkeit
in diese Beziehungen; jede dieser Beziehungen kann aber nicht
nur bei unverniinftigen, sondern sogar bei leblosen Gegenstéin-
den stattfinden; daraus folgt, da3 auch diese Gegenstdnde mog-
liche Tréger eines sittlichen Wertes oder Unwertes sind. Ahnlich-
keit, Gegensdtzlichkeit, Grade der Beschaffenheit und Verhiiltnisse
der Menge und der Zahl, alle diese Beziehungen sind der Materie
ebenso eigentiimlich wie unseren Handlungen, unseren Affekten
und unserem Wollen. Es ist daher unzweifelhaft, daB die Sittlich-
keit nicht in einer dieser Beziehungen liegt, und das BewuBtsein
derselben nicht in der Entdeckung dieser Beziehungen.'

' Als Beweis, wie unklar unser Denken iiber diesen Gegenstand ge-
wohnlich ist, sei bemerkt, da$ diejenigen, die behaupten, [das Wesen der]
Sittlichkeit sei [aus reiner Vernunft] demonstrierbar, nicht sagen, Sittlich-
keit liege in bestimmten Beziehungen und diese Beziehungen werden durch
die Vernunft unterschieden. Sie sagen vielmehr nur, die Vernunft konne
erkennen, daf diese und diese Handlung unter Voraussetzung bestimmter
Beziehungen tugendhaft und eine andere lasterhaft sei. Es scheint darnach,
sie halten es fiir genligend, wenn sie nur irgendwie das Wort ,,Beziehung*
in ihre Behauptung hinein bringen, gleichgiiltig, ob es etwas zur Sache tut
oder nicht. Ich denke aber, die Sache liegt vollig klar: die demonstrative Ver-
nunft erkennt nur Beziehungen. Nach jener Hypothese aber erkennt diese
Vernunft auch [das Wesen von] Laster und Tugend; also miissen diese sitt-
lichen Beschaffenheiten Beziehungen sein. Wenn wir irgendeine Handlung
unter irgendwelchen gegebenen Umstédnden tadeln, so muf dies Ganze, das
sich zusammensetzt aus Handlung und Umstidnden, gewisse Beziehungen
ergeben, und in diesen muf3 das Wesen des Lasters bestehen. Sonst hat die
ganze Hypothese keinen versténdlichen Sinn. Was erkennt denn aber die
Vernunft, wenn sie eine Handlung fiir lasterhaft erkldrt? Erkennt sie eine
Beziehung oder eine Tatsache? Diese Fragen sind entscheidend, diirfen also
nicht umgangen werden.



542 III - Erster Teil - Uber Tugend und Laster im allgemeinen

Wollte man [schlieBlich] behaupten, das Gefiihl der Sittlich-
keit bestehe in der Erkenntnis einer Beziehung, die von den so-
eben angefiihrten verschieden sei; ich habe also keine vollstén-
dige Aufzdhlung gegeben, als ich alle demonstrativen Beziehun-
gen unter jene vier Gesichtspunkte zusammenfafte, so wiirde ich
hierauf nicht antworten, ehe nicht jemand so freundlich wire, mir
diese neue Beziehung nachzuweisen. Es ist unmoglich, eine Theo-
rie zu bekdmpfen, die noch nicht gesagt hat, was sie behauptet.
Bei solchem Fechten im Dunkeln schldgt man in die Luft und
trifft oft dorthin, wo kein Feind steht.

Ich muB mich demgemaB hier darauf beschrianken, die beiden
Forderungen zu bezeichnen, die an jeden zu stellen sind, der es
unternehmen will, den Sinn dieser Theorie klarzustellen. Erstens:
Die Begriffe des sittlich Guten und des sittlich Bosen sind nur auf
Akte des Geistes anwendbar; sie betreffen unser Verhalten zu du-
Beren Gegenstdnden. Die Beziehungen, fiir welche jene sittlichen
Unterscheidungen gelten, konnen also nur zwischen innerlichen
Akten und duBleren Gegenstianden obwalten; sie konnen weder
auf innerliche Akte im Vergleich zueinander, noch auf duflere
Gegenstéinde, denen man andere dullere Gegenstéinde gegeniiber-
stellt, Anwendung finden. Nun wird angenommen, die Sittlich-
keit hinge mit gewissen Beziehungen zusammen. Hafteten aber
diese Beziehungen an den inneren Akten an sich betrachtet, so
wiirde daraus folgen, daf3 wir uns in uns selbst eines Verbrechens
schuldig machen konnten, unabhingig von unserer Stellung zur
Welt. Konnten andererseits diese sittlichen Beziehungen auf &du-
Bere Gegenstinde angewendet werden, so wiirde daraus folgen,
daB auch unbeseelte Dinge sittliche Schonheit und sittliche Ha-
lichkeit haben konnen. Man kann sich aber schwer vorstellen, daf3
irgendeine Beziehung entdeckt werden konnte zwischen unseren
Affekten, WillensentschlieBungen und Handlungen einerseits
und dufleren Gegenstdnden andererseits, ohne daf3 diese Bezie-
hung auch bei den Affekten und WillensentschlieBungen oder bei
diesen dulleren Gegenstdnden sich finde, wenn man dieselben
unter sich vergleicht.

Noch schwerer aber ist es, die zweite Bedingung zu erfiillen,
der die Rechtfertigung jener Theorie notwendig unterldge. Nach
den Grundsitzen derjenigen, die einen abstrakt rationalen [d.h.



Erster Abschnitt - Moralische Unterscheidungen 543

durch bloBe Vernunft zu erkennenden] Unterschied zwischen
dem sittlich Guten und dem sittlich Bosen und ein natiirliches
,sittliches Recht und Unrecht der Dinge“ behaupten, wird nicht
nur vorausgesetzt, daf3 diese Beziechungen wegen ihrer Ewigkeit
und Unverénderlichkeit fiir jedes verniinftige Wesen dieselben
sind, sondern es wird auch angenommen, daf3 ihre Wirkungen im-
mer die gleichen sein miissen. Und man meint, daB} sie auf die
Willensrichtung der Gottheit keinen geringeren, ja einen grof3e-
ren Einfluf haben als auf die Leitung [der Handlungen] der Ver-
niinftigen und Tugendhaften unserer eigenen Gattung.

Diese beiden Punkte sind aber offenbar durchaus verschieden.
Das heif3t, es ist etwas anderes, die Tugend erkennen, und etwas
anderes, den Willen auf sie richten. Will man daher beweisen,
daB die Normen fiir Recht und Unrecht ein ewiges Gesetz sind,
verpflichtend fiir jeden verniinftigen Geist, so geniigt es nicht, die
Beziehungen aufzuzeigen, auf denen dieselben beruhen, sondern
man muf} auch den Zusammenhang zwischen diesen Beziehungen
und dem Willen nachweisen. Und man muf3 beweisen, dal3 dieser
Zusammenhang so notwendig ist, daB3 er sich in allen normalen
geistigen Individuen vorfinden und dieselben beeinflussen muf,
mogen die Unterschiede zwischen diesen Geistern in anderer
Hinsicht noch so grof und schlieBlich unendlich gro8 sein.

Nun habe ich aber schon bewiesen, daf} jedenfalls in der
menschlichen Natur keine Beziehung fiir sich allein jemals irgend-
eine Handlung hervorrufen kann. Auflerdem ist in der Abhand-
lung iiber den Verstand gezeigt worden, daf3 ein Zusammenhang
zwischen Ursache und Wirkung, wie er hier vorausgesetzt wird,
nur durch Erfahrung erkannt werden kann, daf3 wir keinerlei Si-
cherheit iiber das Bestehen eines solchen Zusammenhanges ent-
nehmen konnen aus der bloBen Betrachtung der Gegenstédnde.
Alle Dinge des Universums erscheinen, fiir sich betrachtet, voll-
kommen als etwas fiir sich, und voneinander unabhéngig; nur Er-
fahrung 1468t uns ihre Wirkung aufeinander und ihren Zusam-
menhang erkennen. Und nie diirfen wir eine solche Wirkung jen-
seits der Grenzen der Erfahrung behaupten.

Es ist also unmoglich der ersten Bedingung, welche die Theo-
rie der ewigen rationalen Normen von Recht und Unrecht zu er-
fiillen hitte, zu geniigen, da es unmoglich ist, die Beziehungen



544 III - Erster Teil - Uber Tugend und Laster im allgemeinen

aufzuzeigen, auf die eine solche Unterscheidung begriindet wer-
den konnte. Es ist aber ebenso unmoglich, die zweite Bedingung
zu erfiillen, da wir nicht a priori zeigen konnen, wie jene Bezie-
hungen, wenn sie wirklich vorhanden und erkennbar wiren, all-
gemein zwingend und verpflichtend sein sollten.

Um aber die hier angestellten allgemeinen Betrachtungen noch
klarer und iiberzeugender zu machen, wollen wir sie auch noch
durch einige besondere Fille erldautern, in welchen das Urteil
iiber ,,sittlich gut®“ und ,,sittlich bose* der allgemeinsten Einstim-
migkeit sich erfreut. Von allen Verbrechen, die menschliche Ge-
schopfe zu begehen fihig sind, ist Undankbarkeit das scheuBlich-
ste und unnatiirlichste, besonders wenn es gegen Eltern begangen
wird, und wenn der Undank bis zu korperlichen Verletzungen und
Mord sich steigert. Dies wird von der ganzen Menschheit aner-
kannt, von Philosophen so gut wie von dem Volke. Bei den Philo-
sophen nun erhebt sich die Frage, ob die Schuld oder sittliche
HaéBlichkeit einer solchen Handlung durch demonstrative Beweis-
fihrung erkannt, oder durch einen inneren Sinn und vermittelst
eines Gefiihls, das durch die Betrachtung einer solchen Handlung
naturgeméaf3 hervorgerufen wird, erlebt wird. Diese Frage wird
sich aber alsbald zu Ungunsten der ersteren Annahme entschei-
den, wenn wir dieselben Beziehungen bei anderen Gegenstdnden
nachweisen konnen, aber so, dafl dabei der Begriff der Schuld und
des Unrechts keine Anwendung findet. Vernunft und [reine] Ver-
nunfterkenntnis ist nichts als Vergleichung von Vorstellungen und
Erkenntnis ihrer Beziehungen; haben aber solche Beziehungen
[obwohl einander gleich, dennoch] einen verschiedenen Charak-
ter, so folgt daraus offenbar, da3 diese Charaktere nicht durch die
Vernunft allein erkannt werden konnen.

Um die Sache von diesem Gesichtspunkt aus zu priifen, wol-
len wir irgendeinen unbeseelten Gegenstand, etwa eine Eiche
oder eine Ulme wihlen. Wir wollen annehmen, daf3 unter einem
solchen Baum durch Herabfallen des Samens ein junges Baum-
chen entsteht. Dieses wéchst allméhlich in die Hohe und iiber-
ragt und vernichtet endlich den elterlichen Baum. Nun frage ich,
fehlt hier irgendeine der Beziehungen, die man bei Elternmord
oder [sonstiger] Undankbarkeit zu entdecken vermag? Ist nicht
der eine Baum die Ursache des Daseins des anderen und dieser



Erster Abschnitt - Moralische Unterscheidungen 545

letztere die Ursache der Vernichtung des ersten, genau wie wenn
ein Kind seine Eltern ermordet? Es geniigt nicht zu entgegnen,
hier fehle eine Wahl oder ein Willensakt. Im Falle des Eltern-
mordes erzeugt ja der Wille keine anderen Beziehungen, sondern
er ist nur die Ursache, aus welcher die Handlung herstammt. Er
erzeugt also dieselben Beziehungen, die bei der Eiche und der
Ulme nur eben aus anderen Griinden entstehen. Ein Willensakt
oder eine Wahl bestimmt einen Menschen, seine Eltern zu toten;
die Gesetze der Materie und der Bewegung bestimmen [ebenso]
ein Baumchen, die Eiche zu zerstoren, aus der es entstand. Hier
haben also dieselben Beziehungen verschiedene Ursachen, aber
die Beziehungen bleiben dieselben. Thre Erkenntnis ergibt aber
nicht in beiden Féllen den Begriff der Unsittlichkeit; daraus folgt,
daB dieser Begriff nicht aus einer solchen Erkenntnis entsteht.

Aber nehmen wir ein noch niaherliegendes Beispiel. Ich frage:
Warum ist die Blutschande bei Menschen verbrecherisch, und wa-
rum haftet derselben Handlung und denselben Beziehungen bei
Tieren nicht die geringste sittliche HaBlichkeit und Widernatiir-
lichkeit an? Wiirde mir geantwortet, diese Handlung sei bei Tie-
ren ohne Schuld, weil diese keine ausreichende Vernunft haben,
um die ,,Schéndlichkeit* der Handlung zu erkennen; wahrend der
Mensch diese Fahigkeit besitze, und durch sie bei seiner Pflicht
festgehalten werden ,,sollte*; dadurch werde dieselbe Handlung
bei ihm verbrecherisch — sollte mir dies gesagt werden, so wiirde
ich antworten, da3 damit offenbar ein Zirkelschluf3 begangen
wiirde. Denn die ,,Schindlichkeit“ muf3 bestehen, ehe die Ver-
nunft sie als solche erkennen kann; sie ist daher unabhingig von
den Entscheidungen der Vernunft, und vielmehr ihr Gegenstand
als ihr Ergebnis.

Nach der hier bekdmpften Theorie miiBte [allgemein gesagt]
jedes Tier, das Sinne, Begierden und Willen besitzt, d.h. also
iiberhaupt jedes Tier, aller der Tugenden und Laster fahig sein,
um derentwillen wir den Menschen Lob oder Tadel zuteil wer-
den lassen. Der ganze Unterschied bestidnde [fiir jene Theorie]
darin, daB3 unsere hohere Vernunft dazu dienen kann, das Laster
oder die Tugend zu erkennen. Dadurch kénnte der Tadel oder das
Lob gesteigert werden. Aber jene Erkenntnis setzt ein besonde-
res Vermogen voraus, dessen Beschaffenheit diese sittlichen Ent-



546 III - Erster Teil - Uber Tugend und Laster im allgemeinen

scheidungen bedingt, und zwar ein Vermogen, das nur von dem
Willen und den Begierden abhéngt, und sowohl fiir das Denken
wie in Wirklichkeit als etwas von der Vernunft Verschiedenes sich
darstellt. Tiere konnen zueinander in denselben Beziehungen ste-
hen wie die Menschen und wéren daher auch derselben Sittlich-
keit fahig, wenn das Wesen der Sittlichkeit in diesen Beziehungen
bestdnde. Der Mangel eines ausreichenden Mafles von Vernunft
kann Tiere verhindern, die Pflichten und Notigungen der Sittlich-
keit zu erkennen, aber er kann nicht das Bestehen dieser Pflichten
verhindern, da dieselben vorher da sein miissen, wenn sie erkannt
werden sollen. Die Vernunft muf sie finden, und kann sie niemals
erzeugen. Dieses Argument muf} recht gewiirdigt werden, da es
meiner Meinung nach vollstdndig entscheidend ist.

Diese Uberlegungen nun beweisen nicht nur, daB Sittlichkeit
nicht in Beziehungen besteht, die Gegenstand der Wissenschaft
sind, sondern sie beweisen, recht betrachtet, mit derselben Si-
cherheit, daf} Sittlichkeit auch nicht in irgendeiner Tatsache be-
steht, die durch den Verstand erkannt werden kann. Hiermit sind
wir beim zweiten Teil unserer Beweisfithrung. Wenn auch dieser
Punkt einleuchtend gemacht werden kann, so diirfen wir schlie-
Ben, daB Sittlichkeit kein Gegenstand der Vernunft ist. Es kann
aber keine Schwierigkeit haben zu beweisen, daf3 Laster und Tu-
gend keine Tatsachen sind, deren Dasein wir durch die Vernunft
erkennen konnen. Ich denke etwa an den absichtlichen Mord. Be-
trachtet denselben von allen Seiten und seht zu, ob Ihr das tat-
siachliche oder realiter Existierende finden konnt, was Ihr Laster
nennt. Wie Thr das Ding auch ansehen moget, [hr findet nur ge-
wisse Affekte, Motive, WillensentschlieBungen und Gedanken.
AuBerdem enthilt der Fall nichts Tatsdchliches. Das ,,Laster*
entgeht Euch gidnzlich, solange Ihr nur den Gegenstand betrach-
tet. IThr konnt es nie finden, wofern Ihr nicht Euer Augenmerk
auf Euer eigenes Inneres richtet, und dort ein Gefiithl von Mif3-
billigung entdeckt, das in Euch angesichts dieser Handlung ent-
steht. Auch dies ist [gewiB] eine Tatsache, aber dieselbe ist Ge-
genstand des Gefiihls, nicht der Vernunft. Sie liegt in Euch selbst,
nicht in dem Gegenstand. Erklart Ihr eine Handlung oder einen
Charakter fiir lasterhaft, so meint Thr [damit] nichts anderes, als
daB Ihr zufolge der Beschaffenheit Eurer Natur ein unmittelba-





