
DAVID HUME

Ein Traktat über die

menschliche Natur

Teilband �

Buch II · Über die Affekte

Buch III · Über Moral

Auf der Grundlage der 

Übersetzung von Theodor Lipps

neu herausgegeben von

Horst D. Brandt

FELIX MEINER VERLAG

HAMBURG



PH I L OSOPH ISC H E BI BL IOT H EK BA N D � 4 6 b

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 

in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bi   blio gra phi-

sche Daten sind im Internet  abrufbar über ‹http://portal.dnb.de›.

ISBN 978-3-7873-2436-1

ISBN eBook: 978-3-7873-2438-5

www.meiner.de

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2013. Alle Rechte vor -

behalten. Dies gilt auch für Viervielfältigungen, Übertragungen, 

Mikro ver fi lmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in 

elektronischen Systemen, soweit es nicht §§ 53 und 54 URG aus-

drücklich gestatten Satz: Type & Buch Kusel, Hamburg. Druck und 

Bindung: Druckerei C. H. Beck, Nördlingen. Werkdruckpapier: alte-

rungsbe ständig nach ANSI-Norm resp. DIN-ISO 9706, hergestellt 

aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zell stoff. Printed in Germany.



INHALT

David Hume

Ein Traktat über die menschliche Natur

BUCH II

Über die Affekte

[ Vorwort ]  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  336

ERSTER TEIL  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  337

Über Stolz und Niedergedrücktheit

Erster Abschnitt. Einteilung des Gegenstandes  . . . . . . . . . .  337

Zweiter Abschnitt. Über Stolz und Niedergedrücktheit; 

ihre Objekte und ihre Ursachen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  339

Dritter Abschnitt: Was diese Objekte und Ursachen zu 

solchen macht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  342

Vierter Abschnitt. Von den Beziehungen zwischen 

Eindrücken und Vorstellungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  345

Fünfter Abschnitt. Von dem Einfl uß dieser Beziehungen 

auf Stolz und Niedergedrücktheit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  348

Sechster Abschnitt. Einschränkungen dieser Theorie  . . . . .  354

Siebenter Abschnitt. Über Laster und Tugend  . . . . . . . . . . . .  358

Achter Abschnitt. Schönheit und Häßlichkeit  . . . . . . . . . . . .  362

Neunter Abschnitt. Von äußeren Vorzügen und 

Mängeln  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  367

Zehnter Abschnitt. Über Besitz und Reichtum  . . . . . . . . . . .  374

Elfter Abschnitt. Über das Streben, geachtet zu werden  . . .  381

Zwölfter Abschnitt. Stolz und Niedergedrücktheit 

bei Tieren  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  390



VI Inhalt

ZWEITER TEIL  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  395

Über Liebe und Haß

Erster Abschnitt. Gegenstand und Ursachen von 

Liebe und Haß  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 395

Zweiter Abschnitt. Beobachtungen zur Bestätigung 

dieser Theorie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 399

Dritter Abschnitt. Lösung von Schwierigkeiten  . . . . . . . . . . 415

Vierter Abschnitt. Über die Liebe zu Verwandten  . . . . . . . . 419

Fünfter Abschnitt. Über unsere Wertschätzung der 

Reichen und Mächtigen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 425

Sechster Abschnitt. Über Wohlwollen und Zorn  . . . . . . . . . 434

Siebenter Abschnitt. Vom Mitleid  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 437

Achter Abschnitt. Über Schadenfreude und Neid . . . . . . . . . 440

Neunter Abschnitt. Über die Mischung von Wohlwollen 

und Zorn mit Mitleid und Schadenfreude  . . . . . . . . . . . . . . . 450

Zehnter Abschnitt. Von Achtung und Verachtung  . . . . . . . . 459

Elfter Abschnitt. Vom Liebesaffekt oder der Liebe 

zwischen den Geschlechtern  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 464

Zwölfter Abschnitt. Liebe und Haß bei Tieren  . . . . . . . . . . . 467

DRIT TER TEIL  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 469

Vom Willen und den unmittelbaren Affekten

Erster Abschnitt. Freiheit und Notwendigkeit  . . . . . . . . . . . . 469

Zweiter Abschnitt. Fortsetzung desselben Themas  . . . . . . . . 478

Dritter Abschnitt. Von den Motiven des Willens . . . . . . . . . . 483

Vierter Abschnitt. Von den Ursachen der heftigen Affekte    490

Fünfter Abschnitt. Von den Wirkungen der Gewohnheit  . . . 494

Sechster Abschnitt. Über den Einfl uß der Einbildungs-

kraft auf die Affekte  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 496

Siebenter Abschnitt. Räumliche und zeitliche Kontiguität 

und Distanz  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 499



 Inhalt VII

Achter Abschnitt. Fortsetzung desselben Gegenstandes  . . . 504

Neunter Abschnitt. Von den direkten Affekten  . . . . . . . . . . 510

Zehnter Abschnitt. Von der Wißbegierde oder der 

Liebe zur Wahrheit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 521

BUCH III

Über Moral

Vorwort  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 530

ERSTER TEIL  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 531

Über Tugend und Laster im allgemeinen

Erster Abschnitt. Moralische Unterscheidungen nicht 

aus der Vernunft abgeleitet  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 531

Zweiter Abschnitt. Sittliche Unterscheidungen 

entspringen aus einem moralischen Sinn  . . . . . . . . . . . . . . . . 548

ZWEITER TEIL  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 555

Rechtssinn und Widerrechtlichkeit

Erster Abschnitt. Ist der Rechtssinn eine natürliche oder 

eine künstliche Tugend?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 555

Zweiter Abschnitt. Der Ursprung von Rechtsordnung 

und Eigentum  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 563

Dritter Abschnitt. Über die Regeln, welche das Eigentum 

feststellen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 581

Vierter Abschnitt. Übertragung von Eigentum durch 

Zustimmung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 596

Fünfter Abschnitt. Die Verbindlichkeit von 

Versprechungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 599

Sechster Abschnitt. Einige weitere Betrachtungen über 

Rechtsordnung und Rechtswidrigkeit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . 610

Siebenter Abschnitt. Vom Ursprung der Regierung  . . . . . . . 618



VIII Inhalt

Achter Abschnitt. Über die Quelle der Untertanenpfl icht . .  624

Neunter Abschnitt. Über die Schranken der 

Untertanentreue  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  636

Zehnter Abschnitt. Von den Objekten der Untertanentreue  640

Elfter Abschnitt. Vom Völkerrecht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  654

Zwölfter Abschnitt. Keuschheit und Schamhaftigkeit  . . . . .  657

DRIT TER TEIL  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  662

Von den übrigen Tugenden und Lastern

Erster Abschnitt. Vom Ursprung der natürlichen 

Tugenden und Laster  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  662

Zweiter Abschnitt. Über Seelengröße  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  681

Dritter Abschnitt. Über Güte und Wohlwollen  . . . . . . . . . . .  691

Vierter Abschnitt. Über natürliche Anlagen  . . . . . . . . . . . . .  696

Fünfter Abschnitt. Einige weitere Betrachtungen über 

die natürlichen Tugenden  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  704

Sechster Abschnitt. Schluß dieses Buches  . . . . . . . . . . . . . . .  707

ANHANG  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  711



VORWORT1

Das Vorhaben, das ich in diesem Werk verfolge, wird in der „Ein-

leitung“ ausführlich vorgestellt. Der Leser möge nur beachten, 

daß noch nicht alle Gegebenheiten, die ich in meinem Traktat un-

tersuchen möchte, bereits in den beiden jetzt vorgelegten Bänden 

abgehandelt werden. Die Gegebenheiten des Verstandes (Under-

standing) und der Affekte (Passions) sind schon von sich her auf 

eine nachvollziehbare Weise eng miteinander verknüpft, und ich 

habe mich daher dafür entschieden, auf diese Verbindung [ der 

beiden Momente ] zu setzen, um herauszufi nden, nach welchen 

Regeln sich die Menschen gemeinhin verhalten. Sollte ich damit 

erfolgreich sein und Beifall fi nden, werde ich die Untersuchung 

ausweiten auf die [ Bestimmung der Grundlagen der ] Ethik (Mo-

rals), der gesellschaftlichen Ordnung (Politics) und der Erkennt-

nis (Critics) und damit den „Traktat über die menschliche Na-

tur“ (Treatise of Human Nature) zum Abschluß bringen. Die all-

gemeine Anerkennung meiner Arbeit wäre mir das größte Lob; 

aber ich stelle mich der Kritik und werde jedes Urteil, wie immer 

es ausfallen wird, als die beste Unterweisung [ für meine weiteren 

Untersuchungen ] annehmen.

1 [ Das Vorwort aus Band 1 der Originalausgabe bezieht sich auf die 

Bücher I und II und wird daher an dieser Stelle erneut abgedruckt. ]



ERSTER TEIL

Über Stolz und Niedergedrücktheit

ERSTER ABSCHNIT T

Einteilung des Gegenstandes

Alle Perzeptionen, die im Geiste sich fi nden, können in Eindrücke 

und Vorstellungen eingeteilt werden. Die Eindrücke lassen wie-

derum eine Einteilung in primäre und sekundäre Eindrücke zu. 

Diese Einteilung deckt sich mit derjenigen, deren ich mich früher 

bediente1, als ich Eindrücke der Sinneswahrnehmung und Ein-

drücke der Selbstwahrnehmung unterschied. Primäre Eindrücke 

oder Eindrücke der Sinneswahrnehmung sind solche, die in der 

Seele entstehen, ohne daß gleichartige Perzeptionen ihnen vor-

ausgegangen sind. Sie entstehen aus der Körperbeschaffenheit, 

den Lebensgeistern oder aus der Einwirkung von Objekten auf 

die äußeren Organe. Sekundäre Eindrücke oder Eindrücke der 

Selbstwahrnehmung sind solche, die aus irgendeinem primären 

Eindruck hervorgehen, entweder unmittelbar oder durch die Ver-

mittlung der Vorstellung desselben. Zur ersteren Art gehören 

alle Sinneseindrücke und alle körperlichen Schmerz- und Lust-

gefühle; zur zweiten die Affekte und alle ihnen ähnliche Gefühls-

regungen.

Irgendwelche Perzeptionen, dies leuchtet ein, müssen im Gei-

ste zuerst da sein; und da die Eindrücke den ihnen entsprechen-

den Vorstellungen vorangehen, so müssen gewisse Eindrücke [ zu-

erst da sein, d. h. ] ohne ihnen vorangehende Perzeptionen in der 

Seele auftauchen. Da diese von natürlichen und physikalischen 

Ursachen abhängen, würde mich ihre Untersuchung zu weit von 

meinem gegenwärtigen Thema abführen, hinein in die Anatomie 

und Naturwissenschaft. Aus diesem Grunde werde ich mich hier 

1 Buch I, 1. Teil, 2. Abschnitt.



338 II · Erster Teil · Über Stolz und Niedergedrücktheit

auf jene anderen Eindrücke beschränken, die ich sekundäre Ein-

drücke oder Eindrücke der Selbstwahrnehmung genannt habe, 

sekundäre darum, weil sie entweder aus den primären Eindrük-

ken oder aus deren Vorstellung entstehen. Körperliche Schmerz- 

und Lustgefühle sind die Quelle vieler Affekte, sowohl wenn sie 

empfunden als auch wenn sie nur vorgestellt werden; aber sie 

selbst entstehen ursprünglich in der Seele, oder wenn man lieber 

will, im Körper, unabhängig von einer vorhergehenden Vorstel-

lung oder überhaupt einer vorhergehenden Perzeption. Ein Gicht-

anfall ruft eine lange Reihe von Affekten hervor, wie Kummer, 

Hoffnung, Furcht; aber er selbst ist nicht etwa die unmittelbare 

Folge einer Gemütsbewegung oder einer Vorstellung.

Die Eindrücke der Selbstwahrnehmung können wiederum in 

zwei Gattungen eingeteilt werden, nämlich in ruhige und heftige. 

Zur ersteren Gattung gehört das Gefühl der Schönheit und Häß-

lichkeit angesichts einer Handlung, einer künstlerischen Kompo-

sition oder äußerer Objekte. Zur zweiten Gattung gehören die 

Affekte der Liebe und des Hasses, des Grams und der Freude, 

des Stolzes und der Niedergedrücktheit. Diese Einteilung ist weit 

entfernt von Genauigkeit. Das Entzücken an Poesie und Musik 

erreicht oft die größte Höhe, während jene anderen Eindrücke, 

die speziell Affekte genannt werden, zu einer so sanften Gefühls-

regung abgeschwächt sein können, daß sie gewissermaßen unbe-

merkbar werden. Aber im allgemeinen sind die Affekte heftiger 

als die Gefühlsregungen, die durch Schönheit und Häßlichkeit 

geweckt werden. Deshalb pfl egt man beide Arten von Eindrücken 

[ in der bezeichneten Weise ] zu unterscheiden. Und da das Reich 

des menschlichen Geistes ein so weites und [ inhaltlich ] so vielge-

staltiges ist, werde ich mir, um in das Folgende größere Ordnung 

zu bringen, diese landläufi ge und einleuchtende Unterscheidung 

aneignen [ und darauf meine Grundeinteilung basieren ]. Und ich 

werde, nachdem ich soeben über unsere Vorstellungen so viel ge-

sagt habe, als ich für notwendig hielt, jetzt zuerst jene heftigen Ge-

fühlsregungen oder Affekte verständlich machen, und ihre Natur, 

ihren Ursprung, ihre Ursachen und ihre Wirkungen aufzeigen.

Überblicken wir die „Affekte“ [ im Ganzen ], so ergibt sich 

[ wie derum ] eine Einteilung derselben in direkte und indirekte. 

Unter direkten Affekten verstehe ich solche, die unmittelbar aus 



 Zweiter Abschnitt · Ihre Objekte und ihre Ursachen 339

einem Gut oder einem Übel, aus Schmerz oder Lust entspringen; 

unter indirekten Affekten dagegen verstehe ich solche, die auf 

derselben Grundlage beruhen, bei denen aber noch andere Mo-

mente mitwirken. Diesen Unterschied kann ich im Augenblick 

nicht weiter rechtfertigen oder verständlich machen. Ich kann nur 

ganz allgemein bemerken, daß ich unter den indirekten Affekten 

Stolz, Kleinmut, Ehrgeiz, Eitelkeit, Liebe, Neid, Mitleid, Groll, 

Großmut und die aus ihnen ableitbaren Affekte begreife. Und un-

ter den direkten Affekten: Begehren, Abscheu, Schmerz, Freude, 

Hoffnung, Furcht, Verzweiflung und beruhigende Gewißheit. – 

Ich werde mit den ersteren beginnen.

ZWEITER ABSCHNIT T

Über Stolz und Niedergedrücktheit; ihre Objekte und 

ihre Ursachen

Die Affekte des Stolzes und der Niedergedrücktheit sind einfache 

und in sich gleichförmige Eindrücke; deshalb ist es unmöglich, 

durch Häufung von Worten eine zutreffende Begriffsbestimmung 

von ihnen zu geben. Dies gilt auch von den anderen Affekten. 

Das Äußerste, was wir zu leisten beanspruchen können, ist eine 

Beschreibung derselben durch Aufzählung der sie begleitenden 

Umstände. Da aber die Worte Stolz und Niedergedrücktheit so 

allgemein gebräuchlich und die Eindrücke, die sie bezeichnen, 

die allergewöhnlichsten sind, so wird jedermann aus sich selbst 

heraus imstande sein, sich eine richtige Vorstellung von ihnen zu 

machen, ohne daß dabei Irrtum zu befürchten wäre. Aus diesem 

Grunde werde ich, um keine Zeit mit Präliminarien zu verlieren, 

sofort an die Untersuchung dieser Affekte herantreten.

Augenscheinlich haben Stolz und Kleinmut, obgleich sie ein-

ander direkt entgegengesetzt sind, dasselbe Objekt.
Dies Objekt ist das eigene Selbst oder jene Folge untereinan-

der zusammenhängender Vorstellungen und Eindrücke, die unse-

rer Erinnerung und unserem Bewußtsein unmittelbar gegenwär-

tig sind. Hierauf ist unser Blick immer gerichtet, wenn wir durch 

einen dieser Affekte in Erregung versetzt werden. Je nachdem 

wir eine mehr oder minder günstige Vorstellung von uns selber 



340 II · Erster Teil · Über Stolz und Niedergedrücktheit

haben, empfi nden wir einen dieser entgegengesetzten Affekte, 

d. h. wir werden von Stolz gehoben oder wir fühlen uns niederge-

drückt. Auf was für Gegenstände sonst der Geist in diesen Affek-

ten bezogen sein mag, immer werden dieselben im Hinblick auf 

uns selbst betrachtet. Anderenfalls würden diese Gegenstände 

die fraglichen Affekte nicht zu erregen, oder auch nur die gering-

ste Zunahme oder Verminderung derselben hervorzubringen ver-

mögen. Bleibt das Selbst außer Betracht, so ist kein Raum, weder 

für Stolz noch für Niedergedrücktheit.

Aber so gewiß jene zusammenhängende Folge von Perzep-

tionen, die wir unser Selbst nennen, immer Objekt dieser beiden 

Affekte ist, so kann sie doch unmöglich ihre Ursache sein, oder 

allein zu ihrer Hervorbringung genügen. Diese Affekte stehen 

sich ja [ wie gesagt ] direkt entgegen und haben ein und dasselbe 

Objekt. Wäre nun dies Objekt zugleich ihre Ursache, so könnte 

dasselbe nicht den einen Affekt in irgendwelchem Grade wek-

ken, ohne zugleich den anderen in gleichem Grade zu erregen. 

Und dann müßte der Gegensatz oder Widerstreit, der zwischen 

ihnen besteht, beide vernichten. Ein Mensch kann nicht zugleich 

stolz und niedergedrückt sein; hat er, wie dies häufi g vorkommt, 

gleichzeitig Anlaß zu beiden Affekten, so wechseln dieselben ent-

weder miteinander ab, oder der eine vernichtet im Zusammen-

treffen beider, nach Maßgabe seiner Stärke, den anderen, und nur 

der übrig bleibende stärkere fährt fort im Geist zu wirken.

Wäre aber, wie wir hier versuchsweise voraussetzen, das Ob-

jekt der beiden Affekte zugleich die Ursache derselben, so könnte 

auch nicht einer derselben stärker werden als der andere. Wäre 

beim Entstehen der Affekte unser Blick nur auf uns selbst gerich-

tet, so stände ja die Sache für die beiden Affekte jedesmal voll-

kommen gleich günstig; beide müßten in völlig gleicher Stärke 

hervorgebracht werden. Mit anderen Worten, es würde überhaupt 

kein Affekt entstehen. Wird ein Affekt erregt und gleichzeitig 

in gleichem Grade sein Widerpart, so wird das Entstandene so-

fort wieder vernichtet und der Geist bleibt schließlich vollständig 

 ruhig und gleichgültig.

Wir müssen also zwischen Ursache und Objekt dieser Affekte 

unterscheiden; zwischen der Vorstellung, die sie erregt, und der-

jenigen, auf die sie, wenn sie erregt werden, gerichtet sind.



 Zweiter Abschnitt · Ihre Objekte und ihre Ursachen 341

Stolz oder Niedergedrücktheit lenken, sowie sie erweckt sind, 

unsere Aufmerksamkeit sofort auf unser Selbst als auf ihr letztes, 

endgültiges Objekt; aber um sie zu erregen, ist noch etwas anderes 

erforderlich. Etwas, das dem einen, und etwas davon Verschiede-

nes, das dem anderen der beiden Affekte spezifi sch eigentümlich 

ist, also nicht auf beide in ganz demselben Grade hinwirkt. Eine 

erste Vorstellung, die dem Geiste zunächst sich darbietet, ist die 

Ursache oder der erzeugende Grund. Diese erregt den ihr zuge-

hörigen Affekt, und dieser Affekt lenkt dann nach seiner Erre-

gung unsere Aufmerksamkeit auf eine andere Vorstellung, näm-

lich auf die unseres Selbst. So steht also der Affekt zwischen zwei 

Vorstellungen, einer, die ihn hervorbringt, und einer anderen, die 

durch ihn hervorgebracht wird. Die erstere Vorstellung bezeich-

net die Ursache des Affekts, die zweite sein Objekt.
Beginnen wir mit den Ursachen von Stolz und Niedergedrückt-

heit. Die auffälligste und merkwürdigste Eigentümlichkeit dieser 

Affekte ist die, daß sie durch so verschiedenartige Dinge erregt 

werden können.

Alle wertvollen Eigenschaften des Geistes, sei es der Einbil-

dungskraft, der Urteilsfähigkeit, des Gedächtnisses oder des Tem-

peraments; Witz, Verstand, Gelehrsamkeit, Mut, Gerechtigkeit, 

Rechtschaffenheit; sie alle sind [ mögliche ] Ursachen des Stolzes, 

und die gegenteiligen Eigenschaften [ mögliche ] Ursachen der 

Niedergedrücktheit. Aber die fraglichen Affekte sind nicht aus-

schließlich an Eigenschaften des Geistes gebunden, sondern sie 

beziehen sich auch auf den Körper. Ein Mensch kann auf seine 

Schönheit, seine Kraft, seine Behendigkeit, sein gutes Aussehen, 

seinen Anstand beim Tanzen, Reiten, Fechten stolz sein, auf 

seine Geschicklichkeit in einem Handwerk oder einer Handfer-

tigkeit. Und auch dies ist noch nicht alles. Der Affekt zieht seine 

Kreise weiter und umfaßt alles, was uns irgendwie angehört. Un-

ser Vaterland, unsere Familie, unsere Kinder, unsere Verwand-

ten, unsere Reichtümer, Häuser, Gärten, Pferde, Hunde, Kleider, 

dies alles kann Ursache des Stolzes oder der Niedergedrück theit 

 werden.

Aus dieser Betrachtung der Ursachen der in Rede stehenden 

Affekte ergibt sich, daß wir eine weitere Unterscheidung in die-

sen Ursachen vornehmen müssen. Wir müssen die Eigenschaft, 



342 II · Erster Teil · Über Stolz und Niedergedrücktheit

welche wirkt, und den Gegenstand, dem sie eigen ist, unterschei-

den. Ein Mensch ist beispielsweise stolz auf ein schönes Haus, das 

ihm gehört, oder das er selbst gebaut und zustande gebracht hat. 

Objekt des Stolzes ist in diesem Falle er selbst; Ursache dessel-

ben das schöne Haus. Diese Ursache aber zerfällt wieder in zwei 

Momente, nämlich die Eigenschaft, die auf den Affekt hinwirkt, 

und den Gegenstand, an dem diese Eigenschaft haftet. Die Eigen-

schaft des Gegenstandes ist die Schönheit und der Gegenstand 

ist das Haus, als Besitz oder Werk des Menschen betrachtet. Je-

des dieser beiden Momente ist wesentlich, und ihre Unterschei-

dung ist keineswegs nichtig oder illusorisch. Schönheit nur als sol-

che betrachtet, ohne daß ihr Träger mit uns in Zusammenhang 

steht, erregt niemals Stolz oder Eitelkeit; und andererseits hat der 

stärkste Zusammenhang mit uns ohne Schönheit oder Etwas, das 

an die Stelle derselben tritt, keine Bedeutung für diesen Affekt. 

Diese beiden Momente lassen sich sehr leicht auseinanderhalten. 

Sie müssen aber zusammen gegeben sein, wenn der Affekt zu-

stande kommen soll, wir müssen sie also als Komponenten der 

Ursache des Affektes ansehen und wir müssen die Unterschei-

dung beider mit aller Bestimmtheit festhalten. 

DRIT TER ABSCHNIT T

Was diese Objekte und Ursachen zu solchen macht

Wir haben einen Unterschied zwischen dem Objekt der Affekte 

und ihrer Ursache festgestellt, und haben bei der Ursache die 

auf die Affekte hinwirkende Eigenschaft von dem Gegenstand, 

dem sie eigen ist, unterschieden. Wir werden jetzt untersuchen, 

was jedes dieser beiden Momente zu dem macht, was es ist, und 

was einen bestimmten Affekt an ein bestimmtes Objekt, eine be-

stimmte Eigenschaft und einen bestimmten Gegenstand knüpft. 

Auf diese Weise werden wir zu einem vollen Verständnis des Ur-

sprunges des Stolzes und der Niedergedrücktheit gelangen.

Zunächst liegt es auf der Hand, daß diese Affekte das Selbst 

zum notwendigen Objekt haben vermöge einer Eigentümlichkeit 

[ des Geistes ], die nicht nur natürlich, sondern auch ursprünglich 

genannt werden muß. Niemand kann [ zunächst ] bezweifeln, daß 



VORWORT

Es scheint mir hier folgende Mitteilung an den Leser am Platze. 

Das folgende Buch stellt sich dar als das dritte Buch des „Trak-

tats über die menschliche Natur“. Dasselbe ist aber in gewissem 

Grade von den beiden anderen Büchern dieses „Traktats“ unab-

hängig. Es ist nicht erforderlich, daß der Leser des Folgenden 

in alle die abstrakten Überlegungen jenes früheren Buches ein-

dringt. Ich hoffe, dasselbe wird auch dem gewöhn lichen Leser, 

der bei der Lektüre nicht mehr Aufmerksamkeit aufwendet, als 

wissenschaftlichen Büchern gegenüber aufgewendet zu werden 

pfl egt, verständlich sein. Es ist nur darauf zu achten, daß ich in 

diesem Buche die Ausdrücke „Eindrücke“ und „Vorstellungen“ 

im gleichen Sinne gebrauche wie früher. Das heißt, ich verstehe 

auch hier unter „Eindrücken“ die stärkeren Perzeptionen, wie die 

Empfi ndungen, die Affekte und die Gefühle; unter „Vorstellun-

gen“ dagegen die schwächeren Perzeptionen oder die Abbilder 

jener, wie sie der Erinnerung und der Einbildungskraft sich dar-

stellen.



ERSTER TEIL

Über Tugend und Laster im allgemeinen

ERSTER ABSCHNIT T

Moralische Unterscheidungen nicht aus der 

Vernunft  abgeleitet

Ein Übelstand bei allen abstrakten Überlegungen besteht darin, 

daß man den Gegner durch sie zum Schweigen bringen kann, ohne 

ihn zu überzeugen, und daß man, um sich ihrer Überzeugungs-

kraft bewußt zu werden, dasselbe eingehende Studium braucht, 

das zuerst zu ihrer Auffi ndung nötig war. Wenn wir unsere Stu-

dierstube verlassen und uns in die allgemeinen Angelegenheiten 

des Lebens mischen, so scheinen die Ergebnisse jener Überlegun-

gen dahinzuschwinden wie nächtliche Gespenster beim Anbre-

chen des Morgens, und es wird uns schwer, auch nur den Grad der 

Überzeugung festzuhalten, den wir mit Mühe erlangt hatten.

Dies tritt noch mehr hervor, wenn es sich um eine lange Kette 

von Überlegungen handelt, bei der wir die Beweiskraft der ersten 

Sätze bis zum Schluß festhalten müssen, und bei der wir oft die 

anerkanntesten Grundsätze der Philosophie oder des täglichen 

Lebens aus den Augen verlieren. Ich hege indessen die Hoffnung, 

daß das hier dargebotene philosophische System neue Kraft ge-

winnen wird, indem es fortschreitet, und daß unsere Betrachtun-

gen über die Moral alles das bestätigen werden, was über den Ver-
stand und die Affekte [ in den beiden ersten Büchern dieses Wer-

kes ] gesagt worden ist.

Die Sittlichkeit ist ein Gegenstand, der uns vor allen anderen 

interessiert: wir meinen, bei jeder auf sie bezüglichen Entschei-

dung stehe das Heil der Gesellschaft auf dem Spiel. Es ist kein 

Zweifel, daß dieses Interesse unsere Spekulationen realer und 

greifbarer erscheinen läßt, als wenn ihr Gegenstand uns in ho-

hem Maße gleichgültig wäre. Wir nehmen an, daß etwas, das uns 



532 III · Erster Teil · Über Tugend und Laster im allgemeinen

persönlich berührt, keine Einbildung sein kann; da unser Affekt 

dabei auf der einen oder der anderen Seite steht, so glauben wir 

natürlicherweise, daß die Sache innerhalb des Bereiches mensch-

lichen Verständnisses liege, während wir dies in anderen Fällen 

dieser Art einigermaßen bezweifeln. Ohne diesen Vorteil würde 

ich mich nie mit einem dritten Teil abstrakter Philosophie hervor-

gewagt haben, zu einer Zeit, in der die meisten Menschen einig zu 

sein scheinen in der Absicht, die Lektüre nur um des Vergnügens 

willen zu betreiben, und alles abzuweisen, dessen Verständnis ei-

nen irgendwie beträchtlichen Grad von Aufmerksamkeit erfor-

dert.

Es ist [ in früherem Zusammenhang ] bemerkt worden, daß 

dem Geist nie etwas anderes gegenwärtig ist als seine Perzeptio-

nen. Alle die Tätigkeiten des Sehens, Hörens, Urteilens, Liebens, 

Hassens und Denkens fallen unter diese Bezeichnung. Der Geist 

kann sich in keiner Weise betätigen, die nicht unter den Begriff 

der Perzeption gebracht werden könnte; dieser Begriff läßt sich 

folglich ebenso gut, wie auf jede andere Tätigkeit des Geistes, so 

auch auf die Urteile anwenden, durch die wir sittlich Gutes und 

sittlich Schlechtes unterscheiden Einen Charakter anerkennen 

und den anderen verdammen, das sind ebenso viele verschiedene 

Perzeptionen.

Die Perzeptionen nun zerfallen in zwei Arten, nämlich Ein-
drücke und Vorstellungen. An diese Unterscheidung knüpft sich 

eine Frage, mit der wir unsere gegenwärtige Untersuchung über 

die Sittlichkeit eröffnen wollen. Unterscheiden wir zwischen La-
ster und Tugend, d. h. erklären wir eine Handlung für lobens- oder 
tadelnswert, auf Grund unserer Vorstellungen oder auf Grund un-
serer Eindrücke? Diese Frage schneidet sofort alle [ möglichen ] 

unbestimmten Reden und Deklamationen ab und beschränkt uns 

bei dem gegenwärtigen Thema auf bestimmte und genau abge-

grenzte Dinge.

Manche behaupten, Tugend sei nichts anderes als Überein-

stimmung mit der Vernunft; es gebe ewig gültige Unterschiede 

des Sein-Sollenden und Nicht-sein-Sollenden in den Dingen, die 

für jedes vernünftige Wesen, das über sie nachdenke, dieselben 

seien; sie meinen, daß unveränderliche Normen, die bestimmen, 

was Recht und Unrecht sei, nicht nur den menschlichen Geschöp-



 Erster Abschnitt · Moralische Unterscheidungen 533

fen, sondern auch der Gottheit selbst eine Verpfl ichtung aufer-

legen. Diese Ansichten führen zu der Meinung, daß das Sittliche, 

ebenso wie die [ demonstrative ] Wahrheitserkenntnis, aus bloßen 

Vorstellungen und ihrer Gegenüberstellung und Vergleichung er-

kannt werde. Um über diese Ansichten zu urteilen, brauchen wir 

also nur zu erwägen, ob es möglich ist, das sittlich Gute und das 

sittlich Böse allein durch die Vernunft zu unterscheiden oder ob 

noch andere Erkenntnisgründe hinzukommen müssen, um uns 

eine solche Unterscheidung zu ermöglichen.

Hätte die Sittlichkeit nicht natürlicherweise einen Einfl uß auf 

menschliche Affekte und Handlungen, so wäre es nutzlos, daß 

man sich so viel Mühe gäbe, sie einzuprägen. Nichts wäre vergeb-

licher als die Menge von Regeln und Vorschriften, die man bei 

den Moralisten im Überfl uß fi ndet. Man teilt die Philosophie ge-

wöhnlich in spekulative und praktische; und die Sittlichkeit wird 

dabei immer dieser letzteren zugerechnet. Darin liegt die Vor-

aussetzung, daß sie unsere Affekte und Handlungen beeinfl ußt, 

und über die ruhigen und gleichgültigen Urteile unseres Verstan-

des hinausgeht. Dies wird denn auch durch die allgemeine Erfah-

rung bestätigt. Denn diese lehrt uns, daß Menschen oft durch ihr 

Pfl ichtgefühl beherrscht, daß sie von Handlungen zurückgehalten 

werden, weil sie dieselben für unrecht ansehen, und das Gefühl 

der Verpfl ichtung sie zu anderen Handlungen antreibt.

Aus diesem [ zweifellosen ] Einfl uß der Sittlichkeit auf unsere 

Handlungen und Neigungen nun folgt, daß dieselbe nicht aus der 

Vernunft hergeleitet werden kann, da ja die Vernunft allein, wie 

wir schon bewiesen haben, niemals einen solchen Einfl uß haben 

kann. Die Sittlichkeit erregt Affekte und erzeugt oder verhin-

dert Handlungen. Die Vernunft allein aber ist hierzu ganz macht-

los; die Sittenregeln sind folglich keine Ergebnisse unserer Ver-

nunft.

Niemand wird wohl die Richtigkeit dieses Schlusses leugnen. 

Man kann ihm nicht ausweichen, wenn man nicht das Prinzip 

leugnet, auf dem er beruht. Solange man zugibt, daß die Vernunft 

keinen Einfl uß auf unsere Affekte und Handlungen hat, ist die 

Behauptung nichtig, daß Sittlichkeit durch bloße Deduktion der 

Vernunft gefunden werde. Ein aktives Prinzip kann niemals auf 

ein inaktives begründet werden; und wenn die Vernunft an und 



534 III · Erster Teil · Über Tugend und Laster im allgemeinen

für sich inaktiv ist, so muß sie dies auch in all ihren Formen und 

Erscheinungen bleiben, gleichviel ob sie sich mit materiellen oder 

mit geistigen Dingen beschäftigt, ob sie die Kräfte natürlicher 

Körper oder die Handlungen vernünftiger Wesen zum Gegen-

stande hat.

Es wäre langweilig, alle die Argumente zu wiederholen1, durch 

die ich bewiesen habe, daß die Vernunft vollkommen passiv ist 

und weder Affekte noch Handlungen jemals verhindern oder her-

vorrufen kann. Man wird sich des über diesen Gegenstand Gesag-

ten leicht erinnern. Ich werde an gegenwärtiger Stelle nur an eines 

jener Argumente erinnern und versuchen, dasselbe noch beweis-

kräftiger und auf unseren Gegenstand anwendbarer zu machen.

Vernunft ist die Erkenntnis von Wahrheit und Irrtum. Wahr-

heit und Irrtum aber besteht in der Übereinstimmung bzw. Nicht-

übereinstimmung entweder mit den wirklichen Beziehungen der 

Vorstellungen oder mit dem wirklichen Dasein und den Tatsa-

chen. Was also einer solchen Übereinstimmung oder Nichtüber-

einstimmung überhaupt nicht fähig ist, kann weder wahr noch 

falsch und demnach niemals Gegenstand unserer Vernunft sein. 

Nun sind augenscheinlich unsere Affekte, unsere Wollungen und 

unsere Handlungen einer solchen Übereinstimmung oder Nicht-

übereinstimmung nicht fähig; sie sind ursprüngliche Tatsachen 

und Wirklichkeiten, in sich selbst vollendet, ohne Hinweis auf 

andere Affekte, Wollungen und Handlungen. Man kann also un-

möglich von ihnen sagen, daß sie richtig oder falsch sind, der Ver-

nunft entsprechen oder ihr widerstreiten.

Diese Beweisführung hat eine doppelte Tragweite für unser 

gegenwärtiges Thema. Sie beweist direkt, daß der Wert unserer 

Handlungen nicht in ihrer Übereinstimmung mit der Vernunft 

und ihr Unwert nicht in ihrer Vernunftwidrigkeit besteht; sie be-

weist ferner dieselbe Wahrheit auch noch in etwas indirekterer 

Weise. Sie zeigt uns, daß die Vernunft nicht Quelle [ unserer Be-

griffe ] des sittlich Guten oder des sittlich Bösen sein kann, da sie 

durch ihren Widerspruch oder durch ihre Zustimmung niemals 

unmittelbar eine Handlung verhindern oder hervorrufen kann; 

während unser Bewußtsein des sittlich Guten und des sittlich Bö-

1 Buch II, Dritter Teil.



 Erster Abschnitt · Moralische Unterscheidungen 535

sen diese Wirkung hat. Handlungen können lobenswert oder ta-

delnswert, nicht aber vernünftig oder unvernünftig sein. Lobens-

wert und tadelnswert ist also nicht gleichbedeutend mit vernünf-

tig und unvernünftig. Das Bewußtsein des Wertes oder Unwertes 

von Handlungen widerspricht häufi g unseren natürlichen Neigun-

gen, und zuweilen hält es dieselben im Zaum. Die Vernunft aber 

hat keinen solchen Einfl uß. Sittliche Unterscheidungen sind daher 

keine Erzeugnisse der Vernunft. Die Vernunft ist gänzlich pas-

siv und kann darum niemals die Quelle eines so aktiven Prinzips 

sein, wie es das Gewissen oder das Sittlichkeitsbewußtsein ist.

Vielleicht sagt man: Wenn auch kein Wollen und keine Hand-

lung unmittelbar der Vernunft widerstreiten kann, so läßt sich 

doch am Ende ein solcher Widerstreit gegen die Vernunft in ge-

wissen Tatbeständen fi nden, die mit der Handlung zusammen-

hängen, d. h. in ihren Ursachen oder in ihren Wirkungen. Die 

Handlung kann ein Urteil veranlassen oder uneigentlich durch 

ein solches veranlaßt werden, wenn nämlich das Urteil mit einem 

Affekt zusammentrifft; durch eine mißbräuchliche Redeweise, 

die der Philosophie nicht ansteht, kann dann der Widerstreit [ ge-

gen die Vernunft ] in die Handlung verlegt werden. Inwieweit in 

solcher Weise Wahrheit oder Irrtum Quelle des Sittlichen werden 

können, muß jetzt untersucht werden. 

Wie schon bemerkt, kann die Vernunft im eigentlichen und 

philosophischen Sinne unser Handeln nur in zweierlei Weise be-

einfl ussen. Entweder sie ruft einen Affekt ins Dasein, indem sie 

uns über die Existenz eines seiner Natur entsprechenden Gegen-

standes belehrt; oder sie zeigt uns die Mittel, irgendeinen Affekt 

zu betätigen, indem sie den Zusammenhang von Ursachen und 

Wirkungen aufdeckt. Dies sind die einzigen Arten von Urteilen, 

die unsere Handlungen begleiten können, und von denen man in 

gewissem Sinne sagen kann, daß sie dieselben erzeugen.

Es muß [ aber weiter auch ] zugegeben werden, daß diese Ur-

teile häufi g falsch und irrig sein können. Jemand kann von ei-

nem Affekt ergriffen werden, weil er meint, das Objekt gewähre 

Schmerz oder Freude, während das Objekt gar nicht dazu angetan 

ist, diese Empfi ndungen hervorzurufen, oder gar die gegenteilige 

Empfi ndung von derjenigen, die man erwartete, hervorbringt. Je-

mand kann auch falsche Mittel ergreifen, um sein Ziel zu errei-



536 III · Erster Teil · Über Tugend und Laster im allgemeinen

chen, und durch sein törichtes Handeln die Ausführung seiner 

Absichten verzögern, anstatt sie zu beschleunigen.

Auch von diesen falschen Urteilen nun kann man sagen, daß 

sie die mit ihnen zusammenhängenden Affekte und Handlungen 

beeinfl ussen; und man kann [ weiter ] in uneigentlicher und fi gür-

licher Weise von ihnen sagen, daß sie dieselben unvernünftig ma-

chen.

Aber wenn man dies auch [ unbedenklich ] anerkennt, so sind 

doch, wie leicht ersichtlich, diese Irrtümer so weit davon entfernt, 

die eigentliche Quelle der Unsittlichkeit zu sein, daß sie vielmehr 

meistens als durchaus verzeihlich erscheinen und keinerlei Schuld 

auf den Menschen laden, der so unglücklich ist, in sie zu verfal-

len. Sie sind nichts weiter als ein Irrtum bezüglich einer Tatsache. 
Und einen solchen haben die Moralisten im allgemeinen nicht für 

verbrecherisch gehalten, weil er völlig unwillkürlich auftrete. Ich 

bin mehr zu beklagen als zu tadeln, wenn ich mich hinsichtlich der 

Lust- und Unlustwirkung gewisser Gegenstände irre, oder wenn 

ich nicht die geeigneten Mittel weiß, um meine Wünsche zu be-

friedigen. Solche Irrtümer können von niemandem als Mangel in 

meinem sittlichen Charakter angesehen werden Ich erblicke z. B. 

eine Frucht, die in Wirklichkeit schlecht schmeckt, aus der Ferne 

und vermöge einer Verwechslung bilde ich mir ein, sie sei ange-

nehm und schmecke köstlich. Dies ist ein erster Irrtum. Dann 

wähle ich gewisse Mittel, diese Frucht zu erlangen, die für meinen 

Zweck ungeeignet sind; dies ist ein zweiter Irrtum. Eine dritte Art 

des Irrtums, die möglicherweise in die auf unsere Handlungen be-

züglichen Überlegungen eingehen könnte, gibt es nicht. Und nun 

frage ich, ob ein Mensch, der in solcher Lage ist, und sich dieser 

beiden Irrtümer schuldig gemacht hat, deshalb als ein lasterhaf-

ter und verbrecherischer Mensch angesehen werden muß, mögen 

diese Irrtümer noch so unvermeidlich gewesen sein? Ist es voll-

ends möglich, sich vorzustellen, daß solche Irrtümer die Quellen 

aller Unsittlichkeit sind?

Hierzu ist noch zu bemerken: Wenn die sittlichen Unterschei-

dungen aus der Wahrheit oder Irrtümlichkeit solcher Urteile sich 

herleiten, so müßte eine solche immer statthaben, wenn irgend-

ein beliebiges Urteil gefällt wird; es könnte keinen Unterschied 

machen, ob es sich [ in dem Urteil ] um einen Apfel oder um ein 



 Erster Abschnitt · Moralische Unterscheidungen 537

König reich handelte, ob der Irrtum vermieden werden könnte 

oder nicht. Wenn das eigentliche Wesen der Sittlichkeit in der 

Übereinstimmung oder Nichtübereinstimmung mit der Vernunft 

bestehen soll, so sind solche besonderen Umstände ganz gleich-

gültig; diese besonderen Umstände können niemals einer Hand-

lung den Charakter des Tugendhaften oder Lasterhaften verlei-

hen oder ihr diesen Charakter nehmen. Hinzufügen können wir 

noch besonders, daß jene Übereinstimmung oder Nichtüberein-

stimmung keine Abstufungen zuläßt, daß folglich alle Tugenden 

und alle Laster einander gleichwertig sein müßten.

Es könnte weiter behauptet werden, der Irrtum hinsichtlich 

einer Tatsache sei nicht verbrecherisch, aber der Irrtum hinsicht-

lich dessen, was recht ist, sei es häufi g und dieser Irrtum könne 

die Quelle der Unsittlichkeit sein.

Darauf würde ich antworten: Ein solcher Irrtum kann unmög-

lich die ursprüngliche Quelle der Unsittlichkeit sein, denn er setzt 

die Tatsache von „Recht“ und „Unrecht“, d. h. eine tatsächliche 

sittliche Unterscheidung, die von diesem Urteil unabhängig ist, 

bereits voraus. Der Irrtum über das, was recht ist, kann zu einer 

Art von Unsittlichkeit werden; aber dies ist eine sekundäre Un-

sittlichkeit, gegründet auf eine andere, ihr bereits vorangehende.

Hinsichtlich der Urteile, welche Wirkungen unserer Hand-

lungen sind, und die [ wenn sie falsch sind ] Anlaß werden, daß 

man die Handlungen für wahrheits- und vernunftwidrig erklärt, 

kann bemerkt werden, daß unsere Handlungen niemals ein Ur-

teil, weder ein richtiges, noch ein falsches bei uns selbst verursa-

chen können; nur auf andere können sie diese Wirkung haben. 

Gewiß kann eine Handlung in vielen Fällen bei anderen falsche 

Schlüsse hervorrufen. Jemand, der mich durchs Fenster mit mei-

nes Nachbars Frau vertraulich verkehren sieht, kann so harmlos 

sein, mit Sicherheit anzunehmen, dieselbe sei meine eigene Frau. 

Insofern gleicht dann meine Handlung einigermaßen einer Lüge 

oder Unwahrheit, nur mit dem Unterschied, und dieser Unter-

schied ist wesentlich, daß ich die Handlung nicht vornehme mit 

der Absicht, bei einem anderen ein falsches Urteil hervorzurufen. 

Ich beging sie lediglich, um meine Lust und Leidenschaft zu be-

friedigen. Zufällig nur verursacht sie einen Irrtum oder ein fal-

sches Urteil. Und diese Unwahrheit nun, die durch die Handlung 



538 III · Erster Teil · Über Tugend und Laster im allgemeinen

bewirkt wird, kann vermöge einer seltsamen und uneigentlichen 

Redeweise der Handlung selbst zugeschrieben werden. Hierin 

kann ich aber noch immer keinen vernünftigen Grund sehen für 

die Behauptung, die Tendenz [ einer Handlung ], einen solchen 

Irrtum zu verursachen, sei der erste Ursprung und die ursprüng-

liche Quelle aller Unsittlichkeit.1

1 Man könnte denken, es sei ganz überfl üssig, dies zu beweisen. Aber ein 

neuerer Schriftsteller, dem das Glück zuteil wurde, einigen Ruf zu erlangen, 

hat allen Ernstes behauptet, eine solche Unwahrheit sei die Grundlage aller 

Schuld und sittlichen Verkehrtheit. Um aber die Hinfälligkeit dieser An-

schauung aufzudecken, brauchen wir nur zu bedenken, daß aus einer Hand-

lung ein falscher Schluß immer nur vermöge einer Unklarheit hinsichtlich 

der natürlichen Gründe [ der Handlung ] gezogen wird: Eine Ursache wird 

in ihrer Wirkung unvermerkt unterbrochen durch entgegenwirkende Ur-

sachen, und wird dadurch der Zusammenhang zwischen zwei Objekten 

unbestimmt und wechselnd. Aber eine ebensolche Unbestimmtheit und 

Verschiedenheit [ in der Wirkung ] von Ursachen fi ndet auch bei natürlichen 

Objekten statt und kann auch da einen Irrtum in unserem Urteil nach sich 

ziehen. Wäre also eine solche Tendenz, Irrtum zu erzeugen, das eigentliche 

Wesen des Lasters und der Unsittlichkeit, so müßten wir daraus schließen, 

daß auch leblose Gegenstände lasterhaft und unsittlich sein können.

Vergebens macht man hiergegen geltend, daß leblose Gegenstände ohne 

Wahl und Freiheit wirken. Freiheit und Wahl sind nicht notwendig, damit 

eine Handlung uns zu einem falschen Schlusse veranlaßt; folglich können 

sie auch [ nämlich vom Standpunkt der hier bekämpften Theorie ] in kei-

ner Weise wesentlich sein für die Sittlichkeit. Es will mir nicht einleuchten, 

wie jene Momente vom Standpunkte dieser Theorie für die Sittlichkeit ir-

gendwie sollten in Betracht kommen können. Wenn die Tendenz, Irrtum 

zu erzeugen, der Ursprung der Unsittlichkeit wäre, so müßte diese Tendenz 

in jedem Falle [ also völlig abgesehen von Wahl und Freiheit ] von der Un-

sittlichkeit unzertrennlich sein.

Dazu kommt noch eines; wäre ich vorsichtig genug gewesen, die Fenster 

zu schließen, während ich mir jene Freiheiten gegen meines Nachbars Weib 

erlaubte, so hätte ich mich [ jener Theorie zufolge ] keiner Unsittlichkeit 

schuldig gemacht, und zwar nur, weil meine Tat jetzt vollkommen verbor-

gen geblieben, und demgemäß nicht geeignet gewesen wäre, irgendwelche 

falschen Schlüsse hervorzurufen.

Ebenso wäre ein Dieb, der mit Hilfe einer Leiter durchs Fenster steigt 

und sich alle Mühe gibt, keinen Lärm zu machen, kein Verbrecher. Entwe-

der er wird nicht gesehen [ oder er wird gesehen. In jenem Falle gibt er zu gar 

keinem Urteile Anlaß. ] Und wenn er gesehen wird, kann er unmöglich ein 

irriges Urteil hervorrufen; niemand, der ihn unter solchen Umständen sieht, 



 Erster Abschnitt · Moralische Unterscheidungen 539

Nach allem diesem ist es unmöglich anzunehmen, daß die Un-

terscheidung zwischen dem sittlich Guten und dem sittlich Bösen 

durch die Vernunft gemacht werde; denn diese Unterscheidung 

wird ihn für etwas anderes halten, als er wirklich ist. Es ist bekannt, daß 

Leute, die schielen, leicht irrige Urteile bei anderen erzeugen; wir glauben, 

sie begrüßen eine Person oder sprechen mit derselben, während sie sich an 

eine andere wenden. Sind sie deswegen unsittlich?

Außerdem ist leicht ersichtlich, daß in allen diesen Argumenten ein Zir-

kelschluß liegt. Ein Mensch, der sich fremdes Gut aneignet und dasselbe 

benutzt, als wäre es sein eigenes, erklärt dasselbe damit gewissermaßen für 

sein Eigentum. Diese Unwahrheit soll die Quelle von Unsittlichkeit und 

Widerrechtlichkeit sein. Aber sind Eigentum oder Recht oder Verpfl ichtung 

sinnvolle Begriffe, wenn nicht der Begriff der Sittlichkeit bereits vorausge-

setzt ist? 

Ein Mensch, der gegen seinen Wohltäter undankbar ist, gibt in gewisser 

Weise zu verstehen, daß er niemals irgendwelche Wohltaten von demselben 

empfi ng. Aber wiefern tut er dies? Etwa weil es seine Pfl icht wäre, [ wenn er 

Wohltaten von ihm empfangen hat ] dankbar zu sein? Aber dies setzt voraus, 

daß es bereits einen bestimmten Begriff von Pfl icht und Sittlichkeit gibt. 

Oder [ weckt er jenen Anschein, ] weil die menschliche Natur im allgemeinen 

dankbar ist, weil wir also schließen müssen, ein Mensch, der einen anderen 

schädigt, könne von dem Geschädigten niemals Wohltaten empfangen ha-

ben? Aber die Menschen sind von Natur nicht so durchgehends dankbar, 

daß ein solcher Schluß berechtigt wäre. Und wenn er es wäre, dann müßten 

wir fragen: Ist die Ausnahme von einer allgemeinen Regel unter allen Um-

ständen verbrecherisch, nur darum, weil sie eine Ausnahme ist?

Aber eines genügt, um diese schrullenhafte Theorie gänzlich zu ver-

nichten: Das ganze Problem der Sittlichkeit und Unsittlichkeit kehrt wieder 

in der Frage: weshalb denn nun eigentlich Wahrhaftigkeit tugendhaft und 

Lüge lasterhaft sei, der Art, daß der Wert und Unwert jeder anderen Hand-

lung darnach sich bestimme. Ich will einmal zugeben, daß alle Unsittlichkeit 

aus dieser sogenannten Unwahrhaftigkeit des Handelns abzuleiten sei. Ich 

fordere dann aber zugleich, daß man mir einen einleuchtenden Grund an-

gebe für die Behauptung der Unsittlichkeit dieser Unwahrhaftigkeit. Denkt 

man recht darüber nach, so fi ndet man unser ganzes Problem so ungelöst 

wie am Anfang.

Dies letzte Argument ist durchaus entscheidend.

Haftet nicht an jener Wahrhaftigkeit und Unwahrhaftigkeit der Hand-

lungen in durchaus einleuchtender Weise ein sittlicher Wert bzw. Unwert, 

dann können sie auch nicht unsere Handlungen beeinfl ussen. Wer aber 

dachte jemals daran, eine Handlung zu unterlassen, weil andere möglicher-

weise falsche Schlüsse daraus ziehen könnten? Oder wer beging jemals eine 

solche, damit er Anlaß zu richtigen Schlüssen gäbe?



540 III · Erster Teil · Über Tugend und Laster im allgemeinen

hat Einfl uß auf unser Handeln, und dazu ist die Vernunft allein 

nicht imstande. Vernunft und Urteil können gewiß mittelbare Ur-

sache einer Handlung werden, indem sie nämlich zu einem Affekt 

Gelegenheit geben oder ihm die Richtung anweisen; man darf 

aber nicht behaupten, daß einem solchen Urteil vermöge seiner 

Wahrheit oder Falschheit sittlicher Wert oder Unwert anhafte. 

Und die Urteile, die wiederum durch unsere Handlungen ver-

ursacht werden, können noch weniger den Handlungen, durch 

welche sie verursacht sind, solche sittlichen Eigenschaften mit-

teilen.

Um nun aber ins einzelne zu gehen und zu zeigen, daß jene 

ewigen und unwandelbaren Normen des Sein-Sollenden und Nicht-

sein-Sollenden, die angeblich unmittelbar in den Dingen liegen, 

von keiner gesunden Philosophie verteidigt werden können, wol-

len wir folgende Betrachtungen anstellen.

Wären das Denken und der Verstand allein fähig, die Grenzen 

von Recht und Unrecht zu bestimmen, so müßte das Wesen der 

Tugend und des Lasters entweder in gewissen Beziehungen der 

Objekte liegen, oder eine Tatsache sein, die auf dem Wege des 

Schlusses entdeckt wird. Diese Folgerung ist klar. Die Tätigkeit 

des menschlichen Verstandes zerfällt [ ja ] in diese zwei Arten, das 

Vergleichen von Vorstellungen und das Schließen aus Tatsachen. 

Würde die Tugend durch den Verstand entdeckt, so müßte sie 

[ also ] Gegenstand der einen oder der anderen dieser Tätigkeiten 

sein; es gibt keine dritte Tätigkeit des Verstandes, die sie entdek-

ken könnte.

Gewisse Philosophen nun haben sehr eifrig die Ansicht ver-

breitet, daß Sittlichkeit ein möglicher Gegenstand der [ demon-

strativen ] Erkenntnis sei. Obgleich niemand in dieser demonstra-

tiven Erkenntnis des Sittlichen je einen Schritt vorwärts getan 

hat, gilt es ihnen für ausgemacht, daß dieselbe die gleiche Gewiß-

heit erreichen könne wie Algebra und Geometrie. Unter dieser 

Voraussetzung nun müßten Tugend und Laster in irgendwelchen 

Beziehungen bestehen. Denn es wird von allen Seiten zugege-

ben, daß keine Tatsache [ demonstriert, d. h. aus bloßer Vernunft ] 

bewiesen werden kann. Wir wollen also zuerst diese Hypothese 

prüfen und versuchen, womöglich [ auf Grund derselben ] jene sitt-

lichen Qualitäten festzustellen, die so lange Gegenstand unse-



 Erster Abschnitt · Moralische Unterscheidungen 541

rer erfolglosen Nachforschungen waren. Wir fordern aber, daß 

die Beziehungen, welche die Sittlichkeit oder Verpfl ichtung aus-

machen, genau aufgezeigt werden, damit wir sehen, worin sie be-

stehen und wie wir über sie zu urteilen haben.

Wenn behauptet wird, Tugend und Laster beständen in Be-

ziehungen, die der Gewißheitserkenntnis und Demonstration 

zugänglich sind, so muß man sich auf jene vier Beziehungen be-

schränken, die allein einen solchen Grad der Evidenz zulassen. In 

diesem Falle aber gerät man in Ungereimtheiten, aus denen es kein 

Entrinnen gibt. Man verlegt das eigentliche Wesen der Sittlichkeit 

in diese Beziehungen; jede dieser Beziehungen kann aber nicht 

nur bei unvernünftigen, sondern sogar bei leblosen Gegenstän-

den stattfi nden; daraus folgt, daß auch diese Gegenstände mög-

liche Träger eines sittlichen Wertes oder Unwertes sind. Ähnlich-
keit, Gegensätzlichkeit, Grade der Beschaffenheit und Verhältnisse 
der Menge und der Zahl, alle diese Beziehungen sind der Materie 

ebenso eigentümlich wie unseren Handlungen, unseren Affekten 

und unserem Wollen. Es ist daher unzweifelhaft, daß die Sittlich-

keit nicht in einer dieser Beziehungen liegt, und das Bewußtsein 

derselben nicht in der Entdeckung dieser Beziehungen.1 

1 Als Beweis, wie unklar unser Denken über diesen Gegenstand ge-

wöhnlich ist, sei bemerkt, daß diejenigen, die behaupten, [ das Wesen der ] 

Sittlichkeit sei [ aus reiner Vernunft ] demonstrierbar, nicht sagen, Sittlich-

keit liege in bestimmten Beziehungen und diese Beziehungen werden durch 

die Vernunft unterschieden. Sie sagen vielmehr nur, die Vernunft könne 

erkennen, daß diese und diese Handlung unter Voraussetzung bestimmter 

Beziehungen tugendhaft und eine andere lasterhaft sei. Es scheint darnach, 

sie halten es für genügend, wenn sie nur irgendwie das Wort „Beziehung“ 

in ihre Behauptung hinein bringen, gleichgültig, ob es etwas zur Sache tut 

oder nicht. Ich denke aber, die Sache liegt völlig klar: die demonstrative Ver-

nunft erkennt nur Beziehungen. Nach jener Hypothese aber erkennt diese 

Vernunft auch [ das Wesen von ] Laster und Tugend; also müssen diese sitt-

lichen Beschaffenheiten Beziehungen sein. Wenn wir irgendeine Handlung 

unter irgendwelchen gegebenen Umständen tadeln, so muß dies Ganze, das 

sich zusammensetzt aus Handlung und Umständen, gewisse Beziehungen 

ergeben, und in diesen muß das Wesen des Lasters bestehen. Sonst hat die 

ganze Hypothese keinen verständlichen Sinn. Was erkennt denn aber die 

Vernunft, wenn sie eine Handlung für lasterhaft erklärt? Erkennt sie eine 

Beziehung oder eine Tatsache? Diese Fragen sind entscheidend, dürfen also 

nicht umgangen werden.



542 III · Erster Teil · Über Tugend und Laster im allgemeinen

Wollte man [ schließlich ] behaupten, das Gefühl der Sittlich-

keit bestehe in der Erkenntnis einer Beziehung, die von den so-

eben angeführten verschieden sei; ich habe also keine vollstän-

dige Aufzählung gegeben, als ich alle demonstrativen Beziehun-

gen unter jene vier Gesichtspunkte zusammenfaßte, so würde ich 

hierauf nicht antworten, ehe nicht jemand so freundlich wäre, mir 

diese neue Beziehung nachzuweisen. Es ist unmöglich, eine Theo-

rie zu bekämpfen, die noch nicht gesagt hat, was sie behauptet. 

Bei solchem Fechten im Dunkeln schlägt man in die Luft und 

trifft oft dorthin, wo kein Feind steht.

Ich muß mich demgemäß hier darauf beschränken, die beiden 

Forderungen zu bezeichnen, die an jeden zu stellen sind, der es 

unternehmen will, den Sinn dieser Theorie klarzustellen. Erstens: 
Die Begriffe des sittlich Guten und des sittlich Bösen sind nur auf 

Akte des Geistes anwendbar; sie betreffen unser Verhalten zu äu-

ßeren Gegenständen. Die Beziehungen, für welche jene sittlichen 

Unterscheidungen gelten, können also nur zwischen innerlichen 

Akten und äußeren Gegenständen obwalten; sie können weder 

auf innerliche Akte im Vergleich zueinander, noch auf äußere 

Gegenstände, denen man andere äußere Gegenstände gegenüber-

stellt, Anwendung fi nden. Nun wird angenommen, die Sittlich-

keit hänge mit gewissen Beziehungen zusammen. Hafteten aber 

diese Beziehungen an den inneren Akten an sich betrachtet, so 

würde daraus folgen, daß wir uns in uns selbst eines Verbrechens 

schuldig machen könnten, unabhängig von unserer Stellung zur 

Welt. Könnten andererseits diese sittlichen Beziehungen auf äu-

ßere Gegenstände angewendet werden, so würde daraus folgen, 

daß auch unbeseelte Dinge sittliche Schönheit und sittliche Häß-

lichkeit haben können. Man kann sich aber schwer vorstellen, daß 

irgendeine Beziehung entdeckt werden könnte zwischen unseren 

Affekten, Willensentschließungen und Handlungen einerseits 

und äußeren Gegenständen andererseits, ohne daß diese Bezie-

hung auch bei den Affekten und Willensentschließungen oder bei 

diesen äußeren Gegenständen sich fände, wenn man dieselben 
unter sich vergleicht.

Noch schwerer aber ist es, die zweite Bedingung zu erfüllen, 

der die Rechtfertigung jener Theorie notwendig unterläge. Nach 

den Grundsätzen derjenigen, die einen abstrakt rationalen [ d. h. 



 Erster Abschnitt · Moralische Unterscheidungen 543

durch bloße Vernunft zu erkennenden ] Unterschied zwischen 

dem sittlich Guten und dem sittlich Bösen und ein natürliches 

„sittliches Recht und Unrecht der Dinge“ behaupten, wird nicht 

nur vorausgesetzt, daß diese Beziehungen wegen ihrer Ewigkeit 

und Unveränderlichkeit für jedes vernünftige Wesen dieselben 

sind, sondern es wird auch angenommen, daß ihre Wirkungen im-

mer die gleichen sein müssen. Und man meint, daß sie auf die 

Willensrichtung der Gottheit keinen geringeren, ja einen größe-

ren Einfl uß haben als auf die Leitung [ der Handlungen ] der Ver-

nünftigen und Tugendhaften unserer eigenen Gattung.

Diese beiden Punkte sind aber offenbar durchaus verschieden. 

Das heißt, es ist etwas anderes, die Tugend erkennen, und etwas 

anderes, den Willen auf sie richten. Will man daher beweisen, 

daß die Normen für Recht und Unrecht ein ewiges Gesetz sind, 
verpfl ichtend für jeden vernünftigen Geist, so genügt es nicht, die 

Beziehungen aufzuzeigen, auf denen dieselben beruhen, sondern 

man muß auch den Zusammenhang zwischen diesen Beziehungen 

und dem Willen nachweisen. Und man muß beweisen, daß dieser 

Zusammenhang so notwendig ist, daß er sich in allen normalen 

geistigen Individuen vorfi nden und dieselben beeinfl ussen muß, 

mögen die Unterschiede zwischen diesen Geistern in anderer 

Hinsicht noch so groß und schließlich unendlich groß sein.

Nun habe ich aber schon bewiesen, daß jedenfalls in der 

menschlichen Natur keine Beziehung für sich allein jemals irgend-

eine Handlung hervorrufen kann. Außerdem ist in der Abhand-

lung über den Verstand gezeigt worden, daß ein Zusammenhang 

zwischen Ursache und Wirkung, wie er hier vorausgesetzt wird, 

nur durch Erfahrung erkannt werden kann, daß wir keinerlei Si-

cherheit über das Bestehen eines solchen Zusammenhanges ent-

nehmen können aus der bloßen Betrachtung der Gegenstände. 

Alle Dinge des Universums erscheinen, für sich betrachtet, voll-

kommen als etwas für sich, und voneinander unabhängig; nur Er-

fahrung läßt uns ihre Wirkung aufeinander und ihren Zusam-

menhang erkennen. Und nie dürfen wir eine solche Wirkung jen-

seits der Grenzen der Erfahrung behaupten.

Es ist also unmöglich der ersten Bedingung, welche die Theo-

rie der ewigen rationalen Normen von Recht und Unrecht zu er-

füllen hätte, zu genügen, da es unmöglich ist, die Beziehungen 



544 III · Erster Teil · Über Tugend und Laster im allgemeinen

aufzuzeigen, auf die eine solche Unterscheidung begründet wer-

den könnte. Es ist aber ebenso unmöglich, die zweite Bedingung 

zu erfüllen, da wir nicht a priori zeigen können, wie jene Bezie-

hungen, wenn sie wirklich vorhanden und erkennbar wären, all-

gemein zwingend und verpfl ichtend sein sollten.

Um aber die hier angestellten allgemeinen Betrachtungen noch 

klarer und überzeugender zu machen, wollen wir sie auch noch 

durch einige besondere Fälle erläutern, in welchen das Urteil 

über „sittlich gut“ und „sittlich böse“ der allgemeinsten Einstim-

migkeit sich erfreut. Von allen Verbrechen, die menschliche Ge-

schöpfe zu begehen fähig sind, ist Undankbarkeit das scheußlich-

ste und unnatürlichste, besonders wenn es gegen Eltern begangen 

wird, und wenn der Undank bis zu körperlichen Verletzungen und 

Mord sich steigert. Dies wird von der ganzen Menschheit aner-

kannt, von Philosophen so gut wie von dem Volke. Bei den Philo-

sophen nun erhebt sich die Frage, ob die Schuld oder sittliche 

Häß lichkeit einer solchen Handlung durch demonstrative Beweis-

führung erkannt, oder durch einen inneren Sinn und vermittelst 

eines Gefühls, das durch die Betrachtung einer solchen Handlung 

naturgemäß hervorgerufen wird, erlebt wird. Diese Frage wird 

sich aber alsbald zu Ungunsten der ersteren Annahme entschei-

den, wenn wir dieselben Beziehungen bei anderen Gegenständen 

nachweisen können, aber so, daß dabei der Begriff der Schuld und 

des Unrechts keine Anwendung fi ndet. Vernunft und [ reine ] Ver-

nunfterkenntnis ist nichts als Vergleichung von Vorstellungen und 

Erkenntnis ihrer Beziehungen; haben aber solche Beziehungen 

[ obwohl einander gleich, dennoch ] einen verschiedenen Charak-
ter, so folgt daraus offenbar, daß diese Charaktere nicht durch die 

Vernunft allein erkannt werden können.

Um die Sache von diesem Gesichtspunkt aus zu prüfen, wol-

len wir irgendeinen unbeseelten Gegenstand, etwa eine Eiche 

oder eine Ulme wählen. Wir wollen annehmen, daß unter einem 

solchen Baum durch Herabfallen des Samens ein junges Bäum-

chen entsteht. Dieses wächst allmählich in die Höhe und über-

ragt und vernichtet endlich den elterlichen Baum. Nun frage ich, 

fehlt hier irgendeine der Beziehungen, die man bei Elternmord 

oder [ sonstiger ] Undankbarkeit zu entdecken vermag? Ist nicht 

der eine Baum die Ursache des Daseins des anderen und dieser 



 Erster Abschnitt · Moralische Unterscheidungen 545

letztere die Ursache der Vernichtung des ersten, genau wie wenn 

ein Kind seine Eltern ermordet? Es genügt nicht zu entgegnen, 

hier fehle eine Wahl oder ein Willensakt. Im Falle des Eltern-

mordes erzeugt ja der Wille keine anderen Beziehungen, sondern 

er ist nur die Ursache, aus welcher die Handlung herstammt. Er 

erzeugt also dieselben Beziehungen, die bei der Eiche und der 

Ulme nur eben aus anderen Gründen entstehen. Ein Willensakt 

oder eine Wahl bestimmt einen Menschen, seine Eltern zu töten; 

die Gesetze der Materie und der Bewegung bestimmen [ ebenso ] 

ein Bäumchen, die Eiche zu zerstören, aus der es entstand. Hier 

haben also dieselben Beziehungen verschiedene Ursachen, aber 

die Beziehungen bleiben dieselben. Ihre Erkenntnis ergibt aber 

nicht in beiden Fällen den Begriff der Unsittlichkeit; daraus folgt, 

daß dieser Begriff nicht aus einer solchen Erkenntnis entsteht.

Aber nehmen wir ein noch näherliegendes Beispiel. Ich frage: 

Warum ist die Blutschande bei Menschen verbrecherisch, und wa-

rum haftet derselben Handlung und denselben Beziehungen bei 

Tieren nicht die geringste sittliche Häßlichkeit und Widernatür-

lichkeit an? Würde mir geantwortet, diese Handlung sei bei Tie-

ren ohne Schuld, weil diese keine ausreichende Vernunft haben, 

um die „Schändlichkeit“ der Handlung zu erkennen; während der 

Mensch diese Fähigkeit besitze, und durch sie bei seiner Pfl icht 

festgehalten werden „sollte“; dadurch werde dieselbe Handlung 

bei ihm verbrecherisch – sollte mir dies gesagt werden, so würde 

ich antworten, daß damit offenbar ein Zirkelschluß begangen 

würde. Denn die „Schändlichkeit“ muß bestehen, ehe die Ver-

nunft sie als solche erkennen kann; sie ist daher unabhängig von 

den Entscheidungen der Vernunft, und vielmehr ihr Gegenstand 

als ihr Ergebnis.

Nach der hier bekämpften Theorie müßte [ allgemein gesagt ] 

jedes Tier, das Sinne, Begierden und Willen besitzt, d. h. also 

überhaupt jedes Tier, aller der Tugenden und Laster fähig sein, 

um derentwillen wir den Menschen Lob oder Tadel zuteil wer-

den lassen. Der ganze Unterschied bestände [ für jene Theorie ] 

darin, daß unsere höhere Vernunft dazu dienen kann, das Laster 

oder die Tugend zu erkennen. Dadurch könnte der Tadel oder das 

Lob gesteigert werden. Aber jene Erkenntnis setzt ein besonde-

res Vermögen voraus, dessen Beschaffenheit diese sittlichen Ent-



546 III · Erster Teil · Über Tugend und Laster im allgemeinen

scheidungen bedingt, und zwar ein Vermögen, das nur von dem 

Willen und den Begierden abhängt, und sowohl für das Denken 

wie in Wirklichkeit als etwas von der Vernunft Verschiedenes sich 

darstellt. Tiere können zueinander in denselben Beziehungen ste-

hen wie die Menschen und wären daher auch derselben Sittlich-

keit fähig, wenn das Wesen der Sittlichkeit in diesen Beziehungen 

bestände. Der Mangel eines ausreichenden Maßes von Vernunft 

kann Tiere verhindern, die Pfl ichten und Nötigungen der Sittlich-

keit zu erkennen, aber er kann nicht das Bestehen dieser Pfl ichten 

verhindern, da dieselben vorher da sein müssen, wenn sie erkannt 

werden sollen. Die Vernunft muß sie fi nden, und kann sie niemals 

erzeugen. Dieses Argument muß recht gewürdigt werden, da es 

meiner Meinung nach vollständig entscheidend ist.

Diese Überlegungen nun beweisen nicht nur, daß Sittlichkeit 

nicht in Beziehungen besteht, die Gegenstand der Wissenschaft 

sind, sondern sie beweisen, recht betrachtet, mit derselben Si-

cherheit, daß Sittlichkeit auch nicht in irgendeiner Tatsache be-

steht, die durch den Verstand erkannt werden kann. Hiermit sind 

wir beim zweiten Teil unserer Beweisführung. Wenn auch dieser 

Punkt einleuchtend gemacht werden kann, so dürfen wir schlie-

ßen, daß Sittlichkeit kein Gegenstand der Vernunft ist. Es kann 

aber keine Schwierigkeit haben zu beweisen, daß Laster und Tu-

gend keine Tatsachen sind, deren Dasein wir durch die Vernunft 

erkennen können. Ich denke etwa an den absichtlichen Mord. Be-

trachtet denselben von allen Seiten und seht zu, ob Ihr das tat-

sächliche oder realiter Existierende fi nden könnt, was Ihr Laster 

nennt. Wie Ihr das Ding auch ansehen möget, Ihr fi ndet nur ge-

wisse Affekte, Motive, Willensentschließungen und Gedanken. 

Außerdem enthält der Fall nichts Tatsächliches. Das „Laster“ 

entgeht Euch gänzlich, solange Ihr nur den Gegenstand betrach-

tet. Ihr könnt es nie fi nden, wofern Ihr nicht Euer Augenmerk 

auf Euer eigenes Inneres richtet, und dort ein Gefühl von Miß-

billigung entdeckt, das in Euch angesichts dieser Handlung ent-

steht. Auch dies ist [ gewiß ] eine Tatsache, aber dieselbe ist Ge-

genstand des Gefühls, nicht der Vernunft. Sie liegt in Euch selbst, 

nicht in dem Gegenstand. Erklärt Ihr eine Handlung oder einen 

Charakter für lasterhaft, so meint Ihr [ damit ] nichts anderes, als 

daß Ihr zufolge der Beschaffenheit Eurer Natur ein unmittelba-




