AVERROES

Die entscheidende Abhandlung und die

Urteilsfillung tiber das Verhiltnis von
Gesetz und Philosophie

Loy o=
Lo yoyi5y JLall Juas ol5S
O 4 S2l g dxoyddl oo
J L5y |

Mit einer Einleitung und
kommentierenden Anmerkungen
ibersetzt von

FRANZ SCHUPP

Arabisch—deutsch

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 600

Bibliographische Information Der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische
Daten sind im Internet tiber <http://dnb.d-nb.de> abrufbar.

ISBN 978-3-7873-1884-1

Fir die freundliche Genehmigung zum Abdruck des arabischen Textes
aus »The Book of the Decisive Treatise Determining the Connection
between the Law and Wisdom & Epistle Dedicatory« danken wir der
Brigham Young University.

Gedruckt mit freundlicher Unterstiitzung der Fritz Thyssen Stiftung.

© Felix Meiner Verlag 2009. Alle Rechte, auch die des auszugsweisen
Nachdrucks, der fotomechanischen Wiedergabe und der Ubersetzung vor-
behalten. Dies betrifft auch die Vervielfiltigung und Ubertragung einzel-
ner Textabschnitte durch alle Verfahren wie Speicherung und Ubertragung
auf Papier, Transparente, Filme, Binder, Platten und andere Medien, so-
weit es nicht §§ 53 und 54 URG ausdriicklich gestatten. Satz: post scriptum,
www.post-scriptum.biz. Druck: Strauss, Morlenbach. Buchbinderische
Verarbeitung: Litges & Dopf, Heppenheim. Werkdruckpapier: alterungs-
bestindig nach ANSI-Norm resp. DIN-ISO 9706, hergestellt aus 100 %

chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany. www. meiner.de



INHALT

Vorwort ... e VII

Einleitung ......... ... i X1
1. Averroes und seine Zeit x1 | 1.1 Die Periode bis zur Abfassung der
Entscheidenden Abhandlung x1 | 1.2 Die Abfassung der Entscheidenden
Abhandlungund die Grofen Kommentare xxx v | 1.3 Die Wirkung der
Schriften des Averroes in der Zeit bis zum Ende des 14. Jahrhunderts
in den Lindern des Islam xvLv111

2. Grundprobleme der Entscheidenden Abbandlung Lvi | 2.1 Ein
Rechtsgutachten (fatwd) Lvi | 2.2 Der Gegenstand des Rechts-
gutachtens: die Titigkeit (fil) des Philosophierens Lx11 | 2.3 Der
Rechtsstatus (hukm) der Philosophie als Verpflichtung (wagib) Lxv
| 2.4 Das Erfordernis der Philosophie im Bereich des Gesetzes:
Interpretation (ta’wil) Lx1x | 2.5 Der gesellschaftliche Ort der Philoso-
phen: Elite (hawass) und Masse (gumhar) Lxxxv1 | 2.6 Gesetz (3ari‘a)
und Philosophie (hikma, falsafa) c11

3. Text und Textgeschichte cxx11

4. Zu Ubersetzung Kommentar, Anhiinge cxxv1

AVERROES

Die entscheidende Abhandlung und die Urteilsfillung
tiber das Verhiltnis von Gesetz und Philosophie

Arabisch—deutsch ........... ... .. ... .. .. ...... 2/3

Corrigenda .. ... i 78



VI Inhalt

Anhang ... 183

1. Personen 185 | Al-Farabi 185 | Al-Gazili 188 | Almohaden 191 |
Ags‘ariten 193 | Hanafiten 195 | Hanbaliten 197 | Ibn Bagga (Avem-
pace) 198 | Ibn Hazm 199 | Ibn Sina (Avicenna) 202 | Ibn Tufail 204 |
Thwan as-Safa (Briider der Reinheit) 206 | Malikiten 206 | Mu‘tazili-
ten 209 | Safi‘iten 213 | Sufi 215

2. Sachbegriffe 219 | *Ahlaq (Sittlichkeit) 219 | Bid“a (unzulissige Neue-
rung) 221 | Figh (Recht) 222 | Hadit (Uberlieferung) 230 | 1°¢az (Un-
vergleichbarkeit des Korans) 233 | Igma“ (Konsens) 237 | Igtihad (selb-
stindige Urteilsfindung) 240 | Ihtiyar (Willensfreiheit)/ Qadar (Pri-
destination) 242 | ‘Indya (géttliche Firsorge) 247 | Kalam (islamische

Theologie) 252 | Qiyas (Schlufifolgerung) 256 | Ra’y (Uberzeugung,
Auffassung)/Zann (Meinung) 261 | Sa“ada (Gluckseligkeit) 265 | Ta-
sawwur (Begriffsbildung)/Tasdiq (Zustimmung) 269 | Ta’wil (Inter-
pretation) 272

Abkurzungsverzeichnis ........ ... . .. . i 281
Literaturverzeichnis .. ....... ... ... ... .. 283
Verzeichnis der Koranzitate im Averroes-Text ......... 298
Arabisch-deutsches Worterverzeichnis .. ............. 300
Namensverzeichnis ............... ... 319

Sachverzeichnis . ..........o .. 327



VORWORT

Die deutsche ﬁbersetzung der Entscheidenden Abhandlung des
Averroes wird hier (unter Beigabe des arabischen Textes) aus
guten Griinden als zweisprachige Studienausgabe in der »Philo-
sophischen Bibliothek« vorgelegt; es soll und muf} aber sogleich
klar hervorgehoben werden, dafl es sich bei dieser Schrift nicht
um einen philosophischen Traktat im eigentlichen Sinne des
Wortes handelt, sondern um das Rechtsgutachten eines islami-
schen Juristen tiber die Frage der Berechtigung zur Austibung
der Philosophie durch einen Muslim vor dem Hintergrund der
im Koran niedergeschriebenen Bestimmungen und Vorgaben.

Abi al-Walid Muhammad ibn Ahmad ibn Rusd, der dieses
Rechtsgutachten im Jahre 574/575 Higra (nach westlicher Zeit-
rechnung 1179/1180) verfafite, war zu diesem Zeitpunkt Kadi von
Sevilla. Da uns Heutigen dieser Autor unter dem Namen Aver-
roes vornehmlich als kompetenter Aristoteles-Kommentator be-
kannt ist, ist in diesem Zusammenhang zwar interessant, aber
nicht von Relevanz. Denn in diesem Text argumentiert Aver-
roes nicht als Philosoph, der sich vor dem Koran zu rechtfer-
tigen sucht, sondern als philosophisch interessierter und kom-
petenter Gelehrter des islamischen Rechts: Die Terminologie
dieses Textes ist von Anfang an von juridischer, nicht von phi-
losophischer Art.

Des weiteren ist darauf hinzuweisen, dafl es dieser Textaus-
gabe nicht darum zu tun ist, mit der Vorlage dieses Bandes einen
Beitrag zur Erschliefung der »Philosophie des Mittelalters« zu
leisten; denn das Schema Antike-Mittelalter-Neuzeit ist auf die
Geschichte des Islam nicht anwendbar. Wenn also im folgen-
den gelegentlich dennoch der Ausdruck »Mittelalter« verwen-
det wird, so ist dies eigentlich unangemessen und dient nur der
rascheren Verstindigung tuber eine Periode, die etwa vom Tod
Muhammads im Jahre 632 bis zur Einnahme Bagdads durch die



VIII Vorwort

Mongolen im Jahre 1258 und zum Ende des Bagdader Kalifats
reicht. Auch wire es eigentlich richtiger, die Jahreszahlen immer
nach der Zahlung Higra anzugeben; die Angabe nach westlicher
Zihlung ist einfach ein Zugestindnis an den westlichen Leser.

Dieser Text wurde arabisch von Marcus Joseph Miiller 1859
nach einer Handschrift aus dem Escorial veréftentlicht. 1875
erschien posthum die Ubersetzung Millers ins Deutsche. Da
inzwischen eine kritische Edition des arabischen Textes vor-
liegt und da sich der philosophische und theologische Sprach-
gebrauch in den vergangenen 130 Jahren in erheblichem Maf}
verdndert hat (Miller besuchte noch Vorlesungen Schellings!),
legte sich eine Neutibersetzung aufgrund des Textes der kriti-
schen Edition nahe.

Es handelt sich hier um eine Studienausgabe mit einem pri-
zisen methodologischen Rahmen: Es geht darum, diesen Text
in seinem juridischen, historischen und philosophisch/philo-
logischen Kontext méglichst genau zu verstehen. Zwei Problem-
bereiche werden daher sowohl in der Einleitung als auch im
Kommentar ausgeschlossen: (1) der lateinische Averroismus des
13. und 14. Jahrhunderts, der eine eigene Entwicklung in einem
anderen historischen und philosophischen Kontext aufweist;
(2) die Rolle der Schriften des Averroes in der gegenwirtigen
arabischen und islamischen Philosophie. In beiden Bereichen,
die ganz unterschiedlichen Kulturen entstammen, treten jeweils
ganz spezifische Probleme auf. Diese Probleme hier mit eini-
gen kurzen Bemerkungen einzubeziehen, wiirde nur Verwirrung
stiften. Die sog. lateinischen Averroisten kannten den hier ver-
offentlichten Text Gberhaupt nicht, die Relevanz dieses Textes
tiir die Beurteilung des lateinischen Averroismus stellt daher ein
sehr komplexes Problem dar, das inzwischen beinahe ein eige-
nes Forschungsgebiet mit zahlreichen Publikationen geworden
ist. Die lateinische Kultur des 13. und 14. Jahrhunderts in ihrem
von den Universititen geprigten Milieu der Gelehrten in der
Auseinandersetzung mit den Autorititen der christlichen Kir-
che ist vollig verschieden von der arabischen Kultur, in der dieser



Vorwort X

Text entstanden ist. Ganz Ahnliches gilt fiir die moderne Dis-
kussion dieses Textes bei islamischen arabischen oder nicht-ara-
bischen Autoren. Die arabischen und islamischen Autoren seit
dem 13. Jhd. kannten von diesem Text in ganz seltenen Fillen
zwar den Buchtitel, nahmen den Text selbst aber bis ins 20. Jhd.
hinein einfach nicht zur Kenntnis. Die im 20. Jhd. stattgefun-
dene zaghafte Rezeption dieses Textes ist auch nicht unproble-
matisch. Die gesellschaftlichen und kulturellen Bedingungen in
diesen Lindern haben sich trotz aller vermuteten Verzogerun-
gen doch in einem grofleren Mafd verindert, als dies aus westli-
cher Perspektive wahrnehmbar ist. Der Text des Averroes, der
von einigen dortigen Autoren durchaus als »aktuell« angesehen
wird, wird daher in kulturelle und ideologische Kontexte ein-
gebracht, die mit der Entstehungssituation dieses Textes meist
kaum noch etwas zu tun haben. Diese aktuelle Diskussion ist
zwar duflerst interessant und aufschlufireich, sie hat aber mehr
mit heutigen Problemen zu tun als mit einem Verstehen dieses
Textes in seinem urspriinglichen kulturellen Milieu (s. hierzu:
A. von Kiigelgen, Averroes und die arabische Moderne. Ansiitze zu
einer Neubegriindung des Rationalismus im Islam. Leiden 1994).

In vielen Einzelfragen bei der Erstellung dieser Ausgabe war
PD Dr. Rainer Brunner (Paris) sehr hilfreich, wofiir ihm hier der
Dank ausgesprochen sei. Mein besonderer Dank gilt der Fritz
Thyssen Stiftung (Kéln), die mir die Zusammenarbeit mit ei-
nem arabischen Linguisten ermoglichte. So konnte ich im Mirz
2007 vier Wochen lang den Text des Averroes gemeinsam mit
Herrn Abdu as-Sattar Kamaleddin Ahmed (Dahab, Agypten)
Satz fiir Satz und Wort fiir Wort durcharbeiten. Bei einem wei-
teren Aufenthalt in Agypten im November 2008 konnten, wie-
der in Zusammenarbeit mit Herrn Abdu as-Sattar, verbliebene
Fragen des Satzbaues und der Bedeutung einzelner Fachbegriffe
geklirt werden.



EINLEITUNG

1. Averroes und seine Zeit

1.1 Die Periode bis zur Abfassung der
Entscheidenden Abhandlung

Als Ibn Rusd — im lateinischen Westen unter dem Namen Aver-
roes bekannt® — 1126 in Cérdoba geboren wurde, herrschten im
muslimischen Teil Spaniens die Almoraviden.? Die glanzvolle
Zeit der Herrscher aus dem Haus der Umaiyaden, also ‘Abd
ar-Rahman I1. (822—852), ‘Abd ar-Rahman III. (9g12—961) und
al-Hakam II. (961—976), lag schon lange zuriick. Dem Kriegs-
herrn al-Mansur (978-1002) war es zwar gelungen, das Vordrin-
gen der Christen aufzuhalten, er konnte aber nicht verhindern,
daf die Spannungen im Inneren von al-Andalus sich verschirf-
ten. Nach seinem Tod zerfiel das Reich dann auch in kleine Fiir-
stentiimer (reyes de taifas), das Kalifat endete 1031 und der Fall

1 Dadieser Name in allen europiischen Sprachen gebriuchlich ist,

verwende ich diesen und nicht den urspriinglichen arabischen Namen.
Zur Biographie des Averroes vgl. vor allem Cruz Herndndez 1986 und
Urvoy 1991 und 1998.
In der Einleitung und im Kommentar werden Literaturverweise, die
sich auf das Literaturverzeichnis beziehen, mit der Jahreszahl als
Kurztitel angegeben, Bucher oder Artikel, die nur an einer Stelle auf-
gefithrt werden, werden mit der vollstindigen Angabe zitiert. Dadurch
ist es moglich, das Literaturverzeichnis der Sekundirliteratur so zu
gestalten, daf es einen Uberblick iiber die wichtigsten direkt mit dem
Thema der Entscheidenden Abhandlung in Verbindung stehenden Pu-
blikationen liefert.

2 »Almoravidenc ist die hispanisierte Form von al-murabitun, wo-
mit die Soldaten bezeichnet wurden, die in den Grenzfestungen (ribat)
stationiert waren und dort fast wie in einem religiosen Orden organi-
siert lebten.



XI11 Franz Schupp

Toledos 1085 machte allen die bedrohliche Lage klar. Keiner der
lokalen Kénige war jedoch stark genug, um die innere Ordnung
wiederherzustellen und die Verteidigung von al-Andalus zu si-
chern. Es blieb den arabischen Firsten kein anderer Ausweg,
als die nordafrikanischen Almoraviden, also eine Berberdyna-
stie, zu Hilfe zu rufen. Dies war nicht unproblematisch, da es in
al-Andalus immer wieder zwischen den dort schon seit langem
ansissigen Berbern und den herrschenden Arabern zu Spannun-
gen und Konflikten gekommen war. Die gebildeten Araber von
al-Andalus betrachteten die Almoraviden Nordafrikas als halbe
Barbaren. Im Jahre 1086 kam der Berberfiirst Yasuf ibn Tasfin
aus Marokko nach al-Andalus. Nach anfinglichen militdrischen
Erfolgen gegen die Christen geriet er diesen gegeniiber aber bald
ins Hintertreffen. Faktisch konzentrierte er seine Tatigkeit auf
den Machterhalt seiner Herrschaft im Inneren von al-Andalus.
Diese Herrschaft war — auffer auf militirische Mittel — auf eine
extrem strenge und enge Auslegung der Vorschriften des isla-
mischen Gesetzes gegriindet. Die in al-Andalus schon seit dem
Beginn der arabischen Herrschaft mafigeblichen malikitischen
Juristen® hatten jetzt freie Hand, sie kontrollierten das gesamte
offentliche und politische Leben und brachten auch die bisher
getbte Toleranz gegentber Juden und Christen zu einem Ende.
Aber auch innerhalb der islamischen Gesellschaft gingen die
Malikiten mit aller Hirte gegen alle und alles vor, was nicht ih-
ren Auffassungen entsprach. Neben dem Recht (figh)* durfte es
nichts anderes geben, nicht einmal islamische Theologie (kalam)®
war zugelassen. Viel brauchte in al-Andalus allerdings gar nicht
verboten zu werden, denn man meinte dort, daf} das schon gel-
tende Recht alle fir den Glauben und fir das alltigliche Le-
ben erforderlichen Vorschriften und Verbote ausreichend und
erschopfend enthalte. Al-Andalus war verhiltnismifig weit von

3 Vgl. Art. Malikiten im Anhang.
4 Vgl. Art. Fighim Anhang.
5 Vgl. Art. Kalam im Anhang.



Einleitung X111

den alten Zentren der islamischen Kultur wie Damaskus oder
Bagdad entfernt, aber selbst das neuere Zentrum Kairo schien
weit weg zu sein. Die Entwicklungen in den Lindern des islami-
schen Ostens konnten aber doch nicht ganz ohne Riickwirkung
auch auf das ferne al-Andalus bleiben, schon darum nicht, weil
ja immer wieder einzelne Gelehrte oder solche, die es werden
wollten, lingere Studienreisen in die 6stlichen Linder des Is-
lam unternahmen und von dort auch einige Schriften mitbrach-
ten. Also sahen sich die Autorititen in al-Andalus veranlafit, im
Jahre 1106 sogar die Lektiire eines so berithmten Werkes wie al-
Gazalis Wiederbelebung der religiésen Wissenschaften® zu verbie-
ten. Der Grund dafiir lag allerdings nicht zuletzt darin, daf die
michtigen malikitischen Juristen es nicht hinnehmen mochten,
dafl al-Gazali sie gelegentlich kritisiert hatte.” Daf auch die Be-
schiftigung mit Philosophie, also einer nicht-islamischen Diszi-
plin, untersagt war, versteht sich von selbst. Dabei beschiftigte
sich in al-Andalus ohnedies kaum jemand mit Philosophie, und
eine Gefahr, daf} die Philosophie die Macht und den Einfluf}
der Rechtsgelehrten beeintrachtigen konnte, bestand tiberhaupt
nicht. Aber auch das Volk hatte zu leiden. Der Druck zur rigoro-
sen Einhaltung des eng ausgelegten Gesetzes wurde extrem ver-
schirft, und wegen der hohen Ausgaben fiir das Militir wurden
die Steuern maflos erhoht. Gleichwohl gelang es den Almora-
viden aber nicht, die Gesetze des Islam auch bei den Befehls-
habern des Militirs durchzusetzen. Dem ideologischen und fis-
kalischen Druck auf das Volk entsprachen keine gleichwertigen
Mafinahmen gegentiber den Fiihrungsschichten, und so ist es
verstindlich, daf} die urspriinglich vorhanden gewesene Sym-
pathie des Volkes fiir die Almoraviden abnahm und die Bevél-
kerung von al-Andalus sich unterdriickt und ausgebeutet fiihlte,
wihrend sich der Herrscher Yasuf mit Frommigkeitsibungen
beschiftigte. Die Situation verschlechterte sich noch, als 1106

6 Vgl. Art. Al-Gazali im Anhang.
7 Vgl. Arnaldez 2000, S. 6.



X1V Franz Schupp

Ali die Nachfolge Yasufs antrat. Es wurde den meisten in al-
Andalus klar, daf es ein Fehler gewesen war, die Almoraviden
ins Land zu rufen. Averroes wird in seiner spiten Zeit zwar die
guten Absichten der Almoraviden zu Beginn ihrer Herrschaft
anerkennen, wird aber dann ein ziemlich vernichtendes Urteil
tiber die spiteren Almoraviden aussprechen.®

Die Familie, aus der Averroes stammte, also die Bant Ruid,
war seit zwei Generationen’ mit den Almoraviden eng verbun-
den. Dies war auch gar nicht anders moglich, denn sie war eine
Familie von Juristen, und so wie die Juristen die Herrscher stiitz-
ten, falls diese ihnen genehm waren und die sie so teilweise auch
beherrschten, so waren die Juristen in éffentlichen Amtern, wie
z.B. dem des Richters, von der Ernennung durch den jeweili-
gen Herrscher abhingig. Der Vater wie auch der Grofivater des
Averroes waren Juristen, und beide waren mehrmals von den Al-
moraviden zu Kadis ernannt worden. Daf ein Beruf vom Vater
an den Sohn weitergegeben wurde, war ein ganz normaler Vor-
gang, besonders da es in al-Andalus kein institutionalisiertes
Lernen wie im Osten gab, wo es seit dem 11. Jhd. die von dem
beriihmten Wesir Nizam al-Mulk gegriindeten und nach ihm
benannten Nizamiya-Schulen gab und auch an vielen anderen
Medressen das Recht gelehrt und studiert wurde (die erste Me-
dresse in al-Andalus wurde erst im 14. Jhd. in Granada gegriin-
det). Die Kenntnisse der Rechtwissenschaft (figh) wurden also
bei einem Lehrer erworben, und so war es weithin tblich, daf}
ein bekannter Rechtsgelehrter seine Kenntnisse zunichst einmal
an seinen Sohn weitergab. Bei anderen Berufen verhielt sich das
genau so. Die Zugehorigkeit zu einer einfluflreichen Familie war
auch ein wichtiger Faktor fiir eine erfolgreiche Laufbahn, wenn
auch aufgrund personlicher Veranlagung nicht jeder daraus den
gleichen Nutzen zichen konnte. Der Grofivater des Averroes,

8 Zu Platons Politeia, S. 126 und S. 1321f., On Plato’s »Republic«, S. 124 1.
und S. 133-135.
9 Weiter zuriick reichen die genealogischen Daten nicht.



Einleitung XV

Abit al-Walid ibn Rusd (1058-1126), war ein bedeutender Jurist
und Lehrer der Rechtswissenschaft, der auch Kadi und Imam
der Grofen Moschee von Cérdoba gewesen war, wihrend sein
Sohn Abu al-Qasim Ahmad ibn Rusd (1094/1099-1168) weni-
ger bedeutend und auch weniger erfolgreich war, wogegen des-
sen Sohn, also Averroes, wiederum sowohl als Jurist wie auch als
Richter bedeutend wurde. Die Verbindung des Grofivaters des
Averroes mit der Ideologie und der Politik der Almoraviden zeigt
sich in einem Rechtsgutachten (fatwa) von 1126, dem Todesjahr
des Grofivaters und dem Geburtsjahr des Averroes, in dem er
sich fir die Deportation einer groflen Anzahl von Christen, also
von Mozarabern, in den Maghreb ausspricht, offensichtlich aus
dem Grund, weil er — mit den Herrschern — beftirchtete, dafl die
Christen von al-Andalus mit den christlichen Herrschern des
Nordens, die die Reconquista vorantrieben, zusammenarbeite-
ten. Es gibt jedoch auch Hinweise dafiir, dal Abu al-Walid ibn
Rusd gelegentlich auch eine »liberalere« Haltung zeigte. Als der
Philosoph Ibn Bagga'® eingekerkert wurde, setzte sich der Grof-
vater des Averroes erfolgreich fiir dessen Freilassung ein. Auch
im Bereich der Rechtswissenschaft beteiligte sich der Grofivater
des Averroes an neueren — wenn auch zaghaften — Entwicklun-
gen in al-Andalus. Die malikitischen Juristen vor allem im Ma-
ghreb beschiftigten sich fast ausschlieflich mit der Sammlung
einzelner Rechtsentscheidungen (furi‘), ganz im Unterschied zu
den groflen Rechtsschulen der Hanafiten und der Safi‘iten'? im
Osten, die sich auch mit den Grundlagen oder Prinzipien, wort-
lich den »Wurzeln« des Rechts (usil al-figh)'? befafiten. Mo-
dern ausgedriickt kénnte man sagen, daf} sie Rechtshermeneu-
tik und Rechtslogik betrieben, um mit verschiedenen Arten von

10 Vgl. Art. Ibn Bagga im Anhang.

11 Es gab vier grofle Rechtsschulen: die Malikiten, die Hanbaliten,
die Hanafiten und die Safi‘iten. Zu jeder dieser Schulen findet sich ein
Art. im Anhang.

12 Vgl. Art. Fighim Anhang.



XVI Franz Schupp

Analogieschliissen (qiyas)*® zu Fragen Stellung nehmen zu kon-
nen, fiir die in den Rechtsquellen des Korans und der Uberliefe-
rung (hadit)* keine expliziten Antworten vorlagen. Diese For-
schungsrichtung hatte seit der Mitte des 11. Jahrhunderts — nicht
tibereinstimmend mit der offiziellen Ideologie der Almoraviden —
auch in al-Andalus Eingang gefunden, und Abu al-Walid ibn
Rusd hatte an dieser Entwicklung teilgenommen, was auch seine
Biographen hervorheben. So wandte er sich in einem Rechts-
gutachten gegen einen Vertreter der in al-Andalus stark vertre-
tenen Schule der Zahiriten,'® die dort etwa die gleiche Rolle
spielten wie die Hanbaliten im Osten, der die Begriindung von
Rechtsentscheidungen durch Analogieschlisse ablehnte.'® Auch
im Bereich der Theologie (kalam)!” zeigte sich der Grofivater
des Averroes offen fiir neue Entwicklungen. In einem Rechts-
gutachten sprach er sich durchaus positiv fir die Verwendung
des Kalam aus.'®

Averroes erhielt zunichst eine Ausbildung in den grundlegen-
den arabischen Wissenschaften, also in Grammatik und ara-
bischer Dichtung. Sein Lehrer in diesen Disziplinen war Ibn
Samahiin (gest. 1168), und die Ausbildung war ohne Zweifel sehr
gut. Averroes war sich der Bedeutung der Sprache in den Berei-
chen des Rechts, der Theologie und der Philosophie klar bewuft.
Er bewies in all seinen Kommentaren zu den Schriften des Ari-
stoteles ein grofRes Interesse an Fragen der richtigen Wiedergabe
bestimmter Begriffe im Arabischen, und es gelang ihm nicht sel-
ten — ohne eigene Griechischkenntnisse —, den richtigen Sinn
eines Wortes trotz ungeschickter arabischer Ubersetzungen zu
ermitteln. Fiir mehrere Texte hatte Averroes verschiedene Uber-

13 Vgl. Art. Qiyas (1) im Anhang.

14 Vgl. Art. Hadit im Anhang.

15 Zu den Zahiriten vgl. Art. Ibn Hazm im Anhang.

16 Vgl. Urvoy 1991, S. 30f., und 1998, S. 26f., und Arnaldez 2000, S. 8.
17 Vgl. Art. Kalam im Anhang.

18 Vgl. Urvoy 1998, S. 28f.



Einleitung XVII

setzungsversionen zur Verfiigung, und manche Begrifte, die in
verschiedenen Texten vorkamen, konnte er trotz abweichender
Terminologie identifizieren, um dann die beste Wiedergabe im
Arabischen herauszufinden. In seinen spiteren Kommentaren zu
aristotelischen Texten mufite Averroes sich in konkreten Fillen
auch mit Fragen befassen, die auf der Linie der berihmten und
traditionsreichen Frage des Verhiltnisses von arabischer Gram-
matik und griechischer Logik lagen.’ Die Grundlagen der Lé-
sungen des Averroes bauen auf den Arbeiten von al-Farabi auf.?°
Auch in der Entscheidenden Abbandlung ist es eine der grund-
legenden Losungsstrategien des Averroes, auftretende Probleme
durch Unterscheidung verschiedener Sprachformen, verschie-
dener Sprachebenen und durch Hinweise auf sprachliche Mif3-
verstindnisse zu beseitigen.

Die eigentliche fachliche Ausbildung erhielt Averroes jedoch
in der Rechtswissenschaft, wobei als erster Lehrer selbstver-
stindlich sein Vater Abu al-Qasim Ahmad ibn Rusd fungierte
und dieser wiederum die Schriften des Grofivaters heranzog, die
Averroes spiter in seinen eigenen Schriften zur Rechtswissen-
schaft als autoritative Texte zitierte. Zunichst studierte Averroes
die Muwatta’ des Malik Ibn Anas,?* also die Grundlagenschrift
der malikitischen Rechtsschule, die jeder Gelehrte dieser Schule
praktisch auswendig wissen mufite. Averroes beschiftigte sich
aber nicht nur mit der malikitischen Schule, sondern studierte,
wie schon sein Grofdvater, auch intensiv die Antworten der ande-
ren Rechtsschulen zu den umstrittenen Fragen (ihtilaf). Dies war
keineswegs eine Selbstverstindlichkeit, denn zahlreiche Juristen
begniigten sich mit der Kenntnis der Auffassungen ihrer eigenen

19 Vgl. Hamze 2002.

20 Vgl. dazu z.B. Elamrani-Jamal, A., Logique aristotélicienne et
grammaire arabe, Paris 1983, und Abed, Sh. B., Aristotelian Logic and the
Arabic Language in Alfiribi, New York 1991. Vgl. auch Art. A/-Firibi
im Anhang.

21 Vgl. Art. Malikiten im Anhang.



XVIII Franz Schupp

Schule. Die Kenntnis der Ansichten der verschiedenen Rechts-
schulen (madahib) mit ihren unterschiedlichen Losungen stellte

eine eigene Disziplin dar. In seinem 1167/1168 verfafiten grofien

Rechtswerk Bidayat al mugtahid wa-nihayat al-muqtasid (Beginn

Sfiir den, der sich um ein eigenes Urteil bemiiht, Ende fiir den, der
sich mit dem Uberlieferten begniigt) stellte Averroes seine souve-
rine Kenntnis der verschiedenen Rechtsschulen unter Beweis,??
und dieses Werk gilt bis heute als ein Hohepunkt der islami-
schen Rechtswissenschaft. Fir die arabischen Biographen des

Mittelalters war Averroes in erster Linie ein Rechtsgelehrter.
Es sei schon an dieser Stelle betont, dafd auch die Entscheidende
Abbandlung nur dann richtig verstanden werden kann, wenn sie

als das aufgefaflt wird, was sie der Absicht des Averroes nach ist:

ein Rechtsgutachten (fatwa).

Averroes studierte auch die Uberlieferung der Worte und Ta-
ten des Propheten (hadit),”® und zwar bei Ibn Bagkuwal (r1o1-
1183), der wiederum bei dem Grofivater des Averroes studiert
hatte. Auch das Studium der Haditen stellte eine eigene Diszi-
plin dar, die von Fachgelehrten vertreten wurde. Im Vergleich
mit seinem Interesse am islamischen Recht war aber Averroes
an der Beschiftigung mit den Haditen weniger interessiert, was
schon den Biographen auffiel. Diese Haltung war allerdings bei
zahlreichen milikitischen Juristen verbreitet, was wiederum mit
deren Traditionsverstindnis zusammenhingt. Fir sie war einzig
die medinensische Praxis mafigeblich. Die Haltung des Aver-
roes konnte aber auch damit zusammenhingen, daf er die Ar-
gumente, die aus der Uberlieferung genommen wurden, in die
Rhetorik einreihte?* und solche Argumente also keine wissen-
schaftliche Sicherheit bieten konnten. In seinen Arbeiten zog
Averroes auch nur wenige Hadite heran. Im tbrigen waren aber

22 Zu Averroes als Juristen vgl. bes. Brunschvig 1976b, Turki 1978
und Dutton 1994. Vgl. auch Art. Fighim Anhang.

23 Vgl. Art. Hadit im Anhang.

24 Vgl. Three Short Commentaries, S. 74—76.



Einleitung XIX

figh, also das Recht, und hadit, also die Uberlieferung, ohnedies
kaum zu trennen, da die rechtliche Beurteilung eines Sachver-
halts sich ja immer auf die Uberlieferung stiitzen mufte und die
Uberlieferung wiederum gerade deshalb so genau studiert und
analysiert wurde, weil sie fur die rechtliche Ordnung des Le-
bens des Einzelnen und der Gemeinschaft mafigeblich war. Also
unterschieden sich eigentlich beide Bereiche nur durch die ver-
schiedenen Gesichtspunkte, nicht aber durch ein unterschied-
liches Sachgebiet.

Eine wichtige Rolle im Studiengang des Averroes spielte die
Medizin. Er studierte bei Aba Ga‘far ibn Haran at-Tagali, dem
auch gute philosophische Kenntnisse zugeschrieben werden.?®
Auch in der Medizin gab es keine Institutionen fur das Stu-
dium, studiert wurde aus Biichern und durch eine »Lehre« bei
einem Arzt. Aba Ga'far war als Arzt bei Abu Ya“qub Yasuf (vgl.
zu diesem weiter unten) titig, als dieser Gouverneur von Sevilla
war. Bedeutender als die Verbindung mit Aba Gafar war fiir
Averroes jedoch die Bekanntschaft und Freundschaft mit einem
der berithmtesten Arzte seiner Zeit, dem in Sevilla lebenden
Abt Marwan ibn Zuhr (1091/1094-1162), der bei den Lateinern
als Avenzoar bekannt wurde. Averroes hegte geradezu Bewun-
derung fiir diesen Arzt, den er fiir den Grofiten seiner Kunst
nach Galen betrachtete. Dem Canon Ibn Sinas (Avicenna),?® also
dessen zusammenfassendem medizinischen Hauptwerk, stand
Abu Marwin ziemlich kritisch gegentiber, womit er in seinem
Urteil mit Averroes libereinstimmte. Die tatsichliche Bedeu-
tung Abu Marwans steht aufgrund der tberlieferten Schriften
aufler Zweifel, sie mufl aber schon deshalb als sehr hoch einge-
schitzt werden, weil im 12. Jhd. die bedeutendsten Arzte wei-
terhin zum Grofiteil Juden und Christen waren, Aba Marwan
hingegen Araber. Averroes verfafite um 1162 selbst ein wichti-

25 Vgl. Urvoy 1991, S. 32, und 1998, S. 72. Urvoy nimmt ebd. einen
diesbeziglichen Einflul auf Averroes an.

26 Vgl. Art. Ibn Sind (Avicenna) im Anhang.



XX Franz Schupp

ges Werk zur Medizin, die Kulliyat fi I-Tibb (Allgemeine Grund-
lagen der Medizin)?” In diesem Werk werden die allgemeinen,
also die naturwissenschaftlichen Grundlagen der Medizin be-
handelt. In einem zweiten Teil sollte dann die drztliche Praxis
beschrieben werden. Diesen zweiten Teil schrieb jedoch Aver-
roes nicht selbst, sondern forderte zu dessen Abfassung seinen
Freund Abia Marwan auf, der diesem Wunsch mit seinem Werk
Kitib at-Taisir fi I-mudawat wa t-tadbir (Wegbereitung zur The-
rapie und Didtetik)*® auch tatsichlich nachkam. Wenn Averroes
seinen Freund Aba Marwan aufforderte, den Teil der medizi-
nischen Praxis zu der von ihm verfafiten theoretischen Grund-
legung zu schreiben, so kommt darin wahrscheinlich auch die
verninftige Einsicht des Averroes zum Ausdruck, dafl er selbst
ja gar nicht praktizierender Arzt war, Aba Marwan in dieser
Hinsicht also ohne Zweifel die viel groflere Kompetenz besafl.
Hinter dieser »Arbeitsteilung« steht aber vermutlich auch ein
unterschiedliches Verstindnis der Medizin. Abti Marwin ver-
trat die traditionelle, auf Galen beruhende Auffassung, nach der
die Medizin vor allem als die auf die Heilung von Kranken aus-
gerichtete praktische Titigkeit, also als Kunst-Handwerk aufge-
falt wurde. Averroes hingegen wollte die Medizin zunichst und
in ihrer Grundlegung als theoretische Disziplin, also als Natur-
wissenschaft im Sinne der aristotelischen Wissenschaftstheorie
verstehen. Diese grundsitzliche Problematik der unterschiedli-
chen Konzeptionen der Medizin findet sich schon in der Tradi-
tion. Al-Farabi faflte die Medizin als teils theoretisch-wissen-

27 Der Ausdruck Kulliyat wurde latinisiert als Co/liger wiedergege-
ben. Die lateinische Ubersetzung wurde Mitte des 13. Jahrhunderts von
dem Juden Bonacos(s)a hergestellt. Vgl. LAM II, Sp. 398.

28 Vom Tuisir wurden bald nach dessen Entstehung von unbekann-
ten Verfassern zwei hebriische Ubersetzungen hergestellt, und eine
davon war bereits um die Mitte des 13. Jahrhunderts in Italien verbrei-
tet. Vermutlich ausgehend vom hebriischen Text wurden dann latei-
nische Ubersetzungen hergestellt.



Einleitung XX1

schaftliche Disziplin und teils praktische Kunst auf?’ und nahm
sie dann wegen ihres nicht eindeutig wissenschaftlichen Cha-
rakters nicht in seinen Kanon der Wissenschaften in De scientiis
auf, wihrend Avicenna die Medizin uneingeschrinkt als Wis-
senschaft betrachtete. Averroes folgte mit seiner Konzeption der
Wissenschaftsauffassung al-Farabis und behandelte in seinem
Werk den »wissenschaftlichen« Teil der Medizin, wihrend er
den »handwerklichen« Teil — mit grofftem Respekt vor dessen
Konnen — dem Praktiker Aba Marwan tberlief3.

Bisher haben wir also von Studien der Grammatik, der isla-
mischen Uberlieferung, des Rechts und der Medizin berichtet,
worin wir den arabischen Biographen gefolgt sind. Und diese
Biographen erwihnen nur ganz am Rande philosophische Stu-
dien des Averroes und nennen keinen Lehrer.3® Dies zeigt zu-
nichst an, daf} die arabischen Biographen diesen Studien im
Vergleich zu den vorher genannten Lern- und Sachgebieten we-
nig Bedeutung zumaflen. Fiir die Biographen war aber die Nen-
nung von Lehrern ein ganz wichtiger Punkt, denn nur so liefen
sich die in der islamischen Kultur so wichtigen Traditionsketten
erstellen. Wenn die Biographen also keine Lehrer des Averroes
im Bereich der Philosophie nennen, dann kannten sie eben keine
entsprechenden Namen. Bei der Frage nach Lehrern der Phi-
losophie in al-Andalus stoflen wir auf ein beachtenswertes Pro-
blem. Wo und bei wem konnte man um die Mitte des 12. Jahr-
hunderts in al-Andalus Gberhaupt Philosophie studieren? Ibn
Tufail (um 1110-1185),** €ine tiber die Situation der Philosophie
in al-Andalus gut informierte Personlichkeit, auf die gleich noch
zurickzukommen sein wird, stellte in den Jahren zwischen 1177

29 Vgl. Plessner, M., A/-Farabi’s Introduction to the Study of Medicine.
In: Stern, S. M./Hourani, A./Brown, V. (Hrsg.), Islamic Philosophy
and the Classical Tradition. Essays presented to R. Walzer, Oxford 1972,
S. 307-314.

30 Vgl. Arnaldez im Art. I6n Rusd in EI* 111, Sp. groa.

31 Vgl. Art. Ibn Tufail im Anhang.



XXI11 Franz Schupp

und 1182 — dies ist die Zeit der Entstehung der Entscheidenden
Abhandlung des Averroes — ziemlich trocken fest, dafl sich zu
seiner Zeit in al-Andalus Kenntnisse in Logik und Philosophie
zwar schon etwas verbreitet hatten, dies aber eine neuere Ent-
wicklung darstellte:

Denn bevor sich Logik und Philosophie in al-Andalus ausgebrei-
tet hatten, widmeten sich die Leute, die eine vorziigliche natir-
liche Veranlagung besaflen, nur den mathematischen Wissen-
schaften und brachten es darin auch auf ein hohes Niveau, doch
zu mehr waren sie nicht in der Lage.3?

Diese Beschreibung entspricht durchaus den historischen Tatsa-
chen. Das in al-Andalus im 10. und 11. Jhd. vorhandene mathe-
matische Wissen hing auch mit dem Interesse an Astronomie/
Astrologie zusammen, aber es bewegte sich tatsichlich auf ei-
nem sehr hohen Niveau. Der in Cérdoba titige Astronom und
Mathematiker Maslama al-Magriti (Mitte 1o. Jhd. — um 1007)3?
und im folgenden Jahrhundert der Astronom az-Zarqalluh (An-
fang 11. Jhd. —1100)** gehorten ohne Zweifel zu den Grofen ih-
res Faches. Ibn Tufail berichtet weiter, daft sich die Situation
zwar etwas verbessert hatte, die bisherigen Ergebnisse aber doch
ziemlich dirftig waren:

Ihre Nachkommen verfiigten dann schon tber einige Kenntnisse
in der Wissenschaft der Logik und trieben Forschung auf die-
sem Gebiet, aber auch das verhalf ihnen nicht zu wahrer Voll-

kommenheit.3°

Kenntnisse der Logik mogen vorhanden gewesen sein, von dies-
beziiglichen Forschungen ist jedoch nichts tiberliefert. Aufler
von Kenntnissen in der Astronomie und der medizinischen

32 Ibn Tufail, Hayy ibn Yagzan, S. 9.

33 Vgl. Vernet/Samsé 1997, S. 280—283.
34 Vgl. ebd. S. 285—287.

35 Ibn Tufail, Hayy ibn Yagzan, S. 9.



Einleitung XXII1

Praxis wird zu dieser Zeit in al-Andalus auch kaum etwas von
Kenntnissen in der Naturwissenschaft berichtet. Die Mezeorolo-
gieund einige kleinere naturwissenschaftliche Schriften wie die
Historia animalium und De Plantis des Aristoteles waren in al-
Andalus seit dem Ende des 10. Jahrhunderts in arabischen Uber-
setzungen bekannt. In al-Andalus selbst wurden keine Uber-
setzungen aus dem Griechischen hergestellt. Auch gibt es von
keinem der Philosophen, die noch zu nennen sind, irgendeine
Nachricht iber Kenntnisse des Griechischen. Die Philosophen
in al-Andalus waren also zur Ginze von Ubersetzungen abhin-
gig, die vor allem im 9. und 10. Jhd. in Bagdad hergestellt wor-
den waren.3¢ Aber auch die Kenntnisnahme von diesen Uberset-
zungen ging nur langsam vonstatten. Eine Kenntnis der Physik
und der Metaphysik des Aristoteles ist in al-Andalus im 11. Jhd.
nicht nachweisbar. Eine teilweise Kenntnis der aristotelischen
Schrift De anima kann im 11. Jhd. angenommen werden.” Der
Prozef} der Rezeption der griechischen Philosophie ging also
nur langsam vor sich. Und sind irgendwelche namhafte Philo-
sophen aus al-Andalus aus der Zeit vor Averroes anzufiihren?
Spitere Autoren berufen sich auf Muhammad Ibn Masarra (883—
931). Von diesem sind aber keine Schriften erhalten, und seine
Auffassungen konnen nur aus spiteren Nachrichten — mit gro-
fRen Unsicherheiten — rekonstruiert werden. Er scheint zunichst
Lehren der Mu‘taziliten3® vertreten zu haben, wandte sich aber
dann neuplatonischen Auffassungen und safischer Mystik zu
und lebte als asketischer Einsiedler in den Bergen in der Nihe

36 Diese Periode der Ubersetzungen ist ziemlich gut erforscht. Vgl.
O’Leary, de Lacy, How Greck Science Passed to the Arabs, London 1949,
Peters, F. E., Aristotle and the Arabs: The Aristotelian Tradition in Islam,
New York 1968, Gutas, D., Greek Thought, Arabic Culture. The Graeco-
Arabic Translation Movement in Baghdad and Early Abbasid Society (2"—
4"/8%—10" Centuries), London—New York 1998.

37 Cruz Herndndez 1990, S. 184.

38 Vgl. Art. Mu‘taziliten im Anhang.



XXIV Franz Schupp

von Cérdoba.3® In Cérdoba und Almeria bildeten sich dann Sek-
tengemeinschaften in seiner Nachfolge. Von einer eigentlichen
philosophischen Kenntnis kann bei diesen Gruppen aber nicht
gesprochen werden. Eine Bliitezeit der Kultur erlebte, wie schon
erwihnt, al-Andalus im 10. Jhd. unter der Regierung der Um-
aiyaden ‘Abd ar-Rahman ITI. und al-Hakam II. Die Bibliothek
in Cérdoba wurde grofRartig ausgebaut und ausgestattet und war
moglicherweise mit einer halben Million Binden zu dieser Zeit
die grofite Bibliothek der Welt.*® Der gute Bibliotheksbestand
fihrte aber nicht zu einem erhdhten Interesse an philosophi-
schen Fragen. Um einem bedeutenden Gelehrten in al-Andalus
zu begegnen, miissen wir bis zum Anbruch des 11. Jahrhunderts
warten. Diese Bezeichnung gebithrt zu Recht dem bedeutenden
Juristen, Historiker und Sprachforscher Ibn Hazm (994-1064).*
Dieser ist u.a. dafiir bekannt, dafl er der Logik einen wichtigen
Platz innerhalb der islamischen Rechtswissenschaft einriumte.
Seine Verwendung der Philosophie war aber davon bestimmt,
was er fur die islamischen Wissenschaften selektiv verwenden
konnte. Ein eigentlich philosophisches Interesse hingegen fin-
den wir bei Ibn as-Sid (1052-1127),** der aus Badajoz stammte,
dann aber aufgrund der ofters wechselnden politischen Um-
stinde an verschiedenen Orten lebte. Eine Zeitlang hielt er sich
auch in Zaragoza auf. Dieser Ort ist deshalb wichtig, weil dort
seit dem 10. Jhd. die Enzyklopidie der Briider der Reinheit* be-
kannt war, und die philosophische Bildung as-Sids beruhte fast
zur Ginze auf diesem Werk. Bei Ibn as-Sid begegnen wir ei-
ner Auffassung, die bei Averroes zentral sein wird: Philosophie

39 Vgl. Corbin 1986, S. 307313, und Cruz Hernandez 1981, I1, S. 20—
24.
40 Vgl. Thompson, J. W., The Medieval Library, Chicago 1939 (Nach-
druck New York—London 1965), S. 360f.

41 Vgl. Art. Ibn Hazm im Anhang, und Cruz Herndndez 1981, 11,
S. 35-58.

42 Zu Ibn as-Sid vgl. Cruz Herndndez 1981, 11, S. 65—71.

43 Vgl. Art. Ipwan as-Safi im Anhang.



Einleitung XXV

und Religion unterscheiden sich nicht dem Inhalt, sondern nur
der Form nach, und diese verschiedenen Formen entsprechen
den verschiedenen Fihigkeiten der Menschen.** Diese These
stammte von al-Farabi, Schriften von al-Farabi*® und Ibn Sina
(Avicenna)*® selbst scheint Ibn as-Sid aber noch nicht gekannt
zu haben*” Eine Kenntnis und Verarbeitung der Philosophie
al-Farabis finden wir erst bei Ibn Bagga (Ende 11. Jhd. —1138).*8
Das Urteil Ibn Tufails uber die Situation der Philosophie in al-
Andalus vor Ibn Bagga, also noch zu Beginn des 12. Jahrhun-
derts, trifft sicher zu:

Glaube nicht, daf die Philosophie, die mit den Biichern des Ari-
stoteles, des Aba Nasr al-Farabi oder mit Ibn Sinas Werk Die
Heilung zu uns gelangt ist, dich deinem gewihlten Ziel niher-
bringt, und auch nicht, dafl irgend jemand in al-Andalus dartber
schon etwas Brauchbares geschrieben hat! [...] Unter ihnen [d. h.
den Leuten der spiteren Generationen] gab es keinen mit einer
durchdringenderen Denkkraft, richtigeren theoretischen Ein-
sichten und einem zuverlissigeren Blick als Ibn Bagga; doch er
war so sehr von weltlichen Belangen eingenommen, dafl ihn der
Tod dahinraffte, bevor seine ganzen Vorrite an Wissen zu Tage
treten und die verborgenen Kostbarkeiten seiner Weisheit allge-
mein bekannt werden konnten. Die meisten seiner Schriften sind
unvollendet geblieben und brechen unvermittelt ab.*’

Soweit also Ibn Tufail, und mit ihm sind wir bei der Generation
unmittelbar vor Averroes und gleichzeitig bei dessen Mentor
und Forderer. Ibn Tufail war aber nicht der Lehrer des Aver-
roes.”® Wenn also die arabischen Biographen nichts von einem

44 Vgl. Corbin 1986, S. 3271.

45 Vgl. Art. A/-Farabiim Anhang.

46 Vgl. Art. Ibn Sind im Anhang.

47 Vgl. Cruz Hernandez 1990, S. 183.

48 Vgl. Art. Ibn Bagga im Anhang.

49 Ibn Tufail, Hayy ibn Yagzan, S. 81.

50 Cruz Herndndez 1986, S. 24, hilt es zwar fir méglich, dafl Ibn



XXVI Franz Schupp

Lehrer des Averroes im Bereich der Philosophie zu berichten
wissen, so beruht dies ganz einfach auf der Tatsache, daf} zu sei-
ner Zeit in al-Andalus gar kein solcher Lehrer zu finden war.”
Und Institutionen, um »die fremden Wissenschaften« zu studie-
ren, gab es in al-Andalus, aber auch im Osten der Lander des Is-
lam, tiberhaupt nicht.5? Aufler einigen wenigen von Herrschern
oder wohlhabenden Privatleuten eingerichteten Bibliotheken, in
denen entsprechende Texte vorhanden waren, blieb fir die we-
nigen, die an Philosophie interessiert waren, nur das eigene Stu-
dium. Und in der Offentlichkeit sprach man besser nicht tiber
solche Studien und den Besitz solcher Biicher.5

Inzwischen hatte sich allerdings das intellektuelle Klima in
al-Andalus gedndert, woflir Ibn Tufail selbst der beste Zeuge ist.
Wie schon erwihnt, hatte es wihrend der Periode der Herrschaft
der Almoraviden und der unter ihnen wirksamen malikitischen

Tufail der Lehrer des Averroes gewesen sein konnte, kann dafiir aber
auch keine Belege anfiithren.

51 Die Biographen/Bibliographen aus al-Andalus und dem Ma-
ghreb waren sich der Abhingigkeit ihrer Gelehrten von den Lindern
des Ostens durchaus bewuf3t und suchten daher besonders eifrig nach
»eigenen« Personlichkeiten, um die Originalitit und Identitit ihrer
Kultur nachzuweisen. Vgl. al-Qadi, W., Biographical Dictionaries: Inner
Structure and Cultural Significance, in: Atiyeh, G. N. (Hrsg), The Book
in the Islamic World, New York 1995, S.114. Diesen Biographen wiire ein
Lehrer des Averroes kaum entgangen.

52 Vgl. Makdisi 1983, S. 80. Im Osten wurde auch erst im 13. Jhd. die
Logik in das Lehrprogramm der Madrasa aufgenommen.

53 Es gab zahlreiche Rechtsgelehrte, die die Auffassung vertraten,
daf der Besitz von Biichern der Philosophie unrechtmifig sei, so dafy
cigentlich gar nicht von »Eigentums, sondern nur von »Zugehérigkeit«
solcher Biicher gesprochen werden konnte. Vgl. Nagel 2001, S. 78. Da
es also nicht méglich war, Eigentum solcher Giiter zu erwerben, Dinge,
die aber nicht Eigentum werden konnten, strenggenommen auch nicht
Gegenstand eines Kaufvertrages werden konnten, bewegte sich der
Handel mit philosophischen Biichern und der Aufbau einer philoso-
phischen Bibliothek in einem rechtlich unsicheren und angreifbaren
Rahmen.



Einleitung XXVII

Kontrolle aller Bereiche keine Entfaltungsmaéglichkeit fiir eine
philosophische Titigkeit gegeben, eine solche Titigkeit war so-
gar gefihrlich. Nun aber waren seit einigen Jahrzehnten die
Almohaden sowohl im Maghreb als auch in al-Andalus an der
Herrschaft.’* Die Herrschaft der Almohaden war aus einer von
dem Berber Ibn Tumart (um 1080-1130) in Nordafrika gegrin-
deten religios-politischen Bewegung hervorgegangen, die in
ausdricklichem Gegensatz zu den Almoraviden stand und die
ausgehend vom Maghreb auch die Macht in al-Andalus tber-
nommen hatte. Ibn Tamart hatte eine rationale Gotteserkennt-
nis als Grundlage des islamischen Glaubens gefordert.>* In mo-
derner Terminologie wiirden wir seine Grundhaltung als »phi-
losophisch« und als »rationalistisch« bezeichnen und dies nicht
ganz zu Unrecht, denn schon der hanbalitische Gelehrte Ibn
Taymiya (1263-1328) hatte das Vorgehen von Ibn Tamart mit
dem der falsafa (= Philosophie)®® in eine Linie gesetzt.”” Eine
solche Haltung war der der Malikiten extrem entgegengesetzt.
Auch im Recht stellte sich Ibn Tamart gegen die herrschenden
Malikiten, denen er eine rein an Kasuistik orientierte Rechtswis-
senschaft vorwarf, was nur begrenzt berechtigt war, da, wie wir
schon beim Grofvater des Averroes gesehen haben, zumindest
gelegentlich durchaus auch Fragen der Grundlagen des Rechts
(usal al-figh) behandelt wurden. Selbstverstindlich war mit dieser
Entgegensetzung die Macht und der Einflufl der malikitischen

54 Vgl. Art. Almohaden im Anhang.

55 Vgl. Urvoy 1974, Brunschvig 1976 a, und Geoffroy 1999.

56 Falsafa wurde und wird im Arabischen als Fremdwort fir grie-
chisch philosophia verwendet. Averroes verwendet diesen Begriff in
der Entscheidenden Abhandlung in § 1 und § 2. Entsprechend wird der
Philosoph als failasuf (Pl. falasifa) bezeichnet. Auch diese Bezeichnung
findet sich in der Entscheidenden Abhandlungim § 16 und § 35. Averroes
verwendet allerdings fiir Philosophie hiufig auch den arabischen Aus-
druck hikma. Vgl. dazu Anm. 8 im Kommentar.

57 Vgl. Laoust 1960, S. 160 und S. 178, Urvoy 1998, S. 59, und 2006,
S. 461.



XXVIII Franz Schupp

Juristen noch keineswegs gebrochen, was auch Averroes gegen
Ende seines Lebens erfahren mufite.

Es war also zur Zeit des Averroes durchaus moglich, sich
mit Philosophie zu beschiftigen, und dies stand sogar in Uber-
einstimmung mit der Ideologie der herrschenden Almohaden.
Nichtsdestoweniger darf man diese fiir die Philosophie ginsti-
gere Umgebung nicht mit der wesentlich glinstigeren, weil noch
offeneren und experimentierfreudigeren Zeit der 1. Hilfte des 1o.
Jahrhunderts in Bagdad vergleichen, in der al-Farabi lebte, und
auch nicht mit der liberaleren Umgebung der persischen Hofe
der 1. Hilfte des 11. Jahrhunderts, an denen mu‘tazilitisches und
§1‘itisches Denken stark prisent waren und wo Ibn Sina (Avi-
cenna) ziemlich unangefochten seine Gedanken entwickeln und
vortragen konnte. Allerdings werden wir weiter unten sehen, dafl
auch diese relativ und begrenzt giinstige Situation nicht schon
ein gesellschaftlich offenkundiges Phinomen war und auch
Averroes selbst sich dariiber nicht von Anfang an im klaren war.
Sicher bedeutete es aber, dafl Averroes sich mit der Annidherung
an die herrschenden Almohaden aus der Tradition seiner Fa-
milie, die eng mit den Almoraviden verbunden war, 16ste. Da-
fiir, dal Averroes sich ganz bewuf3t der intellektuellen Richtung
der Almohaden anschlof}, liegt auch ein deutlicher Nachweis
vor. 1151 hatte sich Cérdoba offiziell den Almohaden angeschlos-
sen. 1153 begab sich Averroes nach Marrakesch, wo sich die Resi-
denz der Almohaden befand, und es ist vermutlich dieser Zeit-
punkt, an dem er einen — leider nicht erhaltenen — Kommen-
tar zum Glaubensbekenntnis des Ibn Tamart verfafite.® Auch
die Grundkonzeption der Entscheidenden Abbandlung wird vor
dem Hintergrund der almohadischen Auffassung zu verstehen
sein.”® Ob Averroes schon zu diesem Zeitpunkt in Marrakesch
Ibn Tufail begegnete, ist nicht mit Sicherheit auszumachen.®®

58 Vgl. Urvoy 1998, S. 57f.
59 Vgl. Urvoy 1978, und Geoffroy 1999.
60 Vgl. Arnaldez in EI* ITI, Sp. g104a.



Einleitung XXIX

Bei seinem Aufenthalt in Marrakesch war Averroes auch mit
astronomischen Beobachtungen beschiftigt, wie er selbst spi-
ter in seinem Kommentar zu De Caelo berichtet. Averroes hatte
also zu dieser Zeit bereits begonnen, sich mit philosophischen
und wissenschaftlichen Fragen zu befassen, wobei griechische
Wissenschaft und griechische Philosophie als eine Einheit be-
trachtet wurden.®! In den Jahren zwischen 1158 und 1160 ver-
faflte Averroes kurze Kommentare oder Zusammenfassungen
(gawami‘) der Meteorologica des Aristoteles und des Almagest des
Ptolemaios. Averroes war also zu dieser Zeit besonders an Fragen
der Astronomie interessiert, und er hat es spiter bedauert, daf}
er seinen Jugendplan einer Neugestaltung der Astronomie nicht
verwirklichen konnte.®> Wihrend dieser Jahre verfafite Averroes
auch die Zusammenfassungen der einzelnen logischen Schriften
des aristotelischen Organons, zu dem nach spitantiker und arabi-
scher Tradition auch die Rhetorik und die Poetik gehdrten.®® Es
fillt dabei auf, da Averroes bei der Behandlung der Topik (Dia-
lektik) einerseits und der Rhetorik und Poetik andererseits schon
hier, also zu einem verhdltnismiRig frithen Zeitpunkt, einen Teil
der Problematik ins Auge faflte, die spiter in der Entscheiden-
den Abbandlung eine ganz zentrale Rolle spielen wird, nimlich
die Zuordnung bestimmter Rede- und Argumentationsformen
zu bestimmten Menschengruppen.®* Es wird noch darauf hin-
zuweisen sein, dafl Averroes dieses Interpretationsmodell von
al-Farabi tbernommen hat (vgl. weiter unten 2.4). Bis zu diesem
Zeitpunkt hatte Averroes allerdings nur kurze Zusammenfas-
sungen verfafst und konnte somit auch noch nicht den Ruf eines
bedeutenden Gelehrten besitzen.

61 Vgl. Al-Farabi, De scientiis.

62 Vgl. auch Anm. 59 im Kommentar.

63 Vgl. al-Farabi, De scientiis, Kap. I1: De logica, S. 43-59.

64 Vgl. dazu die Einleitung von Butterworth zu Averroes, Three
Short Commentaries.



AVERROES

DAS BUCH DER
ENTSCHEIDENDEN ABHANDLUNG UND
DER URTEILSFALLUNG
UBER DAS VERHALTNIS VON
GESETZ UND PHILOSOPHIE



Ll Juad S
LVl e Sy ry ) e Lo 0

oo Oles ) ) s

ot e Gl oY) ) 2 eI il JB (1)
owl;caw;ﬁ\w.m,ui :w;‘n\g;;)u)cﬁ.xpi
a3 Al O gy ilaall sk des e BLall
il 5 b s o 2l bl dgr Jo jamis OF J 48
dgor o L) ey pplepl e ol g 2l ol ladll pley
o ) i eyl ol

L;Jusw;s‘\uf;wgw\dgotsogzdﬂs(v)
o o plall e LY dge e e jlaely s gl
cladl Je Ju5 U] ol ) OB cole gian o L A
S (NCR{CRP S PEIIPYE P U CR N LY PR PESSIE TS
oy oo A jlzel J) o B g 20l 08y — @ wlally
g 0L ooty Ll ¥ s e Jag Lo OF s ells e
r i Ll

Lesb e sy ol ol gor 511 jlzed ) Les ¢ 20 of LG



DAS BUCH DER ENTSCHEIDENDEN
ABHANDLUNG UND DER URTEILSFALLUNG
UBER DAS VERHALTNIS VON GESETZ
UND PHILOSOPHIE

Im Namen Gottes des Gnidigen und Barmherzigen.
Gott segne Muhammad und seine Familie!
und schenke ihm Frieden.

(1) Der Rechtsgelehrte,? der Imam,? der Richter,* der ein-
zigartige Gelehrte® Abi al-Walid Muhammad ibn Ahmad ibn
Rusd — mége Gott an ihm Wohlgefallen haben — sagte: Preis sei
Gott® mit allen Lobpreisungen, und es werde ein Gebet fir Mu-
hammad [gesprochen], seinen erwihlten Diener und Gesandten.
Das Ziel dieser Rede ist es, dafd wir aus der Sicht der rechtsbe-
zogenen Uberlegung” untersuchen, ob die Uberlegung iiber die
Philosophie® und die Wissenschaften der Logik® vom Gesetz!®
erlaubt, verboten oder angeordnet ist, und zwar entweder als
Empfehlung oder als Verpflichtung.!*

(2) So sagen wir also: Wenn die Titigkeit'? der Philosophie
nicht mehr®? ist als die Vernunftiiberlegung tber die existie-
renden Dinge'* und die Betrachtung derselben, insofern sie ein
Hinweis'® auf den Hersteller'® sind — ich meine damit, insofern
sie Hergestelltes sind, da die existierenden Dinge aufgrund der
Erkenntnis ihres Herstellungscharakters auf den Hersteller hin-
weisen, und je vollstindiger die Erkenntnis ihres Herstellungs-
charakters ist, um so vollstindiger ist die Erkenntnis des Her-
stellers'” —, und wenn das Gesetz die Erwigung?® der existieren-
den Dinge empfohlen hat und dazu angespornt hat, dann ist es
klar, daf das, worauf dieser Name [d. h. »Philosophie«] hinweist,
vom Gesetz her entweder verpflichtend oder empfohlen ist.*’

Daf das Gesetz zur Erwigung der existierenden Dinge durch
die Vernunft aufruft?® und deren Erkenntnis durch sie fordert,



4 JGL e
A Jeo . Jliy 9,05 B S o AT L [Y] i (B o U6 e
gy o e ey ([Yied] <<,u4%z¥g3qu,;,aau>> Js
P S P (R R PP P A U R DPE
[VAeV] Lg% b T Gl G 2081 el o ST
OF B 0 sl y ol o b1 pme 3ol o i g
Al JE (Dl ade won) ) @ 05,5y oal) g aas 2
0595 3Ny wl5alll KL ) s iy
Sy A S LT 085 56 Qs J6y [ ve:n] &)
ul>- & 0y JBy VAV VIAA] (b LS ST
PR R R R AR R KO U]
35 e
S Al B el g el o8 1)y (F)
blassl o ST s ud JLaeV) Oy (s jlael g ls g Ll
(LR gl AL o 1y cane ol Sy o bl e d 56!
OF g hand) LBl ©ls g ) 3 U a5 ok OF (ol b
eVl El g ade Co g gl oo ) Lol e sl s
(G ) gond) gay WLl ¢ )T £



Das Buch der Entscheidenden Abhandlung 5

ist klar aus verschiedenen Versen aus dem Buch Gottes — ge-
segnet und erhaben ist er. Dies ist z. B. sein — erhaben ist er —
Ausspruch: »Denkt (dartiber) nach, (ihr alle), die ihr Einsicht
habt!« [LIX, 2].2! Dies ist ein Text?? zur Verpflichtung?® der An-
wendung von beiden, von Vernunft-Schluffolgerungen und von
Gesetzes-Schluffolgerungen.?* Und dies ist zum Beispiel sein
— erhabenen ist er — Ausspruch: »Haben sie denn keine Betrach-
tungen uber die Herrschaft (Gottes) uber Himmel und Erde an-
gestellt, und (dariiber), was alles Gott geschaffen hat?« [VII, 185].
Dies ist ein Text zum Ansporn zur Vernunftiiberlegung?” tiber
alle existierenden Dinge. Und Gott — erhaben ist er — hat zur
Kenntnis gebracht, dafl einer jener, die er durch dieses Wissen?®
ausgezeichnet und erhoht hat, Abraham ist — der Friede sei mit
ihm —, und so sagte er — erhaben ist er —: »Und so zeigten Wir
dem Abraham die Herrschaft (Gottes) iiber Himmel und Erde,
und er sollte ...« bis [zum Ende] des Verses.?” [V, 75] Und er —
erhaben ist er — sagte: »Sehen sie denn nicht die Kamele (und
denken dartiber nach), wie sie geschaffen worden sind, den Him-
mel, wie er emporgehoben worden ist?« [LXXXVIII, 17-18]*%
Und er sagte: »(Leute), die tber die Erschaffung von Himmel
und Erde nachsinnen« [I11, 191],%° und so weiter mit den Versen,
die gar nicht aufgezihlt werden konnen.

(3) Da entschieden worden ist,** daf das Gesetz die Uber-
legung3! tber die existierenden Dinge mit Hilfe der Vernunft
und die Betrachtung derselben zur Verpflichtung gemacht hat,
und da die Betrachtung nicht mehr ist als das Herausfinden
und die Erschlieffung des Unbekannten aus dem Bekannten®? —
und dies ist die Schluffolgerung?® oder [die Herleitung] durch
Schluffolgerung —, deshalb ist es verpflichtend, daf wir unsere
ﬂberlegung tiber die existierenden Dinge mit Hilfe der Ver-
nunft-Schlufifolgerung®* in Gang setzen. Und es ist klar, daf}
diese Art der Uberlegung, zu der das Gesetz aufruft und zu der
es dringt, die vollstindigste Art der Uberlegung mit der voll-
stindigsten Art der Schluffolgerung ist, und diese wird »Be-
weis« genannt.3®



6 JGL e
Sloy dbs ) B0 e e 05 g 20 08 13 (8)
STk sl N1 g1 LadYI a0y cOla Wy 615 5o g
V3T ety OF 0l s s o 1 iy Ly 8,15 ) ey O
Gl LA Gl 13ley Wby sy ol ) gl sl e
OSEY Oy ¢ IRl ldlly ol Lty Jud L)
oS3 olall LA ga Lo M3 L3 B e pain OF 0> el
VI Lzl K0 Y 3y oy o ais Loy o3 ate Loy asl 5
T S5 e A Al el G LS O e
o ol Jimell ¢ 2dl sl o o ai — el 5y o landl
A slahoda O3 b Bl 3 pudn OF s g Sl 3,
el e YV e o) o [¥] g
3oy oSS B aaadly aY) e Loy 4381 OF LS w516
o Lz Ly 3 e Loy Lol il s gidl) il 36 5
@ A AV e Loy OF Gl e oy SIS (ol
6Fif&‘w\jii)‘&bd\wgﬁ\ B ore g g DI 9o 5l
SHET 20 Qs & e Jay aiall 018 13] £Y L



Das Buch der Entscheidenden Abhandlung 7

(4) Da das Gesetz zur Erkenntnis Gottes — erhaben ist er —
und aller durch ihn existierenden Dinge mit Hilfe des Beweises
gedringt hat, und da es das Vorziiglichere oder sogar eine unum-
gingliche Angelegenheit fiir den ist, der Gott — gesegnet und er-
haben ist er — und die tibrigen existierenden Dinge mit Hilfe des
Beweises erkennen will, da} er zunichst darangeht, die Arten
der Beweise und ihre Bedingungen zu erfassen, und dann das,
wodurch sich die beweisende Schluffolgerung, die dialektische
Schlufifolgerung, die rhetorische Schluf¥folgerung und die so-
phistische®® Schlufifolgerung unterscheiden;*” und da dies nicht
moglich ist, wenn er nicht darangeht, vorher das zu erfassen, was
die Schluffolgerung an sich3® ist, wie viele Arten es von ihr gibt
und welche von ihnen [tatsidchlich] eine Schlufifolgerung ist und
welche von ihnen nicht entsprechend einer Schluffolgerung ist,
und da dies auch wiederum nicht méglich ist, wenn er nicht dar-
angeht, vorher die Teile des Beweises zu erfassen, aus denen er
zusammengesetzt ist — ich meine damit die Primissen und de-
ren Arten —, deshalb ist es fiir den an das Gesetz Glaubenden,’
der dessen Befehl zur Vernunftiiberlegung tiber die existieren-
den Dinge gehorsam folgt, vielleicht*® verpflichtend, daf er sich
vor der Vernunftiiberlegung daranmacht, jene Dinge zu erfassen,
die bei der Vernunftiiberlegung die Stelle von Werkzeugen bei
der Arbeit einnehmen.*

So wie der Rechtsgelehrte aus dem Befehl zum Verstehen
der Rechtsbewertungen*? die Verpflichtung zur Erkenntnis der
Rechts-Schlufifolgerungen® entsprechend ihren Arten ableitet,
welche von ihnen also eine Schluffolgerung ist und welche von
ihnen nicht einer Schlufifolgerung entspricht, ebenso muf} der
[Gott]** Erkennende aus dem Befehl zur Vernunftiberlegung
iber die existierenden Dinge die Verpflichtung zur Erkenntnis
der Vernunft-Schlufifolgerung und deren Arten ableiten. Dies
ist fiir ihn sogar angemessener,* denn wenn der Rechtsgelehrte
aus seinem — erhabenen ist er — Ausspruch »Denkt (dartiber)
nach, (ihr alle) die ihr Einsicht habt« [LIX, 2] die Verpflich-
tung zur Erkenntnis der Rechts-Schluf¥folgerung ableitet, um



8 JGL e

Of 6 AL 55 il oLl 8 e gy [Yr04] QLT
RUEARE-EIPRNSPVY (PRE 1P 1 Nee

Al LB B Bl e g s O) 3 OF B
gé.w\wwt_;@ijwmp,dﬂ\)w\éogg Masd
asdy &1 6 2 s JpV el s Lol s b ga asl 5
o Vighy — ol Ll 3l b ize] OF oy MG
A O gzze Wl odis Oloesl ST L — 0 S35 a0 g s o]
(2 el O g gt ony ALl & i e A8 Y] Laa)

G A BB el o 1B B (o)
gols o)l b gddl Ll $ Bl Con LS asl gl
o a5l as) Ty Jaal Wl e e WL 2 asT iy
fmuf‘wwsgwobwﬁﬁua@ of Lde
o Ay Gy O (S8 gt 1 e L Bl oSG o
T L D o P L REA PR b
Pl B n ) plom b e Aoy Loty OF e
O O P - v [ E SRV Uy H I

oiw%m&;ﬁws&pﬂ,\su;o\sobm
O o) gy I3 3 Lo g0 4 L s o Lo o Cppntn



Das Buch der Entscheidenden Abhandlung 9

wie viel angemessener ist es dann, dafy der Gott Erkennende
daraus die Verpflichtung zur Erkenntnis der Vernunft-Schluf3-
folgerung ableitet.

Und niemand darf sagen: »Diese Art der Uberlegung iber
die Vernunft-Schluffolgerung ist eine unzulissige Neuerung,*®
da es sie in der Friihzeit*’ nicht gegeben hat.« Denn auch die
Uberlegung tiber die Rechts-Schlufifolgerung und ihre Arten
ist etwas, das erst nach der Frithzeit herausgefunden wurde, und
sie wird nicht als unzulissige Neuerung angesehen,*® also muf}
dies auch bei der Uberlegung tiber die Vernunft-Schlu$folge-
rung [fest] geglaubt* werden. Dafiir gibt es einen Grund, dies ist
aber nicht der Ort, um ihn zu erwihnen.*® Im tbrigen bejahen
die meisten Anhinger dieser Religion die Vernunft-Schlufifol-
gerung, ausgenommen die kleine Gruppe der strengen Litera-
listen,” und diese werden durch die Texte [des Korans] wider-
legt.

(5) Da entschieden worden ist, daf aufgrund des Gesetzes
die Uberlegung tber die Vernunft-Schlufifolgerung und ihre
Arten eine Verpflichtung ist, ebenso wie die Uberlegung tiber
die Rechts-Schlufifolgerung eine Verpflichtung ist, ist es klar,
daf} dann, wenn keiner von denen, die uns vorausgegangen sind,
eine Untersuchung tiber die Vernunft-Schluf¥folgerung und ihre
Arten unternommen hat, es fir uns eine Verpflichtung ist, mit
der Untersuchung dartiber zu beginnen, und dafl dabei der Spi-
tere sich auf den Friheren stiitzt, so daf die Erkenntnis davon
vervollkommnet wird.> Denn es ist schwierig oder unméglich,
daf ein einzelner Mensch zur Gesamtheit dessen, was er da-
von braucht, nur von sich aus und von Anfang an gelangt, wie
es genauso schwierig ist, daf} ein einzelner die Gesamtheit des-
sen herleitet, was er von der Erkenntnis der Arten der Rechts-
Schluffolgerung braucht. Um wie viel mehr gilt dies dann fiir
die Erkenntnis der Vernunft-Schlufifolgerung!

(6) Wenn jemand anderer als wir dies schon untersucht hat,
dann ist es klar, dafl wir verpflichtet sind, uns auf das zu stitzen,
was der gesagt hat, der uns bei dem, was wir anstreben, vorausge-



10 JGL e
a5 AV 06 S e pe Jfalll § LS Lee jll el
Bl dl g 8 L A0l ims b i ol [2] 4501 L
=y Al by s b Sl 1] Sl pe gl alll U
N Al 3 cloddl a s LI 0 B s e 8 jLad)
3p\yggcu,;uyo5)\;&»fv\amsb(v)
OF gy Aib ¢ o @ sloddl) wie amd 23 2 lial) nnGll o
S O 0k (el e 0,0 Lo oz oS 1) Loyl o s
ke Lgd Ol pan o] Lo ad O 0]y (o olil3 Ll 50
bze cdamy Bl o bl e e LE S 136 (A)
danall WYy s g A1 3 LaeV) e jui L I oYY
SN g sall O Vel O on Y e 06 — e
oF el b g s OF o is — wlall O Y g prall
B all delis e obidiza) () gl y L5 ) e s g 1
S W Ul el e oF Lad oy asle i el
(& et O g Aol gy g Lz sl J gl s g 1
S pale 3o e L Jlee e il (5T els
wisjbjm\nwjgbw\uw\;xpgyap
o OF avis sl a dly OLs] plyg cngd) (e 2ol



Das Buch der Entscheidenden Abhandlung 11

gangen ist, gleichgtiltig, ob jener andere unserer Religion ange-
hért oder nicht angehort. Denn bei dem Instrument, das fiir ein
Schlachtopfer®® zulissig ist, wird in Hinsicht auf die Giiltigkeit
des Schlachtopfers nicht in Betracht gezogen, ob das Instrument
jemandem gehort, der unserer Religion angehért oder nicht an-
gehort, wenn nur mit ihm die Bedingungen der Giltigkeit er-
fiillt sind.* Und ich meine mit »nicht angehdrig« jene Alten, die
vor der Religion des Islam diese Dinge tiberlegt haben.

(7) Wenn sich die Sache so verhilt und die Alten alles, was an
Uberlegung bei der Angelegenheit der Vernunft-Schluffolge-
rungen gebraucht wird, schon in vollkommenster Weise unter-
sucht haben, dann ist es vielleicht angebracht, dafl wir ihre Bi-
cher zur Hand nehmen und tberlegen, was sie dariiber gesagt
haben, und wenn alles richtig ist, werden wir es von ihnen tiber-
nehmen, und wenn etwas darin ist, was nicht richtig ist, werden
wir darauf aufmerksam machen.>

(8) Wenn wir diese Art der Vernunftiiberlegung beendet ha-
ben und wir die Instrumente erworben haben, mit denen wir
imstande sind, die existierenden Dinge und den Hinweis ih-
res Herstellungscharakters zu betrachten — denn wer den Her-
stellungscharakter nicht erkennt, der erkennt [das Ding] nicht
als Hergestelltes, und wer etwas nicht als Hergestelltes erkennt,
der erkennt nicht den Hersteller —, dann ist es vielleicht®® ver-
pflichtend, dafl wir mit der Untersuchung tiber die existierenden
Dinge beginnen gemifl der Ordnung und der Art und Weise,
die wir von der Kunst der Erkenntnis durch beweisende Ver-
nunftschliisse gewonnen haben. Und es ist auch klar, daf dieses
Ziel in Hinsicht auf die existierenden Dinge von uns nur durch
eine Abfolge der Untersuchung dartiber vollstindig erreicht wird
und der eine nach dem anderen [kommt], wobei der Spitere sich
auf den Fritheren stiitzt, nach dem Muster dessen, was in den
mathematischen Wissenschaften geschieht.””

Denn wenn wir annihmen, dafl die Kunst®® der Geometrie
und ebenso die Kunst der Astronomie in dieser unserer Zeit
nicht existierte, und wenn ein einzelner Mensch ganz auf sich



12 JGL e
W pan o8 Lpam bslaly LISal y 2y gLl ol Y1 polin
G5 ey 2 V) e eetdl S8 a0 o — 203 4G
s s Vb U (SET 0L 3y = (51,800 slia e
T =v2 o ] [ Iy W Y PR POV
oo U Jodl 10 3 ot o] linds et g Bl gy
Slio Y Ls ang)l ode 3 Ola ) ade o5 25 o5 1day (el
SN JOU ST IRV SRt
oday (Sl deliay Jredl ) M 3 2ol I Ly
SV s Bl oSG ] s aadlly aid)l Jyol [0] aslis
o iy OF s <Ll e psdl OLT ol Sy Jisb Ol
Bl bl ol o jUadl Lglazad 1 o bndl e
urmyxgmrugwws,bu\wjgay;\
ai § Lzt M5 0,80 a oez OF el 0T (O Al s
Blall b o ainy o el My e Loy jie M5 5 g g i
Lzt OF iy Aol Lgan od 616 cilanll g b Jodb 2alal)
AL 2y deliall deliay S canm A
Ladis L el O) clide oy i 14SCe 1a OIS 13] 4 (9)
Lo L lzely ol g 1 5 1T a8l 21 s



Das Buch der Entscheidenden Abhandlung 13

allein gestellt wiinschte, die Ausmafle der Himmelskorper zu
bestimmen, ihre Formen und ihre Entfernungen voneinander,*
so wire dies fiir ihn nicht durchfiihrbar — wie zum Beispiel das
Ausmafl der Sonne im Vergleich zu dem der Erde zu erfassen
und anderes von den Ausmafien der Planeten —, und wire er
auch von Natur aus der intelligenteste der Menschen, es sei denn
durch Offenbarung oder durch etwas, das der Offenbarung dhn-
lich ist.® Vielmehr, wenn ihm gesagt wiirde, daf die Sonne un-
gefahr hundertfinfzig oder hundertsechzig mal gréfer ist als
die Erde, dann wiirde er diese Aussage als eine Verrtcktheit von
seiten dessen einschitzen, der sie ausgesprochen hat, und dabei
ist dies eine Angelegenheit, fiir die in der Astronomie ein Be-
weis erbracht wurde, beziiglich dessen Bestehen bei keinem der
Leute dieser Wissenschaft ein Zweifel besteht.!

Und es ist dafir nicht®? ein Beispiel aus der Kunst der Mathe-
matik erforderlich, [da auch] die Vernunftiiberlegung tber die
Kunst der Grundsitze der Rechtswissenschaft und die Rechts-
wissenschaft®® selbst erst tiber einen langen Zeitraum hin ver-
vollkommnet wurde. Wenn heute jemand ganz auf sich allein
gestellt wiinschte, zur Gesamtheit der Argumente®* zu gelangen,
die die fiihrenden Képfe®® der Leute der [Rechts-]Schulen®® iiber
die umstrittenen Fragen hergeleitet haben, die beim Disput un-
ter ihnen dartber im grofiten Teil der Lander des Islam aufler im
Maghreb®” behandelt wurden, dann wiirde er verdienen, deshalb
ausgelacht zu werden, da dies fir ihn unméglich ist, wobei noch
hinzukommt, dafl dies schon erledigt ist.® Diese Sache ist schon
an sich klar, nicht nur hinsichtlich der theoretischen Kiinste,*
sondern auch hinsichtlich der praktischen. Denn sicher gibt es
unter ihnen keine Kunst, die einer ganz fur sich allein hervor-
bringen kann. Wie kénnte dies also bei der Kunst der Kiinste”®
—und dies ist die Philosophie — sein?

(9) Wenn sich dies so verhilt, dann ist es vielleicht fiir uns
verpflichtend, wenn wir bei jenen, die uns bei fritheren Vélkern
vorausgegangen sind, eine Uberlegung tber die existierenden
Dinge und eine Betrachtung dartiber entsprechend dem antref-



14 JGL e
0 525 Loy M5 a0 JU (el b Sl OF cOla p) Jas) 15 axasi)
4 Uy g ol Goll Wl g OB L (oS S
U 5 ade g o) (331 30 8 Lgin OIS Loy cals ool Sy
2l de y s
o)y slddl oS b Bl Of e e cns B (V)
GVl il ga oadadey giS b ealie O 3] g L
Al Sl O g L ol e g e Oy cade g ) L
A1) G g 5 Jadll 5153 Lol ¢y ool o s U1 gy — L
s Gl oW e s o das — wald) i)y as 2l
a3 ma 1) (5 Il O pny i) 3 mn L) AU e g )
Al ety ek e o5y @5 all o
0B o Ll = 015 d5s il 5 s 55 Of sl o 5k g
e 15 e o Led ol 5 e g B o L)y kb 2
U5 e 5l Led Lo gd L) o Lodan oy 1 T T cade 5154
o L OF = L aly e 38T gl s OLWY oda ¢ Lo
o Il e gl e 06 L gd ladld g [1] s )
O b oo ey el ¥ o0l Lk o3 5n Ll
2 Al A 839 ge 8 e O BT O 613y aslley b



Das Buch der Entscheidenden Abhandlung 15

fen, was die Bedingungen des Beweises fordern, dafy wir das
tberlegen, was sie dartiber gesagt haben und was sie dariiber in
ihren Buichern niedergelegt haben. Und wir werden das, was da-
von mit der Wahrheit tibereinstimmt, von ihnen iibernehmen,”*
und wir werden uns dariiber freuen und ihnen dafiir danken, und
wenn etwas davon nicht mit der Wahrheit tibereinstimmt, wer-
den wir darauf aufmerksam machen und davor warnen, und wir
werden sie dafiir von Schuld freisprechen.”

(10) Es ist also daraus klar geworden, daf die Uberlegung
tber die Blcher der Alten eine Verpflichtung aufgrund des Ge-
setzes ist, da die Absicht und das Ziel in deren Biichern genau je-
nes Ziel ist, zu dem uns das Gesetz dringt, und daf jemand, der
einem zur Vernunftiiberlegung Fihigen die Uberlegung dariiber
verbietet — und ein solcher ist jemand, der zwei Dinge vereinigt,
von denen das erste angeborene” Intelligenz ist, das zweite aber
gesetzentsprechende Gerechtigkeit’ und sittliche Tugend” —,
den Menschen das Tor’® verwehrt, zu dem das Gesetz die Men-
schen zur Erkenntnis Gottes ruft, und dies ist das Tor der Ver-
nunftiiberlegung, das zur wahren Erkenntnis von ihm fiihrt, und
dies [d.h. das Verbot der Vernunftiiberlegung] ist das AuRerste
an Unwissenheit und Entfernung von Gott — erhaben ist er.

Wenn jemand bei der Vernunftiiberlegung vom rechten Weg””
abgewichen und zu Fall gekommen ist — entweder wegen eines
angeborenen Mangels oder wegen der fehlerhaften Ordnung sei-
ner Uberlegung oder wegen der Ubermacht seiner Triebe oder
weil er keinen Lehrer gefunden hat, der ihn auf den richtigen
Weg zum Verstindnis dessen gebracht hat, was darin [d.h. in
diesen Biichern] enthalten ist, oder wegen des Zusammentref-
fens dieser Ursachen oder wegen mehr als einer derselben” —, so
ergibt sich daraus nicht, daf sie [d.h. diese Biicher] fir jeman-
den, der zur Vernunftiiberlegung dariiber geeignet ist, verboten
werden sollen. Die Art des Schadens, die ihretwegen [d.h. der
Biicher wegen] eintritt, ist etwas, das in akzidenteller und nicht
in substantieller Weise erfolgt, und es besteht keine Verpflich-
tung, dafl etwas, das von seiner Natur und seinem Wesen her



16 JGL e

Jled ol Juall (s 07l sl L) aile JB 2,
Blo) cad) U3 s g ¢ Jnall sl U 4y JLg M G 558 s OIS
(el e STy )

L ol 5 e 28 (87 5 ol e e 20 O] J 55 s
3 oo 15k gl g B 8 L1 J30T e L O e
s edadl s UL uﬁwwlyw&cw‘.ﬁ}b
Ul e oyl 0L L Sled 4y 135 Ly OY (bl o0 156
S ey 5,2 I3 T plaall ey 2 le ol GO
s e oSS L lall SLI e s o5 grasliall odgd 5 0
slgaddl ST L (Ll 3 e sy as, 5 Al Lo ardl) O
(B0 . dlonll Al I ot U] pgaslis 5 coadd SIS
Lodeela) alzdl) 2w I debiall § o ,m OF day Y
.w\w\&zsgﬂ\&u\gu-ﬁf

Ltry o OF Cpadadl e dizas WSy calS" 1 251309 (1 1)
el ceny balecdt oda e g D) LTy (o 2 o
JS i e I3 0B (6 slscy Jory 5o A 3,00 b )
.&M\OAWJQL#M‘SS“\&JH‘UAM



Das Buch der Entscheidenden Abhandlung 17

nitzlich ist, aufgegeben wird, weil darin in akzidenteller Weise
ein Schaden vorhanden ist. Und deshalb sagte er [der Prophet]
— der Friede sei mit ihm — zu einem, dem er befohlen hatte, sei-
nem Bruder wegen dessen Durchfall Honig zu trinken zu geben,
und dessen Durchfall zunahm, als er ihm Honig zu trinken gab,
und der sich deshalb beklagte: »Gott hat die Wahrheit gesagt,
aber der Bauch deines Bruders hat gelogen.«”®

Wir sagen sogar, daf} jemand, der einem, der dazu befihigt
ist, die Uberlegung tiber die Biicher der Philosophie deshalb
verwehrt, weil angenommen wird, daf} einige verabscheuungs-
wiurdige Menschen aufgrund ihrer Uberlegungen dariber in die
Irre gegangen sind, vergleichbar ist mit jemand, der Durstigen
das Trinken kiihlen, erfrischenden Wassers verwehrt, bis sie vor
Durst umkommen, weil es einige Menschen gab, die sich da-
bei verschluckt haben, so daf} sie daran gestorben sind. Denn
der Tod durch sich mit Wasser verschlucken ist eine akziden-
telle Sache, wogegen [der Tod] durch Durst eine wesentliche
und notwendige Sache ist. Und das, was bei dieser Kunst vor-
gekommen ist, ist etwas Akzidentelles, das [auch] bei den tibri-
gen Kiinsten vorkommt. Fir wie viele Rechtsgelehrte wurde das
Recht eine Ursache fiir ihren Mangel an Enthaltsamkeit und ihr
Eintauchen in die diesseitige Welt! Ja, wir finden sogar, daf} die
meisten der Rechtsgelehrten von dieser Art sind, wihrend ihre
Kunst in wesentlicher Weise die praktische Tugend erforderte.
Daher liegt es nicht fern, dafl auch bei der Kunst, die die wissen-
schaftliche Tugend erfordert, das vorkommt, was bei der Kunst
vorkommt, die die praktische Tugend erfordert.

(11) Da dies alles entschieden worden ist und da wir, die Ge-
meinschaft der Muslime, Gberzeugt sind, dafl dieses unser gott-
liches Gesetz wahr ist und daf es auf diese Gliickseligkeit®® auf-
merksam macht und zu ihr aufruft, die in der Erkenntnis Gottes
— michtig und gewaltig ist er — und seiner Schépfung®? besteht,
so ist gewif fiir jeden Muslim entschieden, welcher der Weg
der Zustimmung®? ist, den seine Veranlagung und seine Natur
erfordert.



	Inhaltsverzeichnis
	Vorwort
	Einleitung (Franz Schupp)
	1. Averroes und seine Zeit
	2. Grundprobleme der Entscheidenden Abhandlung
	3. Text und Textgeschichte
	4. Zu Übersetzung Kommentar, Anhänge

	AVERROES (arabisch-deutsch)
	Corrigenda
	Kommentar
	Anhang
	Personen
	Sachbegriffe

	Abkürzungsverzeichnis
	Literaturverzeichnis
	Verzeichnis der Koranzitate im Averroes-Text
	Arabisch-deutsches Wörterverzeichnis
	Namensverzeichnis
	Sachverzeichnis



