
AV ERROES

Die entscheidende Abhandlung und die 

Urteilsfällung über das Verhältnis von 

Gesetz und Philosophie

Mit einer Einleitung und

kommentierenden Anmerkungen 

übersetzt von

franz schupp

Arabisch –  deutsch

FELIX MEINER VERLAG

HAMBURG



© Felix Meiner Verlag 2009. Alle Rechte, auch die des auszugsweisen 
Nachdrucks, der fotomechanischen Wiedergabe und der Übersetzung vor-
behalten. Dies betriff t auch die Vervielfältigung und Übertragung einzel-
ner Textabschnitte durch alle Verfahren wie Speicherung und Übertragung 
auf Papier, Transparente, Filme, Bänder, Platten und  andere Medien, so-
weit es nicht §§ 53 und 54 URG ausdrücklich ge statten. Satz: post  scriptum, 
www.post-scriptum.biz. Druck: Strauss, Mörlenbach. Buchbinderische 
Verarbeitung: Litges  &  Dopf, Heppenheim. Werkdruck papier: alterungs-
beständig nach ANSI-Norm resp. DIN-ISO 9706, her gestellt aus 100  
chlorfrei gebleichtem Zellstoff .  Printed in Germany.     www.meiner.de

Für die freundliche Genehmigung zum Abdruck des arabischen  Textes 
aus »Th e Book of the Decisive Treatise Determining the Connection 
 between the Law and Wisdom & Epistle Dedicatory« danken wir der 
Brigham Young University.

Gedruckt mit freundlicher Unterstützung der Fritz Th yssen Stiftung.

Bibliographische Information Der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische 
Daten sind im Internet über <http://dnb.d-nb.de> abrufbar.

ISBN   -  -  -  - 

PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 



INH A LT

Vorwort   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .    V I I

Einleitung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .    X I

. Averroes und seine Zeit x i  | . Die Periode bis zur Abfassung der 

Entscheidenden Abhandlung x i  | . Die Abfassung der Entscheidenden 

Abhandlung und die Großen Kommentare x x x v | . Die Wirkung der 

Schriften des Averroes in der Zeit bis zum Ende des 14. Jahrhunderts 

in den Ländern des Islam x lv i i i

. Grundprobleme der Entscheidenden Abhandlung lv i  | . Ein 

Rechtsgutachten (fatwa) lv i  | . Der Gegenstand des Rechts-

gutachtens: die Tätigkeit (fi Ýl) des Philosophierens l x i i  | . Der 

Rechtsstatus (hukm) der Philosophie als Verpfl ichtung (wafib) l x v 

| . Das Erfordernis der Philosophie im Bereich des Gesetzes: 

Interpretation (taÞwil) l x i x | . Der gesellschaftliche Ort der Philoso-

phen: Elite (jawass) und Masse (fumhur) l x x x v i  | . Gesetz (šariÝa) 

und Philosophie (hikma, falsafa) c i i

. Text und Textgeschichte c x x i i

. Zu Übersetzung Kommentar, Anhänge c x x v i

AV ER ROES

Die entscheidende Abhandlung und die Urteilsfällung

über das Verhältnis von Gesetz und Philosophie

Arabisch – deutsch  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   / 

Corrigenda  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   



VI

Kommentar  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   

Anhang  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  

. Personen 185 | Al-Fārābī 185 | Al-Gazālī 188 | Almohaden 191 | 

AšÝariten 193 | Hanafi ten 195 | Hanbaliten 197 | Ibn Baffa (Avem-

pace) 198 | Ibn Hazm 199 | Ibn Sīnā (Avicenna) 202 | Ibn Tufail 204 | 

Iiwān as-Safā (Brüder der Reinheit) 206 | Mālikiten 206 | MuÝtazili-

ten 209 | Šāfi Ýiten 213 | Sūfī 215

. Sachbegriff e 219 | ÞAjlaq (Sittlichkeit) 219 | BidÝa (unzulässige Neue-

rung) 221 | Fiqh (Recht) 222 | Hadiv (Überlieferung) 230 | IÝfaz (Un-

vergleichbarkeit des Korans) 233 | IfmaÝ (Konsens) 237 | Iftihad (selb-

ständige Urteilsfi ndung) 240 | Ijtiyar (Willensfreiheit) / Qadar (Prä-

destination) 242 | ÝInaya (göttliche Fürsorge) 247 | Kalam (islamische 

Th eologie) 252 | Qiyas (Schlußfolgerung) 256 | RaÞy (Überzeugung, 

 Auff assung) / Zann (Meinung) 261 | SaÝada (Glückseligkeit) 265 | Ta-

sawwur (Begriff sbildung) / Tasdiq (Zustimmung) 269 | TaÞwil (Inter-

pretation) 272

Abkürzungsverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  

Literaturverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  

Verzeichnis der Koranzitate im Averroes-Text  . . . . . . . . .  

Arabisch-deutsches Wörterverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . .  

Namensverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Sachverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  

Inhalt



VORWORT

Die deutsche Übersetzung der Entscheidenden Abhandlung des 

Averroes wird hier (unter Beigabe des arabischen Textes) aus 

guten Gründen als zweisprachige Studienausgabe in der »Philo-

sophischen Bibliothek« vorgelegt; es soll und muß aber sogleich 

klar hervorgehoben werden, daß es sich bei dieser Schrift nicht 

um einen philosophischen Traktat im eigentlichen Sinne des 

Wortes handelt, sondern um das Rechtsgutachten eines islami-

schen Juristen über die Frage der Berechtigung zur Ausübung 

der Philosophie durch einen Muslim vor dem Hintergrund der 

im Koran niedergeschriebenen Bestimmungen und Vorgaben.

Abū al-Walīd Muhammad ibn Ahmad ibn Rušd, der dieses 

Rechtsgutachten im Jahre 574/575 Hifra (nach westlicher Zeit-

rechnung 1179/1180) verfaßte, war zu diesem Zeitpunkt Kadi von 

Sevilla. Daß uns Heutigen dieser Autor unter dem Namen Aver-

roes vornehmlich als kompetenter Aristoteles-Kommentator be-

kannt ist, ist in diesem Zusammenhang zwar interessant, aber 

nicht von Relevanz. Denn in diesem Text argumentiert Aver-

roes nicht als Philosoph, der sich vor dem Koran zu rechtfer-

tigen sucht, sondern als philosophisch interessierter und kom-

petenter Gelehrter des islamischen Rechts: Die Terminologie 

dieses Textes ist von Anfang an von juridischer, nicht von phi-

losophischer Art. 

Des weiteren ist darauf hinzuweisen, daß es dieser Textaus-

gabe nicht darum zu tun ist, mit der Vorlage dieses Bandes einen 

Beitrag zur Erschließung der »Philosophie des Mittelalters« zu 

leisten; denn das Schema Antike-Mittelalter-Neuzeit ist auf die 

Geschichte des Islam nicht anwendbar. Wenn also im folgen-

den gelegentlich dennoch der Ausdruck »Mittelalter« verwen-

det wird, so ist dies eigentlich unangemessen und dient nur der 

rascheren Verständigung über eine Periode, die etwa vom Tod 

Muhammads im Jahre 632 bis zur Einnahme Bagdads durch die 



VIII Vorwort

Mongolen im Jahre 1258 und zum Ende des Bagdader Kalifats 

reicht. Auch wäre es eigentlich richtiger, die Jahreszahlen immer 

nach der Zählung Hifra anzugeben; die Angabe nach westlicher 

Zählung ist einfach ein Zugeständnis an den westlichen Leser.

Dieser Text wurde arabisch von Marcus Joseph Müller 1859 

nach einer Handschrift aus dem Escorial veröff entlicht. 1875 

erschien posthum die Übersetzung Müllers ins Deutsche. Da 

inzwischen eine kritische Edition des arabischen Textes vor-

liegt und da sich der philosophische und theologische Sprach-

gebrauch in den vergangenen 130 Jahren in erheblichem Maß 

verändert hat (Müller besuchte noch Vorlesungen Schellings!), 

legte sich eine Neuübersetzung aufgrund des Textes der kriti-

schen Edition nahe.

Es handelt sich hier um eine Studienausgabe mit einem prä-

zisen methodologischen Rahmen: Es geht darum, diesen Text 

in seinem juridischen, historischen und philosophisch / philo-

logischen Kontext möglichst genau zu verstehen. Zwei Problem-

bereiche werden daher sowohl in der Einleitung als auch im 

Kommentar ausgeschlossen: (1) der lateinische Averroismus des 

13. und 14. Jahrhunderts, der eine eigene Entwicklung in einem 

anderen historischen und philosophischen Kontext aufweist; 

(2) die Rolle der Schriften des Averroes in der gegenwärtigen 

arabischen und islamischen Philosophie. In beiden Bereichen, 

die ganz unterschiedlichen Kulturen entstammen, treten jeweils 

ganz spezifi sche Probleme auf. Diese Probleme hier mit eini-

gen kurzen Bemerkungen einzubeziehen, würde nur Verwirrung 

stiften. Die sog. lateinischen Averroisten kannten den hier ver-

öff entlichten Text überhaupt nicht, die Relevanz dieses Textes 

für die Beurteilung des lateinischen Averroismus stellt daher ein 

sehr komplexes Problem dar, das inzwischen beinahe ein eige-

nes Forschungsgebiet mit zahlreichen Publikationen geworden 

ist. Die lateinische Kultur des 13. und 14. Jahrhunderts in ihrem 

von den Universitäten geprägten Milieu der Gelehrten in der 

Auseinandersetzung mit den Autoritäten der christlichen Kir-

che ist völlig verschieden von der arabischen Kultur, in der dieser 



IXVorwort

Text entstanden ist. Ganz Ähnliches gilt für die moderne Dis-

kussion dieses Textes bei islamischen arabischen oder nicht-ara-

bischen Autoren. Die arabischen und islamischen Autoren seit 

dem 13.  Jhd. kannten von diesem Text in ganz seltenen Fällen 

zwar den Buchtitel, nahmen den Text selbst aber bis ins 20.  Jhd. 

hinein einfach nicht zur Kenntnis. Die im 20. Jhd. stattgefun-

dene zaghafte Rezeption dieses Textes ist auch nicht unproble-

matisch. Die gesellschaftlichen und kulturellen Bedingungen in 

diesen Ländern haben sich trotz aller vermuteten Verzögerun-

gen doch in einem größeren Maß verändert, als dies aus westli-

cher Perspektive wahrnehmbar ist. Der Text des Averroes, der 

von eini gen dortigen Autoren durchaus als »aktuell« angesehen 

wird, wird daher in kulturelle und ideologische Kontexte ein-

gebracht, die mit der Entstehungssituation dieses Textes meist 

kaum noch etwas zu tun haben. Diese aktuelle Diskussion ist 

zwar äußerst interessant und aufschlußreich, sie hat aber mehr 

mit heutigen Problemen zu tun als mit einem Verstehen dieses 

Textes in seinem ursprünglichen kulturellen Milieu (s. hierzu: 

A.  von Kügelgen, Averroes und die arabische Moderne. Ansätze zu 

einer Neu begründung des Rationalismus im Islam. Leiden 1994).

In vielen Einzelfragen bei der Erstellung dieser Ausgabe war 

PD Dr. Rainer Brunner (Paris) sehr hilfreich, wofür ihm hier der 

Dank ausgesprochen sei. Mein besonderer Dank gilt der Fritz 

Th yssen Stiftung (Köln), die mir die Zusammenarbeit mit ei-

nem arabischen Linguisten ermöglichte. So konnte ich im März 

2007 vier Wochen lang den Text des Averroes gemeinsam mit 

Herrn Abdu as-Sattar Kamaleddin Ahmed (Dahab, Ägypten) 

Satz für Satz und Wort für Wort durcharbeiten. Bei einem wei-

teren Aufenthalt in Ägypten im November 2008 konnten, wie-

der in Zusammenarbeit mit Herrn Abdu as-Sattar, verbliebene 

Fragen des Satzbaues und der Bedeutung einzelner Fachbegriff e 

geklärt werden.



EINLEIT U NG

. Averroes und seine Zeit

. Die Periode bis zur Abfassung der 

Entscheidenden Abhandlung

Als Ibn Rušd – im lateinischen Westen unter dem Namen Aver-

roes bekannt¹ – 1126 in Córdoba geboren wurde, herrschten im 

muslimischen Teil Spaniens die Almoraviden.² Die glanzvolle 

Zeit der Herrscher aus dem Haus der Umaiyaden, also ÝAbd 

ar-Rahmān II. (822–852), ÝAbd ar-Rahmān III. (912–961) und 

al-Hakam II. (961–976), lag schon lange zurück. Dem Kriegs-

herrn al-Mansūr (978–1002) war es zwar gelungen, das Vordrin-

gen der Christen aufzuhalten, er konnte aber nicht verhindern, 

daß die Spannungen im Inneren von al-Andalus sich verschärf-

ten. Nach seinem Tod zerfi el das Reich dann auch in kleine Für-

stentümer (reyes de taifas), das Kalifat endete 1031 und der Fall 

 ¹ Da dieser Name in allen europäischen Sprachen gebräuchlich ist, 
verwende ich diesen und nicht den ursprünglichen arabischen Namen. 
Zur Biographie des Averroes vgl. vor allem Cruz Hernández 1986 und 
Urvoy 1991 und 1998. 
In der Einleitung und im Kommentar werden Literaturverweise, die 
sich auf das Literaturverzeichnis beziehen, mit der Jahreszahl als 
Kurztitel angegeben, Bücher oder Artikel, die nur an einer Stelle auf-
geführt werden, werden mit der vollständigen Angabe zitiert. Dadurch 
ist es möglich, das Literaturverzeichnis der Sekundärliteratur so zu 
gestalten, daß es einen Überblick über die wichtigsten direkt mit dem 
Th ema der Entscheidenden Abhandlung in Verbindung stehenden Pu-
blikationen liefert.

 ² »Almoraviden« ist die hispanisierte Form von al-murabitun, wo-
mit die Soldaten bezeichnet wurden, die in den Grenzfestungen (ribat) 
stationiert waren und dort fast wie in einem religiösen Orden organi-
siert lebten.



Franz SchuppXII

Toledos 1085 machte allen die bedrohliche Lage klar. Keiner der 

lokalen Könige war jedoch stark genug, um die innere Ordnung 

wiederherzustellen und die Verteidigung von al-Andalus zu si-

chern. Es blieb den arabischen Fürsten kein anderer Ausweg, 

als die nordafrikanischen Almoraviden, also eine Berberdyna-

stie, zu Hilfe zu rufen. Dies war nicht unproblematisch, da es in 

al-Andalus immer wieder zwischen den dort schon seit langem 

ansässigen Berbern und den herrschenden Arabern zu Spannun-

gen und Konfl ikten gekommen war. Die gebildeten Araber von 

al-Andalus betrachteten die Almoraviden Nordafrikas als halbe 

Barbaren. Im Jahre 1086 kam der Berberfürst Yūsuf ibn Tāšfīn 

aus Marokko nach al-Andalus. Nach anfänglichen militärischen 

Erfolgen gegen die Christen geriet er diesen gegenüber aber bald 

ins Hintertreff en. Faktisch konzentrierte er seine Tätigkeit auf 

den Machterhalt seiner Herrschaft im Inneren von al-Andalus. 

Diese Herrschaft war – außer auf militärische Mittel – auf eine 

extrem strenge und enge Auslegung der Vorschriften des isla-

mischen Gesetzes gegründet. Die in al-Andalus schon seit dem 

Beginn der arabischen Herrschaft maßgeblichen mālikitischen 

Juristen³ hatten jetzt freie Hand, sie kontrollierten das gesamte 

öff entliche und politische Leben und brachten auch die bisher 

geübte Toleranz gegenüber Juden und Christen zu einem Ende. 

Aber auch innerhalb der islamischen Gesellschaft gingen die 

Mālikiten mit aller Härte gegen alle und alles vor, was nicht ih-

ren Auff assungen entsprach. Neben dem Recht (fi qh)⁴ durfte es 

nichts anderes geben, nicht einmal islamische Th eologie (kalam)⁵ 

war zugelassen. Viel brauchte in al-Andalus allerdings gar nicht 

verboten zu werden, denn man meinte dort, daß das schon gel-

tende Recht alle für den Glauben und für das alltägliche Le-

ben erforderlichen Vorschriften und Verbote ausreichend und 

erschöpfend enthalte. Al-Andalus war verhältnismäßig weit von 

 ³ Vgl. Art. Mālikiten im Anhang.

 ⁴ Vgl. Art. Fiqh im Anhang.

 ⁵ Vgl. Art. Kalām im Anhang.



Einleitung XIII

den alten Zentren der islamischen Kultur wie Damaskus oder 

Bagdad entfernt, aber selbst das neuere Zentrum Kairo schien 

weit weg zu sein. Die Entwicklungen in den Ländern des islami-

schen Ostens konnten aber doch nicht ganz ohne Rückwirkung 

auch auf das ferne al-Andalus bleiben, schon darum nicht, weil 

ja immer wieder einzelne Gelehrte oder solche, die es werden 

wollten, längere Studienreisen in die östlichen Länder des Is-

lam unternahmen und von dort auch einige Schriften mitbrach-

ten. Also sahen sich die Autoritäten in al-Andalus veranlaßt, im 

Jahre 1106 sogar die Lektüre eines so berühmten Werkes wie al-

Gazālīs Wiederbelebung der religiösen Wissenschaften ⁶ zu verbie-

ten. Der Grund dafür lag allerdings nicht zuletzt darin, daß die 

mächtigen mālikitischen Juristen es nicht hinnehmen mochten, 

daß al-Gazālī sie gelegentlich kritisiert hatte.⁷ Daß auch die Be-

schäftigung mit Philosophie, also einer nicht-islamischen Diszi-

plin, untersagt war, versteht sich von selbst. Dabei beschäftigte 

sich in al-Andalus ohnedies kaum jemand mit Philosophie, und 

eine Gefahr, daß die Philosophie die Macht und den Einfl uß 

der Rechtsgelehrten beeinträchtigen könnte, bestand überhaupt 

nicht. Aber auch das Volk hatte zu leiden. Der Druck zur rigoro-

sen Einhaltung des eng ausgelegten Gesetzes wurde extrem ver-

schärft, und wegen der hohen Ausgaben für das Militär wurden 

die Steuern maßlos erhöht. Gleichwohl gelang es den Almora-

viden aber nicht, die Gesetze des Islam auch bei den Befehls-

habern des Militärs durchzusetzen. Dem ideologischen und fi s-

kalischen Druck auf das Volk entsprachen keine gleichwertigen 

Maßnahmen gegenüber den Führungsschichten, und so ist es 

verständlich, daß die ursprünglich vorhanden gewesene Sym-

pathie des Volkes für die Almoraviden abnahm und die Bevöl-

kerung von al-Andalus sich unterdrückt und ausgebeutet fühlte, 

während sich der Herrscher Yūsuf mit Frömmigkeitsübungen 

beschäftigte. Die Situation verschlechterte sich noch, als 1106 

 ⁶ Vgl. Art. Al-Gazālī im Anhang.

 ⁷ Vgl. Arnaldez 2000, S.   6.



Franz SchuppXIV

Alī die Nachfolge Yūsufs antrat. Es wurde den meisten in al-

Andalus klar, daß es ein Fehler gewesen war, die Almoraviden 

ins Land zu rufen. Averroes wird in seiner späten Zeit zwar die 

guten Absichten der Almoraviden zu Beginn ihrer Herrschaft 

anerkennen, wird aber dann ein ziemlich vernichtendes Urteil 

über die späteren Almoraviden aussprechen.⁸
Die Familie, aus der Averroes stammte, also die Banū Rušd, 

war seit zwei Generationen⁹ mit den Almoraviden eng verbun-

den. Dies war auch gar nicht anders möglich, denn sie war eine 

Familie von Juristen, und so wie die Juristen die Herrscher stütz-

ten, falls diese ihnen genehm waren und die sie so teilweise auch 

beherrschten, so waren die Juristen in öff entlichen Ämtern, wie 

z.  B. dem des Richters, von der Ernennung durch den jeweili-

gen Herrscher abhängig. Der Vater wie auch der Großvater des 

Averroes waren Juristen, und beide waren mehrmals von den Al-

moraviden zu Kadis ernannt worden. Daß ein Beruf vom Vater 

an den Sohn weitergegeben wurde, war ein ganz normaler Vor-

gang, besonders da es in al-Andalus kein institutionalisiertes 

Lernen wie im Osten gab, wo es seit dem 11. Jhd. die von dem 

berühmten Wesir Nizām al-Mulk gegründeten und nach ihm 

benannten Nizāmīya-Schulen gab und auch an vielen anderen 

Medressen das Recht gelehrt und studiert wurde (die erste Me-

dresse in al-Andalus wurde erst im 14. Jhd. in Granada gegrün-

det). Die Kenntnisse der Rechtwissenschaft (fi qh) wurden also 

bei einem Lehrer erworben, und so war es weithin üblich, daß 

ein bekannter Rechtsgelehrter seine Kenntnisse zunächst einmal 

an seinen Sohn weitergab. Bei anderen Berufen verhielt sich das 

genau so. Die Zugehörigkeit zu einer einfl ußreichen Familie war 

auch ein wichtiger Faktor für eine erfolgreiche Laufbahn, wenn 

auch aufgrund persönlicher Veranlagung nicht jeder daraus den 

gleichen Nutzen ziehen konnte. Der Großvater des Averroes, 

 ⁸ Zu Platons Politeia, S.   126 und S.   132  f., On Plato’s »Republic«, S.   124 f. 
und S.   133–135.

 ⁹ Weiter zurück reichen die genealogischen Daten nicht.



Einleitung XV

Abū al-Walīd ibn Rušd (1058–1126), war ein bedeutender Jurist 

und Lehrer der Rechtswissenschaft, der auch Kadi und Imam 

der Großen Moschee von Córdoba gewesen war, während sein 

Sohn Abū al-Qāsim Ahmad ibn Rušd (1094/1099–1168) weni-

ger bedeutend und auch weniger erfolgreich war, wogegen des-

sen Sohn, also Averroes, wiederum sowohl als Jurist wie auch als 

Richter bedeutend wurde. Die Verbindung des Großvaters des 

Averroes mit der Ideologie und der Politik der Almoraviden zeigt 

sich in einem Rechtsgutachten (fatwa) von 1126, dem Todesjahr 

des Großvaters und dem Geburtsjahr des Averroes, in dem er 

sich für die Deportation einer großen Anzahl von Christen, also 

von Mozarabern, in den Maghreb ausspricht, off ensichtlich aus 

dem Grund, weil er – mit den Herrschern – befürchtete, daß die 

Christen von al-Andalus mit den christlichen Herrschern des 

Nordens, die die Reconquista vorantrieben, zusammenarbeite-

ten. Es gibt jedoch auch Hinweise dafür, daß Abū al-Walīd ibn 

Rušd gelegentlich auch eine »liberalere« Haltung zeigte. Als der 

Philosoph Ibn Baffa¹⁰ eingekerkert wurde, setzte sich der Groß-

vater des Averroes erfolgreich für dessen Freilassung ein. Auch 

im Bereich der Rechtswissenschaft beteiligte sich der Großvater 

des Averroes an neueren – wenn auch zaghaften – Entwicklun-

gen in al-Andalus. Die mālikitischen Juristen vor allem im Ma-

ghreb beschäftigten sich fast ausschließlich mit der Sammlung 

einzelner Rechtsentscheidungen (furuÝ), ganz im Unterschied zu 

den großen Rechtsschulen der Hanafi ten und der Šāfi Ýiten¹¹ im 

Osten, die sich auch mit den Grundlagen oder Prinzipien, wört-

lich den »Wurzeln« des Rechts (usul al-fi qh)¹² befaßten. Mo-

dern ausgedrückt könnte man sagen, daß sie Rechtshermeneu-

tik und Rechtslogik betrieben, um mit verschiedenen Arten von 

 ¹⁰ Vgl. Art. Ibn Baffa im Anhang.

 ¹¹ Es gab vier große Rechtsschulen: die Mālikiten, die Hanbaliten, 
die Hanafi ten und die Šāfi Ýiten. Zu jeder dieser Schulen fi ndet sich ein 
Art. im Anhang. 

 ¹² Vgl. Art. Fiqh im Anhang.



Franz SchuppXVI

Analogieschlüssen (qiyas)¹³ zu Fragen Stellung nehmen zu kön-

nen, für die in den Rechtsquellen des Korans und der Überliefe-

rung (hadiv)¹⁴ keine expliziten Antworten vorlagen. Diese For-

schungsrichtung hatte seit der Mitte des 11. Jahrhunderts – nicht 

übereinstimmend mit der offi  ziellen Ideologie der Almora viden – 

auch in al-Andalus Eingang gefunden, und Abū al-Walīd ibn 

Rušd hatte an dieser Entwicklung teilgenommen, was auch seine 

Biographen hervorheben. So wandte er sich in einem Rechts-

gutachten gegen einen Vertreter der in al- Andalus stark vertre-

tenen Schule der Zāhiriten,¹⁵ die dort etwa die gleiche Rolle 

spielten wie die Hanbaliten im Osten, der die Begründung von 

Rechts entscheidungen durch Analogieschlüsse ablehnte.¹⁶ Auch 

im Bereich der Th eologie (kalam)¹⁷ zeigte sich der Großvater 

des Averroes off en für neue Entwicklungen. In einem Rechts-

gutachten sprach er sich durchaus positiv für die Verwendung 

des Kalām aus.¹⁸ 

Averroes erhielt zunächst eine Ausbildung in den grund legen-

den arabischen Wissenschaften, also in Grammatik und ara-

bischer Dichtung. Sein Lehrer in diesen Disziplinen war Ibn 

Samahūn (gest. 1168), und die Ausbildung war ohne Zweifel sehr 

gut. Averroes war sich der Bedeutung der Sprache in den Berei-

chen des Rechts, der Th eologie und der Philosophie klar bewußt. 

Er bewies in all seinen Kommentaren zu den Schriften des Ari-

stoteles ein großes Interesse an Fragen der richtigen Wiedergabe 

bestimmter Begriff e im Arabischen, und es gelang ihm nicht sel-

ten – ohne eigene Griechischkenntnisse –, den richtigen Sinn 

eines Wortes trotz ungeschickter arabischer Übersetzungen zu 

ermitteln. Für mehrere Texte hatte Averroes verschiedene Über-

 ¹³ Vgl. Art. Qiyās (1) im Anhang.

 ¹⁴ Vgl. Art. Hadīu im Anhang.

 ¹⁵ Zu den Zāhiriten vgl. Art. Ibn Hazm im Anhang.

 ¹⁶ Vgl. Urvoy 1991, S.   30  f., und 1998, S.   26  f., und Arnaldez 2000, S.   8.

 ¹⁷ Vgl. Art. Kalām im Anhang.

 ¹⁸ Vgl. Urvoy 1998, S.   28  f.



Einleitung XVII

setzungsversionen zur Verfügung, und manche Begriff e, die in 

verschiedenen Texten vorkamen, konnte er trotz abweichender 

Terminologie identifi zieren, um dann die beste Wiedergabe im 

Arabischen herauszufi nden. In seinen späteren Kommentaren zu 

aristotelischen Texten mußte Averroes sich in konkreten Fällen 

auch mit Fragen befassen, die auf der Linie der berühmten und 

traditionsreichen Frage des Verhältnisses von arabischer Gram-

matik und griechischer Logik lagen.¹⁹ Die Grundlagen der Lö-

sungen des Averroes bauen auf den Arbeiten von al-Fārābī auf.²⁰ 

Auch in der Entscheidenden Abhandlung ist es eine der grund-

legen den Lösungsstrategien des Averroes, auftretende Probleme 

durch Unterscheidung verschiedener Sprachformen, verschie-

dener Sprachebenen und durch Hinweise auf sprachliche Miß-

verständnisse zu beseitigen.

Die eigentliche fachliche Ausbildung erhielt Averroes jedoch 

in der Rechtswissenschaft, wobei als erster Lehrer selbstver-

ständlich sein Vater Abū al-Qāsim Ahmad ibn Rušd fungierte 

und dieser wiederum die Schriften des Großvaters heranzog, die 

Averroes später in seinen eigenen Schriften zur Rechtswissen-

schaft als autoritative Texte zitierte. Zunächst studierte Averroes 

die MuwattaÞ des Mālik Ibn Anas,²¹ also die Grundlagenschrift 

der mālikitischen Rechtsschule, die jeder Gelehrte dieser Schule 

praktisch auswendig wissen mußte. Averroes beschäftigte sich 

aber nicht nur mit der mālikitischen Schule, sondern studierte, 

wie schon sein Großvater, auch intensiv die Antworten der ande-

ren Rechtsschulen zu den umstrittenen Fragen (ijtilaf). Dies war 

keineswegs eine Selbstverständlichkeit, denn zahlreiche Juristen 

begnügten sich mit der Kenntnis der Auff assungen ihrer eigenen 

 ¹⁹ Vgl. Hamze 2002. 

 ²⁰ Vgl. dazu z. B. Elamrani-Jamal, A., Logique aristotélicienne et 

grammaire arabe, Paris 1983, und Abed, Sh. B., Aristotelian Logic and the 

Arabic Language in Alfārābī, New York 1991. Vgl. auch Art. Al-Fārābī 

im Anhang.

 ²¹ Vgl. Art. Mālikiten im Anhang.



Franz SchuppXVIII

Schule. Die Kenntnis der Ansichten der verschiedenen Rechts-

schulen (madahib) mit ihren unterschiedlichen Lösungen stellte 

eine eigene Disziplin dar. In seinem 1167/1168 verfaßten großen 

Rechtswerk Bidāyat al muftahid wa-nihayāt al- muqtasid (Beginn 

für den, der sich um ein eigenes Urteil bemüht, Ende für den, der 

sich mit dem Überlieferten begnügt) stellte Averroes seine souve-

räne Kenntnis der verschiedenen Rechtsschulen unter Beweis,²² 

und dieses Werk gilt bis heute als ein Höhepunkt der islami-

schen Rechtswissenschaft. Für die arabischen Biographen des 

Mittelalters war Averroes in erster Linie ein Rechtsgelehrter. 

Es sei schon an dieser Stelle betont, daß auch die Entscheidende 

Abhandlung nur dann richtig verstanden werden kann, wenn sie 

als das aufgefaßt wird, was sie der Absicht des Averroes nach ist: 

ein Rechtsgutachten (fatwa).

Averroes studierte auch die Überlieferung der Worte und Ta-

ten des Propheten (hadiv),²³ und zwar bei Ibn Baškuwāl (1101–

1183), der wiederum bei dem Großvater des Averroes studiert 

hatte. Auch das Studium der Hadīuen stellte eine eigene Diszi-

plin dar, die von Fachgelehrten vertreten wurde. Im Vergleich 

mit seinem Interesse am islamischen Recht war aber Averroes 

an der Beschäftigung mit den Hadīuen weniger interessiert, was 

schon den Biographen auffiel. Diese Haltung war allerdings bei 

zahlreichen mālikitischen Juristen verbreitet, was wiederum mit 

deren Traditionsverständnis zusammenhängt. Für sie war einzig 

die medinensische Praxis maßgeblich. Die Haltung des Aver-

roes könnte aber auch damit zusammenhängen, daß er die Ar-

gumente, die aus der Überlieferung genommen wurden, in die 

Rhetorik einreihte²⁴ und solche Argumente also keine wissen-

schaftliche Sicherheit bieten konnten. In seinen Arbeiten zog 

Averroes auch nur wenige Hadīue heran. Im übrigen waren aber 

 ²² Zu Averroes als Juristen vgl. bes. Brunschvig 1976  b, Turki 1978 
und Dutton 1994. Vgl. auch Art. Fiqh im Anhang.

 ²³ Vgl. Art. Hadīu im Anhang.

 ²⁴ Vgl. Th ree Short Commentaries, S.   74–76.



Einleitung XIX

fi qh, also das Recht, und hadiv, also die Überlieferung, ohnedies 

kaum zu trennen, da die rechtliche Beurteilung eines Sachver-

halts sich ja immer auf die Überlieferung stützen mußte und die 

Überlieferung wiederum gerade deshalb so genau studiert und 

analysiert wurde, weil sie für die rechtliche Ordnung des Le-

bens des Einzelnen und der Gemeinschaft maßgeblich war. Also 

unterschieden sich eigentlich beide Bereiche nur durch die ver-

schiedenen Gesichtspunkte, nicht aber durch ein unterschied-

liches Sachgebiet.

Eine wichtige Rolle im Studiengang des Averroes spielte die 

Medizin. Er studierte bei Abū FaÝfar ibn Hārūn at-Tafālī, dem 

auch gute philosophische Kenntnisse zugeschrieben werden.²⁵ 

Auch in der Medizin gab es keine Institutionen für das Stu-

dium, studiert wurde aus Büchern und durch eine »Lehre« bei 

einem Arzt. Abū FaÝfar war als Arzt bei Abū YaÝqūb Yūsuf (vgl. 

zu diesem weiter unten) tätig, als dieser Gouverneur von Sevilla 

war. Bedeutender als die Verbindung mit Abū FaÝfar war für 

 Averroes jedoch die Bekanntschaft und Freundschaft mit einem 

der berühmtesten Ärzte seiner Zeit, dem in Sevilla lebenden 

Abū Marwān ibn Zuhr (1091/1094–1162), der bei den Lateinern 

als Avenzoar bekannt wurde. Averroes hegte geradezu Bewun-

derung für diesen Arzt, den er für den Größten seiner Kunst 

nach Galen betrachtete. Dem Canon Ibn Sīnās (Avicenna),²⁶ also 

dessen zusammenfassendem medizinischen Hauptwerk, stand 

Abū Marwān ziemlich kritisch gegenüber, womit er in seinem 

Urteil mit Averroes übereinstimmte. Die tatsächliche Bedeu-

tung Abū Marwāns steht aufgrund der überlieferten Schriften 

außer Zweifel, sie muß aber schon deshalb als sehr hoch einge-

schätzt werden, weil im 12. Jhd. die bedeutendsten Ärzte wei-

terhin zum Großteil Juden und Christen waren, Abū Marwān 

hingegen Araber. Averroes verfaßte um 1162 selbst ein wichti-

 ²⁵ Vgl. Urvoy 1991, S.   32, und 1998, S.   72. Urvoy nimmt ebd. einen 
diesbezüglichen Einfl uß auf Averroes an.

 ²⁶ Vgl. Art. Ibn Sīnā (Avicenna) im Anhang.



Franz SchuppXX

ges Werk zur Medizin, die Kulliyāt fī l-Tibb (Allgemeine Grund-

lagen der Medizin).²⁷ In diesem Werk werden die allgemeinen, 

also die naturwissenschaftlichen Grundlagen der Medizin be-

handelt. In einem zweiten Teil sollte dann die ärztliche Praxis 

beschrieben werden. Diesen zweiten Teil schrieb jedoch Aver-

roes nicht selbst, sondern forderte zu dessen Abfassung seinen 

Freund Abū Marwān auf, der diesem Wunsch mit seinem Werk 

Kitāb at-Taisīr fī l-mudāwāt wa t-tadbīr (Wegbereitung zur Th e-

rapie und Diätetik)²⁸ auch tatsächlich nachkam. Wenn Averroes 

seinen Freund Abū Marwān aufforderte, den Teil der medizi-

nischen Praxis zu der von ihm verfaßten theoretischen Grund-

legung zu schreiben, so kommt darin wahrscheinlich auch die 

vernünftige Einsicht des Averroes zum Ausdruck, daß er selbst 

ja gar nicht praktizierender Arzt war, Abū Marwān in dieser 

Hinsicht also ohne Zweifel die viel größere Kompetenz besaß. 

Hinter dieser »Arbeitsteilung« steht aber vermutlich auch ein 

unter schiedliches Verständnis der Medizin. Abū Marwān ver-

trat die traditionelle, auf Galen beruhende Auff assung, nach der 

die Medizin vor allem als die auf die Heilung von Kranken aus-

gerichtete praktische Tätigkeit, also als Kunst-Handwerk aufge-

faßt wurde. Averroes hingegen wollte die Medizin zunächst und 

in ihrer Grundlegung als theoretische Disziplin, also als Natur-

wissenschaft im Sinne der aristotelischen Wissenschaftstheorie 

verstehen. Diese grundsätzliche Problematik der unterschiedli-

chen Konzeptionen der Medizin fi ndet sich schon in der Tradi-

tion. Al-Fārābī faßte die Medizin als teils theoretisch-wissen-

 ²⁷ Der Ausdruck Kulliyāt wurde latinisiert als Colliget wiedergege-
ben. Die lateinische Übersetzung wurde Mitte des 13. Jahrhunderts von 
dem Juden Bonacos(s)a hergestellt. Vgl. LdM II, Sp. 398. 

 ²⁸ Vom Taisīr wurden bald nach dessen Entstehung von unbekann-
ten Verfassern zwei hebräische Übersetzungen hergestellt, und eine 
davon war bereits um die Mitte des 13. Jahrhunderts in Italien verbrei-
tet. Vermutlich ausgehend vom hebräischen Text wurden dann latei-
nische Übersetzungen hergestellt. 



Einleitung XXI

schaftliche Disziplin und teils praktische Kunst auf²⁹ und nahm 

sie dann wegen ihres nicht eindeutig wissenschaftlichen Cha-

rakters nicht in seinen Kanon der Wissenschaften in De  scientiis 

auf, während Avicenna die Medizin uneingeschränkt als Wis-

senschaft betrachtete. Averroes folgte mit seiner Konzeption der 

Wissenschaftsauffassung al-Fārābīs und behandelte in seinem 

Werk den »wissenschaftlichen« Teil der Medizin, während er 

den »handwerklichen« Teil – mit größtem Respekt vor dessen 

Können – dem Praktiker Abū Marwān überließ.

Bisher haben wir also von Studien der Grammatik, der isla-

mischen Überlieferung, des Rechts und der Medizin berichtet, 

worin wir den arabischen Biographen gefolgt sind. Und diese 

Biographen erwähnen nur ganz am Rande philosophische Stu-

dien des Averroes und nennen keinen Lehrer.³⁰ Dies zeigt zu-

nächst an, daß die arabischen Biographen diesen Studien im 

Vergleich zu den vorher genannten Lern- und Sachgebieten we-

nig Bedeutung zumaßen. Für die Biographen war aber die Nen-

nung von Lehrern ein ganz wichtiger Punkt, denn nur so ließen 

sich die in der islamischen Kultur so wichtigen Traditionsketten 

erstellen. Wenn die Biographen also keine Lehrer des Averroes 

im Bereich der Philosophie nennen, dann kannten sie eben keine 

entsprechenden Namen. Bei der Frage nach Lehrern der Phi-

losophie in al-Andalus stoßen wir auf ein beachtenswertes Pro-

blem. Wo und bei wem konnte man um die Mitte des 12. Jahr-

hunderts in al-Andalus überhaupt Philosophie studieren? Ibn 

Tufail (um 1110–1185),³¹ eine über die Situation der Philosophie 

in al-Andalus gut informierte Persönlichkeit, auf die gleich noch 

zurückzukommen sein wird, stellte in den Jahren zwischen 1177 

 ²⁹ Vgl. Plessner, M., Al-Fārābī’s Introduction to the Study of Medicine. 
In: Stern, S.   M.  / Hourani, A. / Brown, V. (Hrsg.), Islamic Philosophy 

and the Classical Tradition. Essays presented to R. Walzer, Oxford 1972, 
S.  307–314.

 ³⁰ Vgl. Arnaldez im Art. Ibn Rušd in EI2 III, Sp. 910  a.

 ³¹ Vgl. Art. Ibn Tufail im Anhang.



Franz SchuppXXII

und 1182 – dies ist die Zeit der Entstehung der Entscheidenden 

Abhandlung des Averroes – ziemlich trocken fest, daß sich zu 

seiner Zeit in al-Andalus Kenntnisse in Logik und Philosophie 

zwar schon etwas verbreitet hatten, dies aber eine neuere Ent-

wicklung darstellte: 

Denn bevor sich Logik und Philosophie in al-Andalus ausgebrei-

tet hatten, widmeten sich die Leute, die eine vorzügliche natür-

liche Veranlagung besaßen, nur den mathematischen Wissen-

schaften und brachten es darin auch auf ein hohes Niveau, doch 

zu mehr waren sie nicht in der Lage. ³²

Diese Beschreibung entspricht durchaus den historischen Tatsa-

chen. Das in al-Andalus im 10. und 11. Jhd. vorhandene mathe-

matische Wissen hing auch mit dem Interesse an Astronomie /

Astrologie zusammen, aber es bewegte sich tatsächlich auf ei-

nem sehr hohen Niveau. Der in Córdoba tätige Astronom und 

Mathematiker Maslama al-Mafrītī (Mitte 10. Jhd. – um 1007)³³ 

und im folgenden Jahrhundert der Astronom az-Zarqālluh (An-

fang 11. Jhd.  – 1100)³⁴ gehörten ohne Zweifel zu den Großen ih-

res Faches. Ibn Tufail berichtet weiter, daß sich die Situation 

zwar etwas verbessert hatte, die bisherigen Ergebnisse aber doch 

ziemlich dürftig waren: 

Ihre Nachkommen verfügten dann schon über einige Kenntnisse 

in der Wissenschaft der Logik und trieben Forschung auf die-

sem Gebiet, aber auch das verhalf ihnen nicht zu wahrer Voll-

kommenheit.³⁵ 

Kenntnisse der Logik mögen vorhanden gewesen sein, von dies-

bezüglichen Forschungen ist jedoch nichts überliefert.  Außer 

von Kenntnissen in der Astronomie und der medizinischen 

 ³² Ibn Tufail, Hayy ibn Yaqzān, S.   9.

 ³³ Vgl. Vernet / Samsó 1997, S.   280–283.

 ³⁴ Vgl. ebd. S.   285–287.

 ³⁵ Ibn Tufail, Hayy ibn Yaqzān, S.   9.



Einleitung XXIII

Praxis wird zu dieser Zeit in al-Andalus auch kaum etwas von 

Kenntnissen in der Naturwissenschaft berichtet. Die Meteorolo-

gie und einige kleinere naturwissenschaftliche Schriften wie die 

Historia animalium und De Plantis des Aristoteles waren in al-

Andalus seit dem Ende des 10. Jahrhunderts in arabischen Über-

setzungen bekannt. In al-Andalus selbst wurden keine Über-

setzungen aus dem Griechischen hergestellt. Auch gibt es von 

keinem der Philosophen, die noch zu nennen sind, irgendeine 

Nachricht über Kenntnisse des Griechischen. Die Philosophen 

in al-Andalus waren also zur Gänze von Übersetzungen abhän-

gig, die vor allem im 9. und 10. Jhd. in Bagdad hergestellt wor-

den waren.³⁶ Aber auch die Kenntnisnahme von diesen Überset-

zungen ging nur langsam vonstatten. Eine Kenntnis der Physik 

und der Meta physik des Aristoteles ist in al-Andalus im 11. Jhd. 

nicht nachweisbar. Eine teilweise Kenntnis der aristotelischen 

Schrift De anima kann im 11. Jhd. angenommen werden.³⁷ Der 

Prozeß der Rezeption der griechischen Philosophie ging also 

nur langsam vor sich. Und sind irgendwelche namhafte Philo-

sophen aus al-Andalus aus der Zeit vor Averroes anzuführen? 

Spätere Autoren berufen sich auf Muhammad Ibn Masarra (883–

931). Von diesem sind aber keine Schriften erhalten, und seine 

Auff assungen können nur aus späteren Nachrichten – mit gro-

ßen Unsicherheiten – rekonstruiert werden. Er scheint zunächst 

Lehren der MuÝtaziliten³⁸ vertreten zu haben, wandte sich aber 

dann neuplatonischen Auff assungen und sūfīscher Mystik zu 

und lebte als asketischer Einsiedler in den Bergen in der Nähe 

 ³⁶ Diese Periode der Übersetzungen ist ziemlich gut erforscht. Vgl. 
O’Leary, de Lacy, How Greek Science Passed to the Arabs, London 1949, 
Peters, F. E., Aristotle and the Arabs: Th e Aristotelian Tradition in Islam, 

New York 1968, Gutas, D., Greek Th ought, Arabic Culture. Th e Graeco-

 Arabic Translation Movement in Baghdad and Early ÝAbbāsid Society (2nd–

 4th / 8th–10th Centuries), London – New York 1998.

 ³⁷ Cruz Hernández 1990, S.   184.

 ³⁸ Vgl. Art. MuÝtaziliten im Anhang.



Franz SchuppXXIV

von Córdoba.³⁹ In Córdoba und Almería bildeten sich dann Sek-

tengemeinschaften in seiner Nachfolge. Von einer eigentlichen 

philosophischen Kenntnis kann bei diesen Gruppen aber nicht 

gesprochen werden. Eine Blütezeit der Kultur erlebte, wie schon 

erwähnt, al-Andalus im 10. Jhd. unter der Regierung der Um-

aiyaden ÝAbd ar-Rahmān III. und al-Hakam II. Die Bibliothek 

in Córdoba wurde großartig ausgebaut und ausgestattet und war 

möglicherweise mit einer halben Million Bänden zu dieser Zeit 

die größte Bibliothek der Welt.⁴⁰ Der gute Bibliotheksbestand 

führte aber nicht zu einem erhöhten Interesse an philosophi-

schen Fragen. Um einem bedeutenden Gelehrten in al-Andalus 

zu begegnen, müssen wir bis zum Anbruch des 11. Jahrhunderts 

warten. Diese Bezeichnung gebührt zu Recht dem bedeutenden 

Juristen, Historiker und Sprachforscher Ibn Hazm (994–1064).⁴¹ 

Dieser ist u. a. dafür bekannt, daß er der Logik einen wichtigen 

Platz innerhalb der islamischen Rechtswissenschaft einräumte. 

Seine Verwendung der Philosophie war aber davon bestimmt, 

was er für die islamischen Wissenschaften selektiv verwenden 

konnte. Ein eigentlich philosophisches Interesse hingegen fi n-

den wir bei Ibn as-Sīd (1052–1127),⁴² der aus Badajoz stammte, 

dann aber aufgrund der öfters wechselnden politischen Um-

stände an verschiedenen Orten lebte. Eine Zeitlang hielt er sich 

auch in Zaragoza auf. Dieser Ort ist deshalb wichtig, weil dort 

seit dem 10. Jhd. die Enzyklopädie der Brüder der Reinheit⁴³ be-

kannt war, und die philosophische Bildung as-Sīds beruhte fast 

zur Gänze auf diesem Werk. Bei Ibn as-Sīd begegnen wir ei-

ner Auff assung, die bei Averroes zentral sein wird: Philosophie 

 ³⁹ Vgl. Corbin 1986, S.   307–313, und Cruz Hernández 1981, II, S.   20–
24.

 ⁴⁰ Vgl. Th ompson, J. W., Th e Medieval Library, Chicago 1939 (Nach-
druck New York – London 1965), S.   360  f.

 ⁴¹ Vgl. Art. Ibn Hazm im Anhang, und Cruz Hernández 1981, II, 
S.   35–58.

 ⁴² Zu Ibn as-Sīd vgl. Cruz Hernández 1981, II, S.   65–71.

 ⁴³ Vgl. Art. Iiwān as-Safā im Anhang.



Einleitung XXV

und Religion unterscheiden sich nicht dem Inhalt, sondern nur 

der Form nach, und diese verschiedenen Formen entsprechen 

den verschiedenen Fähigkeiten der Menschen.⁴⁴ Diese Th ese 

stammte von al-Fārābī, Schriften von al-Fārābī⁴⁵ und Ibn Sīnā 

(Avicenna)⁴⁶ selbst scheint Ibn as-Sīd aber noch nicht gekannt 

zu haben.⁴⁷ Eine Kenntnis und Verarbeitung der Philosophie 

al-Fārābīs fi nden wir erst bei Ibn Baffa (Ende 11. Jhd. –  1138).⁴⁸ 

Das Urteil Ibn Tufails über die Situation der Philosophie in al-

Andalus vor Ibn Baffa, also noch zu Beginn des 12. Jahrhun-

derts, triff t sicher zu: 

Glaube nicht, daß die Philosophie, die mit den Büchern des Ari-

stoteles, des Abū Nasr al-Fārābī oder mit Ibn Sīnās Werk Die 

Heilung zu uns gelangt ist, dich deinem gewählten Ziel näher-

bringt, und auch nicht, daß irgend jemand in al-Andalus darüber 

schon etwas Brauchbares geschrieben hat! […] Unter ihnen [d.  h. 

den Leuten der späteren Generationen] gab es keinen mit einer 

durchdringenderen Denkkraft, richtigeren theoretischen Ein-

sichten und einem zuverlässigeren Blick als Ibn Baffa; doch er 

war so sehr von weltlichen Belangen eingenommen, daß ihn der 

Tod dahinraff te, bevor seine ganzen Vorräte an Wissen zu Tage 

treten und die verborgenen Kostbarkeiten seiner Weisheit allge-

mein bekannt werden konnten. Die meisten seiner Schriften sind 

unvollendet geblieben und brechen unvermittelt ab.⁴⁹

Soweit also Ibn Tufail, und mit ihm sind wir bei der Generation 

unmittelbar vor Averroes und gleichzeitig bei dessen Mentor 

und Förderer. Ibn Tufail war aber nicht der Lehrer des Aver-

roes.⁵⁰ Wenn also die arabischen Biographen nichts von einem 

 ⁴⁴ Vgl. Corbin 1986, S.   327 f. 

 ⁴⁵ Vgl. Art. Al-Fārābī im Anhang.

 ⁴⁶ Vgl. Art. Ibn Sīnā im Anhang.

 ⁴⁷ Vgl. Cruz Hernández 1990, S.   183.

 ⁴⁸ Vgl. Art. Ibn Baffa im Anhang.

 ⁴⁹ Ibn Tufail, Hayy ibn Yaqzān, S.   8 f.

 ⁵⁰ Cruz Hernández 1986, S.   24, hält es zwar für möglich, daß Ibn 



Franz SchuppXXVI

Lehrer des Averroes im Bereich der Philosophie zu berichten 

wissen, so beruht dies ganz einfach auf der Tatsache, daß zu sei-

ner Zeit in al-Andalus gar kein solcher Lehrer zu fi nden war.⁵¹ 

Und Institutionen, um »die fremden Wissenschaften« zu studie-

ren, gab es in al-Andalus, aber auch im Osten der Länder des Is-

lam, überhaupt nicht.⁵² Außer einigen wenigen von Herrschern 

oder wohlhabenden Privatleuten eingerichteten Bibliotheken, in 

denen entsprechende Texte vorhanden waren, blieb für die we-

nigen, die an Philosophie interessiert waren, nur das eigene Stu-

dium. Und in der Öff entlichkeit sprach man besser nicht über 

solche Studien und den Besitz solcher Bücher.⁵³
Inzwischen hatte sich allerdings das intellektuelle Klima in 

al-Andalus geändert, wofür Ibn Tufail selbst der beste Zeuge ist. 

Wie schon erwähnt, hatte es während der Periode der Herrschaft 

der Almoraviden und der unter ihnen wirksamen mālikitischen 

Tufail der Lehrer des Averroes gewesen sein könnte, kann dafür aber 
auch keine Belege anführen.

 ⁵¹ Die Biographen / Bibliographen aus al-Andalus und dem Ma-
ghreb waren sich der Abhängigkeit ihrer Gelehrten von den Ländern 
des Ostens durchaus bewußt und suchten daher besonders eifrig nach 
»eigenen« Persönlichkeiten, um die Originalität und Identität ihrer 
Kultur nachzuweisen. Vgl. al-Qādī, W., Biographical Dictionaries: Inner 

Structure and Cultural Signifi cance, in: Atiyeh, G. N. (Hrsg), Th e Book 

in the Islamic World, New York 1995, S.114. Diesen Biographen wäre ein 
Lehrer des Averroes kaum entgangen.

 ⁵² Vgl. Makdisi 1983, S.   80. Im Osten wurde auch erst im 13. Jhd. die 
Logik in das Lehrprogramm der Madrasa aufgenommen.

 ⁵³ Es gab zahlreiche Rechtsgelehrte, die die Auff assung vertraten, 
daß der Besitz von Büchern der Philosophie unrechtmäßig sei, so daß 
eigentlich gar nicht von »Eigentum«, sondern nur von »Zugehörigkeit« 
solcher Bücher gesprochen werden konnte. Vgl. Nagel 2001, S.   78. Da 
es also nicht möglich war, Eigentum solcher Güter zu erwerben, Dinge, 
die aber nicht Eigentum werden konnten, strenggenommen auch nicht 
Gegenstand eines Kaufvertrages werden konnten, bewegte sich der 
Handel mit philosophischen Büchern und der Aufbau einer philoso-
phischen Bibliothek in einem rechtlich unsicheren und angreifbaren 
Rahmen.



Einleitung XXVII

Kontrolle aller Bereiche keine Entfaltungsmöglichkeit für eine 

philosophische Tätigkeit gegeben, eine solche Tätigkeit war so-

gar gefährlich. Nun aber waren seit einigen Jahrzehnten die 

Almohaden sowohl im Maghreb als auch in al-Andalus an der 

Herrschaft.⁵⁴ Die Herrschaft der Almohaden war aus einer von 

dem Berber Ibn Tūmart (um 1080–1130) in Nordafrika gegrün-

deten religiös-politischen Bewegung hervorgegangen, die in 

ausdrücklichem Gegensatz zu den Almoraviden stand und die 

ausgehend vom Maghreb auch die Macht in al-Andalus über-

nommen hatte. Ibn Tūmart hatte eine rationale Gotteserkennt-

nis als Grundlage des islamischen Glaubens gefordert.⁵⁵ In mo-

derner Terminologie würden wir seine Grundhaltung als »phi-

losophisch« und als »rationalistisch« bezeichnen und dies nicht 

ganz zu Unrecht, denn schon der hanbalitische Gelehrte Ibn 

Taymīya (1263–1328) hatte das Vorgehen von Ibn Tūmart mit 

dem der falsafa (= Philosophie)⁵⁶ in eine Linie gesetzt.⁵⁷ Eine 

solche Haltung war der der Mālikiten extrem entgegengesetzt. 

Auch im Recht stellte sich Ibn Tūmart gegen die herrschenden 

Mālikiten, denen er eine rein an Kasuistik orientierte Rechtswis-

senschaft vorwarf, was nur begrenzt berechtigt war, da, wie wir 

schon beim Großvater des Averroes gesehen haben, zumindest 

gelegentlich durchaus auch Fragen der Grundlagen des Rechts 

(usul al-fi qh) behandelt wurden. Selbstverständlich war mit dieser 

Entgegensetzung die Macht und der Einfl uß der mālikitischen 

 ⁵⁴ Vgl. Art. Almohaden im Anhang. 

 ⁵⁵ Vgl. Urvoy 1974, Brunschvig 1976  a, und Geoff roy 1999.

 ⁵⁶ Falsafa wurde und wird im Arabischen als Fremdwort für grie-
chisch philosophía verwendet. Averroes verwendet diesen Begriff  in 
der Entscheidenden Abhandlung in §  1 und §  2. Entsprechend wird der 
Philosoph als failasuf (Pl. falasifa) bezeichnet. Auch diese Bezeichnung 
fi ndet sich in der Entscheidenden Abhandlung im §  16 und §  35. Averroes 
verwendet allerdings für Philosophie häufi g auch den arabischen Aus-
druck hikma. Vgl. dazu Anm.   8 im Kommentar.

 ⁵⁷ Vgl. Laoust 1960, S.   160 und S.   178, Urvoy 1998, S.   59, und 2006, 
S.   461.



Franz SchuppXXVIII

Juristen noch keineswegs gebrochen, was auch Averroes gegen 

Ende seines Lebens erfahren mußte.

Es war also zur Zeit des Averroes durchaus möglich, sich 

mit Philosophie zu beschäftigen, und dies stand sogar in Über-

einstimmung mit der Ideologie der herrschenden Almohaden. 

Nichtsdestoweniger darf man diese für die Philosophie günsti-

gere Umgebung nicht mit der wesentlich günstigeren, weil noch 

off eneren und experimentierfreudigeren Zeit der 1. Hälfte des 10. 

Jahrhunderts in Bagdad vergleichen, in der al-Fārābī lebte, und 

auch nicht mit der liberaleren Umgebung der persischen Höfe 

der 1. Hälfte des 11. Jahrhunderts, an denen muÝtazilitisches und 

šīÝitisches Denken stark präsent waren und wo Ibn Sīnā (Avi-

cenna) ziemlich unangefochten seine Gedanken entwickeln und 

vortragen konnte. Allerdings werden wir weiter unten sehen, daß 

auch diese relativ und begrenzt günstige Situation nicht schon 

ein gesellschaftlich off enkundiges Phänomen war und auch 

Averroes selbst sich darüber nicht von Anfang an im klaren war. 

Sicher bedeutete es aber, daß Averroes sich mit der Annäherung 

an die herrschenden Almohaden aus der Tradition seiner Fa-

milie, die eng mit den Almoraviden verbunden war, löste. Da-

für, daß Averroes sich ganz bewußt der intellektuellen Richtung 

der Almohaden anschloß, liegt auch ein deutlicher Nachweis 

vor. 1151 hatte sich Córdoba offi  ziell den Almohaden angeschlos-

sen. 1153 begab sich Averroes nach Marrakesch, wo sich die Resi-

denz der Almohaden befand, und es ist vermutlich dieser Zeit-

punkt, an dem er einen – leider nicht erhaltenen – Kommen-

tar zum Glaubensbekenntnis des Ibn Tūmart verfaßte.⁵⁸ Auch 

die Grundkonzeption der Entscheidenden Abhandlung wird vor 

dem Hintergrund der almohadischen Auff assung zu verstehen 

sein.⁵⁹ Ob Averroes schon zu diesem Zeitpunkt in Marrakesch 

Ibn Tufail begegnete, ist nicht mit Sicherheit  auszumachen.⁶⁰ 

 ⁵⁸ Vgl. Urvoy 1998, S.   57 f.

 ⁵⁹ Vgl. Urvoy 1978, und Geoff roy 1999.

 ⁶⁰ Vgl. Arnaldez in EI2 III, Sp. 910  a.



Einleitung XXIX

Bei seinem Aufenthalt in Marrakesch war Averroes auch mit 

astronomischen Beobachtungen beschäftigt, wie er selbst spä-

ter in seinem Kommentar zu De Caelo berichtet. Averroes hatte 

also zu dieser Zeit bereits begonnen, sich mit philosophischen 

und wissenschaftlichen Fragen zu befassen, wobei griechische 

Wissenschaft und griechische Philosophie als eine Einheit be-

trachtet wurden.⁶¹ In den Jahren zwischen 1158 und 1160 ver-

faßte Averroes kurze Kommentare oder Zusammenfassungen 

( fawamiÝ) der Meteorologica des Aristoteles und des Almagest des 

Ptolemaios. Averroes war also zu dieser Zeit besonders an Fragen 

der Astronomie interessiert, und er hat es später bedauert, daß 

er seinen Jugendplan einer Neugestaltung der Astronomie nicht 

verwirklichen konnte.⁶² Während dieser Jahre verfaßte Averroes 

auch die Zusammenfassungen der einzelnen logischen Schriften 

des aristotelischen Organons, zu dem nach spätantiker und arabi-

scher Tradition auch die Rhetorik und die Poetik gehörten.⁶³ Es 

fällt dabei auf, daß Averroes bei der Behandlung der Topik (Dia-

lektik) einerseits und der Rhetorik und Poetik andererseits schon 

hier, also zu einem verhältnismäßig frühen Zeitpunkt, einen Teil 

der Problematik ins Auge faßte, die später in der Entscheiden-

den Abhandlung eine ganz zentrale Rolle spielen wird, nämlich 

die Zuordnung bestimmter Rede- und Argumentationsformen 

zu bestimmten Menschengruppen.⁶⁴ Es wird noch darauf hin-

zuweisen sein, daß Averroes dieses Interpretationsmodell von 

al-Fārābī übernommen hat (vgl. weiter unten 2.4). Bis zu diesem 

Zeitpunkt hatte Averroes allerdings nur kurze Zusammenfas-

sungen verfaßt und konnte somit auch noch nicht den Ruf eines 

bedeutenden Gelehrten besitzen.

 ⁶¹ Vgl. Al-Fārābī, De scientiis.

 ⁶² Vgl. auch Anm.   59 im Kommentar.

 ⁶³ Vgl. al-Fārābī, De scientiis, Kap. II: De logica, S.   43–59.

 ⁶⁴ Vgl. dazu die Einleitung von Butterworth zu Averroes, Th ree 

Short Commentaries.



AV ER ROES

DAS BUCH DER 

ENTSCHEIDENDEN A BH A NDLU NG U ND 

DER URTEILSFÄ LLU NG 

Ü BER DAS V ER H Ä LT NIS VON 

GESETZ U ND PHILOSOPHIE





das buch der entscheidenden 
abhandlung und der urteilsfällung 

über das verhältnis von gesetz 
und philosophie

Im Namen Gottes des Gnädigen und Barmherzigen. 

Gott segne Muhammad und seine Familie¹ 

und schenke ihm Frieden.

(1) Der Rechtsgelehrte,² der Imam,³ der Richter,⁴ der ein-

zigartige Gelehrte⁵ Abū al-Walīd Muhammad ibn Ahmad ibn 

Rušd – möge Gott an ihm Wohlgefallen haben – sagte: Preis sei 

Gott⁶ mit allen Lobpreisungen, und es werde ein Gebet für Mu-

hammad [gesprochen], seinen erwählten Diener und Gesandten. 

Das Ziel dieser Rede ist es, daß wir aus der Sicht der rechtsbe-

zogenen Überlegung⁷ untersuchen, ob die Überlegung über die 

Philosophie⁸ und die Wissenschaften der Logik⁹ vom Gesetz¹⁰ 

erlaubt, verboten oder angeordnet ist, und zwar entweder als 

Empfehlung oder als Verpfl ichtung.¹¹ 

(2) So sagen wir also: Wenn die Tätigkeit¹² der Philosophie 

nicht mehr¹³ ist als die Vernunftüberlegung über die existie-

renden Dinge¹⁴ und die Betrachtung derselben, insofern sie ein 

Hinweis¹⁵ auf den Hersteller¹⁶ sind – ich meine damit, insofern 

sie Hergestelltes sind, da die existierenden Dinge aufgrund der 

Erkenntnis ihres Herstellungscharakters auf den Hersteller hin-

weisen, und je vollständiger die Erkenntnis ihres Herstellungs-

charakters ist, um so vollständiger ist die Erkenntnis des Her-

stellers¹⁷ –, und wenn das Gesetz die Erwägung¹⁸ der existieren-

den Dinge empfohlen hat und dazu angespornt hat, dann ist es 

klar, daß das, worauf dieser Name [d. h. »Philosophie«] hinweist, 

vom Gesetz her entweder verpfl ichtend oder empfohlen ist.¹⁹
Daß das Gesetz zur Erwägung der existierenden Dinge durch 

die Vernunft aufruft²⁰ und deren Erkenntnis durch sie fordert, 



Averroes4



Das Buch der Entscheidenden Abhandlung 5

ist klar aus verschiedenen Versen aus dem Buch Gottes – ge-

segnet und erhaben ist er. Dies ist z.  B. sein – erhaben ist er – 

Ausspruch: »Denkt (darüber) nach, (ihr alle), die ihr Einsicht 

habt!« [LIX, 2].²¹ Dies ist ein Text²² zur Verpfl ichtung²³ der An-

wendung von beiden, von Vernunft-Schlußfolgerungen und von 

Gesetzes-Schlußfolgerungen.²⁴ Und dies ist zum Beispiel sein 

 – erhabenen ist er – Ausspruch: »Haben sie denn keine Betrach-

tungen über die Herrschaft (Gottes) über Himmel und Erde an-

gestellt, und (darüber), was alles Gott geschaff en hat?« [VII, 185]. 

Dies ist ein Text zum Ansporn zur Vernunftüberlegung²⁵ über 

alle existierenden Dinge. Und Gott – erhaben ist er – hat zur 

Kenntnis gebracht, daß einer jener, die er durch dieses Wissen²⁶ 

ausgezeichnet und erhöht hat, Abraham ist – der Friede sei mit 

ihm –, und so sagte er – erhaben ist er –  : »Und so zeigten Wir 

dem Abraham die Herrschaft (Gottes) über Himmel und Erde, 

und er sollte …« bis [zum Ende] des Verses.²⁷ [VI, 75] Und er – 

erhaben ist er – sagte: »Sehen sie denn nicht die Kamele (und 

denken darüber nach), wie sie geschaff en worden sind, den Him-

mel, wie er emporgehoben worden ist?« [LXXXVIII, 17–18]²⁸ 

Und er sagte: »(Leute), die über die Erschaff ung von Himmel 

und Erde nachsinnen« [III, 191],²⁹ und so weiter mit den Versen, 

die gar nicht aufgezählt werden können.

(3) Da entschieden worden ist,³⁰ daß das Gesetz die Über-

legung³¹ über die existierenden Dinge mit Hilfe der Vernunft 

und die Betrachtung derselben zur Verpfl ichtung gemacht hat, 

und da die Betrachtung nicht mehr ist als das Herausfi nden 

und die Erschließung des Unbekannten aus dem Bekannten³² – 

und dies ist die Schlußfolgerung³³ oder [die Herleitung] durch 

Schlußfolgerung –, deshalb ist es verpfl ichtend, daß wir unsere 

Überlegung über die existierenden Dinge mit Hilfe der Ver-

nunft-Schlußfolgerung³⁴ in Gang setzen. Und es ist klar, daß 

diese Art der Überlegung, zu der das Gesetz aufruft und zu der 

es drängt, die vollständigste Art der Überlegung mit der voll-

ständigsten Art der Schlußfolgerung ist, und diese wird »Be-

weis« genannt.³⁵



Averroes6



Das Buch der Entscheidenden Abhandlung 7

(4) Da das Gesetz zur Erkenntnis Gottes – erhaben ist er – 

und aller durch ihn existierenden Dinge mit Hilfe des Beweises 

gedrängt hat, und da es das Vorzüglichere oder sogar eine unum-

gängliche Angelegenheit für den ist, der Gott – gesegnet und er-

haben ist er – und die übrigen existierenden Dinge mit Hilfe des 

Beweises erkennen will, daß er zunächst darangeht, die Arten 

der Beweise und ihre Bedingungen zu erfassen, und dann das, 

wodurch sich die beweisende Schlußfolgerung, die dialektische 

Schlußfolgerung, die rhetorische Schlußfolgerung und die so-

phistische³⁶ Schlußfolgerung unterscheiden;³⁷ und da dies nicht 

möglich ist, wenn er nicht darangeht, vorher das zu erfassen, was 

die Schlußfolgerung an sich³⁸ ist, wie viele Arten es von ihr gibt 

und welche von ihnen [tatsächlich] eine Schlußfolgerung ist und 

welche von ihnen nicht entsprechend einer Schlußfolgerung ist, 

und da dies auch wiederum nicht möglich ist, wenn er nicht dar-

angeht, vorher die Teile des Beweises zu erfassen, aus denen er 

zusammengesetzt ist – ich meine damit die Prämissen und de-

ren Arten –, deshalb ist es für den an das Gesetz Glaubenden,³⁹ 

der dessen Befehl zur Vernunftüberlegung über die existieren-

den Dinge gehorsam folgt, vielleicht⁴⁰ verpfl ichtend, daß er sich 

vor der Vernunftüberlegung daranmacht, jene Dinge zu erfassen, 

die bei der Vernunftüberlegung die Stelle von Werkzeugen bei 

der Arbeit einnehmen.⁴¹
So wie der Rechtsgelehrte aus dem Befehl zum Verstehen 

der Rechtsbewertungen⁴² die Verpfl ichtung zur Erkenntnis der 

Rechts-Schlußfolgerungen⁴³ entsprechend ihren Arten ableitet, 

welche von ihnen also eine Schlußfolgerung ist und welche von 

ihnen nicht einer Schlußfolgerung entspricht, ebenso muß der 

[Gott]⁴⁴ Erkennende aus dem Befehl zur Vernunftüberlegung 

über die existierenden Dinge die Verpfl ichtung zur Erkenntnis 

der Vernunft-Schlußfolgerung und deren Arten ableiten. Dies 

ist für ihn sogar angemessener,⁴⁵ denn wenn der Rechtsgelehrte 

aus seinem – erhabenen ist er – Ausspruch »Denkt (darüber) 

nach, (ihr alle) die ihr Einsicht habt« [LIX, 2] die Verpfl ich-

tung zur Erkenntnis der Rechts-Schlußfolgerung ableitet, um 



Averroes8



Das Buch der Entscheidenden Abhandlung 9

wie viel angemessener ist es dann, daß der Gott Erkennende 

daraus die Verpfl ichtung zur Erkenntnis der Vernunft-Schluß-

folgerung ableitet.

Und niemand darf sagen: »Diese Art der Überlegung über 

die Vernunft-Schlußfolgerung ist eine unzulässige Neuerung,⁴⁶ 

da es sie in der Frühzeit⁴⁷ nicht gegeben hat.« Denn auch die 

Über legung über die Rechts-Schlußfolgerung und ihre Arten 

ist etwas, das erst nach der Frühzeit herausgefunden wurde, und 

sie wird nicht als unzulässige Neuerung angesehen,⁴⁸ also muß 

dies auch bei der Überlegung über die Vernunft-Schlußfolge-

rung [fest] geglaubt⁴⁹ werden. Dafür gibt es einen Grund, dies ist 

aber nicht der Ort, um ihn zu erwähnen.⁵⁰ Im übrigen bejahen 

die meisten Anhänger dieser Religion die Vernunft-Schlußfol-

gerung, ausgenommen die kleine Gruppe der strengen Litera-

listen,⁵¹ und diese werden durch die Texte [des Korans] wider-

legt. 

(5) Da entschieden worden ist, daß aufgrund des Gesetzes 

die Überlegung über die Vernunft-Schlußfolgerung und ihre 

Arten eine Verpfl ichtung ist, ebenso wie die Überlegung über 

die Rechts-Schlußfolgerung eine Verpfl ichtung ist, ist es klar, 

daß dann, wenn keiner von denen, die uns vorausgegangen sind, 

eine Untersuchung über die Vernunft-Schlußfolgerung und ihre 

Arten unternommen hat, es für uns eine Verpfl ichtung ist, mit 

der Untersuchung darüber zu beginnen, und daß dabei der Spä-

tere sich auf den Früheren stützt, so daß die Erkenntnis davon 

vervollkommnet wird.⁵² Denn es ist schwierig oder unmöglich, 

daß ein einzelner Mensch zur Gesamtheit dessen, was er da-

von braucht, nur von sich aus und von Anfang an gelangt, wie 

es genauso schwierig ist, daß ein einzelner die Gesamtheit des-

sen herleitet, was er von der Erkenntnis der Arten der Rechts-

Schlußfolgerung braucht. Um wie viel mehr gilt dies dann für 

die Erkenntnis der Vernunft-Schlußfolgerung! 

(6) Wenn jemand anderer als wir dies schon untersucht hat, 

dann ist es klar, daß wir verpfl ichtet sind, uns auf das zu stützen, 

was der gesagt hat, der uns bei dem, was wir anstreben, vorausge-



Averroes10



Das Buch der Entscheidenden Abhandlung 11

gangen ist, gleichgültig, ob jener andere unserer Religion ange-

hört oder nicht angehört. Denn bei dem Instrument, das für ein 

Schlachtopfer⁵³ zulässig ist, wird in Hinsicht auf die Gültigkeit 

des Schlachtopfers nicht in Betracht gezogen, ob das Instrument 

jemandem gehört, der unserer Religion angehört oder nicht an-

gehört, wenn nur mit ihm die Bedingungen der Gültigkeit er-

füllt sind.⁵⁴ Und ich meine mit »nicht angehörig« jene  Alten, die 

vor der Religion des Islam diese Dinge überlegt haben.

(7) Wenn sich die Sache so verhält und die Alten alles, was an 

Überlegung bei der Angelegenheit der Vernunft-Schlußfolge-

rungen gebraucht wird, schon in vollkommenster Weise unter-

sucht haben, dann ist es vielleicht angebracht, daß wir ihre Bü-

cher zur Hand nehmen und überlegen, was sie darüber gesagt 

haben, und wenn alles richtig ist, werden wir es von ihnen über-

nehmen, und wenn etwas darin ist, was nicht richtig ist, werden 

wir darauf aufmerksam machen.⁵⁵ 

(8) Wenn wir diese Art der Vernunftüberlegung beendet ha-

ben und wir die Instrumente erworben haben, mit denen wir 

imstande sind, die existierenden Dinge und den Hinweis ih-

res Herstellungscharakters zu betrachten – denn wer den Her-

stellungscharakter nicht erkennt, der erkennt [das Ding] nicht 

als Hergestelltes, und wer etwas nicht als Hergestelltes erkennt, 

der erkennt nicht den Hersteller –, dann ist es vielleicht⁵⁶ ver-

pfl ichtend, daß wir mit der Untersuchung über die existierenden 

Dinge beginnen gemäß der Ordnung und der Art und Weise, 

die wir von der Kunst der Erkenntnis durch beweisende Ver-

nunftschlüsse gewonnen haben. Und es ist auch klar, daß dieses 

Ziel in Hinsicht auf die existierenden Dinge von uns nur durch 

eine Abfolge der Untersuchung darüber vollständig erreicht wird 

und der eine nach dem anderen [kommt], wobei der Spätere sich 

auf den Früheren stützt, nach dem Muster dessen, was in den 

mathematischen Wissenschaften geschieht.⁵⁷
Denn wenn wir annähmen, daß die Kunst⁵⁸ der Geometrie 

und ebenso die Kunst der Astronomie in dieser unserer Zeit 

nicht existierte, und wenn ein einzelner Mensch ganz auf sich 



Averroes12



Das Buch der Entscheidenden Abhandlung 13

allein gestellt wünschte, die Ausmaße der Himmelskörper zu 

bestimmen, ihre Formen und ihre Entfernungen voneinander,⁵⁹ 

so wäre dies für ihn nicht durchführbar – wie zum Beispiel das 

Ausmaß der Sonne im Vergleich zu dem der Erde zu erfassen 

und anderes von den Ausmaßen der Planeten –, und wäre er 

auch von Natur aus der intelligenteste der Menschen, es sei denn 

durch Off enbarung oder durch etwas, das der Off enbarung ähn-

lich ist.⁶⁰ Vielmehr, wenn ihm gesagt würde, daß die Sonne un-

gefähr hundertfünfzig oder hundertsechzig mal größer ist als 

die Erde, dann würde er diese Aussage als eine Verrücktheit von 

seiten dessen einschätzen, der sie ausgesprochen hat, und dabei 

ist dies eine Angelegenheit, für die in der Astronomie ein Be-

weis erbracht wurde, bezüglich dessen Bestehen bei keinem der 

Leute dieser Wissenschaft ein Zweifel besteht.⁶¹
Und es ist dafür nicht⁶² ein Beispiel aus der Kunst der Mathe-

matik erforderlich, [da auch] die Vernunftüberlegung über die 

Kunst der Grundsätze der Rechtswissenschaft und die Rechts-

wissenschaft⁶³ selbst erst über einen langen Zeitraum hin ver-

vollkommnet wurde. Wenn heute jemand ganz auf sich allein 

gestellt wünschte, zur Gesamtheit der Argumente⁶⁴ zu gelangen, 

die die führenden Köpfe⁶⁵ der Leute der [Rechts-]Schulen⁶⁶ über 

die umstrittenen Fragen hergeleitet haben, die beim Disput un-

ter ihnen darüber im größten Teil der Länder des Islam  außer im 

Maghreb⁶⁷ behandelt wurden, dann würde er verdienen, deshalb 

ausgelacht zu werden, da dies für ihn unmöglich ist, wobei noch 

hinzukommt, daß dies schon erledigt ist.⁶⁸ Diese Sache ist schon 

an sich klar, nicht nur hinsichtlich der theoretischen Künste,⁶⁹ 

sondern auch hinsichtlich der praktischen. Denn sicher gibt es 

unter ihnen keine Kunst, die einer ganz für sich  allein hervor-

bringen kann. Wie könnte dies also bei der Kunst der Künste⁷⁰ 

 – und dies ist die Philosophie – sein?

(9) Wenn sich dies so verhält, dann ist es vielleicht für uns 

verpfl ichtend, wenn wir bei jenen, die uns bei früheren Völkern 

vorausgegangen sind, eine Überlegung über die existierenden 

Dinge und eine Betrachtung darüber entsprechend dem antref-



Averroes14



Das Buch der Entscheidenden Abhandlung 15

fen, was die Bedingungen des Beweises fordern, daß wir das 

überlegen, was sie darüber gesagt haben und was sie darüber in 

ihren Büchern niedergelegt haben. Und wir werden das, was da-

von mit der Wahrheit übereinstimmt, von ihnen übernehmen,⁷¹ 

und wir werden uns darüber freuen und ihnen dafür danken, und 

wenn etwas davon nicht mit der Wahrheit übereinstimmt, wer-

den wir darauf aufmerksam machen und davor warnen, und wir 

werden sie dafür von Schuld freisprechen.⁷²
(10) Es ist also daraus klar geworden, daß die Überlegung 

über die Bücher der Alten eine Verpfl ichtung aufgrund des Ge-

setzes ist, da die Absicht und das Ziel in deren Büchern genau je-

nes Ziel ist, zu dem uns das Gesetz drängt, und daß jemand, der 

einem zur Vernunftüberlegung Fähigen die Überlegung darüber 

verbietet – und ein solcher ist jemand, der zwei Dinge vereinigt, 

von denen das erste angeborene⁷³ Intelligenz ist, das zweite aber 

gesetzentsprechende Gerechtigkeit⁷⁴ und sittliche Tugend⁷⁵ –, 

den Menschen das Tor⁷⁶ verwehrt, zu dem das Gesetz die Men-

schen zur Erkenntnis Gottes ruft, und dies ist das Tor der Ver-

nunftüberlegung, das zur wahren Erkenntnis von ihm führt, und 

dies [d. h. das Verbot der Vernunftüberlegung] ist das Äußerste 

an Unwissenheit und Entfernung von Gott – erhaben ist er.

Wenn jemand bei der Vernunftüberlegung vom rechten Weg⁷⁷ 

abgewichen und zu Fall gekommen ist – entweder wegen eines 

angeborenen Mangels oder wegen der fehlerhaften Ordnung sei-

ner Überlegung oder wegen der Übermacht seiner Triebe oder 

weil er keinen Lehrer gefunden hat, der ihn auf den richtigen 

Weg zum Verständnis dessen gebracht hat, was darin [d. h. in 

diesen Büchern] enthalten ist, oder wegen des Zusammentref-

fens dieser Ursachen oder wegen mehr als einer derselben⁷⁸ –, so 

ergibt sich daraus nicht, daß sie [d. h. diese Bücher] für jeman-

den, der zur Vernunftüberlegung darüber geeignet ist, verboten 

werden sollen. Die Art des Schadens, die ihretwegen [d. h. der 

Bücher wegen] eintritt, ist etwas, das in akzidenteller und nicht 

in substantieller Weise erfolgt, und es besteht keine Verpfl ich-

tung, daß etwas, das von seiner Natur und seinem Wesen her 



Averroes16



Das Buch der Entscheidenden Abhandlung 17

nützlich ist, aufgegeben wird, weil darin in akzidenteller Weise 

ein Schaden vorhanden ist. Und deshalb sagte er [der Prophet] 

 – der Friede sei mit ihm – zu einem, dem er befohlen hatte, sei-

nem Bruder wegen dessen Durchfall Honig zu trinken zu geben, 

und dessen Durchfall zunahm, als er ihm Honig zu trinken gab, 

und der sich deshalb beklagte: »Gott hat die Wahrheit gesagt, 

aber der Bauch deines Bruders hat gelogen.«⁷⁹ 

Wir sagen sogar, daß jemand, der einem, der dazu befähigt 

ist, die Überlegung über die Bücher der Philosophie deshalb 

verwehrt, weil angenommen wird, daß einige verabscheuungs-

würdige Menschen aufgrund ihrer Überlegungen darüber in die 

Irre gegangen sind, vergleichbar ist mit jemand, der Durstigen 

das Trinken kühlen, erfrischenden Wassers verwehrt, bis sie vor 

Durst umkommen, weil es einige Menschen gab, die sich da-

bei verschluckt haben, so daß sie daran gestorben sind. Denn 

der Tod durch sich mit Wasser verschlucken ist eine akziden-

telle Sache, wogegen [der Tod] durch Durst eine wesentliche 

und notwendige Sache ist. Und das, was bei dieser Kunst vor-

gekommen ist, ist etwas Akzidentelles, das [auch] bei den übri-

gen Künsten vorkommt. Für wie viele Rechtsgelehrte wurde das 

Recht eine Ursache für ihren Mangel an Enthaltsamkeit und ihr 

Eintauchen in die diesseitige Welt! Ja, wir fi nden sogar, daß die 

meisten der Rechtsgelehrten von dieser Art sind, während ihre 

Kunst in wesentlicher Weise die praktische Tugend erforderte. 

Daher liegt es nicht fern, daß auch bei der Kunst, die die wissen-

schaftliche Tugend erfordert, das vorkommt, was bei der Kunst 

vorkommt, die die praktische Tugend erfordert. 

(11) Da dies alles entschieden worden ist und da wir, die Ge-

meinschaft der Muslime, überzeugt sind, daß dieses unser gött-

liches Gesetz wahr ist und daß es auf diese Glückseligkeit⁸⁰ auf-

merksam macht und zu ihr aufruft, die in der Erkenntnis Gottes 

 – mächtig und gewaltig ist er – und seiner Schöpfung⁸¹ besteht, 

so ist gewiß für jeden Muslim entschieden, welcher der Weg 

der Zustimmung⁸² ist, den seine Veranlagung und seine Natur 

erfordert.


	Inhaltsverzeichnis
	Vorwort
	Einleitung (Franz Schupp)
	1. Averroes und seine Zeit
	2. Grundprobleme der Entscheidenden Abhandlung
	3. Text und Textgeschichte
	4. Zu Übersetzung Kommentar, Anhänge

	AVERROES (arabisch-deutsch)
	Corrigenda
	Kommentar
	Anhang
	Personen
	Sachbegriffe

	Abkürzungsverzeichnis
	Literaturverzeichnis
	Verzeichnis der Koranzitate im Averroes-Text
	Arabisch-deutsches Wörterverzeichnis
	Namensverzeichnis
	Sachverzeichnis



