
Zeitschrift für Kulturphilosophie

2018 |2 Meiner

SCHWERPUNK T   Subjektivierung 

Mit Beiträgen von Nils Baratella, Frank Engster, Stefania Maffeis, Sven Rücker,   
Arito Rüdiger Sakai und Juliane Spitta

RELEK TÜREN   zu de Tracy, Degérando, W. von Humboldt und Plessner 

Mit Beiträgen von Daniel Martin Feige, Michael Makropoulos, Giovanni Morrone 
und Hans Jörg Sandkühler

DOKUMENT   Victor Cousin, Über das Klare und Dunkle in den menschlichen 

Erkenntnissen oder über Spontaneität und Reflexion

KRITIK   Bücher von Schürmann sowie zu Flusser, Hegel und Weber



ISSN 1867-1845 | ISBN 978-3-7873-3642-5

© Felix Meiner Verlag, Hamburg 2019. Alle Rechte vorbehalten.  
Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen und 

die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit es 
nicht §§ 53 und 54 UrhG ausdrücklich gestatten. Satz: Type & Buch Kusel, 

Hamburg. Druck und Bindung: Bookfactory, Stadthagen. Werkdruckpapier: 
alterungsbeständig nach ANSI-Norm resp. DIN-ISO 9706, hergestellt aus 

100% chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany.

Abonnenten der Zeitschrift erhalten einen kostenlosen Zugriff auf die elektronische  
Ausgabe inkl. der Archivhefte der letzten Jahrgänge über die »Meiner eLibrary«. 

Weitere Informationen unter www.meiner.de/ejournal

Sie möchten informiert werden sobald eine neue Ausgabe erscheint?  
Dann abonnieren Sie unseren Zeitschriften-Newsletter unter:  

www.meiner.de/newsletter



Editorial . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                             	 205

Schwerpunkt: Subjektivierung

	 Juliane Spitta

Der ungebetene Gast 
Die Krise des Subjekts zwischen Verdrängung und Wiederkehr . . . . . .       	 207

	 Nils Baratella

Das Politische nach dem Vorbild des Ästhetischen 
Ein Beitrag Hannah Arendts zur Frage der politischen  
Subjektivierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 229

	 Stefania Maffeis

Das Subjekt der Menschenrechte 
Praktiken der Subjektivierung in Kämpfen der Migration. . . . . . . . . . .            	 245

	 Frank Engster

Im Spiegel-Selfie-Stadium: The downloaded Man 
Subjektivierung im digitalen Kapitalismus und der zweite  
Ursprung der Akkumulation. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 259

	 Sven Rücker / Arito Rüdiger Sakai

Helden, Partisanen, Märtyrer und Attentäter
Subjektivierung als Selbstopfer. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 281

Relektüren

	 Hans Jörg Sandkühler

Idéologie
Destutt de Tracys naturalisierte Wissenschaft von den Ideen  
und Degérandos »erfahrungsphilosophische« Philosophie- 
geschichtsschreibung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 303

	 Giovanni Morrone

Wilhelm von Humboldt als Kulturphilosoph . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 325

I N H A L T S V E R Z E I C H N I S



	 Daniel Martin Feige

Retroaktive Teleologie 
Zur Aktualität geschichtsphilosophischen Denkens. . . . . . . . . . . . . . . .                 	 347

	 Michael Makropoulos

Zum Begriff der Möglichkeit bei Helmuth Plessner. . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 363

Dokument

	 Victor Cousin

Über das Klare und Dunkle in den menschlichen Erkenntnissen  
oder über Spontaneität und Reflexion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 383

	 Xenia Fischer-Loock

Cousins unbekannte Differenzschrift: 
eine Philosophie nach dem Idealismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 391

Kritik

	 Norbert Bolz

Nur im Okzident
Hans Joas möchte Max Weber entzaubern . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 417

	 Kazunobu Shimoda

Gibt es bei Hegel eine Anthropologie? 
Ein Sammelband zur Genealogie und Systematik des Menschen . . . . .      	 420

	 Antonio Roselli

Die Bildvergessenheit des Geistes 
Eva Schürmann plädiert für eine »kritische Darstellungskompetenz« .	 421

	 Marcel René Marburger

Frei sein für 
Leben und Denken Vilém Flussers . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 427

Abstracts . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            	 429

Autorinnen und Autoren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 431

204	 Inhalt



ZKph 12 | 2018 | 2

Editorial

 D ie Begriffe Subjekt, Subjektivierung und Subjektivität wurden schon oft für tot 
erklärt, doch die Debatten um sie reißen nicht ab. Im Gegenteil, angesichts der 

weltumspannenden Krise politischer Repräsentation sind sie virulenter denn je. 
Gleichzeitig offenbaren die Wiederkehr autoritärer Subjektivierungsmodelle und 
das Rollback des Nationalkonservatismus, dass neue Formen kultureller Selbstbil-
dung nicht zwangsläufig emanzipatorisch sind. Waren die identitätspolitischen 
Diskurse der letzten Jahrzehnte von der Kritik an vermeintlicher Eindeutigkeit 
geprägt und versuchten Grenzen, Ausschlüsse und Differenzen dominanter Mo-
delle der Identitätsstiftung aufzuzeigen, so steht heute die drohende Auflösung von 
Sicherheit und Zugehörigkeit im Fokus. Subjektive Identität ist zu einem Kampf-
begriff gegen ihren vermeintlichen Verlust in einer globalisierten Welt avan- 
ciert. 

Subjektivität, d. h. Erkennbarkeit und Anerkennung, konstituiert sich, wie be-
reits Hegel analysierte, nicht durch politische Institutionen allein, sondern wird 
durch Sittlichkeit (heute würden wir sagen: durch Kultur) beeinflusst. Eine dif-
ferenzierte Auseinandersetzung mit den Kulturen politischer Subjektivierung in 
der Gegenwart scheint nötig, denn je mehr die Eindeutigkeit von Subjektformatio-
nen in Auflösung begriffen ist, je mehr das Vertrauen in Institutionen und klassi-
sche Identifikationsangebote schwindet, umso drängender stellen sich Fragen nach 
neuen Kulturen der Selbstbildung. Um die Probleme und Chancen, die sich aus den 
aktuellen Debatten ergeben, besser verstehen zu können, ist zunächst ein Blick in 
die Geschichte des Begriffsfeldes hilfreich. Denn die heutigen Diskurse schließen 
an kulturphilosophische Auseinandersetzungen der vergangenen Jahrzehnte an. 
In deren Zentrum stand die Dichotomie zwischen dem sich-selbst-bewussten Sub-
jekt der Befreiung und seiner Dekonstruktion. Diese Gegenüberstellung war je-
doch immer schon vereinfacht; verkannte sie doch die Prozessen der Selbstbildung 
inhärente Dialektik, deren Folge es ist, dass der „Tod des Subjekts“ nicht das Ende 
von Subjektivierungen ist. Die konstitutive Doppeldeutigkeit des Subjekts, Zugrun-
deliegendes und Unterworfenes zu sein, bleibt kulturphilosophisch stets wirk-
mächtig. Und so muss die Verabschiedung des Subjekts selbst als Teil einer neuen 
Subjektivierungspraxis begriffen werden – einer Praxis, die die offene und fluide 
Subjektivität der Postmoderne erst generiert hat. Diese ist mittlerweile zu einem 
selbstverständlichen Teil der Lebenspraxis von westlichen Gesellschaften avan-
ciert und wird von den einen als neue Freiheit gefeiert, während sie den anderen als 
Signal des kulturellen Niedergangs erscheint.



206	 Editorial

ZKph 12 | 2018 | 2

In diesem Schwerpunkt geht es mitnichten darum, zum wiederholten Mal für 
oder gegen das Subjekt Position zu beziehen; zumal unseres Erachtens auch über-
haupt keine Notwendigkeit besteht, sich zwischen Tod und Wiedergeburt zu ent-
scheiden. Wir gehen davon aus, dass sich hinter dem Rücken der dekonstruierten 
Identität, quasi als Subtext ihres Untergangs, längst etwas Neues herausgebildet 
hat. Die Frage nach dem Subjekt und dessen Verabschiedung bildet die gemein-
same Grundlage der folgenden Beiträge, die sich in unterschiedlicher Form mit ge-
genwärtigen Kulturen politischer Subjektivierung auseinandersetzen. Das Subjekt 
steht im Fokus der Beiträge, dennoch handelt es sich nicht um eine Rückkehr zur 
Subjektphilosophie. Während Idealismus und Konstruktivismus an der Ermächti-
gung und die Dekonstruktion an der Entmächtigung des Subjekts arbeiteten, be-
greifen wir das Subjekt als Handelndes und betonen seine Kontingenz, ohne seine 
Situation in Beliebigkeit kippen zu lassen. Identität bleibt im Kommen, die Finalität 
ihrer dialektischen Selbstbildungsbewegung wird aufgegeben. Das Ich, das nicht 
mehr bei sich ankommt, ist in einer unablässigen Bewegung begriffen, die neue 
Subjektivitäten hervortreibt.

Als eine Art Wiederkehr des Verdrängten bleibt das Subjekt seinen Diskursen 
beständig auf der Spur. Von einer transzendentalen Instanz wird es zu einem »Er-
eignis«, von einem Fundament zu einem Prozess. Insofern hat Derrida mit seiner 
»Hauntologie« des Gespenstes eine treffende Formel gefunden, die das Subjekt im-
mer schon als Schatten seiner selbst beschreibt.

Konzeption und Ausgestaltung unseres Themenschwerpunktes gehen auf eine An-
regung von Nils Baratella sowie von Sven Rücker und Juliane Spitta zurück, denen 
wir, wie auch den übrigen Autorinnen und Autoren, an dieser Stelle herzlich Dank 
sagen.

Ralf Konersmann� Dirk Westerkamp



ZKph 12 | 2018 | 2

Juliane Spitta

Der ungebetene Gast
Die Krise des Subjekts zwischen Verdrängung und Wiederkehr

 D as moderne Subjekt hat seine kulturelle Stabilität verloren und befindet sich in 
einer tiefen Krise – so weit, so bekannt. Die Auflösung identitäts- und sicher-

heitsversprechender Subjektformationen wird in der Kulturphilosophie seit Jahr-
zehnten analysiert und in ihren Folgen erörtert und doch scheint die Angst vor 
dem Verlust von Identität sich gegenwärtig auf einen neuen Höhepunkt zuzube-
wegen. Konservativ-autoritäre Modelle kultureller Subjektivierung gewinnen mit 
romantisch-reaktionären Identitätsversprechen im rhetorischen Gepäck politisch 
weltweit an Einfluss und verhelfen dem Begriff der Identität zu einem unverhoff-
ten Comeback.

Über die Hintergründe dieser Entwicklung wird heftig diskutiert. Neben den 
klassischen Erklärungen, die eine Politikverdrossenheit oder kulturelle Überforde-
rungen durch Migration und Globalisierung verantwortlich machen, wird immer 
wieder über die verhängnisvollen Auswirkungen der Demontage des Subjekts ge-
sprochen. Zuweilen wird im Namen notwendiger Selbstkritik die gesamte philo-
sophische Tradition, die mit den Namen Poststrukturalismus und Dekonstruktion 
verbunden ist, für eine Inflation des Wahrheitsbegriffs in Geiselhaft genommen 
und »der Postmoderne« die Schuld für den Erfolg rechtsautoritärer Politik aufge-
bürdet.1

Sicher, die Verwerfungen der globalisierten Welt sind enorm, und sie stellen 
fundamentale kulturpolitische Gewissheiten in Frage. Doch die Gründe dafür sind 
komplex – Klagen über den Verlust von Identität, wie traditionelle Konservative, 
autoritäre Nationalisten und neuerdings auch liberale Intellektuelle sie weltweit 
anstimmen, gehören zu den schlichtesten und schlechtesten Erklärungen.2 Die 

1	 Vgl. Albrecht Koschorke, »Die akademische Linke hat sich selbst dekonstruiert. Es ist Zeit die 
Begriffe neu zu justieren«, in: NZZ 18.4.18 und Paul Boghossian, Angst vor der Wahrheit. Ein Plä-
doyer gegen Relativismus und Konstruktivismus, Berlin 2013.

2	 Die Fronten zwischen Überflüssigen und potentiell Überflüssigen werden Bestandteil der politi-
schen Realität bleiben, solange Kriege, Spaltungen und Ungleichheit zunehmen und der wach-
sende Überschuss an Arbeitskraft Menschen weltweit in Konkurrenz setzt. Diese Spaltungen 
gehen nicht auf eine Krise der Identität zurück; sie sind die Form, in der sich die soziale Frage 
heute stellt.

S C H W E R P U N K T



208	 Juliane Spitta

ZKph 12| 2018 | 2

Vorstellungen von Identität, die in diesen Debatten vorherrschend sind, erweisen 
sich vielmehr als Teil des Problems. Im Folgenden wird die These vertreten, dass 
die Verfangenheit in einer destruktiv-zirkulären Spannung zwischen Verdrängung 
und Wiederkehr verantwortlich dafür ist, dass der selbst krisenhafte Begriff der 
Identität wieder und wieder als Lösungsmodell präsentiert wird.3

Ein Subjektbegriff, der den Zirkel durchbrechen und mehr will, als dem Krisen-
diskurs eine neue Facette hinzuzufügen, muss sich daher jenseits der bekannten 
Pole bewegen, um den Diskurs auf eine andere Ebene zu heben. Das Dilemma des 
Bestehenden muss jedoch in seiner Tragweite verstanden werden, bevor die Poten-
tialität neuer Subjektivierungsformen erörtert werden kann. Dabei offenbart sich, 
dass die Krise des Eigenen mit einer wiederkehrenden Angst vor dem Anderen ver-
bunden ist. Im Zusammenhang mit dieser Angst spielt die Figur des ungebetenen 
Gastes eine besondere Rolle. In den Debatten um Identität und Differenz taucht sie 
in Krisenzeiten mit gespenstischer Regelmäßigkeit in unterschiedlichen Besetzun-
gen auf und scheint die Ordnung des Selbst und der Dinge untergraben zu wollen.4 
An den Projektionen und Ängsten, die sich um diese Figur ranken, offenbaren sich 
die Ambivalenzen eines Identitätsbegriffs, dem es weder gelingt, das Außen einzu-
verleiben, noch seinen als Innen definierten Bereich eindeutig abzugrenzen. Das 
Außen weist über seine abgeleitete und sekundäre Funktion hinaus, gestaltet das, 
was als Innen definiert wird, mit und stellt die Eindeutigkeit der Grenzen in Frage.

Die Funktion des ungebetenen Gastes ist mit individuellen oder kollektiven 
Verdrängungsprozessen verbunden. Heute wird die Figur vielfach mit rassisti-
schen oder antifeministischen Zuschreibungen assoziiert. Darüber hinaus ver-
weist die Kontinuität antisemitischer Projektionen5 auf die prominenteste und bis 
heute wirkungsmächtige historische Figuration.6 Jean-François Lyotard stellt dies

3	 Den Gegenpol zu den politischen Imaginationen der national-romantischen Populisten und ih-
rem identitären Chauvinismus bildet die demonstrative Inkorporation eines dekonstruktiven 
Subjektbegriffs, den eine urban-digitale Lifestyle-Bourgeoisie der Globalisierungsgewinner zele-
briert und mithilfe von Leitbildern wie Fluidität, Differentialität und Pluralität als neue Freiheit 
der Selbstbildung begrüßt. Hier offenbart sich die unvermittelte Negation der Gegenseite, keine 
zukunftsträchtige Alternative für das Begreifen von Selbst und Welt.

4	 Die Metapher stammt von Freud, der vom unliebsamen Gast spricht, und diese Figur in seinen 
Schriften nutzt, um die Struktur, die Funktion und die Folgen von Verdrängungsprozessen zu 
verdeutlichen. Vgl. Sigmund Freud: »Die Verdrängung« (1915), in: ders., Das Ich und das Es. Meta-
psychologische Schriften, Frankfurt/M. 1992, 61–71, hier: 66.

5	 Die Klassifikation von Antisemitismus als pathische Projektion geht auf Freud zurück. Im An-
schluss daran stellen Theodor W. Adorno und Max Horkheimer die Gemeinsamkeiten von pa-
ranoider Angststörung und Antisemitismus heraus. Vgl. Adorno und Horkheimer, Dialektik der 
Aufklärung, Frankfurt/M. 1987.

6	 Interessant ist in diesem Kontext, dass der überwiegende Teil der antisemitischen Straftaten in 
Deutschland weiterhin einen rechtsextremen Hintergrund hat. Laut einer Statistik des Bunde-
sinnenministeriums waren 2017 1377 Täter Deutsche mit rechtsextremem Hintergrund im Ge-
gensatz zu 58 ausländischen Tätern. Diese Zahlen helfen, die Wahrnehmung zu korrigieren, dass 



	 Der ungebetene Gast	 209

ZKph 12 | 2018 |2

bezüglich die These auf, dass »die Juden« im kulturellen Imaginären des christ-
lichen Abendlandes in eine Art Geiselhaft genommen und auf die Rolle des An-
deren festgeschrieben wurden.7 Wird Antisemitismus als Symptom für die Krise 
einer Gemeinschaft gelesen, die den eigenen Ansprüchen an innerer Einheit und 
Ursprünglichkeit nicht gerecht wird, ist seine historische Kontinuität auch mit der 
Überdetermination des Identitätsbegriffs verbunden. In diesem Sinne bezeugt die 
Figur des ungebetenen Gastes nicht nur aktuelle politische Distinktionsbemühun-
gen, sondern verweist auch auf eine historisch-verdrängte Ursprungsproblematik. 
Die tautologischen Identifikationsbemühungen sind dann keine einfachen Fehlleis
tungen, sondern Teil einer konstitutiven Krise des Subjektbegriffs, dessen überge-
ordnete Spuren in die Geschichte zurückreichen.

Der folgende Text nähert sich diesen Fragen mithilfe von Hegels Subjektivie-
rungstheorie. Wenn Hegel aufzeigt, wie das Selbst sich als Individuum und kollek-
tive Praxis in einer Bewegung selbstreflexiv-aufhebender Bildung zum absoluten 
Wissen in stetiger Wechselwirkung mit der Welt hervorbringt, beschreibt er diesen 
Produktionsprozess von Geist und Wissen jenseits der Linearität klassischer Her-
kunftsgeschichte. Er legt damit ein Fundament zum Verständnis von Subjektivie-
rungsprozessen. Gleichwohl bleibt seine bewusstseinsidealistische Vorstellung an-
gesichts der Krisenhaftigkeit des Subjekts unzureichend. Wird Hegel durch Jacques 
Lacans Theorie der phantasmatischen Identifizierung ergänzt, werden Hinter-
gründe der tautologischen Re-Inszenierungen von Identitätsprojekten verständ-
lich. Die Wiederkehr dysfunktionaler Identitätskonstruktionen offenbart ebenso 
wie die Versuche, subjektimmanente Probleme nach außen zu verschieben, die Di-
lemmata eines Subjektbegriffs, dessen Krise zur Regel geworden ist. Zugleich be-
zeugen die personifizierenden Abwehrkämpfe gegen imaginäre Eindringlinge das 
stetige Bemühen, die Verantwortung für unvermittelte Widersprüche und fehlende 
Selbsttransparenz zu delegieren. Motor dieser Bewegung scheint das Bedürfnis, ei-
nen nicht einzuverleibenden Rest zu markieren, dessen Anerkennung das Potential 
besäße, die Grundlagen individueller und kollektiver Identitätsbildungen in Frage 
zu stellen.

I. Ich und der Andere – mit Hegel und Freud zu Lacan

Hegel beschreibt in der Phänomenologie des Geistes den selbstreflexiven Anerken-
nungsprozess, den der Einzelne auf seinem Weg über sinnliche Gewissheit, Wahr-
nehmung, Selbstbewusstsein, Vernunft und Geist zum absoluten und zugleich 

Antisemitismus heute vorwiegend ein Problem des politischen Islams ist. Quelle der Statistik: 
Süddeutsche Zeitung vom 22. April 2018. 

7	 Vgl. Jean-François Lyotard, Heidegger und die Juden, hrsg. von Peter Engelmann, Wien 1988, 33.



210	 Juliane Spitta

ZKph 12| 2018 | 2

überindividuellen Wissen zurücklegt. Wenn er dazu die Bewegung des Geistes 
quasi mitvollzieht, ist die Prozesshaftigkeit des Werdens genauso bedeutsam wie 
die nichtlineare (Gleich-)Zeitigkeit des dialektischen Voranschreitens. »Es ist das 
Werden seiner selbst, der Kreis, der sein Ende als seinen Zweck voraussetzt und 
zum Anfange hat, und nur durch die Ausführung und sein Ende wirklich ist.«8 
Subjektivierung wird bei Hegel spiralförmig gedacht und ist mit der Vorstellung 
einer Teleologie im Sinne einer sukzessiv-linearen Entwicklung unvereinbar. Der 
Prozess der Subjektivierung ist geprägt vom Versuch, Widersprüche anzuerkennen 
und aufzuheben, nicht jedoch um sie in einer abschließenden Identität aufzulösen, 
denn der aufgehobene Widerspruch schreibt sich in die nächste dialektische Rela-
tion ein und in ihr fort.

»Die lebendige Substanz ist ferner das Seyn, welches in Wahrheit Subject, oder 
was dasselbe heißt, welches in Wahrheit wirklich ist, nur insofern sie die Be-
wegung des sich selbst Setzens, oder die Vermittlung des sich anders Werdens 
mit sich selbst ist. Sie ist als Subject die reine einfache Negativität, ebendadurch 
die Entzweyung des Einfachen, oder die entgegensetzende Verdopplung, welche 
wieder die Negation dieser gleichgültigen Verschiedenheit und ihres Gegensat-
zes ist; nur diese sich wieder herstellende Gleichheit oder die Reflexion im An-
dersseyn in sich selbst – nicht eine ursprüngliche Einheit als solche, oder un-
mittelbare als solche, ist das Wahre.«9

Das Subjekt reflektiert sich in seinem Anderssein in sich selbst. Die Vorstellung 
eines überhistorisch-einheitlichen Seins ist ebenso wie die Suche nach einer ur-
sprünglichen Identität ein imaginäres Projekt, da ein transzendentales an sich des 
Subjekts ebenso wenig behauptet werden kann wie ein an sich der Geschichte. Un-
vermittelte Kraftanteile, differentieller Widerstreit und Neukonstruktion sind un-
bedingte Merkmale des Prozesses des Selbst-Werdens.10 »Die Wirklichkeit dieses 
einfachen Ganzen besteht aber darin, daß jene zu Momenten gewordne Gestaltun-
gen sich wieder von neuem, aber in ihrem neuen Elemente, in dem gewordenen 
Sinne entwickeln und Gestaltung geben.«11

Und doch denkt Hegel die Negation der Negation als fort- und aufsteigende, har-
monisierende Bewegung zunehmender Vervollkommnung. Zwar sei die menschli-
che Vernunft, das tätige Wesen des Geistes, zunächst vom Widerspruch behaftet, 
die Dinge an sich sind es für Hegel jedoch nicht. Die Vernunft schreitet auf dem 
Weg des Geistes zu sich voran. Der Geist ist immer schon Geist, ihm fehlt lediglich 

  8	 Hegel, Phänomenologie des Geistes [im Folgenden: PdG], in: ders., Gesammelte Werke, hrsg. von 
der Nordrhein-Westfälischen Akademie der Wissenschaften, Bd. 9, Hamburg 1980, 18.

  9	 Ebd.
10	 Vgl. Annette Bitsch, Diskrete Gespenster. Die Genealogie des Unbewussten aus der Medientheorie 

und Philosophie der Zeit, Bielefeld 2009, 72.
11	 Hegel, PdG, 15.



	 Der ungebetene Gast	 211

ZKph 12 | 2018 |2

das Wissen um sich selbst. Er verwirklicht sich im Prozess des Für-sich-Werdens 
als das, was er an sich bereits ist. »Wie im Begriffe überhaupt die Bestimmtheit, die 
an ihm vorkommt, Fortgang der Entwicklung ist, so ist auch an dem Geiste jede Be-
stimmtheit, in der er sich zeigt, Moment der Entwicklung und, in der Fortbestim-
mung, Vorwärtsgehen seinem Ziele zu, sich zu dem zu machen und für sich zu wer-
den das, was er an sich ist.«12

Die Wiederkehr von Krisen in der Geschichte des Subjekts lässt die Darstel-
lung des Subjekt-Werdens als fortschreitend-anerkennende Aufhebung ebenso wie 
die Beschreibung der reflexiven Vernunft als synthetisierende Kraft idealisierend 
erscheinen. Problematisch ist nicht die Diskrepanz zwischen der systematisch-lo-
gischen und der empirisch-praktischen Ebene, die Hegels begriffs- und ideenlogi-
schem Idealismus wiederholt vorgehalten wurde, sondern der Glaube an die grenz-
überschreitende Kraft der reflexiv-selbstbewussten Anteile des Geistes.

Das Vertrauen in Selbstbewusstsein und Vernunft ist jedoch auch bei Hegel nicht 
ungebrochen: Die Bewusstseinsbildung lasse eine Vielzahl unbewusster Anteile 
der menschlichen Psyche zum Tragen kommen.13 Obgleich er keine systematische 
Theorie des Unbewussten entwickelt, wurde Hegel vor allem im Anschluss an seine 
Herr-Knecht-Dialektik wiederholt zum Vordenker des gespaltenen Subjekts der Psy-
choanalyse erklärt.14 Annette Bitsch z.B. sieht eine Linie von Hegel zu Sigmund 
Freud, die sie mit dessen begriffslogischer Konzeption von Subjektivität begründet:

»Der Hegel’sche Begriff stellt keinen statischen, in sich ruhenden, von Logos 
intubierten Moment der Wahrheit und Identität dar, sondern einen zeitlichen Voll-
zug, es ist ein historisiertes Subjekt, das sich in dialektischen Intervallen von Schei-
tern und Erkenntnis, Irrtum und Wahrheit, also gemeinsam mit der Weise, wie es 
seinen Gegenstand hat, transformiert.«15

Im Verlauf dieses zeitlichen Vollzugs des Selbst-Werdens erkennen die Subjekte 
ihre Angewiesenheit aufeinander und wenden die unvermittelte gegenseitige Ver-
nichtung kraft der dialektisch aufhebenden Negation der Negation ab. Der ein-
fache Widerspruch zwischen zwei Einzelnen, die nichts außer sich anerkennen, 
wird durch ein Drittes aufgelöst. Die Einzelnen erkennen, dass sie nur zeitliche 
Momente ein und desselben Selbstbewusstseins sind. Sich anerkennend »als gegen-
seitig sich anerkennend«16 sublimieren und synthetisieren sie sich zu einem höhe-
ren Selbstbewusstsein.

12	 Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse, in: ders., Werke [Theorie-
Werkausgabe], hrsg. von Eva Moldenhauer und Klaus Markus Michel, Bd. 10, Frankfurt/M. 1986, 
§ 387, 38.

13	 Vgl. Ludwig Siep, Der Weg der Phänomenologie des Geistes, Frankfurt/M. 2014, 72.
14	 Vgl. Jacques Lacan, Seminar II. Das Ich in der Theorie Freuds und in der Technik der Psychoanalyse, 

Weinheim u.a. 1991, 196.
15	 Bitsch, Diskrete Gespenster, 76.
16	 Hegel, PdG, 110.



212	 Juliane Spitta

ZKph 12| 2018 | 2

Das selbstreflexive An-Erkennen der different-relationalen Beziehung verweist 
den Einzelnen und seine herrschaftlichen Selbstermächtigungsphantasien auf die 
Abhängigkeit von Anderen sowie auf eine überindividuelle Ebene. Diese Anerken-
nung unbewusst-verborgener Anteile des Selbst ist Bestandteil einer Stufenleistung 
auf dem Weg zum Geist, der die Totalität seiner Momente einverleibt, im Wissen 
vermittelt und in ihrer Gänze begreift. Hegels Präfiguration des Unbewussten ist 
vom Anliegen geprägt, die scheinbare Unvereinbarkeit zwischen rationalistischer 
Bewusstseinsphilosophie und Empirismus zu überwinden, sie hat in diesem Sinne 
keinen analytischen Selbstzweck und wird von ihm nicht weiter ausgearbeitet. Das 
differentielle Subjekt, das Hegel entwirft, weist dennoch über den klassisch-aufge-
klärten Subjektbegriff der Moderne hinaus, da es selbstbezüglich-erfahrungsem-
phatischen Individualitätsprojekten ebenso entgegensteht wie der vernunfteuphe-
mistischen Logik des cartesianischen Selbstbewusstseins. Hegels Geist ist mehr als 
das Selbstbewusstsein, das durch die Kontinuität des ich denke zusammengehalten 
wird, es ist aber auch kein selbsttransparentes Erkenntnisprinzip oder eine Iden-
tität in der Zeit im Sinne Kants. Es ist die prozessuale, beständige Modifikation 
eines sich begrifflich strukturierenden Selbst.17 Als solches reflektiert es sich jen-
seits einer werteuniversal-rationalistischen Deontologie in dieser Welt. Da Hegel 
den Geist als Wirkung einer beständigen, dialektischen Vermittlung zwischen Er-
fahrung und Reflexion begreift, gelingt es ihm, die einfache Distinktion zwischen 
Subjekt und Objekt hinter sich zu lassen.

Dieses Verständnis von Subjektivierung als stetige Bewegung eines in sich dif-
ferenten Selbstbildungsprozesses macht Hegel anschlussfähig für die gegenwärtige 
Debatte. Im Zentrum seines Denkens steht nicht Identität, sondern die Vermitt-
lung. Fragilität und Krisenhaftigkeit bedrohen das Subjekt nicht von außen, sie 
sind innere Anteile des Subjektivierungsprozesses. Ein postdekonstruktives Ver-
ständnis kann von Hegel ausgehen, doch bietet er keine Erklärung für die wie-
derkehrenden Probleme mit der Figur des Anderen, denn durch die selbstreflexive 
Vermittlung kann das Selbst letztlich zu seinem eigenen, vollständig in sich be-
griffenen Gegenstand voranschreiten. Durch die Anerkennung der eigenen rela-
tionalen Verfasstheit lässt es das Begehren nach einfacher Identität hinter sich; die 
destruktive Spannung weicht dem Wissen um sich selbst. Hegel vertraut auf die 
synthetisierende Kraft der Vernunft, die den Geist zu seiner bewusstseinslogischen 
Vollendung antreibt.

Das unterscheidet ihn von psychoanalytischen Konzepten im Anschluss an 
Freud. Lacan beispielsweise denkt Selbstbildung als unabgeschlossenen Prozess; 
Krisen und Widersprüche werden nie vollständig vermittelt und bilden den Fokus 
seiner Theorie. Lacan macht sich Hegels Konzeption des dialektischen Dreischritts 
zu eigen. Er geht jedoch davon aus, dass sich Spuren der originären Widersprüche 

17	 Vgl. Bitsch, Diskrete Gespenster, 75.



	 Der ungebetene Gast	 213

ZKph 12 | 2018 |2

auch nach der dialektischen Vermittlung fortschreiben, da das Selbst es nicht ver-
mag, den Konflikt durch selbstgesteuerte vernünftige Reflektion aufzulösen. Auch 
Lacan spricht von Aufhebung, aber im streng Hegel’schen Sinne misslingt die ver-
mittelnde Synthese.

Für Lacan beginnt der Prozess der Subjektivierung mit einer phantasmatischen 
Identifikation im sogenannten Spiegelstadium.18 In Form einer zum Scheitern ver-
urteilten, imaginären Bewegung setzt er sich lebenslang fort, kommt nie an sein 
Ziel. Konflikte, Krisen und Brüche begleiten das Subjekt fortwährend und be-
drohen es stetig in seiner Autonomie. Gleichzeitig beginnt bereits in frühester 
Kindheit ein Prozess, der innere Differenzen, Ohnmacht und Gespaltenheit durch 
Imaginationen von Einheit und Selbsttransparenz überblendet. Diese imaginär 
begründete Fixierung auf ein unerreichbares Ideal, die das Scheitern der Iden-
tifikation absehbar macht, begründet die eingangs erwähnte destruktive Zirku-
larität des Identitätsdiskurses. Der imaginäre Anteil der Selbstbildung wird zum 
Schlüssel, um das Begehren nach Identität und die wiederkehrenden Probleme des 
Subjekts in seinem Verhältnis zum Anderen zu begreifen.

Wie bei Hegel oszillieren auch bei Lacan differentiell-relationale, subjektimma-
nente Momente und widerstreiten um gegenseitige Anerkennung. Während des 
Spiegelstadiums, in dem ein idealisiertes Bild des Selbst verinnerlicht wird, be-
gründet sich das Begehren nach Einheit und Selbsttransparenz. Es sorgt dafür, dass 
eine Identifikation stattfindet, aber das Subjekt den unvermittelten Rest, den An-
teil des Anderen in sich verdrängt und die fragile Illusion von Einheit und Selbst-
beherrschung auch nach der Einschreibung in die symbolische Ordnung bestehen 
bleibt. Resultat des Spiegelstadiums ist ein aus heterogenen Elementen zusammen-
geklebtes Bild, das das Subjekt sich und den Anderen als Einheit präsentiert. Das 
eigene Imago, das Bild, in dem das Kleinkind im Spiegel sich erkennt, das es als sein 
eigenes bestimmt und mit dem es sich identifiziert, ist eine phantasmatische Tota-
lität, die im Gegensatz zur Realität steht. Der grundlegende Konflikt, der bis in die 
heutige Identitätsdebatte bestimmend für die Krise des Subjekts ist, besteht in der 
einfachen Tatsache, dass so wenig wie ich je mit mir, wir je mit uns identisch gewesen 
sind – und es auch nicht sein werden. Der Andere oder das Bild im Spiegel – die 
Identifikation findet über etwas statt, das als außerhalb gesetzt wird. Wir erkennen 
uns im Anderen und grenzen uns zugleich von ihm und der gegenseitigen Ange-
wiesenheit ab. Das Ich begehrt sich als Ursache seiner selbst, als autonom und ein-
heitlich, als sich selbst präsent und transparent. Die Unmöglichkeit dieses Begeh-
rens wird nach außen verschoben, der Andere, in dem ich mich erkenne, scheint es 
zu sein, der meine Identität verhindert.19 

18	 Lacan, »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, wie sie uns in der psychoanalytischen 
Erfahrung erscheint (Bericht für den 16. Internationalen Kongreß für Psychoanalyse in Zürich 
am 17. Juli 1949)«, in: ders., Schriften I, Weinheim u.a. 1973, 61–70.

19	 Vgl. ebd.



214	 Juliane Spitta

ZKph 12| 2018 | 2

II. Verdrängung und Wiederkehr

Mangel an Selbstgenügsamkeit und einheitlicher Präsenz sind demnach konstitutiv 
für den Subjektivierungsprozess. Doch Lacan zufolge sind die individuellen Sub-
jekte beständig versucht, ihre Unvollständigkeit zu verdrängen. Das Ich-fixierte 
Individuum weigere sich anzuerkennen, dass ich und der andere nur wechselseitige 
Besetzungen ein- und desselben sind. Wie Herr und Knecht bei Hegel sind sie ohne 
einander nicht lebensfähig. Die Folge sei eine aggressive Grundspannung. Unfähig 
zu akzeptieren, manifestiert das Problem sich als destruktiver Drang zur Negation. 
Der Ausweg aus dem narzisstischen Konflikt mit dem anderen, der ich bin bzw. der 
mehr ist als ich, ohne von mir geschieden zu sein, scheint im du oder ich der Ver-
nichtung zu liegen.20 Das Verhältnis der beiden relationalen Momente stellt sich im 
Imaginären als entweder oder, als destruktives Spannungsverhältnis dar.

Der Konflikt wird letztlich entschärft, indem das Subjekt auf einen Platz in der 
Ordnungsstruktur des Symbolischen verwiesen wird. Hier entspricht die Bezie-
hung zwischen ich und dem anderen weder der Einheit (eins) noch der Differenz 
(zwei), da die Differenz wiederum zwei vollständige für sich zur Voraussetzung hat. 
Die symbolische Anerkennung der relationalen Differenz entschärft zwar die ima-
ginäre Spannung, die Spuren der Kränkung bleiben jedoch bestehen, werden ver-
drängt und schreiben sich im Unbewussten fort. Das dorthin Verdrängte ist nicht 
vergessen, es entsendet Symptome und Repräsentanten und kehrt in Form von 
Ängsten oder Krisen wieder. Angst ist für Lacan ein Symptom des Realen im Ima-
ginären. Er begreift sie als einen imaginären Affekt, der über das Imaginäre hinaus 
und auf das verdrängte Wissen um die reale Fragilität des Selbst hinweist.21

Die modernen Narrationen von Subjektivität sind weniger starr und durchaus 
offen, innere Differenzen zu thematisieren. Der Wunsch, einem imaginären Bild des 
Selbst zu genügen, bleibt gleichwohl bestehen, ebenso wie der Versuch, die Verant-
wortung für das Scheitern dieses Unterfangens nach außen zu verschieben. Noch 
immer werden Antagonismen und innere Differenzen verdrängt, überblendet und 
verschleiert. Hans-Dieter Gondek bleibt im Bild des Spiegelstadiums und spricht, 
um die Rolle des anderen in mir zu verdeutlichen, von einem »Fleck, der das Spie-
gelbild um seine Vollkommenheit bringt und damit das anzeigt, was der Spiegelung 
widersteht«.22 Er erfüllt dieselbe Funktion wie der ungeliebte oder ungebetene Gast 
bei Freud, dessen Wiederkehr uns fortwährend an die Präsenz des Anderen in mir 

20	 Vgl. Lacan, »Das Spiegelstadium« und »Das Drängen des Buchstaben im Unbewussten oder die 
Vernunft seit Freud«, in: ders., Schriften II, Weinheim u.a. 1991, 15–55, hier: 50, sowie Hegel, PdG, 
109–110.

21	 Vgl. Lacan, Seminar II, 196, sowie Hans-Dieter Gondek, »Die Angst als ›das, was nicht täuscht‹«, 
in: Psychoanalyse und Philosophie: Lacan in der Diskussion, hrsg. von Bernhard H. Taurek, 
Frankfurt/M. 1992, 107–137, hier: 112.

22	 Ebd., 111.



	 Der ungebetene Gast	 215

ZKph 12 | 2018 |2

erinnert. Ob Gast, Fleck oder Fremder – Gespenstern gleich kehren diese Figuren 
wieder, widersetzen sich ihrer Verdrängung und finden unkontrollierbare Wege, 
die Identifizierung zu unterlaufen; das imaginäre Bewusstsein, unfähig die eigenen 
Ansprüche zu modifizieren, sucht beständig Mittel und Wege ihre Anwesenheit zu 
leugnen, um die konstitutive Krise des Eigenen zu verschleiern.

Immer wieder wird der strukturell-theoretische Konflikt auf eine empirische 
Ebene verschoben und diskrete Relationen werden in substantielle Gegensätze um-
zudeuten versucht; d.h., sie werden personifiziert und auf empirische Andere proji-
ziert. Ihnen wird die Verantwortung für die Diskrepanz zwischen Ideal und Wirk-
lichkeit angelastet. Gemäß der Lacan’schen Terminologie wird der kleine andere 
als großer Anderer imaginiert. Diese Personifizierung des Anderen als konkretes 
Feindbild legitimiert Gewalt und Ausgrenzung und hat gravierende Konsequenzen 
für diejenigen, die auf seinem Platz festgeschrieben werden. Die Bebilderungen des 
imaginären Angstobjekts sind mobil und doch weder beliebig noch zufällig. Die 
Personifizierungen der Differenz ermöglichen tiefgreifende Rückschlüsse auf den 
Zeitgeist eines Kultur- oder Gesellschaftsraums.

Freud hat in seiner Theorie der Verdrängung die Weigerung des Ich-Bewusst-
seins analysiert, die eigene Ohnmacht gegenüber unbewussten Prozessen anzuer-
kennen. Er spricht davon, dass das Ich nicht Herr im eigenen Haus ist und sieht 
darin eine der drei großen narzisstischen Kränkungen der Menschheitsgeschich-
te.23 Freud kritisierte das Ich-Ideal des rationalistischen Subjektbegriffs und dessen 
Verständnis von individueller Verfügungsgewalt als folgenschwere Illusion. Die 
kulturelle und politische Tradition der westlichen Gesellschaften, deren Ideen- und 
Geistesgeschichte auf der Überhöhung des Selbstbewusstseins basiere, habe eine 
paradoxe Struktur erschaffen, in der das Ich beständig versuche, die eigene Auto-
nomie unter Beweis zu stellen und die Grenzen der Selbstverfügung zu leugnen.24 
Gleichzeitig torpediere das Spurengedächtnis des Unbewussten diese Anstrengun-
gen. Die Wirkungsmacht des Unbewussten übersteige die Verständnis-Parameter 
des rationalistischen Bewusstseins und sein Gedächtnis verweise auf eine Vergan-
genheit jenseits der Gegenwart, die nicht vergessen werden kann, weil sie nie be-
wusst war.25

23	 Freud, »Einige Schwierigkeiten der Psychoanalyse«, in: Imago. Zeitschrift für Anwendung der 
Psychoanalyse auf die Geisteswissenschaften 5 (1917), 1–7. 

24	 Das dialektische Pendant dazu bildet ein Vorwurf, der im rechtspopulistischen Diskurs der 
Gegenwart fast bedeutsamer ist: In dieser Variation geht es darum, den Anderen dafür verant-
wortlich zu machen, dass ich nicht mit mir identisch bin, dass ich mich und meine selbstver-
fügte Autonomie nicht verwirklichen kann. 

25	 Vgl. Freud, »Die Verdrängung«, 106–107. Die Gleich-Zeitlichkeit des Unbewussten, die den Er-
fordernissen von Präsenz und Linearität entgegensteht, entsendet Repräsentanten, ohne dass 
das Repräsentierte je bewusst werden kann. Bei der Andersheit des Unbewussten handelt es 
sich um eine Vergangenheit, die nie anweste, nie anwesen wird, deren Ankunft nie die Produk-
tion oder Reproduktion in der Form der Anwesenheit sein wird. Vgl. Jacques Derrida, »Die dif-



ZKph 12 | 2018 | 2

Nils Baratella

Das Politische nach dem Vorbild des Ästhetischen 
Ein Beitrag Hannah Arendts zur Frage der  
politischen Subjektivierung

 W o ist es geblieben, das Subjekt, das sich für seine Taten und Gedanken ver-
antwortlich erklären kann, wenn es die Strukturen sind, die alles, auch das 

Denken, bestimmen? Diese Frage stellt sich seit der Verabschiedung eines starken, 
Ich-bezogenen Subjektbegriffs in weiten Teilen des philosophischen Diskurses.1 Auch 
Hannah Arendt wendet sich von solch einem starken Subjektbegriff ab und betont 
immer wieder, dass die soziale Einbindung jedes Einzelnen seiner Ich-Bildung vo-
rausgehe. Nicht zuletzt durch die Konfrontation mit Adolf Eichmann ist aber auch 
Arendt auf die Frage gestoßen, wie eigenständige politische Urteilskraft denkbar sei, 
wenn das Subjekt als vollständig durch Sozialität determiniert verstanden wird.2 Und 
so finden sich, auch wenn Arendt den Begriff des Subjekts kaum verwendet, in ihrem 
Nachdenken über das politische Urteilen bedenkenswerte Überlegungen darüber, wie 
das schwierige und ambivalente Verhältnis von Individualität und Sozialität in ei-
ner Zeit zu denken ist, die den Einzelnen in der Masse aufzulösen droht.3 Gerade ihr 
Begriff des politischen Urteilens, der in einer besonderen Spannung zum Denken und 
zum sensus communis steht, lässt sich darum als ein Beitrag zu subjektivierungstheo-
retischen Debatten verstehen.

Arendt verwendet den Begriff des Subjekts nur selten und zumeist negativ. Häufig 
spricht sie von den Menschen und ihrer Welt. Dies mag in Arendts phänomenologi-

1	 Am drastischsten wird dieses Ich in Nachfolge Kants von Fichte formuliert. Vgl. Johann Gott-
lieb Fichte, »Grundlage des Naturrechts nach Principien der Wissenschaftslehre«, in: ders., 
Gesamtausgabe, hrsg. von Reinhard Lauth u.a., Bd. I/3, Stuttgart u.a. 1966.

2	 René Torkler, dessen Buch ich wichtige Anregungen verdanke, zeigt, dass die Konfrontation 
mit Eichmann und die daraus resultierende Reflexion über das Böse überaus bedeutsam für 
Arendts Suche nach einem Begriff des politischen Urteils und mithin für ihre Auseinander-
setzung mit Kant ist. Vgl. René Torkler, Philosophische Bildung und politische Urteilskraft. Han-
nah Arendts Kant-Rezeption und ihre didaktische Bedeutung, Freiburg u.a. 2015.

3	 Dem liegt freilich ein bestimmtes Verständnis der Massengesellschaft zugrunde, das Arendt 
in den Elementen darlegt. Vgl. Hannah Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. An-
tisemitismus, Imperialismus, totale Herrschaft, München u.a. 2000, 663–664.



230	 Nils Baratella

ZKph 12 | 2018 | 2

scher Ausbildung4 begründet sein wie auch in ihrer Abwendung vom Menschenbild 
der philosophischen Tradition, die das »Wesen des Menschen«5 suche. Gleichwohl 
möchte sich Arendt nicht gänzlich von dieser Tradition abwenden. Geprägt von einer 
deutlichen Ambivalenz von Kritik und Wertschätzung durchforstet sie die Tradition 
vielmehr, um in ihr Erfahrungsdimensionen zu finden, die es erlauben, in einer ge-
schichtlichen Situation, in der die Vorstellung autonomer Subjektivität verloren ge-
gangen ist, einen Begriff politischer Verantwortlichkeit zurückzugewinnen.6

Dabei interessiert sie sich mehr für die Praktiken zwischenmenschlicher Interak-
tion als für anthropologische Alleinstellungsmerkmale des Lebewesens Mensch. Für 
Arendt sind Menschen nur und zuallererst Gemeinschaftswesen – nicht der Mensch 
ist das zoon politikon, sondern die Menschen sind zoa politika. So interessiert sie weni-
ger die Frage, wer der Mensch sei, der auch hier im Verschwinden begriffen scheint, 
wie es bei Michel Foucault heißt7, als die Frage, was die Menschen tun. Erst in diesem 
Tun erscheinen die Menschen als Menschen.8

Im öffentlichen Raum des Politischen stellen die Menschen gemeinsam ihre ge-
teilte Welt her und bringen sich gegenseitig als Teile dieser Welt hervor.9 Darum 
muss jede/r Einzelne hier in Erscheinung treten10, um als eigenständiges Individuum 
gelten zu können. Dies verlangt aber von jeder/m Einzelnen auch, an diesem Raum zu 
partizipieren, indem er/sie eigenständig politisch urteilt und dieses sein Urteil öffent-
lich ausspricht, was für Arendt nichts anderes bedeutet, als in Gemeinschaft zu han-
deln.11 Menschen können demnach nur von diesen Praktiken sozialer Bezugnahme 
her verstanden werden. Diesen Praktiken widmet Arendt einige Aufmerksamkeit. In 
ihnen konstituieren die Menschen die Welt, in der sie gemeinsam leben. Wie verhält 
es sich aber mit der Konstitution der Menschen, die diese Welt hervorbringen, indem 
sie an ihr partizipieren? Wie werden sie innerhalb dieser als eigenständige, urtei-
lende Subjekte anerkennbar? Gibt es bei Arendt eine Theorie der Konstitution von 
Subjektivität?

  4	 Siehe dazu Sophie Loidolt, Phenomenology of Plurality: Hannah Arendt on Political Intersubjec-
tivity, New York 2018.

  5	 Hannah Arendt, Vita Activa oder Vom tätigen Leben, München u. a. 1989, 17.
  6	 Zum Begriff des Politischen und den philosophischen Praktiken Arendts vgl. auch Stefania 

Maffeis in diesem Heft und ihre Monographie: Transnationale Philosophie. Hannah Arendt und 
die Zirkulationen des Politischen, Frankfurt/M. 2018 (im Erscheinen).

  7	 Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, Frank
furt/M. 1974, 462.

  8	 Siehe dazu auch Rahel Jaeggi, Welt und Person. Zum anthropologischen Hintergrund der Gesell-
schaftskritik Hannah Arendts, Berlin 1997.

  9	 Dass sich Arendts Theorie des Zwischen für die Frage nach politischer Subjektivität nutzen 
lässt, zeigt auch: Wolfgang Heuer, Citizen. Persönliche Integrität und politisches Handeln. Eine 
Rekonstruktion des politischen Humanismus Hannah Arendts, Berlin 1992.

10	 Arendt, Vita Activa, 193.
11	 Zum Begriff des Handelns vgl. ebd., 164–165.



	 Das Politische nach dem Vorbild des Ästhetischen 	 231

ZKph 12 | 2018 |2

Hier soll gezeigt werden, dass Arendts Reflexionen über die Möglichkeiten po-
litischen Urteilens eine Vorstellung von Subjektivität implizit enthalten, die Sozia-
lität und Individualität zu verbinden sucht, auch wenn Arendt den Begriff des Sub-
jekts nur selten, und wenn, nur negativ verwendet. Aus Arendts Auseinandersetzung 
mit Immanuel Kant lässt sich eine Theorie des Subjekts herauslesen, in der die Her-
ausbildung individueller Urteilskraft zur Voraussetzung dafür wird, dass Indivi-
duen eigenständiges Urteilen zugesprochen werden kann.12 Am Beispiel des ästhe-
tischen Urteils entwickelt Arendt eine Vorstellung politischer Subjektivität, die auf 
die Zerstörung des Subjekts durch totalitäre Politik antworten soll.13 Nicht zuletzt 
angesichts des Wiedererstarkens autoritärer und identitärer Bewegungen können 
Arendts Überlegungen auch als Beitrag zu aktuellen Debatten gelesen werden. 

I. Subjekt und Selbstbestimmung bei Kant

Politisch urteilen kann der Einzelne für Arendt nur, indem er die Perspektiven An-
derer ins eigene Denken einbezieht. Dies ist nur einem vergemeinschafteten und um 
diese Gemeinschaft mit anderen wissenden Wesen möglich.14 Arendt skizziert die-
sen Begriff der Urteilskraft in Auseinandersetzung mit Kant.15 Darum soll hier zu-
nächst in aller Kürze angeführt werden, wie Kant das Verhältnis von Subjektivität 
und Selbstbestimmung bestimmt, um im Anschluss zeigen zu können, wie Arendt 
hieraus eine Theorie politischer Urteilskraft entwickelt.16

Für Kant ist der Mensch einer moralischen Gesetzgebung deswegen unterwor-
fen, weil er in seinem Lebensvollzug maßgeblich durch seine Vernunftbegabung ge-
prägt ist. »Reine Vernunft ist für sich allein praktisch und giebt (dem Menschen) ein 
allgemeines Gesetz, welches wir das Sittengesetz nennen.«17 Damit ist der Einzelne 
im Allgemeinen aufgelöst. Er ist ganz dem allgemeinen Gesetz unterworfen. Erst 

12	 Waltraud Meints hat gezeigt, dass Kants Begriff der Urteilskraft Arendts Denken bereits in 
den Elementen prägt. Siehe: Waltraud Meints, Partei ergreifen im Interesse der Welt. Eine Studie 
zur politischen Urteilskraft im Denken Hannah Arendts, Bielefeld 2011.

13	 Inwiefern hier gerade die Konfrontation mit Eichmann für Arendt paradigmatisch wurde, 
zeigt: Christian Volk, Urteilen in dunklen Zeiten. Eine neue Lesart von Hannah Arendts ›Banali-
tät des Bösen‹, Berlin 2005.

14	 Siehe dazu: Arendt, Vita Activa, 27–28.
15	 Frauke Kurbacher hat den Stellenwert, der dem Begriff der Urteilskraft bei Arendt zukommt, 

detailliert dargelegt. Siehe: Frauke Kurbacher, Selbstverhältnis und Weltbezug. Urteilskraft in 
existenz-hermeneutischer Perspektive, Hildesheim 2005.

16	 Inwiefern bereits bei Kant das problematische Verhältnis von äußeren Bestimmungen und 
subjektiver Autonomie – das aporetische Verhältnis – vorgedacht wird, das den Begriff der 
Subjektivität in der Moderne prägen wird, zeigt: Michael Städtler, Kant und die Aporetik mo-
derner Subjektivität. Zur Verschränkung historischer und systematischer Momente im Begriff der 
Selbstbestimmung, Berlin 2012.

17	 Immanuel Kant, Kritik der praktischen Vernunft [im Folgenden: KpV], in: ders., Gesammelte 



232	 Nils Baratella

ZKph 12 | 2018 | 2

die Vernunft ist es demnach, die das ursprünglich egoistische und »ungesellige«18 
Lebewesen Mensch gesellig macht.19 Da die Regeln dieser Vernunft allgemeingül-
tig sind, lässt sich anhand ihrer das Handeln der Einzelnen bewerten wie auch der 
Grad ihrer Zivilisiertheit ermessen.20 Die Auswirkung subjektiver Handlungen auf 
die Allgemeinheit bildet für Kant den alleinigen und letztgültigen Maßstab der Kri-
tik: »Der Wert der Handlung oder Person wird immer durch das Verhältnis zum 
Ganzen ausgemacht. Dieses ist aber nur durch die Übereinstimmung mit den Bedin-
gungen einer allgemeinen Regel möglich.«21

In Form der Vernunft zeigt sich ein Gesetz, das nicht nur in uns als Subjekten 
verankert ist, sondern uns vielmehr als solche hervorbringt und zu solchen macht. 
Dieses Gesetz ist demnach keines, das erst verhandelt, verkündet und aufrechterhal
ten werden muss. Ihm haben sich die Einzelnen gänzlich unterzuordnen, wollen sie 
vernünftige Lebewesen sein. Das Sittengesetz wirkt verpflichtend, ohne erklärt zu 
sein – so ist es möglich, dass es neben dem geltenden Recht oder sogar gegen ein sol-
ches Recht Bestand haben kann.

Die vom Sittengesetz ausgehende Pflicht besteht dann vor allem darin, sich als 
Einzelner dem Allgemeinen unterzuordnen. In dieser Hinsicht stellt die kantische 
Ethik eine eindeutige Hierarchie auf, denn jede Handlung ist eben nur dann mora-
lisch legitimierbar, wenn sie mit dem allgemeinen Sittengesetz vermittelbar ist be-
ziehungsweise ihre Begründung aus dem Sittengesetz abgeleitet werden kann. Das 
Sittengesetz ist so die Idealform eines Gesetzes und zugleich die notwendige Struk-
tur von allem, was Recht und Gesetz von bloßer Willkür unterscheidet. »Ist das All-
gemeine (die Regel, das Princip, das Gesetz) gegeben, so ist die Urtheilskraft, welche 
das Besondere darunter subsumirt, […] bestimmend.«22

Damit ist Kant gänzlich beim Individuum angekommen, das nur als vernünf-
tiges gelten kann, wenn es seine Handlungen dieser allgemeingültigen Form ei-
nes unmittelbar wirkenden Gesetzes unterworfen hat – wenn es Subjekt im Wort-
Sinne des Unterworfenen geworden ist. Das Subjekt muss sich demnach qua seiner 
Vernunft der Gesetzmäßigkeit des Allgemeinen einfügen. Der Begriff des Subjekts 
bezeichnet geradezu dieses Verhältnis der tätigen Selbsteinfügung des Einzelnen 
in die Formen von Gesellschaftlichkeit, die ihm seine Einzigkeit, d.h. seine Selbst-
ständigkeit ermöglichen. Denn Subjekt wird der Einzelne dadurch, dass er eine In-

Schriften [Akademieausgabe; im Folgenden AA], hrsg. von der Preussischen Akademie der 
Wissenschaften, Bd. 5, Berlin 1900, 31.

18	 Kant, Ideen zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht, AA 8, 20–21.
19	 Kant ist hier nahe an Hobbes. Siehe dazu: Wolfgang Kersting, »›Das Ideal des Hobbes‹, der 

Kampf und die Anerkennung. Kants und Hegels Auseinandersetzung mit Hobbes«, in: Der 
Hobbes-Kristall. Carl Schmitts Hobbes-Interpretation in der Diskussion, hrsg. von Rüdiger Voigt, 
Stuttgart 2009, 27–64.

20	 Vgl. Kant, Ideen, 402–403.
21	 Kant, Handschriftlicher Nachlass, AA 14, 138.
22	 Kant, Kritik der Urteilskraft [im Folgenden: KdU], AA 5, 179.



	 Das Politische nach dem Vorbild des Ästhetischen 	 233

ZKph 12 | 2018 |2

stanz der Selbstkontrolle internalisiert. »Jeder Mensch hat Gewissen und findet 
sich durch einen inneren Richter beobachtet, bedroht und überhaupt im Respect 
(mit Furcht verbundener Achtung) gehalten, und diese über die Gesetze in ihm wa-
chende Gewalt ist nicht etwas, was er sich selbst (willkürlich) macht, sondern es ist 
seinem Wesen einverleibt.«23 Damit wird das Gewissen zu einer zunächst externen 
Entität, die das Subjekt internalisieren muss, um anerkennbar zu sein. Das Sub-
jekt verleibt sich eine innere Instanz der Selbstkontrolle und der Selbstmaßregelung 
ein. »Diese ursprünglich intellectuelle und (weil sie Pflichtvorstellung ist) morali-
sche Anlage, Gewissen genannt, hat nun das Besondere in sich, daß, obzwar die-
ses sein Geschäfte ein Geschäfte des Menschen mit sich selbst ist, dieser sich doch 
durch seine Vernunft genöthigt sieht, es als auf den Geheiß einer anderen Person zu 
treiben.«24 Das Gewissen ist für Kant maßgeblich eine verpflichtende Instanz, und 
es muss im starken Sinne verpflichtend sein, denn es darf nicht durch außermo-
ralische Erwägungen irritierbar sein. Das verpflichtende Gewissen soll über allen 
Handlungen stehen können. Damit muss es die maßgebliche Instanz sein, die das 
Selbstbewusstsein des Subjektes prägt – ihm soll es folgen, ohne den persönlichen 
Nutzen seiner Handlungen zu erwägen. Soll dieses Gewissen aber diesen Nutzen 
erfüllen, muss es allgemeingültig und vor allem allgemeinverständlich sein. Allge-
meinheit und Notwendigkeit gehen so ineinander über.

Kant verdeutlicht dies mittels seiner Unterscheidung von hypothetischen und 
kategorischen Imperativen: Während hypothetische Imperative an Zwecken orien-
tiert sind und sich allein aus Nutzen-Abwägungen begründen lassen, sind katego-
rische Imperative eben dadurch charakterisiert, objektiv notwendige Handlungs
anweisungen zu geben. Der kategorische Imperativ basiert eben nicht auf Zweck-
Nutzen-Abwägungen, sondern allein auf den Regeln reiner Vernunft. Er ist immer 
und zu jeder Zeit objektivierbar und damit allgemeingültig im weitesten Sinne.

Das Sittengesetz ist Grundlage und Gewährleistung dafür, dass Gemeinschaften 
überhaupt existieren können, in denen und durch die der Mensch zum Menschen 
wird. Darum ist die Bedeutung dieses Sittengesetzes, das qua der Vernunft gegeben 
ist, ungleich größer. Dieses Gesetz empfiehlt nicht, »das[s] Gesetz der Sittlichkeit 
gebietet«25. Seine Allgemeingültigkeit besteht explizit darin, von individuellen Mei-
nungen, tradierten Auffassungen oder subjektiven Beweggründen zu abstrahieren.

Dies kann es nur, weil seine Form dergestalt ist, dass sie qua vernünftigen Schlie-
ßens verstanden werden kann und dann zwingend ist. Im Umkehrschluss bedeutet 
dies aber auch, dass nur als vernünftiges Lebewesen angesehen werden kann, wer 
fähig ist, dieses Schließen zu vollziehen. Damit erlaubt die Bewertung von Hand-
lungen und vor allem die Bewertung der Begründung von Handlungen zugleich die 

23	 Kant, Die Metaphysik der Sitten, AA 6, 438.
24	 Ebd.
25	 Kant, KpV, AA 5, 36.



234	 Nils Baratella

ZKph 12 | 2018 | 2

Bewertung der Vernunftfähigkeit oder zumindest der Vernunftwilligkeit der jewei-
ligen Person. Diese Vernunft ist zumindest für Kant deutlich von Verstand und Ur-
teilskraft unterschieden. Damit muss sie, quasi tieferliegend, tatsächlich diejenige 
Instanz sein, die das Subjekt nicht zuletzt in seinem und durch sein Selbstverständ-
nis konstituiert.

Der »Verstand ist, allgemein zu reden, das Vermögen der Erkenntnisse«26. Damit 
ermöglicht er zwar, zu verstehen, taugt jedoch nicht als Grundlage für eine norma-
tive, allgemeinverbindliche Ethik. Eine solche darf nicht allein auf Grundlage von 
Verstandestätigkeit aufgebaut sein. Sie kann nur auf Grundlage der Vernunft erfol-
gen, weil nur diese erlaubt, die strukturelle Beschaffenheit allgemeinverbindlicher 
Regeln zu erfassen. Dies bedeutet, dass kategorische Imperative nicht immer und zu 
jeder Zeit Geltung haben müssen, dass aber nur Gesetze Allgemeingültigkeit bean-
spruchen dürfen, deren Struktur dergestalt ist, dass sie durch Vernunft überprüf-
bar sind. Urteilt der Einzelne demnach vernünftig, so unterwirft er sein Urteil den 
objektiv geltenden Bestimmungen des Sittengesetzes. Diese Fähigkeit macht ihn als 
vernunftmäßiges und vernünftiges Subjekt aus, dessen Denkbestimmungen sich 
nicht nur an eigenen Begehrlichkeiten, sondern auch an objektiven Bestimmungen 
orientieren können. Und das bedeutet im Wesentlichen, die Perspektiven anderer 
Menschen in das eigene Denken einbeziehen zu können.27

Dass Menschen dies können, heißt freilich auch für Kant nicht, dass sie das un-
bedingt und zu jeder Zeit tun. Im Gegenteil, weil der Mensch in Kants Augen ein 
Lebewesen ist, dass nicht allein in dieser rein intelligiblen Welt lebt, sondern viel-
mehr von Trieben und Begehrlichkeiten bestimmt ist, muss das Sittengesetz als ka-
tegorischer Imperativ formuliert werden. Menschen sind für Kant in sich wider-
sprüchlich28: egoistische, von ihrer Natur her aggressive Lebewesen zum einen, ver-
nunftbegabt zum anderen. Um aber jederzeit anstelle des Anderen zu urteilen und 
sich damit Lebensbedingungen zu erschaffen, die sich aus dem »Antagonism«29 lö-
sen, müssen die Menschen erst und permanent durch die unbedingte und unwider-
sprechbare Wirkmächtigkeit des kategorischen Imperativs dazu gezwungen wer-
den. Damit trennt Kant die Welt der Menschen radikal von jener der Natur, auch 
wenn der Mensch dieser als Naturwesen weiterhin angehört, er als Übergang zwi-
schen diesen zwei Welten zu fassen ist. »Subjektivität ist eine Verhältnisbestim-
mung. Sie bezeichnet ein Selbstverhältnis, ein Verhältnis, das ein Wesen zu sich 
selbst eingeht und dadurch gerade zu einem Selbst wird. […] Die Übersetzung des 
griechischen hypokeimenon führt bekanntlich zu einer Bedeutung von subjectum, 

26	 Kant, Kritik der reinen Vernunft, AA 3, 111.
27	 Siehe dazu auch: Birgit Recki, »›An der Stelle [je]des andern denken‹. Über das kommuni-

kative Element der Vernunft«, in: dies., Die Vernunft, ihre Natur, ihr Gefühl und der Fortschritt, 
Paderborn 2006, 111–125, hier: 118.

28	 Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, AA 4, 453.
29	 Kant, Ideen, AA 8, 20–21.



	 Das Politische nach dem Vorbild des Ästhetischen 	 235

ZKph 12 | 2018 |2

die […] dasjenige meint, das ›zugrunde liegt‹, grammatisch dasjenige, auf das Prädi-
kate angewendet werden, und politisch eine Person qua Untertan.«30

II. Die Freiheit im Sittlichen

Hier setzt Arendt an, wenn sie die traditionelle Entgegensetzung von Individualität 
und Sozialität aufzuheben sucht. Dies macht ihren Ansatz für die gegenwärtigen 
Debatten um politische Subjektivierung interessant. Arendt schließt einerseits an 
Kants Begrifflichkeit des Sittengesetzes an und wendet sich andererseits dadurch 
von ihm ab, dass sie deutlicher auf die Momente fokussiert ist, die es Subjekten er-
lauben, sich voneinander zu unterscheiden. Der Ort, an dem diese Unterscheidun-
gen erlangt und manifestiert werden können, ist für Arendt der öffentliche Erschei-
nungsraum des Politischen. Die Vorstellung dieses Politischen gewinnt Arendt aus 
ihrem Bild der athenischen Agora.

Gemeinsam handeln zu können, ist für Arendt eine Grundbedingung des 
Mensch-Seins. Menschen werden in die Welt der Menschen geboren, weil sie mit-
einander in Beziehung treten und sich gerade dabei und darin voneinander unter-
scheiden. Nur hier, vor den Augen und Ohren anderer Menschen, kann Subjekti-
vität gewonnen werden, wenn sie von den anderen Menschen zugestanden wird. 
Darum kann es Freiheit nur im gemeinsamen Austausch, in der zwischenmenschli-
chen Kommunikation und Interaktion geben. Sie entsteht, wenn sich Menschen auf 
der Bühne des Politischen im gemeinsamen Handeln nicht nur als Gleiche, sondern 
auch als voneinander Unterschiedene erkennen und anerkennen. »Bei Arendt – das 
ist ihre Pointe – sind weder das Individuum noch die Welt [verstanden als die Welt 
der Öffentlichkeit, N.B.] auf die es sich bezieht, feste und gegebene Größen. Beides 
konstituiert sich in einem Wechselspiel: Der Handelnde konstituiert und gestaltet 
die Welt, die gleichzeitig die Bedingung der Möglichkeit seines Handelns und sei-
ner Identität ist.«31

Freiheit ist somit nicht ursprünglich gegeben, sondern sie entsteht im gemein-
samen Handeln, in der Interaktion, die Unterscheidungen ermöglicht. Freiheit ist 
für Arendt deutlich von jeder Nivellierungstendenz unterschieden und nur in Los-
lösung aus diesen Tendenzen zu erlangen und zu gewinnen. Indem Handeln aber 
nicht nur die Orchestrierung Vieler und Gleicher erlaubt, sondern eben auch Unter-
scheidung, ermöglicht es nicht nur dem Einzelnen, sich als eigenständig zu präsen-
tieren, sondern zugleich auch ihn für sein Handeln verantwortbar zu machen, ihn 
als den Urheber seines Handelns auszumachen. Dies geschieht maßgeblich kom-

30	 Josef Früchtl, Vertrauen in die Welt. Eine Philosophie des Films, München 2013, 43.
31	 Rahel Jaeggi, »Öffentliches Glück und politische Freiheit. Hannah Arendts Kritik des libe-

ralen Individualismus. Kommentar zu Horst Mewes und Dana Villa«, in: Die Entdeckung der 
Freiheit, hrsg. von Winfried Thaa, Berlin 2003, 237–253, hier: 246.



236	 Nils Baratella

ZKph 12 | 2018 | 2

munikativ: »Erst durch das gesprochene Wort fügt sich die Tat in einen Bedeu-
tungszusammenhang, wobei aber die Funktion des Sprechens nicht etwa die ist, zu 
erklären, was getan wurde, sondern das Wort vielmehr den Täter identifiziert und 
verkündet, daß er es ist, der handelt, nämlich jemand, der sich auf andere Taten 
und Entschlüsse berufen kann und sagen, was er weiterhin zu tun beabsichtigt.«32

Die, die hier miteinander handeln, tun dies nicht immer einvernehmlich, son-
dern durchaus auch im Wettstreit miteinander. Hier, im öffentlichen Raum des 
Politischen, ringen die Individuen miteinander, um sich voneinander absetzen zu 
können. Sie ringen darum, im Miteinander Unterschiedene zu sein.33 Prädestiniert 
dafür sich hier zu behaupten, werden sie dadurch, dass sie als Bürger auftreten, in 
deren Leben der Unterschied von Privatem und Öffentlichem manifest ist. Arendt 
unterscheidet also explizit zwischen dem Bereich des Privaten, der dem subjekti-
ven Lebenserhalt dient, und dem des Öffentlichen, der ein Bereich des Konflikts 
und damit der agonalen Absetzung der hier agierenden Individuen ist.34 Die poli
tische Öffentlichkeit ist damit von Arendt als ein Ort konzipiert, der vorrangig der 
Unterscheidung dient, auf deren Basis Gemeinschaftsbildung nicht in einem ur-
sprünglichen, quasi natürlichen Sinne, sondern vielmehr in reflektierter und ge-
regelter Weise stattfindet. Arendt interessiert am Phänomen des Politischen also 
die Möglichkeit, dass wir uns wechselseitig anerkennen, Beziehungen zueinander 
eingehen und uns zugleich voneinander unterscheiden. Dieses seltsame Verhältnis, 
dass Menschen Unterschiedene, aber Zusammengehörige sind, macht für Arendt 
die Spezifik der menschlichen Welt aus, die sie Pluralität nennt:

»Das Faktum menschlicher Pluralität, die grundsätzliche Bedingung des Han-
delns wie des Sprechens, manifestiert sich auf zweierlei Art, als Gleichheit und 
als Verschiedenheit. Ohne Gleichartigkeit gäbe es keine Verständigung unter 
Lebenden, kein Verstehen der Toten und kein Planen für eine Welt, die nicht 
mehr von uns, aber doch immer von unseresgleichen bevölkert sein wird. Ohne 
Verschiedenheit, das absolute Unterschiedensein jeder Person von jeder ande-
ren, die ist, war oder sein wird, bedürfte es weder der Sprache noch des Han-
delns für eine Verständigung[.]«35

Der öffentliche Raum ist darum maßgeblich dadurch gekennzeichnet, dass er die 
Einzelnen miteinander verbindet und sie ebenso voneinander trennt: »Der öffent-
liche Raum wie die uns gemeinsame Welt versammelt Menschen und verhindert 

32	 Arendt, Vita Activa, 168.
33	 Inwiefern Wettstreit konstitutiv für Subjektivität gedacht werden kann, siehe: Nils Baratella, 

Das kämpferische Subjekt. Boxen – Der Kampf als Subtext moderner Subjektphilosophie, Pader-
born 2015.

34	 Zur Betonung des Agonalen bei Arendt siehe: Dana R. Villa, Politics, Philosophy, Terror. Essays 
on the thought of Hannah Arendt, Princeton 1999.

35	 Arendt, Vita Activa, 164.



	 Das Politische nach dem Vorbild des Ästhetischen 	 237

ZKph 12 | 2018 |2

gleichzeitig, daß sie gleichsam über- und ineinanderfallen. Was die Verhältnisse 
in einer Massengesellschaft für alle Beteiligten so schwer erträglich macht, liegt 
nicht einfach, jedenfalls nicht primär, in der Massenhaftigkeit selbst; es handelt 
sich vielmehr darum, daß in ihr die Welt die Kraft verloren hat, zu versammeln, 
das heißt, zu trennen und zu verbinden.«36

Für Arendt kann die plurale Welt der Menschen nicht in Subjekt-Objekt-Verhält-
nissen gefasst werden, sondern muss vielmehr aus den Beziehungen des Einzelnen 
verstanden werden. Wird aber das Politische allein als solch ein Bezugsgewebe ge-
fasst, in dem sich die Subjekte wechselseitig bestätigen, sich herstellen und sich 
als anerkennbare permanent präsentieren müssen, so kann nicht mehr davon ge-
sprochen werden, dass es einen feststehenden, ontologischen Status des Politischen 
gibt. Das Politische wird so vielmehr zu einer Praxis – zu einer Praxis, in der es für 
den Einzelnen wie auch für die Gemeinschaft darum geht, Freiheit herzustellen. 
Denn Freiheit ist nicht das, was am Anfang, qua Natur, besteht, sondern etwas, das 
erst dadurch verwirklicht werden kann, dass Naturzustände durch das Politische 
abgelöst werden. Dies können sich Menschen aber nur wechselseitig im gemeinsa-
men Handeln in einem geschichtlich möglichen politischen Raum bestätigen. Für 
den Einzelnen bedeutet Freiheit darum nicht zuletzt, eben nicht als ein nur durch 
familiäre Zugehörigkeit definierter Einzelner wahrgenommen zu werden, sondern 
vielmehr als selbständig, sich selbsttätig von Anderen unterscheidendes Subjekt. 
Dazu gehört, sich explizit von Anderen zu unterscheiden, indem man sich für sein 
Handeln verantwortlich erklärt. Nur hier, in der Freiheit zu handeln, wird Freiheit 
erfahrbar.37

III. Der sensus communis als Instanz der Subjektivierung

Für Kant sind Urteile, die verallgemeinert werden können, allein dadurch möglich, 
dass von den »subjectiven Privatbedingungen«38 abstrahiert wird. Weil wir Men-
schen sind, sind wir fähig, nicht nur aus der eigenen, sondern aus der Perspektive 
aller anderen zu urteilen. Die Anderen als Gegenwärtige mitdenken zu können, 
ist Voraussetzung dafür, urteilen zu können.39 Diesen Gedanken, den Kant in der 
Reflexion über die Möglichkeit ästhetischer Urteile entwickelt, macht sich Arendt 
für die Frage danach urbar, wie politische Urteile im Sinne eines Politischen ge-
fällt werden können, das das menschliche Bezugsgewebe erhalten und schützen 
möchte. Dieses Politische setzt Pluralität voraus und soll sie zugleich ermöglichen.

36	 Ebd., 52. 
37	 Ebd.
38	 Kant, KdU, AA 5, 293.
39	 Vgl. zur Bedeutung des Anderen in Prozessen der Subjektivierung auch den Beitrag von 

Juliane Spitta in diesem Band. 


	Cover 
	Inhaltsverzeichnis

	Editorial

	SCHWERPUNKT

	Juliane Spitta: Der ungebetene Gast. Die Krise des Subjekts zwischen Verdrängung und Wiederkehr

	Nils Baratella: Das Politische nach dem Vorbild des Ästhetischen. Ein Beitrag Hannah Arendts zur Frage der politischen Subjektivierung

	Stefania Maffeis: Das Subjekt der Menschenrechte. Praktiken der Subjektivierung in Kämpfen der Migration

	Frank Engster: Im Spiegel-Selfie-Stadium: The downloaded man. Subjektivierung im digitalen Kapitalismus und der zweite Ursprung der Akkumulation

	Sven Rücker / Arito Rüdiger Sakai: Helden, Partisanen, Märtyrer und Attentäter. Subjektivierung als Selbstopfer


	RELEKTÜREN

	Hans Jörg Sandkühler: Idéologie. Destutt de Tracys naturalisierte Wissenschaft von den Ideen und Degérandos ›erfahrungsphilosophischer‹ Philosophiegeschichtsschreibung

	Giovanni Morrone: Wilhelm von Humboldt als Kulturphilosoph

	Daniel Martin Feige: Retroaktive Teleologie. Zur Aktualität geschichtsphilosophischen Denkens

	Michael Makropoulos: Zum Begriff der Möglichkeit bei Helmuth Plessner


	DOKUMENT

	Victor Cousin: Über das Klare und das Dunkle in den menschlichen Erkenntnissen oder über Spontaneität und Reflexion

	Xenia Fischer-Loock: Cousins unbekannte Differenzschrift: eine Philosophie nach dem Idealismus


	KRITIK

	Norbert Bolz: Nur im Okzident. Hans Joas möchte Max Weber entzaubern 
	Kazunobu Shimoda: Gibt es bei Hegel eine Anthropologie? Ein Sammelband zur Genealogie und Systematik des Menschen  
	Antonio Roselli: Die Bildvergessenheit des Geistes. Eva Schürmann plädiert für »kritische Darstellungskompetenz« 
	Marcel René Marburger: Frei sein für. Leben und Denken Vilém Flussers 

	Abstracts 

	Autorinnen und Autoren


