2018|2 Meiner

Zeitschrift fur Kulturphilosophie

SCHWERPUNKT Subijektivierung
Mit Beitréigen von Nils Baratella, Frank Engster, Stefania Maffeis, Sven Riicker,
Arito Riidiger Sakai und Juliane Spitta

RELEKTUREN zu de Tracy, Degérando, W. von Humboldt und Plessner
Mit Beitréigen von Daniel Martin Feige, Michael Makropoulos, Giovanni Morrone
und Hans |6rg Sandkiihler

DOKUMENT Victor Cousin, Uber das Klare und Dunkle in den menschlichen
Erkenntnissen oder Giber Spontaneitdt und Reflexion

KRITIK Buicher von Schiirmann sowie zu Flusser, Hegel und Weber



Abonnenten der Zeitschrift erhalten einen kostenlosen Zugriff auf die elektronische
Ausgabe inkl. der Archivhefte der letzten Jahrgange tiber die »Meiner eLibrary.

Weitere Informationen unter www.meiner.de/ejournal

Sie mochten informiert werden sobald eine neue Ausgabe erscheint?
Dann abonnieren Sie unseren Zeitschriften-Newsletter unter:

www.meiner.de/newsletter

ISSN 1867-1845 | ISBN 978-3-7873-3642-5

© Felix Meiner Verlag, Hamburg 2019. Alle Rechte vorbehalten.

Dies gilt auch fiir Vervielfiltigungen, Ubertragungen, Mikroverfilmungen und
die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit es
nicht §§53 und 54 UrhG ausdriicklich gestatten. Satz: Type & Buch Kusel,
Hamburg. Druck und Bindung: Bookfactory, Stadthagen. Werkdruckpapier:
alterungsbestindig nach ANSI-Norm resp. DIN-ISO 9706, hergestellt aus
100% chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany.



INHALTSVERZEICHNIS

Editorial ... .. 205

Schwerpunkt: Subjektivierung

Juliane Spitta
Der ungebetene Gast
Die Krise des Subjekts zwischen Verdrangung und Wiederkehr . ... .. 207

Nils Baratella
Das Politische nach dem Vorbild des Asthetischen
Ein Beitrag Hannah Arendts zur Frage der politischen

Subjektivierung .. ... 229
Stefania Maffeis

Das Subjekt der Menschenrechte

Praktiken der Subjektivierung in Kampfen der Migration ........... 245
Frank Engster

Im Spiegel-Selfie-Stadium: The downloaded Man
Subjektivierung im digitalen Kapitalismus und der zweite
Ursprung der Akkumulation ....... ... ... ... oo i 259

Sven Riicker / Arito Riidiger Sakai

Helden, Partisanen, Martyrer und Attentéter
Subjektivierung als Selbstopfer ......... ... ... .. L 281

Relektiiren

Hans Jorg Sandkiihler

Idéologie

Destutt de Tracys naturalisierte Wissenschaft von den Ideen

und Degérandos »erfahrungsphilosophische« Philosophie-
geschichtsschreibung . ...... ... .. . 303

Giovanni Morrone
Wilhelm von Humboldt als Kulturphilosoph ...................... 325



204 Inhalt

Daniel Martin Feige

Retroaktive Teleologie
Zur Aktualitat geschichtsphilosophischen Denkens . ...............

Michael Makropoulos
Zum Begriff der Moglichkeit bei Helmuth Plessner.................

Dokument

Victor Cousin
Uber das Klare und Dunkle in den menschlichen Erkenntnissen
oder uiber Spontaneitat und Reflexion ............................

Xenia Fischer-Loock

Cousins unbekannte Differenzschrift:
eine Philosophie nach dem Idealismus ...........................

Kritik

Norbert Bolz

Nur im Okzident
Hans Joas mochte Max Weber entzaubern ........................

Kazunobu Shimoda

Gibt es bei Hegel eine Anthropologie?
Ein Sammelband zur Genealogie und Systematik des Menschen ... ..

Antonio Roselli

Die Bildvergessenheit des Geistes
Eva Schiirmann pladiert fiir eine »kritische Darstellungskompetenz«

Marcel René Marburger

Frei sein fur
Leben und Denken Vilém Flussers ............. ... .. ... .. .......

ADStracts . ..o

Autorinnen und AUutoren . ... i

421



Editorial

D ie Begriffe Subjekt, Subjektivierung und Subjektivitat wurden schon oft fiir tot
erklart, doch die Debatten um sie reiflen nicht ab. Im Gegenteil, angesichts der
weltumspannenden Krise politischer Représentation sind sie virulenter denn je.
Gleichzeitig offenbaren die Wiederkehr autoritdrer Subjektivierungsmodelle und
das Rollback des Nationalkonservatismus, dass neue Formen kultureller Selbstbil-
dung nicht zwangslaufig emanzipatorisch sind. Waren die identitatspolitischen
Diskurse der letzten Jahrzehnte von der Kritik an vermeintlicher Eindeutigkeit
gepragt und versuchten Grenzen, Ausschlisse und Differenzen dominanter Mo-
delle der Identitatsstiftung aufzuzeigen, so steht heute die drohende Auflésung von
Sicherheit und Zugehorigkeit im Fokus. Subjektive Identitét ist zu einem Kampf-
begriff gegen ihren vermeintlichen Verlust in einer globalisierten Welt avan-
ciert.

Subjektivitét, d.h. Erkennbarkeit und Anerkennung, konstituiert sich, wie be-
reits Hegel analysierte, nicht durch politische Institutionen allein, sondern wird
durch Sittlichkeit (heute wiirden wir sagen: durch Kultur) beeinflusst. Eine dif-
ferenzierte Auseinandersetzung mit den Kulturen politischer Subjektivierung in
der Gegenwart scheint nétig, denn je mehr die Eindeutigkeit von Subjektformatio-
nen in Auflosung begriffen ist, je mehr das Vertrauen in Institutionen und klassi-
sche Identifikationsangebote schwindet, umso driangender stellen sich Fragen nach
neuen Kulturen der Selbstbildung. Um die Probleme und Chancen, die sich aus den
aktuellen Debatten ergeben, besser verstehen zu kénnen, ist zunachst ein Blick in
die Geschichte des Begriffsfeldes hilfreich. Denn die heutigen Diskurse schlielen
an kulturphilosophische Auseinandersetzungen der vergangenen Jahrzehnte an.
In deren Zentrum stand die Dichotomie zwischen dem sich-selbst-bewussten Sub-
jekt der Befreiung und seiner Dekonstruktion. Diese Gegentberstellung war je-
doch immer schon vereinfacht; verkannte sie doch die Prozessen der Selbstbildung
inhédrente Dialektik, deren Folge es ist, dass der ,Tod des Subjekts“ nicht das Ende
von Subjektivierungen ist. Die konstitutive Doppeldeutigkeit des Subjekts, Zugrun-
deliegendes und Unterworfenes zu sein, bleibt kulturphilosophisch stets wirk-
maéchtig. Und so muss die Verabschiedung des Subjekts selbst als Teil einer neuen
Subjektivierungspraxis begriffen werden — einer Praxis, die die offene und fluide
Subjektivitit der Postmoderne erst generiert hat. Diese ist mittlerweile zu einem
selbstverstandlichen Teil der Lebenspraxis von westlichen Gesellschaften avan-
ciert und wird von den einen als neue Freiheit gefeiert, wihrend sie den anderen als
Signal des kulturellen Niedergangs erscheint.

ZKph 12]2018)2



206 Editorial

In diesem Schwerpunkt geht es mitnichten darum, zum wiederholten Mal fiir
oder gegen das Subjekt Position zu beziehen; zumal unseres Erachtens auch tber-
haupt keine Notwendigkeit besteht, sich zwischen Tod und Wiedergeburt zu ent-
scheiden. Wir gehen davon aus, dass sich hinter dem Riicken der dekonstruierten
Identitat, quasi als Subtext ihres Untergangs, langst etwas Neues herausgebildet
hat. Die Frage nach dem Subjekt und dessen Verabschiedung bildet die gemein-
same Grundlage der folgenden Beitrige, die sich in unterschiedlicher Form mit ge-
genwirtigen Kulturen politischer Subjektivierung auseinandersetzen. Das Subjekt
steht im Fokus der Beitrdge, dennoch handelt es sich nicht um eine Riickkehr zur
Subjektphilosophie. Wahrend Idealismus und Konstruktivismus an der Ermdchti-
gung und die Dekonstruktion an der Entmdchtigung des Subjekts arbeiteten, be-
greifen wir das Subjekt als Handelndes und betonen seine Kontingenz, ohne seine
Situation in Beliebigkeit kippen zu lassen. Identitét bleibt im Kommen, die Finalitat
ihrer dialektischen Selbstbildungsbewegung wird aufgegeben. Das Ich, das nicht
mehr bei sich ankommt, ist in einer unablédssigen Bewegung begriffen, die neue
Subjektivititen hervortreibt.

Als eine Art Wiederkehr des Verdriangten bleibt das Subjekt seinen Diskursen
bestandig auf der Spur. Von einer transzendentalen Instanz wird es zu einem »Er-
eignis«, von einem Fundament zu einem Prozess. Insofern hat Derrida mit seiner
»Hauntologie« des Gespenstes eine treffende Formel gefunden, die das Subjekt im-
mer schon als Schatten seiner selbst beschreibt.

Konzeption und Ausgestaltung unseres Themenschwerpunktes gehen auf eine An-
regung von Nils Baratella sowie von Sven Ricker und Juliane Spitta zuriick, denen
wir, wie auch den tibrigen Autorinnen und Autoren, an dieser Stelle herzlich Dank

sagen.

Ralf Konersmann Dirk Westerkamp

ZKph 12]2018|2



SCHWERPUNKT

Juliane Spitta

Der ungebetene Gast

Die Krise des Subjekts zwischen Verdrangung und Wiederkehr

D as moderne Subjekt hat seine kulturelle Stabilitét verloren und befindet sich in
einer tiefen Krise — so weit, so bekannt. Die Auflésung identitats- und sicher-
heitsversprechender Subjektformationen wird in der Kulturphilosophie seit Jahr-
zehnten analysiert und in ihren Folgen erortert und doch scheint die Angst vor
dem Verlust von Identitét sich gegenwirtig auf einen neuen Hohepunkt zuzube-
wegen. Konservativ-autoritire Modelle kultureller Subjektivierung gewinnen mit
romantisch-reaktiondren Identitdtsversprechen im rhetorischen Gepéick politisch
weltweit an Einfluss und verhelfen dem Begriff der Identitit zu einem unverhoff-
ten Comeback.

Uber die Hintergriinde dieser Entwicklung wird heftig diskutiert. Neben den
klassischen Erklarungen, die eine Politikverdrossenheit oder kulturelle Uberforde-
rungen durch Migration und Globalisierung verantwortlich machen, wird immer
wieder tiber die verhdngnisvollen Auswirkungen der Demontage des Subjekts ge-
sprochen. Zuweilen wird im Namen notwendiger Selbstkritik die gesamte philo-
sophische Tradition, die mit den Namen Poststrukturalismus und Dekonstruktion
verbunden ist, fiir eine Inflation des Wahrheitsbegriffs in Geiselhaft genommen
und »der Postmoderne« die Schuld fiir den Erfolg rechtsautoritarer Politik aufge-
biirdet.!

Sicher, die Verwerfungen der globalisierten Welt sind enorm, und sie stellen
fundamentale kulturpolitische Gewissheiten in Frage. Doch die Griinde dafiir sind
komplex - Klagen tiber den Verlust von Identitat, wie traditionelle Konservative,
autoritdre Nationalisten und neuerdings auch liberale Intellektuelle sie weltweit
anstimmen, gehoren zu den schlichtesten und schlechtesten Erkldrungen.? Die

1 Vgl. Albrecht Koschorke, »Die akademische Linke hat sich selbst dekonstruiert. Es ist Zeit die
Begriffe neu zu justierenc, in: NZZ 18.4.18 und Paul Boghossian, Angst vor der Wahrheit. Ein Pli-
doyer gegen Relativismus und Konstruktivismus, Berlin 2013.

2 Die Fronten zwischen Uberfliissigen und potentiell Uberfliissigen werden Bestandteil der politi-
schen Realitét bleiben, solange Kriege, Spaltungen und Ungleichheit zunehmen und der wach-
sende Uberschuss an Arbeitskraft Menschen weltweit in Konkurrenz setzt. Diese Spaltungen
gehen nicht auf eine Krise der Identitat zuriick; sie sind die Form, in der sich die soziale Frage
heute stellt.

ZKph 12]2018)2



208 Juliane Spitta

Vorstellungen von Identitit, die in diesen Debatten vorherrschend sind, erweisen
sich vielmehr als Teil des Problems. Im Folgenden wird die These vertreten, dass
die Verfangenheit in einer destruktiv-zirkuldren Spannung zwischen Verdrangung
und Wiederkehr verantwortlich dafiir ist, dass der selbst krisenhafte Begriff der
Identitat wieder und wieder als Losungsmodell prasentiert wird.?

Ein Subjektbegriff, der den Zirkel durchbrechen und mehr will, als dem Krisen-
diskurs eine neue Facette hinzuzufiigen, muss sich daher jenseits der bekannten
Pole bewegen, um den Diskurs auf eine andere Ebene zu heben. Das Dilemma des
Bestehenden muss jedoch in seiner Tragweite verstanden werden, bevor die Poten-
tialitat neuer Subjektivierungsformen erdrtert werden kann. Dabei offenbart sich,
dass die Krise des Eigenen mit einer wiederkehrenden Angst vor dem Anderen ver-
bunden ist. Im Zusammenhang mit dieser Angst spielt die Figur des ungebetenen
Gastes eine besondere Rolle. In den Debatten um Identitat und Differenz taucht sie
in Krisenzeiten mit gespenstischer Regelmafigkeit in unterschiedlichen Besetzun-
gen auf und scheint die Ordnung des Selbst und der Dinge untergraben zu wollen.*
An den Projektionen und Angsten, die sich um diese Figur ranken, offenbaren sich
die Ambivalenzen eines Identitdtsbegriffs, dem es weder gelingt, das Auflen einzu-
verleiben, noch seinen als Innen definierten Bereich eindeutig abzugrenzen. Das
Auflen weist iber seine abgeleitete und sekundare Funktion hinaus, gestaltet das,
was als Innen definiert wird, mit und stellt die Eindeutigkeit der Grenzen in Frage.

Die Funktion des ungebetenen Gastes ist mit individuellen oder kollektiven
Verdrangungsprozessen verbunden. Heute wird die Figur vielfach mit rassisti-
schen oder antifeministischen Zuschreibungen assoziiert. Dariiber hinaus ver-
weist die Kontinuitdt antisemitischer Projektionen’ auf die prominenteste und bis
heute wirkungsmachtige historische Figuration.® Jean-Francois Lyotard stellt dies-

3 Den Gegenpol zu den politischen Imaginationen der national-romantischen Populisten und ih-
rem identitdren Chauvinismus bildet die demonstrative Inkorporation eines dekonstruktiven
Subjektbegriffs, den eine urban-digitale Lifestyle-Bourgeoisie der Globalisierungsgewinner zele-
briert und mithilfe von Leitbildern wie Fluiditat, Differentialitat und Pluralitit als neue Freiheit
der Selbstbildung begriifit. Hier offenbart sich die unvermittelte Negation der Gegenseite, keine
zukunftstriachtige Alternative fiir das Begreifen von Selbst und Welt.

4 Die Metapher stammt von Freud, der vom unliebsamen Gast spricht, und diese Figur in seinen
Schriften nutzt, um die Struktur, die Funktion und die Folgen von Verdriangungsprozessen zu
verdeutlichen. Vgl. Sigmund Freud: »Die Verdrangung« (1915), in: ders., Das Ich und das Es. Meta-
psychologische Schriften, Frankfurt/M. 1992, 61-71, hier: 66.

5 Die Klassifikation von Antisemitismus als pathische Projektion geht auf Freud zuriick. Im An-
schluss daran stellen Theodor W. Adorno und Max Horkheimer die Gemeinsamkeiten von pa-
ranoider Angststérung und Antisemitismus heraus. Vgl. Adorno und Horkheimer, Dialektik der
Aufklirung, Frankfurt/M. 1987.

6 Interessant ist in diesem Kontext, dass der tiberwiegende Teil der antisemitischen Straftaten in
Deutschland weiterhin einen rechtsextremen Hintergrund hat. Laut einer Statistik des Bunde-
sinnenministeriums waren 2017 1377 Tater Deutsche mit rechtsextremem Hintergrund im Ge-
gensatz zu 58 auslandischen Téatern. Diese Zahlen helfen, die Wahrnehmung zu korrigieren, dass

ZKph 12]20182



Der ungebetene Gast 209

beziiglich die These auf, dass »die Juden« im kulturellen Imaginaren des christ-
lichen Abendlandes in eine Art Geiselhaft genommen und auf die Rolle des An-
deren festgeschrieben wurden.” Wird Antisemitismus als Symptom fiir die Krise
einer Gemeinschaft gelesen, die den eigenen Anspriichen an innerer Einheit und
Urspriinglichkeit nicht gerecht wird, ist seine historische Kontinuitat auch mit der
Uberdetermination des Identititsbegriffs verbunden. In diesem Sinne bezeugt die
Figur des ungebetenen Gastes nicht nur aktuelle politische Distinktionsbemiithun-
gen, sondern verweist auch auf eine historisch-verdrangte Ursprungsproblematik.
Die tautologischen Identifikationsbemithungen sind dann keine einfachen Fehlleis-
tungen, sondern Teil einer konstitutiven Krise des Subjektbegriffs, dessen iiberge-
ordnete Spuren in die Geschichte zuriickreichen.

Der folgende Text néahert sich diesen Fragen mithilfe von Hegels Subjektivie-
rungstheorie. Wenn Hegel aufzeigt, wie das Selbst sich als Individuum und kollek-
tive Praxis in einer Bewegung selbstreflexiv-aufhebender Bildung zum absoluten
Wissen in stetiger Wechselwirkung mit der Welt hervorbringt, beschreibt er diesen
Produktionsprozess von Geist und Wissen jenseits der Linearitit klassischer Her-
kunftsgeschichte. Er legt damit ein Fundament zum Verstdndnis von Subjektivie-
rungsprozessen. Gleichwohl bleibt seine bewusstseinsidealistische Vorstellung an-
gesichts der Krisenhaftigkeit des Subjekts unzureichend. Wird Hegel durch Jacques
Lacans Theorie der phantasmatischen Identifizierung ergénzt, werden Hinter-
grinde der tautologischen Re-Inszenierungen von Identitatsprojekten verstind-
lich. Die Wiederkehr dysfunktionaler Identitdtskonstruktionen offenbart ebenso
wie die Versuche, subjektimmanente Probleme nach auflen zu verschieben, die Di-
lemmata eines Subjektbegriffs, dessen Krise zur Regel geworden ist. Zugleich be-
zeugen die personifizierenden Abwehrkampfe gegen imaginire Eindringlinge das
stetige Bemiihen, die Verantwortung fiir unvermittelte Widerspriiche und fehlende
Selbsttransparenz zu delegieren. Motor dieser Bewegung scheint das Bediirfnis, ei-
nen nicht einzuverleibenden Rest zu markieren, dessen Anerkennung das Potential
besafle, die Grundlagen individueller und kollektiver Identitdtsbildungen in Frage
zu stellen.

I. Ich und der Andere - mit Hegel und Freud zu Lacan
Hegel beschreibt in der Phdnomenologie des Geistes den selbstreflexiven Anerken-

nungsprozess, den der Einzelne auf seinem Weg iiber sinnliche Gewissheit, Wahr-
nehmung, Selbstbewusstsein, Vernunft und Geist zum absoluten und zugleich

Antisemitismus heute vorwiegend ein Problem des politischen Islams ist. Quelle der Statistik:
Stiddeutsche Zeitung vom 22. April 2018.
7 Vgl. Jean-Francois Lyotard, Heidegger und die Juden, hrsg. von Peter Engelmann, Wien 1988, 33.

ZKph 12]2018|2



210 Juliane Spitta

iberindividuellen Wissen zuriicklegt. Wenn er dazu die Bewegung des Geistes
quasi mitvollzieht, ist die Prozesshaftigkeit des Werdens genauso bedeutsam wie
die nichtlineare (Gleich-)Zeitigkeit des dialektischen Voranschreitens. »Es ist das
Werden seiner selbst, der Kreis, der sein Ende als seinen Zweck voraussetzt und
zum Anfange hat, und nur durch die Ausfithrung und sein Ende wirklich ist.«?
Subjektivierung wird bei Hegel spiralférmig gedacht und ist mit der Vorstellung
einer Teleologie im Sinne einer sukzessiv-linearen Entwicklung unvereinbar. Der
Prozess der Subjektivierung ist gepriagt vom Versuch, Widerspriiche anzuerkennen
und aufzuheben, nicht jedoch um sie in einer abschlieflenden Identitat aufzulosen,
denn der aufgehobene Widerspruch schreibt sich in die néachste dialektische Rela-
tion ein und in ihr fort.

»Die lebendige Substanz ist ferner das Seyn, welches in Wahrheit Subject, oder
was dasselbe heiflt, welches in Wahrheit wirklich ist, nur insofern sie die Be-
wegung des sich selbst Setzens, oder die Vermittlung des sich anders Werdens
mit sich selbst ist. Sie ist als Subject die reine einfache Negativitit, ebendadurch
die Entzweyung des Einfachen, oder die entgegensetzende Verdopplung, welche
wieder die Negation dieser gleichgiiltigen Verschiedenheit und ihres Gegensat-
zes ist; nur diese sich wieder herstellende Gleichheit oder die Reflexion im An-
dersseyn in sich selbst — nicht eine urspriingliche Einheit als solche, oder un-
mittelbare als solche, ist das Wahre.«®

Das Subjekt reflektiert sich in seinem Anderssein in sich selbst. Die Vorstellung
eines iiberhistorisch-einheitlichen Seins ist ebenso wie die Suche nach einer ur-
spriinglichen Identitat ein imaginares Projekt, da ein transzendentales an sich des
Subjekts ebenso wenig behauptet werden kann wie ein an sich der Geschichte. Un-
vermittelte Kraftanteile, differentieller Widerstreit und Neukonstruktion sind un-
bedingte Merkmale des Prozesses des Selbst-Werdens.!® »Die Wirklichkeit dieses
einfachen Ganzen besteht aber darin, daf jene zu Momenten gewordne Gestaltun-
gen sich wieder von neuem, aber in ihrem neuen Elemente, in dem gewordenen
Sinne entwickeln und Gestaltung geben.«'!

Und doch denkt Hegel die Negation der Negation als fort- und aufsteigende, har-
monisierende Bewegung zunehmender Vervollkommnung. Zwar sei die menschli-
che Vernunft, das tatige Wesen des Geistes, zunachst vom Widerspruch behaftet,
die Dinge an sich sind es fiir Hegel jedoch nicht. Die Vernunft schreitet auf dem
Weg des Geistes zu sich voran. Der Geist ist immer schon Geist, ihm fehlt lediglich

8 Hegel, Phanomenologie des Geistes [im Folgenden: PdG], in: ders., Gesammelte Werke, hrsg. von
der Nordrhein-Westfalischen Akademie der Wissenschaften, Bd. 9, Hamburg 1980, 18.

9 Ebd.

10 Vgl. Annette Bitsch, Diskrete Gespenster. Die Genealogie des Unbewussten aus der Medientheorie
und Philosophie der Zeit, Bielefeld 2009, 72.

11 Hegel, PdG, 15.

ZKph 12]20182



Der ungebetene Gast 211

das Wissen um sich selbst. Er verwirklicht sich im Prozess des Fiir-sich-Werdens
als das, was er an sich bereits ist. »Wie im Begriffe iiberhaupt die Bestimmtheit, die
an ihm vorkommt, Fortgang der Entwicklung ist, so ist auch an dem Geiste jede Be-
stimmtheit, in der er sich zeigt, Moment der Entwicklung und, in der Fortbestim-
mung, Vorwartsgehen seinem Ziele zu, sich zu dem zu machen und fiir sich zu wer-
den das, was er an sich ist.«'?

Die Wiederkehr von Krisen in der Geschichte des Subjekts ldsst die Darstel-
lung des Subjekt-Werdens als fortschreitend-anerkennende Aufhebung ebenso wie
die Beschreibung der reflexiven Vernunft als synthetisierende Kraft idealisierend
erscheinen. Problematisch ist nicht die Diskrepanz zwischen der systematisch-lo-
gischen und der empirisch-praktischen Ebene, die Hegels begriffs- und ideenlogi-
schem Idealismus wiederholt vorgehalten wurde, sondern der Glaube an die grenz-
iiberschreitende Kraft der reflexiv-selbstbewussten Anteile des Geistes.

Das Vertrauen in Selbstbewusstsein und Vernunft ist jedoch auch bei Hegel nicht
ungebrochen: Die Bewusstseinsbildung lasse eine Vielzahl unbewusster Anteile
der menschlichen Psyche zum Tragen kommen.”® Obgleich er keine systematische
Theorie des Unbewussten entwickelt, wurde Hegel vor allem im Anschluss an seine
Herr-Knecht-Dialektik wiederholt zum Vordenker des gespaltenen Subjekts der Psy-
choanalyse erklart. Annette Bitsch z.B. sieht eine Linie von Hegel zu Sigmund
Freud, die sie mit dessen begriffslogischer Konzeption von Subjektivitat begriindet:

»Der Hegel’sche Begriff stellt keinen statischen, in sich ruhenden, von Logos
intubierten Moment der Wahrheit und Identitat dar, sondern einen zeitlichen Voll-
zug, es ist ein historisiertes Subjekt, das sich in dialektischen Intervallen von Schei-
tern und Erkenntnis, Irrtum und Wahrheit, also gemeinsam mit der Weise, wie es
seinen Gegenstand hat, transformiert.«'

Im Verlauf dieses zeitlichen Vollzugs des Selbst-Werdens erkennen die Subjekte
ihre Angewiesenheit aufeinander und wenden die unvermittelte gegenseitige Ver-
nichtung kraft der dialektisch aufhebenden Negation der Negation ab. Der ein-
fache Widerspruch zwischen zwei Einzelnen, die nichts aufer sich anerkennen,
wird durch ein Drittes aufgeldst. Die Einzelnen erkennen, dass sie nur zeitliche
Momente ein und desselben Selbstbewusstseins sind. Sich anerkennend »als gegen-
seitig sich anerkennend«'® sublimieren und synthetisieren sie sich zu einem héhe-
ren Selbstbewusstsein.

12 Hegel, Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse, in: ders., Werke [Theorie-
Werkausgabe], hrsg. von Eva Moldenhauer und Klaus Markus Michel, Bd. 10, Frankfurt/M. 1986,
§387, 38.

13 Vgl. Ludwig Siep, Der Weg der Phidnomenologie des Geistes, Frankfurt/M. 2014, 72.

14 Vgl. Jacques Lacan, Seminar IL. Das Ich in der Theorie Freuds und in der Technik der Psychoanalyse,
Weinheim u.a. 1991, 196.

15  Bitsch, Diskrete Gespenster, 76.

16 Hegel, PdG, 110.

ZKph 12]2018|2



212 Juliane Spitta

Das selbstreflexive An-Erkennen der different-relationalen Beziehung verweist
den Einzelnen und seine herrschaftlichen Selbsterméchtigungsphantasien auf die
Abhiangigkeit von Anderen sowie auf eine iiberindividuelle Ebene. Diese Anerken-
nung unbewusst-verborgener Anteile des Selbst ist Bestandteil einer Stufenleistung
auf dem Weg zum Geist, der die Totalitdt seiner Momente einverleibt, im Wissen
vermittelt und in ihrer Ganze begreift. Hegels Prafiguration des Unbewussten ist
vom Anliegen geprégt, die scheinbare Unvereinbarkeit zwischen rationalistischer
Bewusstseinsphilosophie und Empirismus zu tiberwinden, sie hat in diesem Sinne
keinen analytischen Selbstzweck und wird von ihm nicht weiter ausgearbeitet. Das
differentielle Subjekt, das Hegel entwirft, weist dennoch tiber den klassisch-aufge-
klarten Subjektbegriff der Moderne hinaus, da es selbstbeziiglich-erfahrungsem-
phatischen Individualitdtsprojekten ebenso entgegensteht wie der vernunfteuphe-
mistischen Logik des cartesianischen Selbstbewusstseins. Hegels Geist ist mehr als
das Selbstbewusstsein, das durch die Kontinuitét des ich denke zusammengehalten
wird, es ist aber auch kein selbsttransparentes Erkenntnisprinzip oder eine Iden-
titit in der Zeit im Sinne Kants. Es ist die prozessuale, bestindige Modifikation
eines sich begrifflich strukturierenden Selbst.'” Als solches reflektiert es sich jen-
seits einer werteuniversal-rationalistischen Deontologie in dieser Welt. Da Hegel
den Geist als Wirkung einer bestidndigen, dialektischen Vermittlung zwischen Er-
fahrung und Reflexion begreift, gelingt es ihm, die einfache Distinktion zwischen
Subjekt und Objekt hinter sich zu lassen.

Dieses Verstandnis von Subjektivierung als stetige Bewegung eines in sich dif-
ferenten Selbstbildungsprozesses macht Hegel anschlussfahig fiir die gegenwartige
Debatte. Im Zentrum seines Denkens steht nicht Identitat, sondern die Vermitt-
lung. Fragilitdt und Krisenhaftigkeit bedrohen das Subjekt nicht von auflen, sie
sind innere Anteile des Subjektivierungsprozesses. Ein postdekonstruktives Ver-
standnis kann von Hegel ausgehen, doch bietet er keine Erklarung fiir die wie-
derkehrenden Probleme mit der Figur des Anderen, denn durch die selbstreflexive
Vermittlung kann das Selbst letztlich zu seinem eigenen, vollstandig in sich be-
griffenen Gegenstand voranschreiten. Durch die Anerkennung der eigenen rela-
tionalen Verfasstheit lasst es das Begehren nach einfacher Identitét hinter sich; die
destruktive Spannung weicht dem Wissen um sich selbst. Hegel vertraut auf die
synthetisierende Kraft der Vernunft, die den Geist zu seiner bewusstseinslogischen
Vollendung antreibt.

Das unterscheidet ihn von psychoanalytischen Konzepten im Anschluss an
Freud. Lacan beispielsweise denkt Selbstbildung als unabgeschlossenen Prozess;
Krisen und Widerspriiche werden nie vollstandig vermittelt und bilden den Fokus
seiner Theorie. Lacan macht sich Hegels Konzeption des dialektischen Dreischritts
zu eigen. Er geht jedoch davon aus, dass sich Spuren der origindren Widerspriiche

17 Vgl. Bitsch, Diskrete Gespenster, 75.

ZKph 12]20182



Der ungebetene Gast 213

auch nach der dialektischen Vermittlung fortschreiben, da das Selbst es nicht ver-
mag, den Konflikt durch selbstgesteuerte verniinftige Reflektion aufzulésen. Auch
Lacan spricht von Aufhebung, aber im streng Hegel’schen Sinne misslingt die ver-
mittelnde Synthese.

Fiir Lacan beginnt der Prozess der Subjektivierung mit einer phantasmatischen
Identifikation im sogenannten Spiegelstadium.'® In Form einer zum Scheitern ver-
urteilten, imagindren Bewegung setzt er sich lebenslang fort, kommt nie an sein
Ziel. Konflikte, Krisen und Briiche begleiten das Subjekt fortwéhrend und be-
drohen es stetig in seiner Autonomie. Gleichzeitig beginnt bereits in frithester
Kindheit ein Prozess, der innere Differenzen, Ohnmacht und Gespaltenheit durch
Imaginationen von Einheit und Selbsttransparenz tiberblendet. Diese imaginar
begriindete Fixierung auf ein unerreichbares Ideal, die das Scheitern der Iden-
tifikation absehbar macht, begriindet die eingangs erwéahnte destruktive Zirku-
laritat des Identitatsdiskurses. Der imagindre Anteil der Selbstbildung wird zum
Schliissel, um das Begehren nach Identitat und die wiederkehrenden Probleme des
Subjekts in seinem Verhéltnis zum Anderen zu begreifen.

Wie bei Hegel oszillieren auch bei Lacan differentiell-relationale, subjektimma-
nente Momente und widerstreiten um gegenseitige Anerkennung. Wihrend des
Spiegelstadiums, in dem ein idealisiertes Bild des Selbst verinnerlicht wird, be-
grindet sich das Begehren nach Einheit und Selbsttransparenz. Es sorgt dafiir, dass
eine Identifikation stattfindet, aber das Subjekt den unvermittelten Rest, den An-
teil des Anderen in sich verdrangt und die fragile Illusion von Einheit und Selbst-
beherrschung auch nach der Einschreibung in die symbolische Ordnung bestehen
bleibt. Resultat des Spiegelstadiums ist ein aus heterogenen Elementen zusammen-
geklebtes Bild, das das Subjekt sich und den Anderen als Einheit prasentiert. Das
eigene Imago, das Bild, in dem das Kleinkind im Spiegel sich erkennt, das es als sein
eigenes bestimmt und mit dem es sich identifiziert, ist eine phantasmatische Tota-
litat, die im Gegensatz zur Realitét steht. Der grundlegende Konflikt, der bis in die
heutige Identitatsdebatte bestimmend fiir die Krise des Subjekts ist, besteht in der
einfachen Tatsache, dass so wenig wie ich je mit mir, wir je mit unsidentisch gewesen
sind - und es auch nicht sein werden. Der Andere oder das Bild im Spiegel - die
Identifikation findet tiber etwas statt, das als aulerhalb gesetzt wird. Wir erkennen
uns im Anderen und grenzen uns zugleich von ihm und der gegenseitigen Ange-
wiesenheit ab. Das Ich begehrt sich als Ursache seiner selbst, als autonom und ein-
heitlich, als sich selbst prasent und transparent. Die Unméglichkeit dieses Begeh-
rens wird nach aufien verschoben, der Andere, in dem ich mich erkenne, scheint es
zu sein, der meine Identitat verhindert.”

18 Lacan, »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, wie sie uns in der psychoanalytischen
Erfahrung erscheint (Bericht fiir den 16. Internationalen Kongref fiir Psychoanalyse in Zirich
am 17. Juli 1949)«, in: ders., Schriften I, Weinheim u.a. 1973, 61-70.

19 Vgl. ebd.

ZKph 12]2018|2



214 Juliane Spitta
Il. Verdriangung und Wiederkehr

Mangel an Selbstgentigsamkeit und einheitlicher Prasenz sind demnach konstitutiv
fir den Subjektivierungsprozess. Doch Lacan zufolge sind die individuellen Sub-
jekte bestandig versucht, ihre Unvollstandigkeit zu verdrangen. Das Ich-fixierte
Individuum weigere sich anzuerkennen, dass ich und der andere nur wechselseitige
Besetzungen ein- und desselben sind. Wie Herr und Knecht bei Hegel sind sie ohne
einander nicht lebensfahig. Die Folge sei eine aggressive Grundspannung. Unfahig
zu akzeptieren, manifestiert das Problem sich als destruktiver Drang zur Negation.
Der Ausweg aus dem narzisstischen Konflikt mit dem anderen, der ich bin bzw. der
mehr ist als ich, ohne von mir geschieden zu sein, scheint im du oder ich der Ver-
nichtung zu liegen.?’ Das Verhaltnis der beiden relationalen Momente stellt sich im
Imaginéren als entweder oder, als destruktives Spannungsverhaltnis dar.

Der Konflikt wird letztlich entschérft, indem das Subjekt auf einen Platz in der
Ordnungsstruktur des Symbolischen verwiesen wird. Hier entspricht die Bezie-
hung zwischen ich und dem anderen weder der Einheit (eins) noch der Differenz
(zwei), da die Differenz wiederum zwei vollstandige fiir sich zur Voraussetzung hat.
Die symbolische Anerkennung der relationalen Differenz entschérft zwar die ima-
ginare Spannung, die Spuren der Krankung bleiben jedoch bestehen, werden ver-
drangt und schreiben sich im Unbewussten fort. Das dorthin Verdrangte ist nicht
vergessen, es entsendet Symptome und Reprasentanten und kehrt in Form von
Angsten oder Krisen wieder. Angst ist fiir Lacan ein Symptom des Realen im Ima-
ginaren. Er begreift sie als einen imaginédren Affekt, der iiber das Imaginéare hinaus
und auf das verdriangte Wissen um die reale Fragilitit des Selbst hinweist.?!

Die modernen Narrationen von Subjektivitit sind weniger starr und durchaus
offen, innere Differenzen zu thematisieren. Der Wunsch, einem imaginéren Bild des
Selbst zu gentigen, bleibt gleichwohl bestehen, ebenso wie der Versuch, die Verant-
wortung fiir das Scheitern dieses Unterfangens nach auflen zu verschieben. Noch
immer werden Antagonismen und innere Differenzen verdrangt, tiberblendet und
verschleiert. Hans-Dieter Gondek bleibt im Bild des Spiegelstadiums und spricht,
um die Rolle des anderen in mir zu verdeutlichen, von einem »Fleck, der das Spie-
gelbild um seine Vollkommenheit bringt und damit das anzeigt, was der Spiegelung
widersteht«.22 Er erfiillt dieselbe Funktion wie der ungeliebte oder ungebetene Gast
bei Freud, dessen Wiederkehr uns fortwahrend an die Priasenz des Anderen in mir

20 Vgl. Lacan, »Das Spiegelstadium« und »Das Drangen des Buchstaben im Unbewussten oder die
Vernunft seit Freud, in: ders., Schriften II, Weinheim u.a. 1991, 15-55, hier: 50, sowie Hegel, PdG,
109-110.

21 Vgl Lacan, Seminar I, 196, sowie Hans-Dieter Gondek, »Die Angst als >das, was nicht tauscht«,
in: Psychoanalyse und Philosophie: Lacan in der Diskussion, hrsg. von Bernhard H. Taurek,
Frankfurt/M. 1992, 107-137, hier: 112.

22 Ebd,, 111.

ZKph 12]20182



Der ungebetene Gast 215

erinnert. Ob Gast, Fleck oder Fremder — Gespenstern gleich kehren diese Figuren
wieder, widersetzen sich ihrer Verdringung und finden unkontrollierbare Wege,
die Identifizierung zu unterlaufen; das imaginire Bewusstsein, unfihig die eigenen
Anspriiche zu modifizieren, sucht bestandig Mittel und Wege ihre Anwesenheit zu
leugnen, um die konstitutive Krise des Eigenen zu verschleiern.

Immer wieder wird der strukturell-theoretische Konflikt auf eine empirische
Ebene verschoben und diskrete Relationen werden in substantielle Gegensétze um-
zudeuten versucht; d.h., sie werden personifiziert und auf empirische Andere proji-
ziert. Thnen wird die Verantwortung fir die Diskrepanz zwischen Ideal und Wirk-
lichkeit angelastet. Gemaf§ der Lacan’schen Terminologie wird der kleine andere
als grofler Anderer imaginiert. Diese Personifizierung des Anderen als konkretes
Feindbild legitimiert Gewalt und Ausgrenzung und hat gravierende Konsequenzen
fiir diejenigen, die auf seinem Platz festgeschrieben werden. Die Bebilderungen des
imagindren Angstobjekts sind mobil und doch weder beliebig noch zufillig. Die
Personifizierungen der Differenz ermoéglichen tiefgreifende Riickschlisse auf den
Zeitgeist eines Kultur- oder Gesellschaftsraums.

Freud hat in seiner Theorie der Verdrangung die Weigerung des Ich-Bewusst-
seins analysiert, die eigene Ohnmacht gegeniiber unbewussten Prozessen anzuer-
kennen. Er spricht davon, dass das Ich nicht Herr im eigenen Haus ist und sieht
darin eine der drei groflen narzisstischen Krankungen der Menschheitsgeschich-
te.?3 Freud kritisierte das Ich-Ideal des rationalistischen Subjektbegriffs und dessen
Verstandnis von individueller Verfigungsgewalt als folgenschwere Illusion. Die
kulturelle und politische Tradition der westlichen Gesellschaften, deren Ideen- und
Geistesgeschichte auf der Uberhéhung des Selbstbewusstseins basiere, habe eine
paradoxe Struktur erschaffen, in der das Ich bestindig versuche, die eigene Auto-
nomie unter Beweis zu stellen und die Grenzen der Selbstverfiigung zu leugnen.?
Gleichzeitig torpediere das Spurengedéichtnis des Unbewussten diese Anstrengun-
gen. Die Wirkungsmacht des Unbewussten iibersteige die Verstdndnis-Parameter
des rationalistischen Bewusstseins und sein Gedédchtnis verweise auf eine Vergan-
genheit jenseits der Gegenwart, die nicht vergessen werden kann, weil sie nie be-
wusst war.?>

23 Freud, »Einige Schwierigkeiten der Psychoanalyse, in: Imago. Zeitschrift fiir Anwendung der
Psychoanalyse auf die Geisteswissenschaften 5 (1917), 1-7.

24 Das dialektische Pendant dazu bildet ein Vorwurf, der im rechtspopulistischen Diskurs der
Gegenwart fast bedeutsamer ist: In dieser Variation geht es darum, den Anderen dafiir verant-
wortlich zu machen, dass ich nicht mit mir identisch bin, dass ich mich und meine selbstver-
fugte Autonomie nicht verwirklichen kann.

25 Vgl. Freud, »Die Verdrangung«, 106-107. Die Gleich-Zeitlichkeit des Unbewussten, die den Er-
fordernissen von Priasenz und Linearitit entgegensteht, entsendet Reprasentanten, ohne dass
das Reprisentierte je bewusst werden kann. Bei der Andersheit des Unbewussten handelt es
sich um eine Vergangenheit, die nie anweste, nie anwesen wird, deren Ankunft nie die Produk-
tion oder Reproduktion in der Form der Anwesenheit sein wird. Vgl. Jacques Derrida, »Die dif-

ZKph 12]2018|2



Nils Baratella

Das Politische nach dem Vorbild des Asthetischen

Ein Beitrag Hannah Arendts zur Frage der
politischen Subjektivierung

o ist es geblieben, das Subjekt, das sich fiur seine Taten und Gedanken ver-
W antwortlich erklaren kann, wenn es die Strukturen sind, die alles, auch das
Denken, bestimmen? Diese Frage stellt sich seit der Verabschiedung eines starken,
Ich-bezogenen Subjektbegriffs in weiten Teilen des philosophischen Diskurses.! Auch
Hannah Arendt wendet sich von solch einem starken Subjektbegriff ab und betont
immer wieder, dass die soziale Einbindung jedes Einzelnen seiner Ich-Bildung vo-
rausgehe. Nicht zuletzt durch die Konfrontation mit Adolf Eichmann ist aber auch
Arendt auf die Frage gestofien, wie eigenstdndige politische Urteilskraft denkbar sei,
wenn das Subjekt als vollstandig durch Sozialitit determiniert verstanden wird.2 Und
so finden sich, auch wenn Arendt den Begriff des Subjekts kaum verwendet, in ihrem
Nachdenken iiber das politische Urteilen bedenkenswerte Uberlegungen dariiber, wie
das schwierige und ambivalente Verhaltnis von Individualitat und Sozialitat in ei-
ner Zeit zu denken ist, die den Einzelnen in der Masse aufzuldsen droht.3 Gerade ihr
Begriff des politischen Urteilens, der in einer besonderen Spannung zum Denken und
zum sensus communis steht, lasst sich darum als ein Beitrag zu subjektivierungstheo-
retischen Debatten verstehen.

Arendt verwendet den Begriff des Subjekts nur selten und zumeist negativ. Haufig
spricht sie von den Menschen und ihrer Welt. Dies mag in Arendts phidnomenologi-

1 Am drastischsten wird dieses Ich in Nachfolge Kants von Fichte formuliert. Vgl. Johann Gott-
lieb Fichte, »Grundlage des Naturrechts nach Principien der Wissenschaftslehre, in: ders.,
Gesamtausgabe, hrsg. von Reinhard Lauth u.a., Bd. I/3, Stuttgart u.a. 1966.

2 René Torkler, dessen Buch ich wichtige Anregungen verdanke, zeigt, dass die Konfrontation
mit Eichmann und die daraus resultierende Reflexion iiber das Bése tiberaus bedeutsam fiir
Arendts Suche nach einem Begriff des politischen Urteils und mithin fiir ihre Auseinander-
setzung mit Kant ist. Vgl. René Torkler, Philosophische Bildung und politische Urteilskraft. Han-
nah Arendts Kant-Rezeption und ihre didaktische Bedeutung, Freiburg u.a. 2015.

3 Dem liegt freilich ein bestimmtes Verstindnis der Massengesellschaft zugrunde, das Arendt
in den Elementen darlegt. Vgl. Hannah Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. An-
tisemitismus, Imperialismus, totale Herrschaft, Miinchen u.a. 2000, 663-664.

ZKph 12]2018)2



230 Nils Baratella

scher Ausbildung? begriindet sein wie auch in ihrer Abwendung vom Menschenbild
der philosophischen Tradition, die das »Wesen des Menschen«> suche. Gleichwohl
mochte sich Arendt nicht génzlich von dieser Tradition abwenden. Geprégt von einer
deutlichen Ambivalenz von Kritik und Wertschéitzung durchforstet sie die Tradition
vielmehr, um in ihr Erfahrungsdimensionen zu finden, die es erlauben, in einer ge-
schichtlichen Situation, in der die Vorstellung autonomer Subjektivitdt verloren ge-
gangen ist, einen Begriff politischer Verantwortlichkeit zuriickzugewinnen.®

Dabei interessiert sie sich mehr fir die Praktiken zwischenmenschlicher Interak-
tion als fiir anthropologische Alleinstellungsmerkmale des Lebewesens Mensch. Fiir
Arendt sind Menschen nur und zuallererst Gemeinschaftswesen — nicht der Mensch
ist das zoon politikon, sondern die Menschen sind zoa politika. So interessiert sie weni-
ger die Frage, wer der Mensch sei, der auch hier im Verschwinden begriffen scheint,
wie es bei Michel Foucault heif3t’, als die Frage, was die Menschen tun. Erst in diesem
Tun erscheinen die Menschen als Menschen.?

Im offentlichen Raum des Politischen stellen die Menschen gemeinsam ihre ge-
teilte Welt her und bringen sich gegenseitig als Teile dieser Welt hervor.® Darum
muss jede/r Einzelne hier in Erscheinung treten'®, um als eigenstandiges Individuum
gelten zu kénnen. Dies verlangt aber von jeder/m Einzelnen auch, an diesem Raum zu
partizipieren, indem er/sie eigenstdndig politisch urteilt und dieses sein Urteil 6ffent-
lich ausspricht, was fiir Arendt nichts anderes bedeutet, als in Gemeinschaft zu han-
deln." Menschen kénnen demnach nur von diesen Praktiken sozialer Bezugnahme
her verstanden werden. Diesen Praktiken widmet Arendt einige Aufmerksamkeit. In
ihnen konstituieren die Menschen die Welt, in der sie gemeinsam leben. Wie verhalt
es sich aber mit der Konstitution der Menschen, die diese Welt hervorbringen, indem
sie an ihr partizipieren? Wie werden sie innerhalb dieser als eigenstandige, urtei-
lende Subjekte anerkennbar? Gibt es bei Arendt eine Theorie der Konstitution von
Subjektivitat?

4 Siehe dazu Sophie Loidolt, Phenomenology of Plurality: Hannah Arendt on Political Intersubjec-
tivity, New York 2018.

5 Hannah Arendt, Vita Activa oder Vom tditigen Leben, Miinchen u.a. 1989, 17.

6 Zum Begriff des Politischen und den philosophischen Praktiken Arendts vgl. auch Stefania
Maffeis in diesem Heft und ihre Monographie: Transnationale Philosophie. Hannah Arendt und
die Zirkulationen des Politischen, Frankfurt/M. 2018 (im Erscheinen).

7 Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Humanwissenschaften, Frank-
furt/M. 1974, 462.

8 Siehe dazu auch Rahel Jaeggi, Welt und Person. Zum anthropologischen Hintergrund der Gesell-
schaftskritik Hannah Arendts, Berlin 1997.

9 Dass sich Arendts Theorie des Zwischen fiir die Frage nach politischer Subjektivitit nutzen
lasst, zeigt auch: Wolfgang Heuer, Citizen. Personliche Integritdt und politisches Handeln. Eine
Rekonstruktion des politischen Humanismus Hannah Arendts, Berlin 1992.

10 Arendt, Vita Activa, 193.
11 Zum Begriff des Handelns vgl. ebd., 164-165.

ZKph 12]2018|2



Das Politische nach dem Vorbild des Asthetischen 231

Hier soll gezeigt werden, dass Arendts Reflexionen iiber die Moglichkeiten po-
litischen Urteilens eine Vorstellung von Subjektivitat implizit enthalten, die Sozia-
litat und Individualitédt zu verbinden sucht, auch wenn Arendt den Begriff des Sub-
jekts nur selten, und wenn, nur negativ verwendet. Aus Arendts Auseinandersetzung
mit Immanuel Kant lasst sich eine Theorie des Subjekts herauslesen, in der die Her-
ausbildung individueller Urteilskraft zur Voraussetzung dafiir wird, dass Indivi-
duen eigenstandiges Urteilen zugesprochen werden kann.'”> Am Beispiel des dsthe-
tischen Urteils entwickelt Arendt eine Vorstellung politischer Subjektivitat, die auf
die Zerstorung des Subjekts durch totalitare Politik antworten soll.’® Nicht zuletzt
angesichts des Wiedererstarkens autoritdrer und identitdrer Bewegungen kénnen
Arendts Uberlegungen auch als Beitrag zu aktuellen Debatten gelesen werden.

I. Subjekt und Selbstbestimmung bei Kant

Politisch urteilen kann der Einzelne fiir Arendt nur, indem er die Perspektiven An-
derer ins eigene Denken einbezieht. Dies ist nur einem vergemeinschafteten und um
diese Gemeinschaft mit anderen wissenden Wesen moglich.' Arendt skizziert die-
sen Begriff der Urteilskraft in Auseinandersetzung mit Kant.'> Darum soll hier zu-
néchst in aller Kiirze angefithrt werden, wie Kant das Verhéltnis von Subjektivitat
und Selbstbestimmung bestimmt, um im Anschluss zeigen zu kénnen, wie Arendt
hieraus eine Theorie politischer Urteilskraft entwickelt.'®

Fir Kant ist der Mensch einer moralischen Gesetzgebung deswegen unterwor-
fen, weil er in seinem Lebensvollzug maf3geblich durch seine Vernunftbegabung ge-
préagt ist. »Reine Vernunft ist fiir sich allein praktisch und giebt (dem Menschen) ein
allgemeines Gesetz, welches wir das Sittengesetz nennen.«'7 Damit ist der Einzelne
im Allgemeinen aufgelost. Er ist ganz dem allgemeinen Gesetz unterworfen. Erst

12 Waltraud Meints hat gezeigt, dass Kants Begriff der Urteilskraft Arendts Denken bereits in
den Elementen pragt. Siehe: Waltraud Meints, Partei ergreifen im Interesse der Welt. Eine Studie
zur politischen Urteilskraft im Denken Hannah Arendts, Bielefeld 2011.

13 Inwiefern hier gerade die Konfrontation mit Eichmann fiir Arendt paradigmatisch wurde,
zeigt: Christian Volk, Urteilen in dunklen Zeiten. Eine neue Lesart von Hannah Arendts >Banali-
tit des Bésenc, Berlin 2005.

14 Siehe dazu: Arendt, Vita Activa, 27-28.

15 Frauke Kurbacher hat den Stellenwert, der dem Begriff der Urteilskraft bei Arendt zukommt,
detailliert dargelegt. Siehe: Frauke Kurbacher, Selbstverhdltnis und Weltbezug. Urteilskraft in
existenz-hermeneutischer Perspektive, Hildesheim 2005.

16 Inwiefern bereits bei Kant das problematische Verhéltnis von dufieren Bestimmungen und
subjektiver Autonomie - das aporetische Verhiltnis — vorgedacht wird, das den Begriff der
Subjektivitat in der Moderne priagen wird, zeigt: Michael Stadtler, Kant und die Aporetik mo-
derner Subjektivitit. Zur Verschrinkung historischer und systematischer Momente im Begriff der
Selbstbestimmung, Berlin 2012.

17 Immanuel Kant, Kritik der praktischen Vernunft [im Folgenden: KpV], in: ders., Gesammelte

ZKph 12]2018|2



232 Nils Baratella

die Vernunft ist es demnach, die das urspriinglich egoistische und »ungesellige«'8
Lebewesen Mensch gesellig macht.” Da die Regeln dieser Vernunft allgemeingiil-
tig sind, lasst sich anhand ihrer das Handeln der Einzelnen bewerten wie auch der
Grad ihrer Zivilisiertheit ermessen.?’ Die Auswirkung subjektiver Handlungen auf
die Allgemeinheit bildet fir Kant den alleinigen und letztgiltigen Maf}stab der Kri-
tik: »Der Wert der Handlung oder Person wird immer durch das Verhiltnis zum
Ganzen ausgemacht. Dieses ist aber nur durch die Ubereinstimmung mit den Bedin-
gungen einer allgemeinen Regel méglich.«?!

In Form der Vernunft zeigt sich ein Gesetz, das nicht nur in uns als Subjekten
verankert ist, sondern uns vielmehr als solche hervorbringt und zu solchen macht.
Dieses Gesetz ist demnach keines, das erst verhandelt, verkiindet und aufrechterhal-
ten werden muss. [hm haben sich die Einzelnen génzlich unterzuordnen, wollen sie
verniinftige Lebewesen sein. Das Sittengesetz wirkt verpflichtend, ohne erklart zu
sein - so ist es moglich, dass es neben dem geltenden Recht oder sogar gegen ein sol-
ches Recht Bestand haben kann.

Die vom Sittengesetz ausgehende Pflicht besteht dann vor allem darin, sich als
Einzelner dem Allgemeinen unterzuordnen. In dieser Hinsicht stellt die kantische
Ethik eine eindeutige Hierarchie auf, denn jede Handlung ist eben nur dann mora-
lisch legitimierbar, wenn sie mit dem allgemeinen Sittengesetz vermittelbar ist be-
ziehungsweise ihre Begriindung aus dem Sittengesetz abgeleitet werden kann. Das
Sittengesetz ist so die Idealform eines Gesetzes und zugleich die notwendige Struk-
tur von allem, was Recht und Gesetz von blofler Willkiir unterscheidet. »Ist das All-
gemeine (die Regel, das Princip, das Gesetz) gegeben, so ist die Urtheilskraft, welche
das Besondere darunter subsumirt, [...] bestimmend.«?2

Damit ist Kant génzlich beim Individuum angekommen, das nur als verniinf-
tiges gelten kann, wenn es seine Handlungen dieser allgemeingiiltigen Form ei-
nes unmittelbar wirkenden Gesetzes unterworfen hat — wenn es Subjekt im Wort-
Sinne des Unterworfenen geworden ist. Das Subjekt muss sich demnach qua seiner
Vernunft der Gesetzmafligkeit des Allgemeinen einfiigen. Der Begriff des Subjekts
bezeichnet geradezu dieses Verhiltnis der tatigen Selbsteinfiigung des Einzelnen
in die Formen von Gesellschaftlichkeit, die ihm seine Einzigkeit, d.h. seine Selbst-
standigkeit ermoglichen. Denn Subjekt wird der Einzelne dadurch, dass er eine In-

Schriften [Akademieausgabe; im Folgenden AA], hrsg. von der Preussischen Akademie der
Wissenschaften, Bd. 5, Berlin 1900, 31.

18 Kant, Ideen zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht, AA 8, 20-21.

19 Kant ist hier nahe an Hobbes. Siehe dazu: Wolfgang Kersting, »Das Ideal des Hobbes<, der
Kampf und die Anerkennung. Kants und Hegels Auseinandersetzung mit Hobbes«, in: Der
Hobbes-Kristall. Carl Schmitts Hobbes-Interpretation in der Diskussion, hrsg. von Rudiger Voigt,
Stuttgart 2009, 27-64.

20 Vgl. Kant, Ideen, 402-403.

21 Kant, Handschriftlicher Nachlass, AA 14, 138.

22 Kant, Kritik der Urteilskraft [im Folgenden: KdU], AA 5, 179.

ZKph 12]2018|2



Das Politische nach dem Vorbild des Asthetischen 233

stanz der Selbstkontrolle internalisiert. »Jeder Mensch hat Gewissen und findet
sich durch einen inneren Richter beobachtet, bedroht und tiberhaupt im Respect
(mit Furcht verbundener Achtung) gehalten, und diese iiber die Gesetze in ihm wa-
chende Gewalt ist nicht etwas, was er sich selbst (willkiirlich) macht, sondern es ist
seinem Wesen einverleibt.«2* Damit wird das Gewissen zu einer zunéchst externen
Entitat, die das Subjekt internalisieren muss, um anerkennbar zu sein. Das Sub-
jekt verleibt sich eine innere Instanz der Selbstkontrolle und der Selbstmafiregelung
ein. »Diese urspriinglich intellectuelle und (weil sie Pflichtvorstellung ist) morali-
sche Anlage, Gewissen genannt, hat nun das Besondere in sich, daf}, obzwar die-
ses sein Geschafte ein Geschifte des Menschen mit sich selbst ist, dieser sich doch
durch seine Vernunft genéthigt sieht, es als auf den Geheif3 einer anderen Person zu
treiben.«?* Das Gewissen ist fiir Kant mafigeblich eine verpflichtende Instanz, und
es muss im starken Sinne verpflichtend sein, denn es darf nicht durch aulermo-
ralische Erwégungen irritierbar sein. Das verpflichtende Gewissen soll iiber allen
Handlungen stehen kénnen. Damit muss es die mafigebliche Instanz sein, die das
Selbstbewusstsein des Subjektes pragt — ihm soll es folgen, ohne den personlichen
Nutzen seiner Handlungen zu erwégen. Soll dieses Gewissen aber diesen Nutzen
erfiillen, muss es allgemeingiiltig und vor allem allgemeinverstidndlich sein. Allge-
meinheit und Notwendigkeit gehen so ineinander tber.

Kant verdeutlicht dies mittels seiner Unterscheidung von hypothetischen und
kategorischen Imperativen: Wahrend hypothetische Imperative an Zwecken orien-
tiert sind und sich allein aus Nutzen-Abwagungen begriinden lassen, sind katego-
rische Imperative eben dadurch charakterisiert, objektiv notwendige Handlungs-
anweisungen zu geben. Der kategorische Imperativ basiert eben nicht auf Zweck-
Nutzen-Abwigungen, sondern allein auf den Regeln reiner Vernunft. Er ist immer
und zu jeder Zeit objektivierbar und damit allgemeingiiltig im weitesten Sinne.

Das Sittengesetz ist Grundlage und Gewahrleistung dafiir, dass Gemeinschaften
iberhaupt existieren konnen, in denen und durch die der Mensch zum Menschen
wird. Darum ist die Bedeutung dieses Sittengesetzes, das qua der Vernunft gegeben
ist, ungleich grofler. Dieses Gesetz empfiehlt nicht, »das[s] Gesetz der Sittlichkeit
gebietet«?>. Seine Allgemeingtltigkeit besteht explizit darin, von individuellen Mei-
nungen, tradierten Auffassungen oder subjektiven Beweggriinden zu abstrahieren.

Dies kann es nur, weil seine Form dergestalt ist, dass sie qua verniinftigen Schlie-
Bens verstanden werden kann und dann zwingend ist. Im Umkehrschluss bedeutet
dies aber auch, dass nur als verntinftiges Lebewesen angesehen werden kann, wer
fahig ist, dieses Schlieflen zu vollziehen. Damit erlaubt die Bewertung von Hand-
lungen und vor allem die Bewertung der Begriindung von Handlungen zugleich die

23 Kant, Die Metaphysik der Sitten, AA 6, 438.
24 Ebd.
25 Kant, KpV, AA'5, 36.

ZKph 12]2018|2



234 Nils Baratella

Bewertung der Vernunftfahigkeit oder zumindest der Vernunftwilligkeit der jewei-
ligen Person. Diese Vernunft ist zumindest fiir Kant deutlich von Verstand und Ur-
teilskraft unterschieden. Damit muss sie, quasi tieferliegend, tatsichlich diejenige
Instanz sein, die das Subjekt nicht zuletzt in seinem und durch sein Selbstverstand-
nis konstituiert.

Der »Verstand ist, allgemein zu reden, das Vermogen der Erkenntnisse«?¢. Damit
ermoglicht er zwar, zu verstehen, taugt jedoch nicht als Grundlage fiir eine norma-
tive, allgemeinverbindliche Ethik. Eine solche darf nicht allein auf Grundlage von
Verstandestitigkeit aufgebaut sein. Sie kann nur auf Grundlage der Vernunft erfol-
gen, weil nur diese erlaubt, die strukturelle Beschaffenheit allgemeinverbindlicher
Regeln zu erfassen. Dies bedeutet, dass kategorische Imperative nicht immer und zu
jeder Zeit Geltung haben miissen, dass aber nur Gesetze Allgemeingiltigkeit bean-
spruchen dirfen, deren Struktur dergestalt ist, dass sie durch Vernunft tberprif-
bar sind. Urteilt der Einzelne demnach verniinftig, so unterwirft er sein Urteil den
objektiv geltenden Bestimmungen des Sittengesetzes. Diese Fahigkeit macht ihn als
vernunftmafiges und verniinftiges Subjekt aus, dessen Denkbestimmungen sich
nicht nur an eigenen Begehrlichkeiten, sondern auch an objektiven Bestimmungen
orientieren kénnen. Und das bedeutet im Wesentlichen, die Perspektiven anderer
Menschen in das eigene Denken einbeziehen zu kénnen.?’

Dass Menschen dies konnen, heif3t freilich auch fiir Kant nicht, dass sie das un-
bedingt und zu jeder Zeit tun. Im Gegenteil, weil der Mensch in Kants Augen ein
Lebewesen ist, dass nicht allein in dieser rein intelligiblen Welt lebt, sondern viel-
mehr von Trieben und Begehrlichkeiten bestimmt ist, muss das Sittengesetz als ka-
tegorischer Imperativ formuliert werden. Menschen sind fir Kant in sich wider-
spriichlich?8: egoistische, von ihrer Natur her aggressive Lebewesen zum einen, ver-
nunftbegabt zum anderen. Um aber jederzeit anstelle des Anderen zu urteilen und
sich damit Lebensbedingungen zu erschaffen, die sich aus dem »Antagonism«? 16-
sen, missen die Menschen erst und permanent durch die unbedingte und unwider-
sprechbare Wirkmachtigkeit des kategorischen Imperativs dazu gezwungen wer-
den. Damit trennt Kant die Welt der Menschen radikal von jener der Natur, auch
wenn der Mensch dieser als Naturwesen weiterhin angehort, er als Ubergang zwi-
schen diesen zwei Welten zu fassen ist. »Subjektivitat ist eine Verhéltnisbestim-
mung. Sie bezeichnet ein Selbstverhiltnis, ein Verhiltnis, das ein Wesen zu sich
selbst eingeht und dadurch gerade zu einem Selbst wird. [...] Die Ubersetzung des
griechischen hypokeimenon fithrt bekanntlich zu einer Bedeutung von subjectum,

26 Kant, Kritik der reinen Vernunft, AA 3, 111.

27 Siehe dazu auch: Birgit Recki, »An der Stelle [je]des andern denken«. Uber das kommuni-
kative Element der Vernunft«, in: dies., Die Vernunft, ihre Natur, ihr Gefiihl und der Fortschritt,
Paderborn 2006, 111-125, hier: 118.

28 Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, AA 4, 453.

29 Kant, Ideen, AA 8, 20-21.

ZKph 12]2018|2



Das Politische nach dem Vorbild des Asthetischen 235

die [...] dasjenige meint, das >zugrunde liegt<, grammatisch dasjenige, auf das Pradi-
kate angewendet werden, und politisch eine Person qua Untertan.«3°

II. Die Freiheit im Sittlichen

Hier setzt Arendt an, wenn sie die traditionelle Entgegensetzung von Individualitét
und Sozialitat aufzuheben sucht. Dies macht ihren Ansatz fir die gegenwartigen
Debatten um politische Subjektivierung interessant. Arendt schlie3t einerseits an
Kants Begrifflichkeit des Sittengesetzes an und wendet sich andererseits dadurch
von ihm ab, dass sie deutlicher auf die Momente fokussiert ist, die es Subjekten er-
lauben, sich voneinander zu unterscheiden. Der Ort, an dem diese Unterscheidun-
gen erlangt und manifestiert werden konnen, ist fiir Arendt der 6ffentliche Erschei-
nungsraum des Politischen. Die Vorstellung dieses Politischen gewinnt Arendt aus
ihrem Bild der athenischen Agora.

Gemeinsam handeln zu konnen, ist fir Arendt eine Grundbedingung des
Mensch-Seins. Menschen werden in die Welt der Menschen geboren, weil sie mit-
einander in Beziehung treten und sich gerade dabei und darin voneinander unter-
scheiden. Nur hier, vor den Augen und Ohren anderer Menschen, kann Subjekti-
vitdt gewonnen werden, wenn sie von den anderen Menschen zugestanden wird.
Darum kann es Freiheit nur im gemeinsamen Austausch, in der zwischenmenschli-
chen Kommunikation und Interaktion geben. Sie entsteht, wenn sich Menschen auf
der Bithne des Politischen im gemeinsamen Handeln nicht nur als Gleiche, sondern
auch als voneinander Unterschiedene erkennen und anerkennen. »Bei Arendt — das
ist ihre Pointe — sind weder das Individuum noch die Welt [verstanden als die Welt
der Offentlichkeit, N.B.] auf die es sich bezieht, feste und gegebene Groflen. Beides
konstituiert sich in einem Wechselspiel: Der Handelnde konstituiert und gestaltet
die Welt, die gleichzeitig die Bedingung der Moglichkeit seines Handelns und sei-
ner Identitat ist.«3'

Freiheit ist somit nicht urspriinglich gegeben, sondern sie entsteht im gemein-
samen Handeln, in der Interaktion, die Unterscheidungen ermoglicht. Freiheit ist
fiir Arendt deutlich von jeder Nivellierungstendenz unterschieden und nur in Los-
l6sung aus diesen Tendenzen zu erlangen und zu gewinnen. Indem Handeln aber
nicht nur die Orchestrierung Vieler und Gleicher erlaubt, sondern eben auch Unter-
scheidung, ermoglicht es nicht nur dem Einzelnen, sich als eigenstandig zu prasen-
tieren, sondern zugleich auch ihn fiir sein Handeln verantwortbar zu machen, ihn
als den Urheber seines Handelns auszumachen. Dies geschieht mafgeblich kom-

30 Josef Friichtl, Vertrauen in die Welt. Eine Philosophie des Films, Miinchen 2013, 43.

31 Rahel Jaeggi, »Offentliches Gliick und politische Freiheit. Hannah Arendts Kritik des libe-
ralen Individualismus. Kommentar zu Horst Mewes und Dana Villa, in: Die Entdeckung der
Freiheit, hrsg. von Winfried Thaa, Berlin 2003, 237-253, hier: 246.

ZKph 12]2018|2



236 Nils Baratella

munikativ: »Erst durch das gesprochene Wort fiigt sich die Tat in einen Bedeu-
tungszusammenhang, wobei aber die Funktion des Sprechens nicht etwa die ist, zu
erkldren, was getan wurde, sondern das Wort vielmehr den Tater identifiziert und
verkiindet, daf} er es ist, der handelt, nimlich jemand, der sich auf andere Taten
und Entschliisse berufen kann und sagen, was er weiterhin zu tun beabsichtigt.«3?

Die, die hier miteinander handeln, tun dies nicht immer einvernehmlich, son-
dern durchaus auch im Wettstreit miteinander. Hier, im offentlichen Raum des
Politischen, ringen die Individuen miteinander, um sich voneinander absetzen zu
konnen. Sie ringen darum, im Miteinander Unterschiedene zu sein.?? Pradestiniert
dafiir sich hier zu behaupten, werden sie dadurch, dass sie als Biirger auftreten, in
deren Leben der Unterschied von Privatem und Offentlichem manifest ist. Arendt
unterscheidet also explizit zwischen dem Bereich des Privaten, der dem subjekti-
ven Lebenserhalt dient, und dem des Offentlichen, der ein Bereich des Konflikts
und damit der agonalen Absetzung der hier agierenden Individuen ist.3* Die poli-
tische Offentlichkeit ist damit von Arendt als ein Ort konzipiert, der vorrangig der
Unterscheidung dient, auf deren Basis Gemeinschaftsbildung nicht in einem ur-
spriinglichen, quasi nattirlichen Sinne, sondern vielmehr in reflektierter und ge-
regelter Weise stattfindet. Arendt interessiert am Phdnomen des Politischen also
die Moglichkeit, dass wir uns wechselseitig anerkennen, Beziehungen zueinander
eingehen und uns zugleich voneinander unterscheiden. Dieses seltsame Verhiltnis,
dass Menschen Unterschiedene, aber Zusammengehorige sind, macht fir Arendt
die Spezifik der menschlichen Welt aus, die sie Pluralitat nennt:

»Das Faktum menschlicher Pluralitat, die grundsétzliche Bedingung des Han-
delns wie des Sprechens, manifestiert sich auf zweierlei Art, als Gleichheit und
als Verschiedenheit. Ohne Gleichartigkeit gébe es keine Verstandigung unter
Lebenden, kein Verstehen der Toten und kein Planen fir eine Welt, die nicht
mehr von uns, aber doch immer von unseresgleichen bevoélkert sein wird. Ohne
Verschiedenheit, das absolute Unterschiedensein jeder Person von jeder ande-
ren, die ist, war oder sein wird, bediirfte es weder der Sprache noch des Han-
delns fiir eine Verstandigung|[.]«33

Der 6ffentliche Raum ist darum mafigeblich dadurch gekennzeichnet, dass er die
Einzelnen miteinander verbindet und sie ebenso voneinander trennt: »Der 6ffent-
liche Raum wie die uns gemeinsame Welt versammelt Menschen und verhindert

32 Arendt, Vita Activa, 168.

33 Inwiefern Wettstreit konstitutiv fiir Subjektivitat gedacht werden kann, siehe: Nils Baratella,
Das kdampferische Subjekt. Boxen — Der Kampf als Subtext moderner Subjektphilosophie, Pader-
born 2015.

34 Zur Betonung des Agonalen bei Arendt siehe: Dana R. Villa, Politics, Philosophy, Terror. Essays
on the thought of Hannah Arendt, Princeton 1999.

35 Arendt, Vita Activa, 164.

ZKph 12]2018|2



Das Politische nach dem Vorbild des Asthetischen 237

gleichzeitig, dafl sie gleichsam tiber- und ineinanderfallen. Was die Verhéltnisse
in einer Massengesellschaft fiir alle Beteiligten so schwer ertraglich macht, liegt
nicht einfach, jedenfalls nicht primér, in der Massenhaftigkeit selbst; es handelt
sich vielmehr darum, daf} in ihr die Welt die Kraft verloren hat, zu versammeln,
das heif3t, zu trennen und zu verbinden.«3¢

Fir Arendt kann die plurale Welt der Menschen nicht in Subjekt-Objekt-Verh&lt-
nissen gefasst werden, sondern muss vielmehr aus den Beziehungen des Einzelnen
verstanden werden. Wird aber das Politische allein als solch ein Bezugsgewebe ge-
fasst, in dem sich die Subjekte wechselseitig bestatigen, sich herstellen und sich
als anerkennbare permanent préasentieren mussen, so kann nicht mehr davon ge-
sprochen werden, dass es einen feststehenden, ontologischen Status des Politischen
gibt. Das Politische wird so vielmehr zu einer Praxis — zu einer Praxis, in der es fiir
den Einzelnen wie auch fiir die Gemeinschaft darum geht, Freiheit herzustellen.
Denn Freiheit ist nicht das, was am Anfang, qua Natur, besteht, sondern etwas, das
erst dadurch verwirklicht werden kann, dass Naturzustinde durch das Politische
abgelost werden. Dies konnen sich Menschen aber nur wechselseitig im gemeinsa-
men Handeln in einem geschichtlich moglichen politischen Raum bestétigen. Fir
den Einzelnen bedeutet Freiheit darum nicht zuletzt, eben nicht als ein nur durch
familidre Zugehorigkeit definierter Einzelner wahrgenommen zu werden, sondern
vielmehr als selbstdndig, sich selbsttatig von Anderen unterscheidendes Subjekt.
Dazu gehort, sich explizit von Anderen zu unterscheiden, indem man sich fir sein
Handeln verantwortlich erklart. Nur hier, in der Freiheit zu handeln, wird Freiheit
erfahrbar.?

I1l. Der sensus communis als Instanz der Subjektivierung

Fiir Kant sind Urteile, die verallgemeinert werden konnen, allein dadurch méglich,
dass von den »subjectiven Privatbedingungen«3® abstrahiert wird. Weil wir Men-
schen sind, sind wir fahig, nicht nur aus der eigenen, sondern aus der Perspektive
aller anderen zu urteilen. Die Anderen als Gegenwirtige mitdenken zu koénnen,
ist Voraussetzung dafiir, urteilen zu konnen.? Diesen Gedanken, den Kant in der
Reflexion tiber die Moglichkeit dsthetischer Urteile entwickelt, macht sich Arendt
fir die Frage danach urbar, wie politische Urteile im Sinne eines Politischen ge-
fallt werden konnen, das das menschliche Bezugsgewebe erhalten und schitzen
mochte. Dieses Politische setzt Pluralitit voraus und soll sie zugleich ermdoglichen.

36 Ebd., 52.

37 Ebd.

38 Kant, KdU, AA 5, 293.

39 Vgl. zur Bedeutung des Anderen in Prozessen der Subjektivierung auch den Beitrag von
Juliane Spitta in diesem Band.

ZKph 12]2018|2



	Cover 
	Inhaltsverzeichnis

	Editorial

	SCHWERPUNKT

	Juliane Spitta: Der ungebetene Gast. Die Krise des Subjekts zwischen Verdrängung und Wiederkehr

	Nils Baratella: Das Politische nach dem Vorbild des Ästhetischen. Ein Beitrag Hannah Arendts zur Frage der politischen Subjektivierung

	Stefania Maffeis: Das Subjekt der Menschenrechte. Praktiken der Subjektivierung in Kämpfen der Migration

	Frank Engster: Im Spiegel-Selfie-Stadium: The downloaded man. Subjektivierung im digitalen Kapitalismus und der zweite Ursprung der Akkumulation

	Sven Rücker / Arito Rüdiger Sakai: Helden, Partisanen, Märtyrer und Attentäter. Subjektivierung als Selbstopfer


	RELEKTÜREN

	Hans Jörg Sandkühler: Idéologie. Destutt de Tracys naturalisierte Wissenschaft von den Ideen und Degérandos ›erfahrungsphilosophischer‹ Philosophiegeschichtsschreibung

	Giovanni Morrone: Wilhelm von Humboldt als Kulturphilosoph

	Daniel Martin Feige: Retroaktive Teleologie. Zur Aktualität geschichtsphilosophischen Denkens

	Michael Makropoulos: Zum Begriff der Möglichkeit bei Helmuth Plessner


	DOKUMENT

	Victor Cousin: Über das Klare und das Dunkle in den menschlichen Erkenntnissen oder über Spontaneität und Reflexion

	Xenia Fischer-Loock: Cousins unbekannte Differenzschrift: eine Philosophie nach dem Idealismus


	KRITIK

	Norbert Bolz: Nur im Okzident. Hans Joas möchte Max Weber entzaubern 
	Kazunobu Shimoda: Gibt es bei Hegel eine Anthropologie? Ein Sammelband zur Genealogie und Systematik des Menschen  
	Antonio Roselli: Die Bildvergessenheit des Geistes. Eva Schürmann plädiert für »kritische Darstellungskompetenz« 
	Marcel René Marburger: Frei sein für. Leben und Denken Vilém Flussers 

	Abstracts 

	Autorinnen und Autoren


