
LUDWIG FEUERBACH 

Entwürfe 
zu einer Neuen Philosophie 

Herausgegeben 
von 

WAL TER J AESCHKE 
und 

WERNER SCHUFFENHA UER 

FELIX MEINER VERLAG 
HAMBURG 



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 447

Im Digitaldruck »on demand« hergestelltes, inhaltlich mit der ursprüng-
lichen Ausgabe identisches Exemplar. Wir bitten um Verständnis für un-
vermeidliche Abweichungen in der Ausstattung, die der Einzelfertigung 
geschuldet sind. Weitere Informationen unter: www.meiner.de/bod

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  
in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische  
Daten sind im Internet über ‹http://portal.dnb.de› abrufbar.
isbn 978-3-7873-1077-7
ISBN eBook: 978-3-7873-2602-0

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 1996. Alle Rechte vorbehalten. 
Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen 
und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, 
soweit es nicht §§  53 und 54 URG ausdrücklich gestatten. Gesamtherstel-
lung: BoD, Norderstedt. Gedruckt auf alterungsbeständigem Werkdruck
papier, hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in 
Germany.� www.meiner.de



INHALT 

Vorbemerkung der Herausgeber . . . . . . . . . . . . . . . . . VII 

Einleitung der Herausgeber . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . IX 
1. Die >alte< und die ·neue< Philosophie . . . . . . . . . . . XI 
2. Zu Leben und We1·k Ludwig Feuerbachs . . . . . . . XIII 
3. Die Texte und ihre Entstehung . . . . . . . . . . . . . . . XXVIII 
4. Literaturhinweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . LVIII 
5. Zur vorliegenden Ausgabe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . LX 

LUDWIG FEUERBACH 

Entwürfe 
zu einerNeuen Philosophie 

Vorläufige Thesen zur Reformation der Philosophie 3 

Grundsätze der Philosophie der Zukunft . . . . . . . . . 25 
Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25 
§§ 1-67 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27 

Übergang von der Theologie zur Philosophie . . . . . 101 

Grundsätze der Philosophie. Notwendigkeit einer 
Veränderung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 119 

Anmerkungen der Herausgeber . . . . . . . . . . . . . . . . . . 137 
Quellenverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 189 
Personenverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 193 



VORBEMERKUNG DER HERAUSGEBER 

In der philosophischen Diskussion der Gegenwart ist Feuer-
bachs Werk bei weitem nicht so präsent, wie es seine philoso-
phiegeschichtliche Stellung und sein gedanklicher Rang 
erforderten. Denn sein Werk markiert - wie kein anderes -
den Bruch im Denken des 19. Jahrhunderts. Dieser Bruch trennt 
nicht allein eine frühere Gestalt der Philosophiegeschichte von 
einer folgenden, auch nicht allein die transzendentalphilosophi-
schen oder metaphysischen Ansätze der klassischen deutschen 
Philosophie von der am Leitbegriff der »Erfahrung« und an den 
Einzelwissenschaften orientierten Philosophie der zweiten Jahr-
hunderthälfte. Er trennt ebensosehr den früheren Philosophie-
begriff überhaupt, die bürgerlich-akademische Philosophie noch 
der ersten drei Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts, von der »Nicht-
Philosophie« als der in Feuerbachs Sinne »wahren Philosophie« 
und von dem politisch revolutionären Denken, das nur zu bald 
aus den Universitäten- und in der weiteren Entwicklung auch 
aus den Ländern des damaligen >>Deutschen Bundes<<- exiliert 
wurde. Und er trennt schließlich eine zu Ende gegangene Epo-
che der Geschichte Europas von derjenigen Epoche, an deren 
Beginn die bürgerliche, die soziale und die industrielle Revolu-
tion stehen. 

Zu Beginn der 1840er Jahre, in den heftigen Kontroversen, 
die im >>Vormärz« zwischen Reform und Restauration, zwischen 
Philosophie und Theologie, zwischen Kirche und Adel auf der 
einen Seite und den jungen bürgerlichen Kräften auf der ande-
ren ausgetragen worden sind, hat Ludwig Feuerbach den Über-
gang von der Theologie zur Philosophie gefordert und die 
Notwendigkeit einer Veränderung aufgewiesen- einer Verän-
derung nicht allein der Philosophie, sondern der Denkform und 
der Lebensweise seiner Zeit. Die >>neue Philosophie« jedoch, 
mit der er die >>neuere«, nämlich die klassische deutsche Philo-
sophie ablösen wollte, hat Feuerbach nicht so umfassend aus-



VIII Vorbemerkung der Herausgeber 

geführt wie seine Kritik der Religion. Er hat sie lediglich in pro-
grammatischen Schriften skizziert: in den Vorläufigen Thesen 
zur Reformation der Philosophie und den Grundsätzen der Phi· 
losophie der Zukunft. 

Der vorliegende Band vereint die vier eben genannten Pro-
grammschriften unter dem Titel Entwürfe zu einer Neuen Phi-
losophie. Mit ihnen geht Feuerbach hinaus über die kleineren 
Schriften, mit denen er sich in den späten 1830er Jahren- noch 
im Umfeld der SchuleHegels stehend- am Abwehrkampf ge-
gen die Angriffe restaurativer Kreise auf die Freiheit des Den-
kens beteiligt. Ebenso geht er in diesen Schriften hinaus über 
seine großen philosophiegeschichtlichen Werke der 1830er Jah-
re, in denen er die Leistungsfähigkeit der neuzeitlichen Ansät-
ze der Philosophie beurteilt und die Notwendigkeit ihrer 
Weiterbildung erkennt. Und schließlich geht er auch hinaus 
über die Religionskritik, mit der er 1841 - in seinem Wesen 
des Christentums - eine neue Epoche der Religionsphilosophie 
eröffnet hat. Die Erkenntnisse, die er auf den genannten drei 
Gebieten gewonnen hat, werden von ihm nunmehr zusammen-
gefaßt und ausgebaut zu einer Grundlegung der Philosophie, 
über deren universellen Charakter die knappe, aphoristische 
Form leicht hinwegtäuschen kann. Auch Feuerbachs spätere 
Schriften basieren auf dieser Konzeption. Sie bilden jedoch nicht 
eine allgemeine Weiterentwicklung seines Ansatzes, sondern sie 
vertiefen einzelne Aspekte - sei es die Religionskritik, sei es 
das Verhältnis von Spiritualismus und Materialismus. Mit die-
ser Vertiefung und Verfestigung in jeweils einer Richtung ge-
ben sie jedoch die in den programmatischen Entwürfen zu einer 
Neuen Philosophie erreichte Universalität und Komplexität 
wieder preis. In diesen Entwürfen präsentiert sich deshalb nicht 
allein der Religionskritiker oder der Philosophiehistoriker, son-
dern der Philosoph Feuerbach wie in keiner anderen seiner 
Schriften. 

Der Plan zu der nun vorliegenden Ausgabe reicht zurück bis 
in die Mitte der 1980er Jahre. Damals war eine derartige 
(ost)deutsch-(west)deutsche Kooperation sowohl zwischen Her-
ausgebern als auch zwischen Verlagen nicht an der Tagesord-



Vorbemerkung der Herausgeber IX 

nung. Die inzwischen tingetretenen politischen Veränderun-
gen und die daraus erwachsenen neuen Konstellationen und 
Aufgaben haben die Verwirklichung dieses Planes eigentüm-
licher Weise eher verziigert als befördert. Erübrigt hat sich 
auch die ursprüngliche Absicht, den Band sowohl im Osten 
wie im Westen zu veröffentlichen. Er erscheint nun allein 
in der »Philosophischen Bibliothek<< des Felix Meiner Verlags, 
Hamburg, und nicht - wie zunächst geplant - zugleich im 
Akademie-Verlag, Berlin, der die neue Ausgabe der Gesammel-
ten Werke, herausgegeben von Werner Schuffenhauer, veröf-
fentlicht. 

Feuerbachs Texte sind zwar jetzt, durch die eben genannte 
Ausgabe, erstmals in einer wissenschaftlichen Ansprüchen ge-
nügenden Weise erschlossen. Die Lektüre vieler dieser Texte 
- und gerade der in die vorliegende Studienausgabe aufgenom-
menen - wird jedoch durch eine Spannung erschwert: Einer-
seits erfordert ihr Verständnis nicht ein anspruchsvolles und 
langwieriges Ringen um den Text, wie zumeist bei den Wer-
ken der klassischen deutschen Philosophie. Andererseits sind 
gerade diese Schriften Feuerbachs mit Bezugnahmen auf diese 
Tradition wie auf die frühe neuzeitliche Philosophie überhaupt 
in einem Maße gesättigt, wie dies für wenig andere Texte zu-
trifft. So stellt ihr tieferes Verstehen hohe Ansprüche an die 
Vertrautheit mit der neueren Geschichte der Philosophie - an 
eine Vertrautheit, wie sie für den akademischen Unterricht nicht 
mehr als selbstverständlich vorausgesetzt werden kann. Die Ein-
leitung und insbesondere die Anmerkungen der Herausgeber 
sind deshalb für die vorliegende Studienausgabe neu verfaßt wor-
den, um diese philosophiegeschichtliche Dimension erschlie-
ßen zu helfen und dadurch den Zugang zu einem angemessenen 
Verständnis der Philosophie Feuerbachs zu erleichtern, das sich 
nicht allein auf der Oberfläche seiner Antithesen zur philoso-
phischen Tradition bewegt. 

Die Textgestalt der Vorläufigen Thesen und der Grundsätze 
der Philosophie der Zukunft beruht auf der Fassung der im 
Akademie-V erlag erschienenen Ausgabe Ludwig Feuerbach: Ge-
sammelte Werke, Band 9. Dem Verlag, namentlich Herrn Lek-



X Vorbemerkung der Herausgeber 

tor Thomas Egel, danken die Herausgeber dafür, daß er sein 
Einverständnis mit diesem Nachdruck erklärt hat. 

Der Text der beiden nachgelassenen Fragmente Übergang von 
der Theologie zur Philosophie und Grundsätze der Philosophie. Not· 
wendigkeiteiner Veränderung wurde auf der Grundlage der zum 
Feuerbach-Nachlaß gehörenden Manuskripte neu erstellt, un-
ter Berücksichtigung der bisherigen Editionen. Herr Dr. Ger-
hard Schott und Frau Dr. Cornelia Töpelmann, die diesen 
Nachlaß in der Universitätsbibliothek der Ludwig-Maximilians-
Universität, München, betreuen, haben die Arbeit der Heraus-
geber freundlich unterstützt. 

Der Felix Meiner Verlag hat bereits 1950, damals noch in Leip-
zig, den von Max Gustav Lange herausgegebenen und von Ger-
hard Lehmann bearbeiteten Band mit »Kleinen philosophischen 
Schriften« Feuerbachs veröffentlicht, und er hat es gerade jetzt 
als eine wichtige Aufgabe angesehen, zentrale Texte Feuerbachs 
in die >>Philosophische Bibliothek« aufzunehmen, um auch auf 
diese Weise ihre Zugehörigkeit zum Kanon der Philosophie zum 
Ausdruck zu bringen. 

Berlin-Wannsee und Berlin-Rahnsdorf, 
im Januar 1996 



EINLEITUNG DER HERAUSGEBER 

1. Die >alte< und die meue< Philosophie 

Der Untertitel, den Ludwig Feuerbach für seine Schrift über 
Pierre Bayle gewählt hat, läßt sich mit ebenso gutem, ja wohl 
mit besserem Recht seinem eigenen Werk voranstellen: »Ein 
Beitrag zur Geschichte der Philosophie und Menschheit«. Viel-
leicht gehören sein wie auch Bayles Werk der Geschichte der 
Menschheit noch mehr an als derjenigen der Philosophie. Zu-
mindest geht die Bedeutung seines Werkes weit über die aka-
demisch betriebene Philosophie hinaus. Denn es vollzieht den 
Umschlag von der Metaphysik zur Anthropologie- und dies 
nicht allein im beschränkten Sinne der nahtlosen Ablösung ei-
ner philosophischen Leitdisziplin durch eine andere. Hegel be-
tont in einer seiner frühen kritischen Schriften, es sei »im 
jetzigen Augenblicke zunächst Interesse der Philosophie«, »ein-
mal wieder Gott absolut vornehin an die Spitze der Philoso-
phie als den alleinigen Grund von allem, als das einzige 
principium essendi und cognoscendi zu stellen«;1 Feuerbach 
hingegen verwirft die »gemeine« wie auch die philosophische 
Theologie, um an deren exponierten Ort den Menschen stel-
len zu können- oder vielleicht umfassender: zunächst nur den 
Menschen, dann den Menschen und die Natur als die beiden 
principia cognoscendi et essendi. »Mensch« und »Natur« wer-
den nun die neuen Leitbegriffe, nicht allein für die Fortbildung 
der Philosophie, sondern für die Gestaltung aller Lebensver-
hältnisse: Sie werden das Maß aller Dinge.2 Gegen diesen pro-

I Georg Wilhelm Friedrich Hege!: »Wie der gemeine Menschenverstand 
die Philosophie nehme,- dargestellt an den Werken des Herrn Krug's.• 
In: Hege/: Gesammelte Werke. Bd 4, Harnburg 1968, 179. 

2 Dies wird auch zum Ausdruck gebracht im Titel einer neueren Arbeit 
zu Feuerbach: ]. Christine Janowski: Der Mensch als Maß Untersu-



XII Einleitung der Herausgeber 

grammatischen »Humanismus<< Feuerbachs ist es kein durch-
schlagender Einwand, daß sich seit dessen Proklamierung her-
ausgestellt hat, daß die Ersetzung der traditionellen Leitbegriffe 
durch den »Menschen<< sich nicht so leicht bewerkstelligen läßt, 
wie Feuerbach dies angenommen hat - und daß sie auch kei-
neswegs ohne Risiko ist. 

Nicht erst jetzt, 150 Jahre nach Feuerbachs Ersetzung der tra-
ditionellen theologischen und metaphysischen Prinzipien, 
drängt sich der Zweifel auf, ob dem Menschen, in dessen Na-
men er diese Ablösung proklamiert hat, mit der ihm zugewie-
senen neuen Stellung am besten gedient sei. Zumindest hat sich 
herausgestellt, daß die zuvor an den Himmel verschleuderten 
Schätze nicht so problemlos dem Menschen vindiziert werden 
können, wie die Religionskritik Feuerbachs (und zuvor schon 
des jungen Hege!) dies für selbstverständlich ausgegeben hat. 
Der Übergang vom »homo homini IupuS<< zum »homo homi-
ni deus<< ist auf diese Weise nicht zu garantieren - ebensowe-
nig wie durch den Versuch von Thomas Hobbes, ihn durch 
das Verlassen des Naturzustandes und die Begründung der bür-
gerlichen Gesellschaft sicherzustellen. 

Vielleicht wird er nicht einmal erleichtert. Denn es gibt Grund 
zur Annahme, seit Feuerbach sei die eine Existenzbedingung 
erheblich schwerer zu erfüllen, von der Nietzsche gesagt hat, 
daß der Mensch sie über das Tier hinaus nötig habe: »der 
Mensch muss von Zeit zu Zeit glauben, zu wissen, warum er 
existirt, seine Gattung kann nicht gedeihen ohne ein periodi-
sches Zutrauen zu dem Leben! Ohne Glauben an die Vernunft 
im Leben!«3 Niemand hat solche Bedenken gegen die Absolut-
setzung des Menschen früher und eindringlicher ausgesprochen 
als wiederum Nietzsche in seinem Aphorismus »Der tolle 
Mensch<<:''··· Was thaten wir, als wir diese Erde von ihrer Son-
ne losketteten? Wohin bewegt sie sich nun? Wohin bewegen 

chungen zum Grundgedanken und zur Struktur von Ludwig Feuerbachs 
Werk. Zürich/Köln und Gütersloh 1980 ( = Ökumenische Theologie, 7). 

3 Friedrich Nietzsche: Die fröhliche Wissenschaft. In: Nietzsche: Kritische Stu· 
dienausgabe. Bd 3.372. 



Zu Leben und Werk Ludwig Feuerbachs XIII 

wir uns? Fort von allen Sonnen? Stürzen wir nicht fortwäh-
rend? Und rückwärts, seitwärts, nach allen Seiten? Giebt es noch 
ein Oben und ein Unten? Irren wir nicht durch ein unendli-
ches Nichts? Haucht uns nicht der leere Raum an? Ist es nicht 
kälter geworden? Kommt nicht immerfort die Nacht und mehr 
Nacht? ... «4 

Die Auswirkungen dt-s Versuchs, den >>Humanismus« auf den 
Tod Gottes zu begründen, sind noch immer nicht überschau-
bar. Sie gehören- um nochmals Feuerbachs Wort aufzuneh-
men - der Geschichte der Menschheit an, nicht allein der 
Geschichte der Philosophie. In diese fällt jedoch die Ablösung 
der >>neueren Philosophie«, die für Feuerbach zugleich die »al-
te Philosophie<< ist, durch seine >>neue«: die Ersetzung der theo-
logischen durch die anthropologische Philosophie, der Speku-
lation durch die Empirie, der - insbesondere Hegelschen -
Kategorie der >>Vermittlung« durch den neuen Leitbegriff der 
>>Unmittelbarkeit<<.5 Die im vorliegenden Bande zusammenge-
stellten Fragmente und Schriften suchen die >>Notwendigkeit 
einer Veränderung« des Alten, eines >>Übergangs von der Theo-
logie zur Philosophie« aufzuzeigen und zugleich >>Thesen zur 
Reformation der Philosophie«, »Grundsätze der Philosophie der 
Zuk~nft« -also der >>ncuen Philosophie« -zu entwerfen. Die-
ser Ubergang ist hier, in der Einleitung, nicht zu interpretie-
ren. Zum besseren V crständnis seines biographischen und 
werkgeschichtlichen Hintergrundes seien jedoch einige allge-
meinere Bemerkungen angefügt. 

2. Zu Leben und Werk Ludwig Feuerbachs 

(1) Wie Heinrich Heine oder Ludwig Börne, wie Karl Marx 
oder Friedrich Engels gehört Ludwig Feuerbach der Genera-

4 A.a.O. 481. 
5 Siehe hierzu insbesondere Andreas Arndt: »>Neue Unmittelbarkeit<. 

Zur Aktualisierung eines Konzepts in der Philosophie des Vormärz«. In: 
Philosophie und Literatur ·m Vormärz. Der Streit um die Romantik 



243-244 

VORLÄUFIGE THESEN ZUR REFORMATION 
DER PHILOSOPHIE 

3 

Das Geheimnis der Theologie ist die Anthropologie, das Geheim-
nis aber der spekulativen Philosophie - die Theologie - die spe-

5 kulative Theologie, welche sich dadurch von der gemeinen 
unterscheidet, daß sie das von dieser aus Furcht und Unver-
stand in dasJenseits entfernte göttliche Wesen ins Diesseits ver-
setzt, d.h. vergegenwärtigt, bestimmt, realisiert. 

* Spinoza ist der Urheber der spekulativen Philosophie. Schelling 
10 ihr Wiederhersteller, Hegel ihr Vollender. 

Der »Pantheismus« ist die notwendige Konsequenz der Theolo-
gie (oder des Theismus) - die konsequente Theologie; der 
»Atheismus« die notwendige Konsequenz des »Pantheismus«, der 
konsequente »Pantheismus«. 1 I 

15 qas Christentum ist der Widerspruch von Polytheismus und Mo-
notheismus. 

Der Pantheismus ist der Monotheismus mit dem Prädikate des 
Polytheismus, d.h. der Pantheismus macht die selbständigen We-
sen des Polytheismus zu Prädikaten, Attributen des einen selb-

* ständigen Wesens. So machte Spinoza das Denken, als den 
Inbegriff der denkenden Dinge, und die Materie, als den Inbe-
griff der ausgedehnten Dinge, zu Attributen der Substanz, d.i. 
Gottes. Gott ist ein denkendes Ding, Gott ist ein ausgedehntes 
Ding. 

25 I Diese theologischen Bezeichnungen werden hier nur im Sinne trivialer 
Spitznamen gebraucht. An sich sind sie falsch. Sowenig Spinozas und He-
gels Philosophie Pantheismus ist - der Pantheismus ist ein Orientalis-
mus -, sowenig ist die neue Philosophie Atheismus. - Über den notwen-
digen Übergang der halben Theologie zur ganzen, d.h. zum Pantheismus, * siehe §112 meiner »Geschichte der Philosophie von Baco bis Spinoza«. 



4 Ludwig Feuerbach 244-245 

Die Identitätsphilosophie unterschied sich nur dadurch von der 
Spinozischen, daß sie das tote, phlegmatische Ding der Substanz 
mit dem spiritus des Idealismus begeistete. Hegel insbesondere 
machte die Selbsttätigkeit, die Selbstunterscheidungskraft, das 
Selbstbewußtsein zum Attribute der Substanz. Der paradoxe 5 
Satz Hegels: >>Das Bewußtsein von Gott ist das Selbstbewußt- * 
sein Gottes«, beruht auf demselben Fundament als der parado-
xe Satz Spinozas: »Die Ausdehnung oder Materie ist ein Attribut * 
der Substanz<< und hat keinen andern Sinn als: Das Selbstbe-
wußtsein ist ein Attribut der Substanz oder Gottes, Gott ist 10 
Ich. Das Bewußtsein, welches der Theist im Unterschied vom 
wirklichen Bewußtsein Gott zuschreibt, ist nur eine Vorstel-
lung ohne Realität. Der Satz Spinozas aber: >>Die Materie ist 
Attribut der Substanz«, sagt nichts weiter aus als: Die Materie 
ist substantielle göttliche Wesenheit; ebenso der Satz Hegels 15 
nichts weiter als: Das Bewußtsein ist göttliches Wesen. 

Die Methode der reformatorischen Kritik der spekulativen Phi-
losophie überhaupt unterscheidet sich nicht von der bereits in 
der Religionsphilosophie angewandten. Wir dürfen nur immer * 
das Prädikat zum Subjekt und so als Subjekt zum Objekt und 20 
Prinzip machen - also die spekulative Philosophie nur umkeh-
ren, so haben wir die unverhüllte, die pure, blanke Wahrheit. 

Der >>Atheismus« ist der umgekehrte »Pantheismus«. I 

Der Pantheismus ist die Negation der Theologie auf dem Stand-
punkte der Theologie. 25 

Wie nach Spinoza (>>Ethik«, P.l, Defin. 3 u. Propos. 10) das At- * 
tribut oder Prädikat der Substanz die Substanz selbst ist, so ist 
auch nach Hegel das Prädikat des Absoluten, des Subjekts über-
haupt, das Subjekt selbst. Das Absolute ist nach Hegel Sein, W e- * 
sen, Begriff (Geist, Selbstbewußtsein). Das Absolute aber, als 30 
Sein nur gedacht, ist gar nichts anderes als Sein; das Absolute, 

3 begeistete] begeisterte 



245-246 Vorläufige Thesen zur Reformation der Philosophie 5 

inwiefern es unter dieser oder jener Bestimmtheit, Kategorie 
gedacht wird, geht ganz m diese Kategorie, diese Bestimmtheit 
auf, so daß es abgesehen davon ein bloßer Name ist. Aber des-
senungeachtet liegt doch noch das Absolute als Subjekt zugrunde, 

5 hat das wahre Subjekt, das, wodurch das Absolute nicht ein blo-
ßer Name, sondern etwas ist, die Determination, doch noch im-
mer die Bedeutung eines bloßen Prädikates, gerade wie bei 
Spinoza das Attribut. 

Das Absolute oder Unendliche der spekulativen Philosophie 
10 ist, psychologisch betrachtet, nichts anderes als das nicht De-

terminierte, Unbestimmte - die Abstraktion von allem Be-
stimmten, gesetzt als ein von dieser Abstraktion unterschie-
denes, zugleich aber wieder mit derselben identifiziertes We-
sen; historisch betrachtet aber nichts anderes als das alte 

15 theologisch-metaphysische nicht endliche, nicht menschliche, 
nicht materielle, nicht bestimmte, nicht beschaffene Wesen oder 
Unwesen- das vorweltliche Nichts, gesetzt als Akt. 

* Die Hegelsche »Logik« ist die zur Vernunft und Gegenwart ge-
brachte, zur Logik gemachte Theologie. Wie das göttliche Wesen 

20 der Theologie der ideale oder abstrakte Inbegriff aller Realitäten, 
d.i. aller Bestimmungen, aller Endlichkeiten ist, so die »Logik«. 
Alles, was auf Erden, findet sich wieder im Himmel der Theo-
logie - so auch alles, was in der Natur, im Himmel der göttli-
chen Logik: Qualität, Quantität, Maß, Wesen, Chemismus, 

25 Mechanismus, Organismus. Alles haben wir zweimal in der 
Theologie, das eine Mal in abstracto, das andre Mal in concre-
to - alles zweimal in der Hegeischen Philosophie, als Objekt 
der »Logik« und dann wieder als Objekt der Natur- und Gei-
stesphilosophie.l 

30 Das Wesen der Theologie ist das transzendente, außer den Men-
schen hinausgesetzte Wesen des Menschen; das Wesen der 
»Logik« Hegels das transzendente Denken, das Denken des Men-
schen, außer den Menschen gesetzt. 



6 Ludwig Feuerbach 246-247 

Wie die Theologie den Menschen entzweit und entäußert, um 
dann das entäußerte Wesen wieder mit ihm zu identifizieren, 
so vervielfältigt und zersplittert Hegel das einfache, mit sich iden-
tische Wesen der Natur und des Menschen, um das gewaltsam 
Getrennte dann wieder gewaltsam zu vermitteln_ 5 

Die Metaphysik oder Logik ist nur dann eine reelle, immanen-
te Wissenschaft, wenn sie nicht vom sogenannten subjektiven 
Geiste abgetrennt wird. Die Metaphysik ist die esoterische Psy-
chologie. Welche Willkür, welche Gewalttat, die Qualität für * 
sich, die Empfindung für sich zu betrachten, beide in besondre 10 
Wissenschaften entzweizureißen, als wäre die Qualität etwas 
ohne Empfindung, die Empfindung etwas ohne Qualität. 

Der absolute Geist Hegels ist nichts andres als der abstrakte, von * 
sich selbst abgesonderte, sogenannte endliche Geist, wie das un-
endliche Wesen der Theologie nichts andres ist als das abstrak- 15 
te endliche Wesen. 

Der absolute Geist offenbart oder realisiert sich nach Hegel in 
der Kunst, in der Religion, in der Philosophie. Das heißt auf 
deutsch: Der Geist der Kunst, der Religion, der Philosophie ist 
der absolute Geist. Aber die Kunst kann man nicht von der 20 
menschlichen Empfindung und Anschauung, die Religion nicht 
von dem Gemüt und der Phantasie, die Philosophie nicht vom 
Denken, kurz, den absoluten Geist nicht vom subjektiven Gei-
ste oder Wesen I des Menschen absondern, ohne uns wieder 
auf den alten Standpunkt der Theologie zurückzuversetzen, oh- 25 
ne uns den absoluten Geist als einen andern, vom menschlichen 
Wesen unterschiedenen Geist, d.h. ein außer uns existierendes 
Gespenst von uns selbst vorzuspiegeln. 

Der »absolute Geist« ist der »abgeschiedene Geist« der Theolo-
gie, welcher in der Hegeischen Philosophie noch als Gespenst 30 
umgeht. 



247-248 Vorläufige Thesen zur Reformation der Philosophie 7 

Die Theologie ist Gespensterglaube. Die gemeine Theologie hat 
aber ihre Gespenster in der sinnlichen Imagination, die speku· 
lative Theologie in der unsinnlichen Abstraktion. 

Abstrahieren heißt, das Wesen der Natur außer die Natur, das 
5 Wesen des Menschen außer den Menschen, das Wesen des Den-

kens außer den Denkakt setzen. Die Hegeische Philosophie hat 
den Menschen sich selbst entfremdet, indem ihr ganzes System 
auf diesen Abstraktionsakten beruht. Sie identifiziert zwar wie-
der, was sie trennt, aber nur auf eine selbst wieder trennbare, 

10 mittelbare Weise. Der Hegeischen Philosophie fehlt unmittel· 
bare Einheit, unmittelbare Gewißheit, unmittelbare Wahrheit. 

Die unmittelbare, sonnenklare, truglose Identifikation des durch 
die Abstraktion vom Menschen entäußerten Wesens des Men-
schen mit dem Menschen kann nicht auf positivem Wege, kann 

15 nur als die Negation der Hegeischen Philosophie aus ihr abge-
leitet, kann überhaupt nur begriffen, nur verstanden werden, 
wenn sie als die totale Negation der spekulativen Philosophie 
begriffen wird, ob sie gleich die Wahrheit derselben ist. Alles 
steckt zwar in der Hegeischen Philosophie, aber immer zugleich 

20 mit seiner Negation, seinem Gegensatz. 

Der augenfällige Beweis, daß der absolute Geist der sogenannte 
endliche, subjektive Geist ist, also jener nicht von diesem ab-
gesondert werden kann und darf - ist die Kunst. Die Kunst 
geht aus dem Gefühl hervor, daß das diesseitige Leben das wahre 

25 Leben, das Endliche das Uniendliche ist - aus der Begeisterung 
für ein bestimmtes, wirkliches Wesen als das höchste, das göttli-
che Wesen. Der christliche Monotheismus hat kein Prinzip der 
künstlerischen und wissenschaftlichen Bildung in sich. Nur der 
Polytheismus, der sogenannte Götzendienst, ist die Quelle der 

30 Kunst und Wissenschaft. Die Griechen erhoben sich nur dadurch 
zur Vollendung der plastischen Kunst, daß ihnen unbedingt und 
unbedenklich die menschliche Gestalt für die höchste Gestalt, 
für die Gestalt der Gottheit galt. Die Christen kamen erst da 
zur Poesie, als sie die c~ristliche Theologie praktisch negierten, 



264-265 25 

GRUNDSÄTZE DER PHILOSOPHIE DER ZUKUNFT 

Vorwort 

Diese Grundsätze enthalten die Fortsetzung und weitere Be-
gründung meiner von der schrankenlosen Willkür der deut-

* sehen Zensur exilierten Thesen zur Reform der Philosophie. 
Dem ersten Manuskript nach waren sie auf ein ausführliches 
Buch berechnet; aber als ich an die Reinschrift kam, ergriff mich 
-ich weiß selbst nicht wie- der Geist der deutschen Zensur, 
und ich strich barbarisch. Was diese indiskrete Zensur übrigge-

10 lassen, reduziert sich auf folgende wenige Bogen. 
Grundsätze der Philosophie der Zukunft nannte ich sie des-

wegen, weil die Gegenwart im allgemeinen, als eine Zeit raffi-
nierter Illusionen und vettelhafter Vorurteile, unfähig ist, die 
einfachen Wahrheiten, von welchen diese Grundsätze abstrahiert 

15 sind, eben wegen dieser ihrer Einfachheit zu kapieren, geschwei-
ge zu würdigen. 

Die Philosophie der Zukunft hat die Aufgabe, die Philoso-
phie aus dem Reiche der »abgeschiedenen Seelen« in das Reich 
der bekörperten, der lebendigen Seelen wieder einzuführen, aus 

20 der göttlichen, nichtsbedürfenden Gedankenseligkeit in das 
menschliche Elend herabzuziehen. Zu diesem Zwecke bedarf sie 
nichts weiter als einen menschlichen Verstand und menschliche 
Sprache. Rein und wahrhaft menschlich zu denken, zu reden 
und handeln ist aber erst den kommenden Geschlechtern ver-

25 gönnt. Gegenwärtig handelt es sich noch nicht darum, den Men-
schen darizustellen, sondern darum, ihn nur erst aus dem Morast, 
worein er versunken war, herauszuziehen. Dieser saubern und 
sauern Arbeit Früchte sind auch diese Grundsätze. Ihre Aufga-
be war, aus der Philosophie des Absoluten, d.i. der Theologie, 

30 die Notwendigkeit der Philosophie des Menschen, d.i. der An-
thropologie, abzuleiten und durch die Kritik der göttlichen 
Philosophie die Wahrheit der menschlichen zu begründen. Sie 



26 Ludwig Feuerbach 265 

setzen daher zu ihrer Würdigung eine genaue Bekanntschaft mit 
der Philosophie der neueren Zeit voraus. 

Die Konsequenzen dieser Grundsätze werden nicht aus-
bleiben. 

Bruckberg, den 9. Juni 1843 5 



5 

265-266 Grundsätze der Philosophie der Zukunft 27 

§ 1 

Die Aufgabe der neueren Zeit war die Verwirklichung und Ver-
menschlichung Gottes- die Verwandlung und Auflösung der 
Theologie in die Anthropologie. 

§2 

Die religiöse oder praktischeWeise dieser Vermenschlichung war 
der Protestantismus. Der Gott, welcher Mensch ist, der mensch-
liche Gott, also Christus - dieser nur ist der Gott des Pro-
testantismus. Der Protestantismus kümmert sich nicht mehr, 

10 wie der Katholizismus, darum, was Gott an sich selber ist, son-
dern nur darum, was er für den Menschen ist; er hat deshalb kei-
ne spekulative oder kontemplative Tendenz mehr wie jener; 
er ist nicht mehr Theologie - er ist wesentlich nur Christolo-
gie, d.i. religiöse Anthropologie. 

15 § 3 

Der Protestantismus negierte jedoch den Gott an sich oder Gott 
als Gott - denn Gott an sich ist erst eigentlicher I Gott - nur 
praktisch; theoretisch ließ er ihn bestehen; er ist aber nur nicht 
für den Menschen, d.h. den religiösen Menschen - er ist ein 

20 jenseitiges Wesen, ein Wesen, das einst erst dort im Himmel ein 
Gegenstand für den Menschen wird. Aber was jenseits der Reli-
gion, das liegt diesseits der Philosophie; was kein Gegenstand 
für jene, das ist gerade der Gegenstand für diese. 

§ 4 

25 Die rationelle oder theoretische Verarbeitung und Auflösung des 
für die Religion jenseitigen, ungegenständlichen Gottes ist die 
spekulative Philosophie. 



28 Ludwig Feuerbach 266-267 

§ 5 

Das Wesen der spekulativen Philosophie ist nichts andres als 
das rationalisierte, realisierte, vergegenwärtigte Wesen Gottes. Die 
spekulative Philosophie ist die wahre, die konsequente, die ver-
nünftige Theologie. 5 

§6 

Gott als Gott - als geistiges oder abstraktes, d.i. nicht menschli-
ches, nicht sinnliches, nur der Vernunft oder Intelligenz zugäng-
liches und gegenständliches Wesen - ist nichts andres als das 
Wesen der Vernunft selbst, welches aber von der gemeinen 7beo- 10 
logie oder vom 7beismus vermittelst der Einbildungskraft als ein 
von der Vernunft unterschiedenes, selbständiges Wesen vorgestellt 
wird. Es ist daher eine innere, eine heilige Notwendigkeit, daß 
das von der Vernunft unterschiedene Wesen der Vernunft end-
lich mit der Vernunft identifiziert, das göttliche Wesen also als 15 
das Wesen der Vernunft erkannt, verwirklicht und vergegenwär-
tigt werde. I Auf dieser Notwendigkeit beruht die hohe geschicht-
liche Bedeutung der spekulativen Philosophie. 

Der Beweis, daß das göttliche Wesen das Wesen der Vernunft 
oder Intelligenz ist, liegt darin, daß die Bestimmungen oder Ei- 20 
genschaften Gottes- soweit natürlich diese vernünftige sind, nicht 
Bestimmungen der Sinnlichkeit oder Einbildungskraft - Eigen-
schaften der Vernunft sind. 

>>Gott ist das unendliche Wesen, das Wesen ohne alle Einschrän- * 
kungen.« Aber was keine Grenze oder Schranke Gottes, das ist 25 
auch keine Schranke der Vernunft. Wo z.B. Gott ein über die 
Schranken der Sinnlichkeit erhabenes Wesen ist, da ist es auch 
die Vernunft. Wer keine andere Existenz denken kann als eine 
sinnliche, wer also eine durch die Sinnlichkeit beschränkte V er-
nunft hat, der hat auch ebendeswegen einen durch die Sinn- 30 
lichkeit beschränkten Gott. Die Vernunft, welche Gott als ein 
unbeschränktes Wesen denkt, die denkt in Gott nur ihre eige-
ne Unbeschränktheit. Was der Vernunft das göttliche, das ist 
ihr auch erst das vernünftige Wesen - das affirmative Wesen 



267-268 Grundsätze der Philosophie der Zukunft 29 

der Vernunft, d.h. das erst vollkommen die Vernunft aus-
drückende und repräsentierende Wesen und ebendeswegen be-
friedigende Wesen. Das aber, worin sich ein Wesen befriedigt, 
ist nichts andres als sein gegenständliches Wesen. Wer sich in 

5 einem Dichter befriedigt, ist selbst eine dichterische, wer in ei-
nem Philosophen, selbst eine philosophische Natur, und daß 
er es ist, das wird ihm und andern erst in dieser Befriedigung 
Gegenstand. Die Vernunft bleibt aber nicht bei den sinnlichen, 
endlichen Dingen stehen; sie befriedigt sich nur in dem unend-

10 liehen Wesen - also ist uns erst in diesem Wesen das Wesen 
der Vernunft aufgeschlossen. 

* »Gott ist das notwendige Wesen.« Aber diese seine Notwen-
digkeit beruht darauf, daß er ein vernünftiges, intelligentes W e-
sen ist. Die Welt, die Materie hat den Grund, warum sie ist und 

15 so ist, wie sie ist, nicht in sich, denn es I ist ihr völlig einerlei, 
ob sie ist oder nicht ist, ob sie so oder anders ist. 1 Sie setzt da-
her notwendig als Ursache ein anderes Wesen voraus, d.h. ein 
verständiges, selbstbewußtes, nach Gründen und Zwecken wir-
kendes Wesen. Denn nimmt man von diesem andern Wesen 

20 die Intelligenz weg, so entsteht von neuem die Frage nach dem 
Grund desselben. Die Notwendigkeit des ersten, höchsten We-
sens beruht darum auf der Voraussetzung, daß der Verstand al-
lein das erste und höchste, das notwendige und wahre Wesen ist. 
Wie überhaupt die metaphysischen oder ontotheologischen Be-

25 stimmungen erst Wahrheit und Realität haben, wenn sie auf 
psychologische oder vielmehr anthropologische Bestimmungen 
zurückgeführt werden, so hat also auch die Notwendigkeit des 
göttlichen Wesens in der alten Metaphysik oder Omatheolo-
gie erst Sinn und Verstand, Wahrheit und Realität in der psy-

30 chologischen oder anthropologischen Bestimmung Gottes als 
eines intelligenten Wesens. Das notwendige Wesen ist das not-
wendig zu denkende, schlechterdings zu bejahende, schlechter-

I Anm. Es versteht sich von selbst, daß ich hier, wie in allen Paragra-
phen, welche historische Gegenstände betreffen und entwickeln, nicht in 

35 meinem Sinne, sondern im Sinne des jedesmaligen Gegenstandes, hier also 
im Sinne des Theismus, rede und argumentiere. 



30 Ludwig Feuerbach 268-269 

dings unleugbare oder unaufhebbare Wesen, aber nur als ein selbst 
denkendes Wesen. In dem notwendigen Wesen beweist und zeigt 
also die Vernunft nur ihre eigene Notwendigkeit und Realität. 

>>Gott ist das unbedingte, allgemeine- , Gott ist nicht dies und * 
das<-, unveränderliche, ewige oder zeitlose Wesen.« Aber Un- 5 
bedingtheit, Unveränderlichkeit, Ewigkeit, Allgemeinheit sind 
selbst nach dem Urteil der metaphysischen Theologie auch Ei-
genschaften der Vernunftwahrheiten oder Vernunftgesetze, folg-
lich Eigenschaften der Vernunft selbst; denn was sind diese 
unveränderlichen, allgemeinen, unbedingten, schlechthin im- 10 
mer und überall gültigen Vernunftwahrheiten anders als Aus-
drücke von dem Wesen der Vernunft? I 

»Gott ist das unabhängige, selbständige Wesen, welches keines * 
andern Wesens zu seiner Existenz bedarf, folglich von und durch 
sich selbst ist.« Aber auch diese abstrakte metaphysische Bestim- 15 
mung hat nur Sinn und Realität als eine Definition von dem 
Wesen des Verstandes und sagt daher nichts weiter aus, als daß 
Gott ein denkendes, intelligentes Wesen oder umgekehrt nur 
das denkende Wesen das göttliche ist; denn nur ein sinnliches 
Wesen bedarf zu seiner Existenz anderer Dinge außer ihm. Luft 20 
bedarf ich zum Atmen, Wasser zum Trinken, Licht zum Se-
hen, pflanzliche und tierische Stoffe zum Essen, aber nichts, 
wenigstens unmittelbar, zum Denken. Ein atmendes Wesen 
kann ich nicht denken ohne die Luft, ein sehendes nicht ohne 
Licht, aber das denkende Wesen kann ich für sich isoliert den- 25 
ken. Das atmende Wesen bezieht sich notwendig auf ein We-
sen außer ihm, hat seinen wesentlichen Gegenstand, das, 
wodurch es ist, was es ist, außer sich; aber das denkende Wesen 
bezieht sich auf sich selbst, ist sein eigner Gegenstand, hat sein 
Wesen in sich selbst, ist, was es ist, durch sich selbst. 30 

§ 7 

Was im Theismus Objekt, das ist in der spekulativen Philosophie 
Subjekt, was dort das nur gedachte, vorgestellte Wesen der Ver-
nunft, ist hier das denkende Wesen der Vernunft selbst. 



269-270 Grundsätze der Philosophie der Zukunft 31 

Der Theist stellt sich Gott als ein außer der Vernunft, außer 
dem Menschen überhaupt existierendes, persönliches Wesen vor 
-er denkt als Subjekt über Gott als Objekt. Er denkt Gott als 
ein dem Wesen, d.h. seiner Vorstellung nach geistiges, unsinnli· 

5 ches, aber der Existenz, d.h. der Wahrheit nach sinnliches W e-
sen; denn das wesentliche Merkmal einer objektiven Existenz 
außer dem Gedanken oder der Vorstellung ist die Sinnlichkeit. 
Er unterscheidet Gott von sich in demselben Sinne, in welchem 
er die sinnlichen Dinge und Wesen als außer ihm existierende 

10 von sich unterscheidet; kurz, er denkt Gott vom Standpunkt 
I der Sinnlichkeit aus. Der spekulative Theologe oder Philosoph 
dagegen denkt Gott vom Standpunkt des Denkens aus; er hat 
daher nicht zwischen sich und Gott in der Mitte die störende 
Vorstellung eines sinnlichen Wesens; er identifiziert somit oh-

15 ne Hindernis das objektive, gedachte Wesen mit dem subjekti-
ven, denkenden Wesen. 

Die innere Notwendigkeit, daß Gott aus einem Objekt des 
Menschen zum Subjekt, zum denkenden Ich des Menschen wird, 
ergibt sich aus dem bereits Entwickelten näher so: Gott ist Ge-

20 genstand des Menschen und nur des Menschen, nicht des Tie-
res. Was aber ein Wesen ist, das wird nur aus seinem Gegenstande 
erkannt; der Gegenstand, auf den sich ein Wesen notwendig 
bezieht, ist nichts anderes als sein offenbares Wesen. So ist der 
Gegenstand der pflanzenfressenden Tiere die Pflanze; aber durch 

25 diesen Gegenstand unterscheiden sich wesentlich dieselben von 
den andern, den fleischfressenden Tieren. So ist der Gegenstand 
des Auges das Licht, nicht der Ton, nicht der Geruch. Im Ge-
genstand des Auges ist uns aber sein Wesen offenbar. Ob einer 
nicht sieht oder kein Auge hat, ist darum einerlei. Wir benen-

30 nen daher auch im Leben die Dinge und Wesen nur nach ih-
ren Gegenständen. Das Auge ist das »Lichtorgan«. Wer den 
Boden bebaut, ist ein Bauer; wer die Jagd zum Objekt seiner 
Tätigkeit hat, ist ein Jäger; wer Fische fängt, ein Fischer usw. 
Wenn also Gott- und zwar, wie er es ja ist, notwendig und 

35 wesentlich - ein Gegenstand des Menschen ist, so ist in dem 
Wesen dieses Gegenstandes nur das eigne Wesen des Menschen 
ausgesprochen. Stelle dir vor, ein denkendes Wesen auf einem 



32 Ludwig Feuerbach 270-272 

Planeten oder Kometen bekäme zu Gesichte die paar Paragra-
phen einer christlichen Dogmatik, welche von dem Wesen Got-
tes handeln. Was würde dieses Wesen aus diesen Paragraphen 
folgern? Etwa die Existenz eines Gottes im Sinne einer christ-
lichen Dogmatik? Nein, es würde nur daraus folgern, daß auch 5 
auf der Erde denkende Wesen sind; es würde in I den Defini-
tionen der Erdbewohner von ihrem Gotte nur Definitionen 
von ihrem eignen Wesen - z.B. in der Definition: Gott ist ein * 
Geist, nur den Beweis und Ausdruck ihres eignen Geistes -
finden; kurz, es würde aus dem Wesen und den Eigenschaften 10 
des Objekts auf das Wesen und die Eigenschaften des Subjekts 
schließen. Und mit vollem Recht; denn die Unterscheidung zwi-
schen dem, was der Gegenstand an sich selbst, und dem, was 
er für den Menschen ist, fällt bei diesem Objekt weg. Diese Un-
terscheidung ist nur an ihrem Platze bei einem unmittelbar sinn- 15 
lieh und ebendeswegen auch noch anderen Wesen außer dem 
Menschen gegebenen Gegenstande. Das Licht ist nicht nur für 
den Menschen da, es affiziert auch die Tiere, auch die Pflan-
zen, auch die unorganischen Stoffe; es ist ein allgemeines W e-
sen. Um zu erfahren, was das Licht ist, betrachten wir darum 20 
nicht nur die Eindrücke der Wirkungen desselben in uns, son-
dern auch in andern, von uns unterschiednen Wesen. Notwen-
dig, objektiv begründet ist daher hier die Unterscheidung 
zwischen dem Gegenstand an sich selbst und dem Gegenstande 
für mich, namentlich zwischen dem Gegenstande in der Wirk- 25 
lichkeit und dem Gegenstande in meinem Denken und Vor-
stellen. Gott aber ist nur ein Gegenstand des Menschen. Die 
Tiere und Sterne preisen Gott nur im Sinne des Menschen. Es 
gehört also zum Wesen Gottes selbst, daß er keinem andern 
Wesen außer dem Menschen Gegenstand, daß er ein spezifisch 30 
menschlicher Gegenstand, ein Geheimnis des Menschen ist. 
Wenn aber nur im Menschen Gott offenbar ist, was offenlbart 
sich uns im Wesen Gottes? Nichts andres als das Wesen des Men-
schen. Denn worin liegt der Grund, daß er nur dem Menschen 
Gegenstand ist? In der Natur Gottes, aber ebenso in der Natur 35 
des Menschen - also in der Identität der göttlichen und mensch-
lichen Natur. Wem das höchste Wesen Gegenstand ist, das ist 



272-273 Grundsätze c1er Philosophie der Zukunft 33 

selbst das höchste Wesen. Je mehr den Tieren vom Menschen 
Gegenstand wird, desto höher stehen sie, desto mehr nähern 
sie sich dem Menschen. Ein Tier, dem der Mensch als Mensch, 
das eigentliche menschliche Wesen Gegenstand wäre, das wäre 

5 kein Tier mehr, sondern selber Mensch. Nur ebenbürtige We-
sen sind sich Gegenstand, und zwar so, wie sie an sich sind. Die 
Identität des göttlichen und menschlichen Wesens fällt nun al-
lerdings auch in das Bewußtsein des Theismus. Aber weil er 
Gott, ungeachtet daß er das wesentliche Sein Gottes im Men-

10 sehen findet, doch zugleich als ein außer dem Menschen exi-
stierendes, sinnliches Wesen vorstellt, so ist ihm auch diese 
Identität nur als sinnliche Identität, als Ahnlichkeit oder Ver-
wandtschaft Gegenstand. Verwandtschaft drückt dasselbe aus 
als Identität, aber es ist mit ihr zugleich verbunden die sinnli-

15 ehe Vorstellung, daß die verwandten Wesen zwei selbständige, 
d.i. sinnliche, außereinander existierende Wesen sind. 

§ 8 

Die gemeine Theologie macht den Standpunkt des Menschen zum 
Standpunkt Gottes; die spekulative dagegen macht den Standpunkt 

20 Gottes zum Standpunkt des Menschen oder vielmehr des Denkers. 
Gott ist der gemeinen Theologie Objekt, und zwar geradeso 

wie irgendein anderes sinnliches 0 bjekt; aber zugleich ist er 
ihr wieder Subjekt, und zwar Subjekt gerade wie das menschli-
che Subjekt: Gott bringt Dinge außer sich hervor, hat Bezie-

25 hungen zu sich selbst und zu andern, außer ihm existierenden 
Wesen, liebt und denkt sich zugleich und andere Wesen. Kurz, 
der Mensch macht seine Gedanken und selbst Affekte zu Ge-
danken und Affekten Gottes, sein I Wesen, seinen Standpunkt 
zum Wesen und Standpunkt Gottes. Die spekulative Theolo-

30 gie aber kehrt diese um. Und diese Umkehrung ist vollkom-
men begründet und gerechtfertigt. Wenn ich Gott menschliche 
Gedanken, menschliche Eigenschaften überhaupt beilege, war-
um soll ich nicht göttliche Eigenschaften dem Menschen beile-
gen? Wenn Gott denk: wie oder vielmehr als ein Mensch, 



34 Ludwig Feuerbach 273-274 

warum sollte der Mensch nicht denken wie oder als ein Gott? 
In der gemeinen Theologie ist daher Gott ein vom Menschen 
gedachtes Wesen, in der spekulativen dagegen der Mensch ein 
von Gott gedachtes Wesen. In der gemeinen Theologie ist Gott 
ein Widerspruch mit sich selbst, denn er soll ein nicht-, ein über· 5 
menschliches Wesen sein, aber ist doch allen seinen Bestimmun-
gen nach in Wahrheit ein menschliches; in der spekulativen 
Theologie oder Philosophie ist dagegen Gott ein Widerspruch 
mit dem Menschen - er soll ein Wesen im Menschen - wenig-
stens in der Vernunft- sein und ist doch in Wahrheit ein nicht-, 10 
ein übermenschliches, d.i. abstraktes Wesen. Der übermensch-
liche Gott ist in der gemeinen Theologie nur eine erbauliche 
Floskel, eine Vorstellung, ein Spielzeug der Phantasie, in der 
spekulativen Philosophie dagegen Wahrheit, bittrer Ernst. Der 
heftigste Widerspruch, den die spekulative Philosophie gefun- 15 
den, hat nur darin seinen Grund, daß sie den Gott, welcher im 
Theismus nur ein Wesen der Phantasie, ein ferngehaltnes, un-
bestimmtes, nebuloses Wesen ist, zu einem gegenwärtigen, be-
stimmten Wesen gemacht und dadurch den illusorischen Zauber 
zerstört hat, den ein entferntes Wesen im blauen Dunst der Vor- 20 
Stellung hat. So haben die Theisten sich darüber skandalisiert, * 
daß die Logik nach Hege! die Darstellung Gottes in seinem ewi-
gen, vorweltlichen Wesen sei und doch, z.B. in der Lehre von 
der Quantität, von der extensiven und intensiven Größe, den 
Brüchen, den Potenlzen, den Maßverhältnissen usw. handle. 25 
Wie, riefen sie entsetzt aus, dieser Gott soll unser Gott sein? 
Und doch, was ist dieser Gott der Hegeischen Logik anders als 
der aus dem Nebel der unbestimmten Vorstellung an das Licht 
des bestimmenden Gedankens hervorgezogene, der sozusagen 
ad coram beim Wort genommene Gott des Theismus, welcher 30 
alles nach Maß, Zahl und Gewicht geschaffen und geordnet hat? 
Wenn Gott alles nach Zahl und Maß geordnet und geschaffen, 
also Maß und Zahl, ehe sie an den außergöttlichen Dingen zur 
Wirklichkeit kamen, im Verstande und folglich im Wesen Got-
tes - denn zwischen Gottes Verstand und seinem Wesen ist 35 
kein Unterschied- enthalten waren und heute noch sind, ge-
hört denn nicht auch die Mathematik zu den Mysterien der 



ANMERKUNGEN DER HERAUSGEBER 

3,9-10 Der Begriff der »~pekulativen Philosophie«, den Feuerbach 
in seiner ersten These skizz:iert, weicht von dem damals noch gängi-
gen Wortgebrauch ab. Kant oder Hege! bezeichnen als »Spekulativ« 
eine Philosophie aus reiner theoretischer Vernunft; siehe etwa Kant: 
Kritik der reinen Vernunft. B 735; in den Vorlesungsankündigungen 
bezeichnet Hege! deshalb »Logik und Metaphysik« als »spekulative Phi-
losophie«; siehe HGW 12.322. Hierin liegt allerdings auch das Moment 
der Weltimmanenz solcher Vernunft, das für Feuerbach zum prägen-
den Zug des Begriffs der spekulativen Philosophie wird. Deshalb nennt 
er als Urheber der spekulatiVen Philosophie hier Spinoza, der erstmals 
in der neuzeitlichen Philosophie einen nicht jenseitig-theistischen, son-
dern diesseitig-pantheistischen Gottesgedanken faßt; siehe Spinoza: 
Ethica. Insbesondere Pars 1: »De Deo« (»Von Gott«), aber auch die 
hier in den Anmerkungen folgenden Einzelnachweise.- Vgl. auch GW 
3.179: »Spinoza ist eigentlich erst der Vater der neuern Philosophie; 
denn Cartesius bleibt sich nicht getreu; er nimmt innerhalb seiner Phi-
losophie wieder zu einem außer-, ja, un-, ja, anti-philosophischen Prin-
zip, dem asylum ignorantiae, zu dem bon-plaisir Gottes, d.h. zu der 
absoluten Willkür, seine Zuflucht. Spinoza ist der Erlöser der Vernunft 
der neuern Zeit. Alle tieferdenkenden Geister- wir abstrahieren von 
den eigentlichen Philosophen -, ein Lessing, Lichtenberg, Goethe, fan-
den sich darum in ihm.« - Als » Wiederhersteller« der spekulativen 
Philosophie nennt Feuerbach Schelling, bezogen auf die identitätsphi-
losophische Phase des Schellingschen Denkens, in der Schelling aus-
drücklich an Spinoza anknüpft; siehe hierzu die Anm. zu 16,19-21. 
Siehe Schellings Aussagen zur »absoluten Identität« in seiner Darstel-
lung meines Systems der Philosophie. Insbesondere§§ 1-22, SW I/ 4.114-
123. - Zu Feuerbachs Deutung von Hegels Gottesbegriff siehe die 
Anm. zu 59,30. - Vgl. aber 35,25-27 mit Anm. 

3,20-24 Zu Denken und Ausdehnung als Attributen der Substanz 
siehe Spinoza: Ethica. Pars 2, Propositio 1: »Cogitatio attributum Dei 
est, sive Deus est res cogitans.« (»Das Denken ist ein Attribut Gottes, 
oder Gott ist ein denkendes Ding.«) - Propositio 2: »Extensio attri-
butum Dei est, sive Deus est res extensa.« (»Die Ausdehnung ist ein 
Attribut Gottes, oder Gott ist ein ausgedehntes Ding.«) 

3,30 Feuerbach bezieht :,ich auf seine Geschichte der neuem Philoso-



138 Anmerkungen der Herausgeber 

phie von Bacon von Verulam bis Benedikt Spinoza. Ansbach 1833. Der 
Hinweis auf § 112 ist jedoch unzutreffend; die genannte Schrift um-
faßt nur 100 Paragraphen. Gemeint ist vermutlich § 83: »Einleitung 
und Übergang von Cartesius zu Spinoza«; siehe GW 2.364-380. 

4,6-7 Hege!: Vorlesungen über die Philosophie der Religion. W2 
199,5-200,12; vgl. V 3.221f. 

4,8-9 Siehe die Anm. zu 3,20-24. 
4,19 Der Hinweis auf die »Religionsphilosophie<< bezieht sich auf 

Feuerbachs Das Wesen des Christentums; siehe GW 5. u.a. 106f. 
4,26-27 Spinoza: Ethica. Pars 1, Definitio 3: »Per substantiam intelli-

go id, quod in se est, & per se concipitur: hoc est id, cujus conceptus 
non indiget conceptu alterius rei, a quo formari debeat.« (»Unter Sub-
stanz verstehe ich das, was in sich ist, und durch sich begriffen wird, das 
heißt das, dessen Begriff, um gebildet werden zu können, den Begriff ei-
nes anderen Dinges nicht bedarf.«). -Pars 1, Propositio 10: >>Unum-
quodque unius substantiae attributum per se concipi debet.<< (»Jedes ein-
zelne Attribut einer Substanz muß durch sich selbst begriffen werden.«). 

4,29-30 Vgl. Hege!: Enzyklopädie. § 85, HGW 20.121: »Das Seyn 
selbst, so wie die folgenden Bestimmungen nicht nur des Seyns, son-
dern die logischen Bestimmungen überhaupt können als Definitionen 
des Absoluten, als die metaphysischen Definitionen Gottes angesehen wer-
den; [ ... ] «. 

5,18-29 Vgl. Hege!: Wissenschaft der Logik. Zu Qualität, Quantität 
und Maß siehe HGW 21; zum Wesen siehe HGW 11.223-409; zum 
Mechanismus, Chemismus und Organismus siehe HGW 12.133-191. 
Zum erneuten Auftreten von Chemismus und Organismus in der Na-
turphilosophie siehe Hege!: Enzyklopädie. §§ 326 ff. bzw. 337 ff.; HGW 
20.327ff. bzw. 344ff. In der Philosophie des Geistes handelt Hege! die 
genannten Denkbestimmungen jedoch nicht ab. 

6,9-12 Zur Qualität siehe Hege!: Wissenschaft der Logik. HGW 
21.68-172; zur Empfindung siehe Hege!: Enzyklopädie.§§ 399-402, HGW 
20.396-400. 

6,13-14 Zum Begriff des absoluten Geistes - als des sich auf sich 
selbst beziehenden Geistes- siehe Hege!: Enzyklopädie. §§ 553-577, ins-
besondere § 554, HGW 20.542-571, insbesondere 542. 

8,4-5 Feuerbach bezieht sich wahrscheinlich auf die Kritik des spä-
ten Petrarca an seinen Liebesgedichten im Canzoniere; sie seien belang-
lose Stilübungen, Nichtigkeiten, Jugendtorheiten; siehe Francesco 
Petrarca: Epistolae familiares. VII,3; Xll,6; Epistolae seniles. V,2; Xll,10. 
Diese ablehnende Haltung bestimmt aber auch das erste, nachträglich 
geschriebene Sonett des Canzoniere selber, das Kar! Förster in seiner 



148 Anmerkungen der Herausgeber 

25,5 Feuerbach spielt darauf an, daß er wegen der Zensur gezwun-
gen war, seine »Vorläufigen Thesen zur Reformation der Philoso-
phie« - im vorliegenden Band 3-23 - in der Schweiz zu veröffentli-
chen; siehe hierzu die Einleitung der Herausgeber zu dieser Schrift, 
oben XXVIII-XXXIV. 

28,24·25 In der folgenden Aufzählung der Attribute Gottes folgt 
Feuerbach Spinoza; zur Unendlichkeit siehe zunächst Spinoza: Ethica. 
Pars I, Definitio 6: »Per Deum intelligo ens absolute infinitum, hoc 
est, substantiam constantem infinitis attributis, quorum unumquod-
que aeternam, & infinitam essentiam exprimit. Explicatio. Dico 
absolute infinitum, non autem in suo genere; quicquid enim in suo 
genere tantum infinitum est, infinita de eo attributa negare possu-
mus [ ... ]; quod autem absolute infinitum est, ad ejus essentiam per-
tinet, quicquid essentiam exprimit, & negationem nullam involvit.<< 
(»Unter Gott verstehe ich das unbedingt unendliche Wesen, das heißt 
die Substanz, die aus unendlich vielen Attributen besteht, deren jedes 
ewige und unendliche Wesenheit ausdrückt. Erläuterung. Ich sage >un-
bedingt< und nicht >in seiner Gattung< unendlich. Denn von dem nur 
in seiner Gattung Unendlichen können wir unendlich viele Attribute 
verneinen; zur Wesenheit des unbedingt Unendlichen aber gehört 
alles, was Wesenheit ausdrückt und keinerlei Verneinung in sich 
schließt.«) 

29,12·19 Zum Begriff des notwendigen Wesens siehe Spinoza: Ethi-
ca. Pars I, Propositio 11: »Deus, sive substantia constans infinitis attri-
butis, quorum unumquodque aeternam, & infinitam essentiam exprimit, 
necessario existit.« (»Gott oder die Substanz, die aus unendlich vielen 
Attributen besteht, deren jedes ewige und unendliche Wesenheit aus-
drückt, existiert notwendig.«) - Anders als Spinoza führt Feuerbach 
jedoch eine theistische Begründung für die Notwendigkeit Gottes an. 
Daß die Notwendigkeit Gottes auf seiner Vernünftigkeit beruhe, fin-
det Feuerbach im kosmologischen Gottesbeweis ausgesprochen. Die-
ser geht von der Existenz dessen aus, was seinen Grund nicht in sich 
selbst hat, und schließt auf das Dasein eines notwendigen Wesens. Dieses 
notwendige Wesen (ens necessarium) wird aber zugleich weiterbestimmt 
als ein vollkommenes Wesen (ens perfectissimum, ens realissimum, om-
nitudo realitatis) und somit als ein intelligentes, personales Wesen. An-
derenfalls bliebe der Begriff eines notwendigen Wesens leer, und der 
Beweis erreichte nicht seinen Zweck, den Gedanken vom Dasein ei-
nes persönlichen Gottes zu sichern. - Siehe hierzu etwa Kants Wi-
derlegung des kosmologischen Beweises, Kritik der reinen Vernunft. 
B 631-642. 



Anmerkungen der Herausgeber 149 

30,4-5 Zur Unveränderlichkeit Gottes siehe Spinoza: Ethica. Pars I, 
Propositio 18: »Deus est omnium rerum causa immanens, non vero 
transiens.« (»Gott ist die inbleibende, aber nicht die übergehende Ur-
sache aller Dinge.«)- Zur Iwigkeit Gottes siehe ebd. Pars I, Proposi-
tio 19: »Deus, sive omnia D-:i attributa sunt aeterna.« (»Gott oder alle 
Attribute Gottes sind ewig.•) 

30,13-15 Feuerbach spielt auf Spinozas Definition der Substanz an; 
siehe die Anm. zu 4,26-27. 

32,8-9 Siehe Ev. Joh. 4,24: »Gott ist Geist, und die ihn anbeten, die 
müssen ihn im Geist und in der Wahrheit anbeten.« 

34,21-26 Siehe Hege/: Wissenschaft der Logik. HGW 21.34: »Die Lo-
gik ist sonach als das System der reinen Vernunft, als das Reich des 
reinen Gedankens zu fassen. Dieses Reich ist die Wahrheit, wie sie ohne 
Hülle an und für sich selbst ist. Man kann sich deßwegen ausdrücken, 
daß dieser Inhalt die Darstellung Gottes ist, wie er in seinem ewigen We-
sen vor der Erschaffung der Natur und eines endlichen Geistes ist.«- Die 
von Feuerbach hier genannten Bestimmungen Gottes - extensive und 
intensive Größe usf. - sind sämtlich Kategorien des ersten Buchs von 
Hegels Wissenschaft der Logik. - Zur populären theistischen Kritik 
am theologischen Anspruch von Hegels Logik siehe etwa Anonymus 
(Hülsemann?): Ueber die Hegeische Lehre oder: absolutes Wissen und mo-
derner Pantheismus. Leipzig 1829, 206ff.; 208: Das logische Erkennen 
sei ohnehin unzulänglich, die himmlischen Höhen der Dreieinigkeit 
zu erfassen. - Carl August Eschenmayer: Die Hegeische Religions-
Philosophie verglichen mit dem christlichen Princip. Tübingen 1834, 2: 
Hegeliege Gott Attribute bei, die zum Kreise unserer Kategorien und 
Reflexionsbestimmungen gehörten; 57: Hegels Gott sei ein Vernunft-
götze, den sich der Philosoph aus seinen eigenen Eingeweiden er-
zeugt; 31: Die frommen Erregungen seien weit wichtiger als Hegels 
»Quark von Begriffen«. - Carl Friedrich Bachmann: Ueber Hegel's 
System und die Nothwendigkeit einer nochmaligen Umgestaltung der 
Philosophie. Leipzig 1833, 282ff.: Der logische Gott Hegels sei ein »pa-
pierener Schulgötze«; ders.: Anti-Hege/. Jena 1835, 161f.: Der logische 
Gott sei eine »gläserne Marionette aus der Hegeischen Fabrik auf 
dem Kupfergraben in Berlin«.- Mit Bachmanns Kritik an Hege! hat-
te Feuerbach sich mehrfach auseinandergesetzt; siehe seine Rezensio-
nen »Hege!. Sendschreiben an den Hrn. Dr. C. F. Bachmann. Von Dr. 
K. Rosenkranz. Königsberg 1834«, GW 8.3-13, sowie »Kritik des 
>Anti-Hegels<. Zur Einleitung in das Studium der Philosophie•, GW 
8.62-127. 

35,25-36,29 Feuerbachs 1\ussage, daß die Cartesische »Abstraktion 




