




 

Hans Jörg Sandkühler (Hg.)

Philosophie im Nationalsozialismus

 

Meiner



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische 

Daten sind im Internet über ‹http://dnb.d-nb.de› abrufb ar.
ISBN 978-3-7873-1937-4

www.meiner.de
© für diese Ausgabe: Felix Meiner Verlag Hamburg 2009. Alle Rechte vor-
behalten. Dies betrifft   auch die Vervielfältigung und Übertragung einzel-
ner Textabschnitte durch alle Verfahren wie Spei cherung und Übertra-
gung auf Papier, Transparente, Filme, Bänder, Platten und andere Medien, 
soweit es nicht §§  53 und 54 URG ausdrücklich gestatten. Umschlag-
gestaltung: Jens-Sören Mann. Satz: Type & Buch Kusel, Hamburg. Druck 
und Bindung: Druckhaus Nomos, Sinzheim. Werkdruck papier: alte-
rungsbeständig nach ANSI-Norm resp. DIN-ISO 9706, hergestellt aus 
100% chlorfrei gebleichtem Zellstoff . Printed in Germany.

Dieser Band erscheint in Verbindung mit der
Deutschen UNESCO-Kommission



Inhalt

Siglen der Archive . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7
Abkürzungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Hans Jörg Sandkühler
Vergessen? Verdrängt? Erinnert? 
Philosophie im Nationalsozialismus
Zur Einführung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Michael Grüttner
Universität und Wissenschaft  in der nationalsozialistischen 
Diktatur   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 31

Gereon Wolters
Philosophie im Nationalsozialismus   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 57

Hans Friedrich Fulda
Krise und Untergang des südwestdeutschen Neukantianismus  . . . . 83

Emmanuel Faye
Der Nationalsozialismus in der Philosophie:
Sein, Geschichtlichkeit, Technik und Vernichtung 
in Heideggers Werk   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 133

Wolfram Hogrebe
Die Selbstverstrickung des Philosophen Oskar Becker  . . . . . . . . . . . 157

Volker Böhnigk
Die nationalsozialistische Kulturphilosophie Erich Rothackers  . . . . 191

 



Hans Jörg Sandkühler
Joachim Ritter: Über die Schwierigkeiten, 
1933–1945 Philosoph zu sein   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 219

Jens Th iel
Von »ärgerlichen Äußerlichkeiten« und »innerlichem 
Unberührtsein«
Hermann Noack im ›Dritten Reich‹  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 253

Lars Lambrecht
Vom ›Geist unbefangener Menschlichkeit‹
Hannah Arendt und Karl Jaspers als Beispiele kritischer Haltung
in der Zeit des Nationalsozialismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 297

Dagmar Borchers
›Worüber man nicht reden kann, darüber muss man schweigen.‹
Zur Vertreibung der Wissenschaft lichen Weltauff assung 
im ›Dritten Reich‹ und zu ihrer Bedeutung für die Entwicklung 
der analytischen Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 323

Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 341

6 | inhalt



Siglen der Archive

BAB Bundesarchiv Berlin
BAB DH Bundesarchiv Berlin, Zwischenarchiv Dahlwitz-
 Hoppegarten
BAK Bundesarchiv Koblenz
BDC  Berlin Document Center
DLA Deutsches Literaturarchiv Marbach a. N.
GSA Goethe- und Schiller-Archiv Weimar
LASH Landesarchiv Schleswig-Holstein
PhAUK Philosophisches Archiv, Universität Konstanz
StAH Staatsarchiv Hamburg
UAF Universitätsarchiv Frankfurt am Main
UAJ Universitätsarchiv Jena
UAM Universitätsarchiv Münster
UAR Universitätsarchiv Rostock 

Abkürzungen

BDA Bund der Auslandsdeutschen
DBFU Der Beauft ragte des Führers für die Überwachung der 
 gesamten geistigen und weltanschaulichen Schulung 
 und Erziehung der NSDAP
ERR Einsatzstab Reichsleiter Rosenberg
NSDAP Nationalsozialistische Deutsche Arbeiterpartei
NSDDB Nationalsozialistischer Deutscher Dozentenbund
NSL Nationalsozialistischer Lehrerbund
NSV Nationalsozialistische Volkswohlfahrt
REM Reichsministerium für Wissenschaft , Erziehung
 und Volksbildung
RL Reichsleiter
RSHA Reichssicherheitshauptamt

 | 7



SA Sturmabteilung
SD Sicherheitsdienst
SPD Sozialdemokratische Partei Deutschlands
SS Sturmstaff el
StM Staatsminister
Uk. unabkömmlich (vom Militärdienst freigestellt)
Uk.-Stellung ›Unabkömmlich-Stellung‹

8 | abkürzungen



 | 9

– Hans Jörg Sandkühler –

Vergessen? Verdrängt? Erinnert?  
Philosophie im Nationalsozialismus

Zur Einführung

1. Philosophie im Nationalsozialismus oder: Soll man erinnern?

Muss oder soll man sich heute für die Beziehung zwischen Philoso-
phen und Nationalsozialismus interessieren? Hans Friedrich Fulda 
gibt diese Antwort: »Sich Rechenschaft  abzulegen über Anteile am 
Nationalsozialismus, die in unserer philosophischen Herkunft  ent-
halten sind, kann insbesondere deshalb nicht etwas sein, das bereits 
hinter uns liegt, weil solche Selbstverständigung gar nicht aus-
schließlich eine Aufgabe historischer Forschung ist. Es geht darin 
nicht vorrangig um eine ideen- oder ideologiegeschichtliche Re-
cherche, deren Ressourcen nach einigem, ernsthaft en Bemühen er-
schöpft  wären. Es geht auch nicht bloß um Kritik, durch die man 
vielleicht eine antifaschistische Haltung unter Beweis stellen möchte 
[…] – und schon gar nicht um ein Neugierinteresse, mit dessen 
Befriedigung man am Ende Hochbetagte oder Gestorbene in Verruf 
bringen könnte. Die Arbeit, die wir uns schuldig sind, ist vor allem 
eine an uns selbst.«1 

Diese Arbeit an ›uns selbst‹ ist zum einen Erinnerung an eine 
Vergangenheit, die nicht vergangen ist – eine Erinnerung im Be-
wusstsein der Diskontinuität. Dies gilt vor allem für die Generation, 
die zwischen 1950 und 1960 an deutschen Universitäten studiert hat. 
Einerseits gab es eine »Kontinuität der Nazizeit: Die Universitäten 
waren voll von Männern, die […] schon in der Nazizeit gelehrt hat-
ten, und von Jüngeren, die dem Regime […] gedient hatten«, aber 
nicht gefragt wurden: »›Was haben Sie im Dritten Reich gemacht?‹ 
Die Älteren sprachen nicht darüber, und die Mehrheit der jungen 
wagte nicht zu fragen – ein weiterer Beleg für meine Behauptung, 
dass sich die Stimmung des zwanzigsten Jahrhunderts zusammen-



10 | hans jörg sandkühler 

fassen läßt in dem Satz: ›Sie wollten es nicht wissen.‹«2 Die Problem-
lage nach 1945 war freilich komplexer, als Fritz Stern sie – erzwun-
genermaßen ›von außen‹ – wahrnimmt: In der Regel war die Frage 
nicht, ob man zu fragen ›wagte‹ und wissen ›wollte‹. Zur Normalität 
an den Universitäten gehörte ein nicht als problematisch empfun-
dener ›gemeinschaft licher Denkstil‹, der Lehrer und Schüler ver-
band. Die Einsicht »Immer Neues kommt zu Tage und immer an-
ders als zuvor gewußt«2 ist eine späte Erkenntnis. Sie setzt eine zu-
nächst nicht wachgerufene Aufmerksamkeit und ein zweifach 
gerichtetes historisches Interesse voraus: die Verknüpfung der Frage 
nach den Lehrern mit der selbstkritischen Frage »Wer bin ich wie 
geworden?« In den Anfängen war die deutsche Geschichte hinter 
die Grenze der vermeintlichen ›Stunde Null‹ des 8. Mai 1945 verlegt; 
das ›Neu Beginnen‹, nicht aber dessen Voraussetzungen bestimm-
ten die Bewusstseinslage.

Rudolf Vierhaus berichtet: »Alle Historiker in Münster […] wa-
ren bereits vor 1945 als Hochschullehrer tätig. Von ihrer Tätigkeit, 
ihren Erfahrungen, ihrem Engagement in jener Zeit haben sie allen-
falls nebenbei und in Anspielungen gesprochen […] Wir haben sie 
nicht danach gefragt. Zwei allgemeine Bemerkungen sind hier an-
gebracht: Die Sprachlosigkeit über das in den ersten Nachkriegsjah-
ren in seinem vollen Umfang erst bekannt werdende Geschehen in 
der NS-Zeit war die Folge von Betroff enheit, Verlegenheit, wohl 
auch schlechtem Gewissen, Vergessenwollen und Verdrängung, 
aber auch der schwierigen Bewältigung des Alltags unter den Be-
dingungen von Besatzung, Hunger, Wohnungsnot, […] etc., und 
auch der Suche nach neuer Sinnorientierung. An den Universitäten 
waren die Lehrenden stark absorbiert von den Aufgaben des Wie-
deraufb aus und von ihrem eigenen Bemühen, durch intensive Ar-
beit in der Lehre, Publikation und Forschung entweder zu beweisen, 
wie wenig sie vom Nationalsozialismus beeinfl ußt worden waren, 
oder aber ihre Verstrickung durch Leistung zu kompensieren.«4

Auf die Frage, ob und warum man sich heute für die Beziehung 
zwischen Philosophen und Nationalsozialismus interessieren solle, 
gibt es über das persönliche Erkenntnisinteresse hinaus auch allge-
meine Antworten.5 Hermann Lübbes Th ese, die Unterstellung eines 
Verschweigens der Zeit von 1933–1945 entstamme »der Neigung, ja 
der politischen Absicht späterer Jahre, die Gründungsgeschichte 



Zur Einführung | 11

der zweiten deutschen Demokratie moralisch zu delegitimieren«6, 
gehört nicht zu den Antworten, die allgemeine Geltung beanspru-
chen können. Lübbe fragt in der Absicht, ein Kapitel deutscher Phi-
losophiegeschichte nicht aufzuschlagen: »War man also damals, in 
den späten vierziger und in den fünfziger Jahren, im Umgang mit 
der nationalsozialistischen Vergangenheit allzu unsensibel?« Seine 
Aufl ösung der Frage hat die Arbeit an der Erinnerung nicht verhin-
dern können: »Das zu unterstellen wäre […] ein Urteil Spätgebore-
ner, die in empörter Nicht-Akzeptanz ihres nationalen Schicksals, 
als individuell gänzlich Unbeteiligte doch die Nazi-Erbschaft  über-
nehmen zu sollen, für die Umgangsformen, die nach dem Ende des 
Nationalsozialismus zwischen Alt-Nazis und jungen Ex-Pimpfen, ja 
zwischen Alt-Nazis und ehemals verfolgten Remigranten sich her-
ausbildeten, ohne Verständnis sind, und das mit Folgen eines histo-
rischen Wirklichkeitsverlustes.«7

Derartige selbst auferlegte Frageverbote haben dazu beigetragen, 
dass eine kritische Geschichte der Philosophie im Nationalsozialis-
mus noch nicht geschrieben ist – eine Geschichte, in der die Gleich-
zeitigkeit und Widersprüchlichkeit von Freiheit und Notwendigkeit 
im Erkenntnisprozess, von frei zu verantwortender Nähe oder Di-
stanz und sozialen, ökonomischen, politischen und kulturellen De-
terminanten, von Fortschritten im Wissen und Wissensverlusten 
durch Verdrängung, von Verbrennung und Exilierung der Alterna-
tiven, von produktiven Irrtümern und sterilen Wahrheiten ange-
messen berücksichtigt wäre. Erst diese Geschichte der Philosophie 
käme der Wirklichkeit des Philosophierens in Deutschland vor und 
nach 1933 nahe, in der Kontinuität und Diskontinuität, die Orientie-
rung am Faktischen und die Orientierung an neuen Zielen, das in-
dividuelle Erkenntnisinteresse und -vermögen sowie die institutio-
nellen und personellen Potenziale der Philosophie in einer gegebe-
nen politisch-sozialen Situation als Knotenpunkte eines nicht länger 
verworrenen Netzwerks sichtbar würden. Die epistemische und 
praktische Tätigkeit der Philosophierenden vollzieht sich in einem 
vielschichtigen System von Welt- und Wissensbeziehungen, dessen 
Momente analytisch unterscheidbar, de facto aber nicht trennbar 
sind. Zu diesem System gehören die intellektuelle Subjektivität, der 
Austausch mit den Lebenden und den Toten, Gründe aus individu-
ellen und kollektiven Interessen, Unparteilichkeit und parteiliche 



12 | hans jörg sandkühler 

Zwecke, Überzeugungen in Übergängen und Revisionen und letzt-
lich die mit Geschichte und Zukunft  aufgeladenen Bilder der Welt 
und des Selbst. Auch eine kritische Geschichte wird dies nicht alles 
berücksichtigen können, aber alles nicht zu berücksichtigen ist un-
angemessen.

Von einer falschen Prämisse sollte man sich nicht verführen las-
sen: Philosophische Th eorien seien als Spiegelbilder gesellschaft li-
cher Bedingungen zu behandeln. Jenseits eines solchen simplen 
Determinismus sind in Biografi en naive oder fahrlässige Selbsttäu-
schung, absichtsvoller Selbstbetrug und Betrug, das Ende von Täu-
schungen und Revisionen sowie hartnäckige Rechtfertigungen des 
nicht zu Rechtfertigenden zu entdecken. Zu einer kritischen Ge-
schichte gehört waches historisches Bewusstsein gegenüber der 
Vergangenheit, die selbst als überwundene Stufe ein Horizont ist, in 
dem und auf den hin sich der Kritiker bewegt. Es ist trivial und 
muss doch gesagt werden: Es gibt keine exterritoriale Kritik. Des-
halb ist die Forderung nach einer Kritik, die sich vom hermeneuti-
schen principle of charity leiten lässt, nicht versöhnlerisch; sie zielt 
auf Aufk lärung und stärkt den sensus communis – das Selbstdenken, 
widerspruchsfreie innere Konsistenz und die Perspektive der Alte-
rität – und so die Philosophen und die Philosophie.

1. Zwang und ›Versuchungen der Unfreiheit‹

Im April 1933 heißt es in der ersten Verordnung zur Durchführung 
des ›Gesetzes zur Wiederherstellung des Berufsbeamtentums‹: »Als 
nichtarisch gilt, wer von nichtarischen, insbesondere jüdischen El-
tern oder Großeltern abstammt. Es genügt, wenn ein Elternteil oder 
Großelternteil nichtarisch ist«.8 In § 4 (1) der ersten Verordnung 
zum ›Reichsbürgergesetz‹ wird im November 1935 oktroyiert: »Ein 
Jude kann nicht Reichsbürger sein. Ihm steht ein Stimmrecht in po-
litischen Angelegenheiten nicht zu; er kann ein öff entliches Amt 
nicht bekleiden.«

Bis 1935 haben 22 Philosophen ihren Lehrstuhl verloren. 30 der 
deutschen Philosophen werden ins Exil gezwungen. Unter ihnen ist 
zu erinnern an Th eodor Wiesengrund (Adorno), Ernst von Aster, 
Ernst Cassirer, Jonas Cohn, Hans Ehrenberg, Moritz Geiger, Fritz 



Zur Einführung | 13

Heinemann, Dietrich von Hildebrandt, Richard Hönigswald, Max 
Horkheimer, Richard Kroner, Helmut Kuhn, Arthur Liebert, Karl 
Löwith, Georg Misch, Helmuth Plessner, Hans Reichenbach, Paul 
Tillich und Edgar Wind. Für Österreich ist etwa an Otto Neurath 
und Rudolf Carnap zu erinnern. Vielen von ihnen bleibt auch nach 
1945 ihr Bürgerrecht in Deutschland versagt; viele sind noch heute 
aus der Erinnerung verdrängt.9 

Von den Philosophen, die in Deutschland geblieben sind, sehen 
sich viele zum Schweigen veranlasst. Wieder andere schweigen 
nicht: 1932 unterzeichnen drei Philosophen Aufrufe zugunsten der 
NSDAP; zur Reichstagwahl 1933 sind es acht. Dem ›Bekenntnis der 
Professoren an den deutschen Universitäten und Hochschulen zu 
Adolf Hitler und dem nationalsozialistischen Staat‹ schließen sich 
im November 1933 unter 1000 Lehrenden 22 Philosophen an, unter 
ihnen Hans Freyer, Hans-Georg Gadamer, Arnold Gehlen und 
Joachim Ritter.10 Mitglieder der NSDAP sind bereits vor 1933 13 Phi-
losophen, 1933 werden es weitere 22 sein, unter ihnen M. Heidegger 
und E. Rothacker. Nach einer Aufnahmesperre kommen 1937 wei-
tere 18 hinzu, unter ihnen Joachim Ritter, dessen Aufnahmeantrag 
1933 wegen seiner ersten ›nicht-arischen‹ Ehe abgelehnt worden 
war.11 Die Hälft e der Philosophen, die noch im Amt sind, hatte sich 
auf die eine oder andere Weise mit dem Nationalsozialismus arran-
giert. Das heißt aber auch: eben nur die Hälft e. Einen direkten 
Zwang zur Mitgliedschaft  in der NSDAP hat es nicht gegeben. Indi-
rekter Zwang wirkt beim Bemühen um Existenzsicherung und Kar-
riere. 

In diesem Kontext spricht R. Dahrendorf im Blick auf die ›Intel-
lektuellen in Zeiten der Prüfung‹ von ›Versuchungen der Unfrei-
heit‹ und stellt fest, dass sich viele Intellektuelle »im Jahr 1933 von 
den Schalmeienklängen des Nationalsozialismus haben betören las-
sen. Gewiss, die ersten hundert Tage der Hitler-Regierung hatten 
der ohnehin zerbröselnden deutschen Demokratie den letzten Halt 
geraubt. Der Reichstagsbrand und seine Erklärungen, das Ermäch-
tigungsgesetz nach der Wahl vom 5. März, das Parteienverbot, die 
gesetzlich sanktionierte Entfernung von Juden aus dem öff entlichen 
Dienst deuteten sämtlich auf eine fundamentale Wende. Indes gab 
es noch viele, die das Ganze für einen Spuk, eine Episode hielten. 
Noch war das neue Regime keineswegs etabliert. Dennoch wurden 



14 | hans jörg sandkühler 

ihm von manchen, die es besser wissen konnten, schon große Dinge 
nach- oder vielmehr vorhergesagt.«12 Dahrendorf verweist z. B. auf 
die Äußerung »des als Jude früh schon zur Emigration gezwunge-
nen Frankfurter Soziologieprofessors Karl Mannheim«, der – 1934 
in London nach seiner Meinung über Hitler befragt – antwortet: 
»›We like him.‹ […] Wir mögen ihn, nicht seiner Politik wegen, 
natürlich nicht, die uns als sehr falsch vorkommt. Aber aufgrund 
der Tatsache, dass er ein ernsthaft er, aufrechter Mann ist, der nichts 
für sich selber sucht, sondern sich mit ganzem Herzen darum be-
müht, eine neue Regierung aufzubauen. Er ist tief aufrichtig, aus 
einem Stück, und wir bewundern seine Rechtschaff enheit und seine 
Hingabe«.12

Der Politikwissenschaft ler und Staatsrechtler Th eodor Eschen-
burg berichtet über »das Korrumpierende an Zeiten der Diktatur, 
vor allem ›jene Mischung aus Wahrheit und Lüge, in die in diesen 
Zeiten unvermeidlicherweise alles geriet‹. Er habe es notwendig 
gefunden, sich anzupassen. »›Ich hatte ja schon der Politik Valet 
gesagt. Nun hörte ich auch auf zu publizieren.‹ ›Nicht aufzufallen 
und schon gar nicht zu provozieren, wurde zu meiner Devise.‹ ›Wir 
alle waren Gegner des Regimes, mussten aber unseres Berufes und 
des Überlebens willen unser Auskommen mit den Machthabern 
und ihren Funktionären suchen.‹ Dahinter steckte immer die Angst 
vor der Gestapo, vor dem Konzentrationslager und noch Schlimme-
rem, von dem Eschenburg wie viele eine vage Ahnung, aber kein 
genaues Wissen hatte.«14

Die Wahrnehmung eines Zwangs zur Anpassung war nicht auf 
Intellektuelle in Deutschland beschränkt. Dahrendorf nennt als 
Beispiel einen der später bedeutendsten liberalen politischen Philo-
sophen, Norberto Bobbio: »Der 25-jährige Dozent Bobbio stand 
unter Antifaschismus-Verdacht und sah seine Lebenschancen ge-
fährdet. ›Exzellenz‹, schrieb er [am 8. Juli 1935] an den Duce, ›seit 
meinem Studienbeginn 1928 bin ich Mitglied der Faschistischen 
Partei und der faschistischen Universitätsgruppe.‹ Mehr noch, ›ich 
bin in einer patriotischen und faschistischen Familie aufgewach-
sen.‹ Aktiv sei er als Faschist an der Universität gewesen, indem er 
eine Studentenzeitung herausgegeben, Reisen organisiert und Vor-
lesungen über den Marsch auf Rom gehalten habe. Das Studium 
habe ihn befähigt, ›meine politischen Meinungen zu konsolidieren 



Zur Einführung | 15

und meine faschistischen Überzeugungen zu vertiefen.‹ Die Be-
schuldigung des Antifaschismus ›verletzt mich daher tief und belei-
digt mein Bewusstsein als Faschist‹, für das es Zeugen unter den 
Freunden in der faschistischen Bewegung gebe. Ob infolge des Brie-
fes oder aus anderen Gründen, Bobbios Karriere nahm ihren Gang, 
und sein Antifaschismus wurde eher noch aktiver. Doch war er von 
der Veröff entlichung des vergessenen Briefes tief schockiert. ›Eine 
Diktatur korrumpiert die Seelen von Menschen‹, schrieb er. ›Sie 
zwingt einem Heuchelei, Lügen und Unterwürfi gkeit auf.‹«15

Für eine bewusste Parteinahme für den Faschismus in Frank-
reich kann an Louis Rougier erinnert werden, der unter dem Ein-
fl uss Couturats die moderne Logik und den Konventionalismus 
Poincarés verteidigte; der bedeutendste französische Vertreter des 
Wiener Kreises – persönlicher Freund Schlicks – plädierte in Schrif-
ten zu Ökonomie und Politik für eine Erneuerung des Liberalismus 
und schlug sich auf die Seite der extremen Rechten: Seit 1940 unter-
stützte er als glühender Anhänger aktiv das Vichy-Regime.16 

In Deutschland fordern die Nationalsozialisten eine ›national-
sozialistische Wissenschaft ‹. Ihre Strategie hat – so Michael Grütt-
ner – folgende Schwerpunkte: Die Ablehnung der Idee einer ›vor-
aussetzungslosen Wissenschaft ‹; die Aufh ebung der Trennung von 
Wissenschaft  und Leben und die Kritik an zweckfreier Wissen-
schaft ; den Rassenbegriff  als Zentrum wissenschaft licher Forschung; 
die gegen Spezialisierung gerichtete Forderung nach einer ›ganz-
heitlichen‹ Wissenschaft  und nach Überwindung disziplinärer 
Grenzen; die Infragestellung des internationalen Charakters der 
Wissenschaft ; und die Forderung, ›das Volkstum‹ stärker zum Ge-
genstand wissenschaft licher Forschung zu machen.17 »Unmißver-
ständlich postulierte etwa der Leiter des NS-Dozentenbundes, Wal-
ter Schultze, die Universität müsse ›getragen sein von dem Bewußt-
sein, daß ihre ganze Arbeit bis in die kleinste Disziplin hinein einen 
gemeinsamen Urgrund hat, nämlich die nationalsozialistische Welt-
anschauung. Das Wissen um diesen alles umfassenden Nährboden, 
auf dem jede Disziplin wachsen muß, das Wissen um eine für alle 
verpfl ichtende Weltanschauung ist das Lebensprinzip unserer deut-
schen Hochschulen‹«.18 »Für die Wissenschaft ler ergab sich daraus 
eine verwirrende Situation: Einerseits sahen sie sich starkem Druck 
ausgesetzt, das Weltbild der Nationalsozialisten auch in ihrer wis-



16 | hans jörg sandkühler 

senschaft lichen Arbeit zu übernehmen. Vor allem Nachwuchswis-
senschaft ler, die bei der Besetzung von Assistentenstellen, bei der 
Verleihung der Dozentur oder bei Berufungen stets politisch über-
prüft  wurden, hatten ohne Zugeständnisse an die Machthaber nur 
geringe Aufstiegschancen. Wer seine Distanz zum Regime unge-
schminkt zum Ausdruck brachte, mußte alle Hoff nungen auf einen 
Lehrstuhl begraben oder sogar mit dem Entzug der Lehrbefugnis 
rechnen. Andererseits zeigte sich die Partei nicht imstande, klare 
Vorgaben für eine nazistische Umgestaltung der Wissenschaft  zu 
machen.«19 Angesichts der Konkurrenz nationalsozialistischer In-
stitutionen und persönlicher Fehden um die Defi nitionsmacht war 
ein derartiges Konzept nur teilweise durchsetzbar.20 

3. Nationalsozialistische Philosophie?

Die Generation der um 1900 geborenen deutschen Philosophen hat 
von 1933 bis 1945 nicht nicht leben können. Wie jemand gelebt und 
gedacht hat, lässt sich nicht ohne Schwierigkeiten aus Veröff entli-
chungen und archivierten Akten erschließen, weil die Akte nicht 
den Kontext und die Veröff entlichung nicht, zumindest nicht ein-
deutig, die Intention off enlegt. Wer ist heute in der Philosophie als 
Nationalsozialist zu charakterisieren? Ist der folgende Katalog zu-
treff end, dann hat es in einem strengen Sinne nicht viele Natio-
nalsozialisten unter den Philosophen gegeben: »In der Regel […] 
akzeptiert ein Nationalsozialist oder nationalsozialistischer Wissen-
schaft ler alle vier der folgenden Grundsätze: (1) die rassisch-biolo-
gische Fundamentaltheorie; (2) das Recht der Gemeinschaft  im 
Gegensatz zur Rechtlosigkeit des Individuums; (3) die rassen- und 
erbbiologische Bestandsbedrohung des eigenen Volkes vor dem 
Hintergrund einer Kulturkreistheorie; (4) die Rassen- und Volks-
wert-Lehre.«21  

Die Philosophen im Staatsdienst sind seit 1933 auf Staatstreue 
verpfl ichtet, keineswegs aber »auf eine offi  zielle Philosophie«; diese 
gibt es so wenig wie eine einheitliche NS-Wissenschaft .22 Wie es 
nicht die Philosophie des Nationalsozialismus gibt, gibt es auch 
nicht die eine Motivation zum Philosophieren im Nationalsozialis-
mus; dies gilt auch für die drei oben Genannten. Bei Motivationen 



Zur Einführung | 17

zu bestimmten Auff assungen von Philosophie spielen – neben per-
sönlicher Konkurrenz um institutionellen Einfl uss – (i) die unter-
schiedlichen Quellen und Traditionen, auf die man sich beruft  (so 
etwa auf den Deutschen Idealismus oder auf Nietzsche oder auf frü-
here rassistische Ideologien), und (ii) die Philosophien, gegen die 
man sich wendet (etwa Kants Erkenntniskritik, Hegels Logik, der 
Positivismus, der logische Empirismus …), eine wichtige Rolle. Ob 
Heidegger oder Krieck, Rothacker oder Baeumler oder Dingler22 – 
wer die Philosophie des Nationalsozialismus etablieren will, schei-
tert. Doch nicht wenige verhalten sich zur Faschisierung von Ge-
sellschaft  und Staat in dem Bewusstsein, nicht Opfer, sondern Ur-
heber zu sein. So heißt es etwa 1933 im Hauptartikel des Archivs für 
Rechts- und Sozialphilosophie: »die Rechts- und Sozialphilosophie 
[…] wird von den ›neuen revolutionären Ideen‹ keineswegs über-
rascht, wie etwa mancher ruhige Bürger in seinen vier Wänden be-
troff en sein mag. Denn sie erkannte in dem Durchbruch nur ihre 
eigenen Ideen, deren […] Urheber sie insgeheim war.«24 In seiner 
Studie ›Philosophie im Deutschen Faschismus‹ bilanziert Wolfgang 
Fritz Haug, der Großteil der deutschen Philosophen habe sich »in 
den Nazismus und diesen in sich integriert und sich um ein staats-
tragendes Verhältnis bemüht«: »Ob Nietzsche- oder Platorezeption, 
ob Hegeldeutung oder Humanismusdiskussion, ob Phänomenolo-
gie oder Wertphilosophie, Ontologie oder Anthropologie: die un-
terschiedlichen Richtungen […] befl eißigten sich, jede auf ihre 
Weise, den NS und seinen Führer als philosophische Tatsache zu 
artikulieren, ihm ihre spezifi schen Traditionsmächte zuzuführen, 
ihre Diskurse als verbindende und legitimierende Diskurse anzu-
bieten. Indes hatte der NS keinen Platz für eine besondere philoso-
phische Leitideologie.»25 

So zutreff end diese Beschreibung im Allgemeinen sein mag, ist 
doch nach den Individuen, den Philosophierenden, zu fragen, um 
kein zu großmaschiges Netz über alle zu legen. Es gibt Unterschiede 
zwischen aktiven NS-Ideologen und institutionell Angepassten, de-
ren Philosophieren gleichwohl nicht nationalsozialistisch ist. Zur 
ersten Gruppe gehört neben Martin Heidegger26 etwa Arnold Geh-
len, der »enthusiastisch auf die Auff orderung des Pressechefs der 
NSDAP, nach dem praktischen politischen Sieg der nationalsoziali-
stischen Bewegung nun auch deren Weltanschauung ›als gefestigte 



18 | hans jörg sandkühler 

philosophische Lehre‹ auszubauen«, antwortet und den »Aufb au 
einer nationalsozialistischen Philosophie« fordert, und zwar auf 
dem Wege der »philosophischen Durcharbeitung der nationalsozia-
listischen Weltanschauung«.27 Zur Gruppe der Ideologen gehört zu-
nächst auch Erich Rothacker, der bereits 1932 Mitglied des NSLB 
wird und 1934 in seiner Geschichtsphilosophie schreibt: »Ein rassisch 
befriedigender Bevölkerungsdurchschnitt ist in dem Rassenge-
misch einzelner deutscher Stämme erreichbar nur durch die ener-
gischste Unterstützung aller eugenischen Maßnahmen durch For-
mung und Zucht des im äußern und innern noch knetbaren ju-
gendlichen Menschenmaterials im Geiste der rassisch besten 
Bestandteile einer Erbmasse.«28 Genannt sei als weiteres Beispiel 
ideologischer Funktionalisierung Gerhard Lehmann, der 1943 in 
Die deutsche Philosophie der Gegenwart fordert, »den säkularen Ab-
stand, das von Grund auf veränderte Lebens- und Weltgefühl, die 
weltanschauliche Revolution der Gegenwart zur Geltung zu brin-
gen«.29 Kritik am Zustand der Philosophie und Hoff nung auf die 
»Wendung der Gegenwartsphilosophie zum völkisch-politischen 
Realismus« im »Kampf gegen den politischen Pluralismus«20 halten 
sich hier die Waage: »Das positivistische Jahrhundert liegt hinter 
uns, aber die Fachphilosophie distanziert sich noch gerne von jeder 
weltanschaulichen Bindung.«21 Lehmanns eigene Th ese: Die »Sinn-
philosophie der Gegenwart ist aktivistisch, realistisch, existenziali-
stisch – eine Interpretation jenes Daseins im Kriege, das keine Si-
cherungen kennt als die Kraft  der Gemeinschaft  und den Willen 
zum Siege.«22 

Eine zweite Gruppe bilden diejenigen, die sich – wie z. B. der 
Heidelberger Neukantianer Heinrich Rickert24 – zum Nationalso-
zialismus bekennen, ohne aber ihre Philosophien in ihm aufgehen 
zu lassen. Die einer dritten Gruppe Zuzurechnenden erbringen 
ohne explizite ideologische Bekenntnisse die vom Regime erwarte-
ten Beweise politischer Zuverlässigkeit; ihr Philosophieren ist nicht 
nationalsozialistisch – es ist vor allem nicht rassistisch und antise-
mitisch –, aber es schleichen sich – zumindest in die Rhetorik – 
›völkische‹, ›nordische‹ Zugeständnisse ein. In dieser dritten Gruppe 
begegnet Joachim Ritter.

Jede Gesellschaft  entwickelt in ihrer Zeit die ihr eigene Normali-
tät. Dies gilt auch für die Zeit des Nationalsozialismus. In dieser 



Zur Einführung | 19

Normalität gehen individuelle Überzeugungen in moralische und 
politische Optionen über – in Zustimmung, in Anpassung, in Ver-
weigerung, in Widerstand. Für das, was als ›normal‹ galt, gab es de 
facto keinen universellen moralischen und rechtlichen Maßstab. 
Nach 1933 konnte sowohl die Anpassung an das kollektiv organi-
sierte rassistische und chauvinistische Überzeugungssystem als 
auch die Teilhabe an den riskanten Überzeugungen einer wider-
ständigen Gruppe die Funktion der Orientierungssicherung erfül-
len. Die freiwillige oder unter Existenzdruck zugestandene Über-
einstimmung mit Weltdeutungen und Zukunft sstrategien des NS-
Regimes verbürgte die Sicherheit einer politischen und sozialen 
›Heimat‹. Dissident sein bedeutete existenzielle Unsicherheit. 

»›Zu den schockierendsten und zugleich wichtigsten Erfahrun-
gen bei dem Sichhineinarbeiten in eine uns, den Nachgeborenen, 
fremde Zeit, gehört die von der Gleichzeitigkeit der Ungleichzeitig-
keit, die vom Nebeneinander von Terror und Normalität, von Ge-
wöhnlichem und Sensationellem, von Schlagzeile und Kleinge-
drucktem, von politischem Leitartikel und Anzeigenprosa, von re-
tuschiertem Propagandafoto und belangloser Reklame, wie sie 
einem bei der Lektüre von Zeitungen entgegentreten.‹ […] In ein 
und derselben Nummer [der Münchener Abendzeitung des Jahr-
gangs 1938] kann man folgendes lesen: ›Die alte Synagoge und der 
letzte Betsaal der Juden in München ist beseitigt… […] Letzte Wie-
derholung: Das Weib bei fernen Völkern. Spätvorstellung Diskretion 
Ehrensache.[…] Mit dem kürzlich erfolgten Übergang der Firma 
Felsenthal & Co, Zigarren- und Tabakfabriken, in deutschen Besitz 
kann der Arisierungsprozeß in der deutschen Zigarrenindustrie im 
großen und ganzen als abgeschlossen angesehen werden… […] Bis 
jetzt sind in München etwa 1000 Juden verhaft et worden und zwar 
deshalb, um für alle Fälle Faustpfänder in der Hand zu haben. Dabei 
hat sich gezeigt, daß jeder von ihnen irgend etwas bereits auf dem 
Kerbholz hat.‹« Ungleichzeitigkeiten »haben mit der unbesiegba-
ren Zähigkeit des Alltags zu tun. Wenn es um Wohnungsnot, Lieb-
schaft en, Geldsorgen, um das tägliche Mittagessen und um das Wa-
schen der Windeln geht, stoßen Ideologie und Propaganda irgend-
wann an ihre Grenzen. […] Um so mehr gilt das für die Überreste 
der Zivilgesellschaft  im Reiche Hitlers. Zahlreiche Nischen haben 
dort bis in die letzten Jahre des Krieges überlebt.«25 […] H.M. En-



20 | hans jörg sandkühler 

zensberger schreibt weiter: »Daß es unter den Bedingungen eines 
solchen Regimes Zonen scheinbarer Normalität gegeben hat, ist al-
lerdings kein Trost; im Gegenteil, es mutet eher unheimlich an. Den 
Nachgeborenen muß es schwerfallen zu verstehen, wie ungerührt 
›unpolitische‹ Lebenswelten im Angesicht des Terrors überwintern 
konnten. Dem Skandal der Gleichzeitigkeit ist jedoch mit rasch ge-
fällten moralischen Urteilen nicht beizukommen; denn er lässt sich 
nicht einfach auf die Vergangenheit zurückdatieren. Seine Virulenz 
ist auch unter heutigen, weit komfortableren historischen Bedin-
gungen nicht erloschen.«26

Der nationalsozialistische Staat wurde nicht durch die ›Vorse-
hung‹, sondern durch Bürger zu dem, was wurde. 1933 bedeutet 
nicht einfach den Übergang von Moral zu Unmoral, sondern eine –
nur teilweise erzwungene – Veränderung der öff entlichen und pri-
vaten Moral durch die Exklusion ›der Anderen‹, für welche die mo-
ralischen Normen des Rechtsstaats nicht mehr galten. Die schein-
bar rechtlich geregelte, tatsächlich aber durch ›gesetzliches Unrecht‹ 
(G. Radbruch) bestimmte Subsumtion unter Kategorien wie ›Volks-
feind‹ oder ›Nicht-Arier‹ entlastete die Mehrheit der Deutschen 
von moralischen und rechtlichen Skrupeln. Und in diesem Kon-
text wurden die meisten jüdischen Deutschen erst zu ›Juden‹. »Ich 
empfand«, schreibt Fritz Stern, »eine ungefähre und nie einfache 
Übereinstimmung zwischen meiner inneren und äußeren Identität. 
Es war mir ein unerträglicher Gedanke, dass Hitler mich zum Juden 
gemacht hatte, indem er die Bindung ans Christentum, die meine 
Großeltern eingegangen waren, für nichtig erklärte, und gleichzei-
tig war mir klar, dass es der Nationalsozialismus war, der mir meine 
Zugehörigkeit zum Judentum bewußt gemacht hatte.«27

Die Übergänge in den Nationalsozialismus sind schleichend. 
Nicht alle stehen dem blind gegenüber; manche sehen früh, was 
kommen wird. Bereits 1930 beobachtet Harry Graf Kessler: »Das 
deutsche Bürgertum […] scheint endgültig im Aussterben, poli-
tisch. […] Der Nationalsozialismus ist eine Fiebererscheinung des 
sterbenden deutschen kleinen Mittelstandes; dieser Gift stoff  seiner 
Krankheit kann aber Deutschland und Europa auf Jahrzehnte hin 
verelenden. Zu retten ist diese Klasse nicht; sie kann aber ungeheu-
res neues Elend über Europa bringen in ihrem Todeskampf.«28 Und 
1933 zitiert er einen französischen Beobachter mit der Analyse, »daß 



Zur Einführung | 21

ein fundamentaler Unterschied zwischen Deutschland und Frank-
reich darin bestünde, daß in Frankreich die Idee des ›Rechts‹ (l’idée 
du Droit) im Volk lebendig sei, in Deutschland nicht, und daß daher 
diese Idee, die in Frankreich automatisch als Bremse wirke, in der 
Dynamik des deutschen Volks keine Rolle spiele.«22 

In der Philosophie trennen sich die Wege in Passung, Emigra-
tion, Exil und Widerstand. Der Weg, der in der Normalität dieser 
Zeit normal ist, ist – aus unterschiedlichen Gründen – der Weg der 
Passung. Ein erster Grund ist die kontextlose Rationalität von Philo-
sophen; das ›Unpolitische als Wesensmerkmal der deutschen Uni-
versität‹ ist hinreichend beschrieben worden.24 Der Weg der Passung 
wird dadurch erleichtert, dass das Regime von den Intellektuellen 
keine völlige Identifi zierung verlangt, nicht zuletzt deshalb, weil es 
die kohärente nationalsozialistische Weltanschauung gar nicht gibt. 
Es kommen auch Renegaten, die aus Sicht der Partei und ihrer Glie-
derungen aus der Zeit vor 1933 politisch belastet sind, in einfl ussrei-
che Positionen. Nach 1945 hat die kontextlose Rationalität erneut 
Folgen: »Jeder Text, der nicht bloß Propaganda war, sondern wis-
senschaft lich akademisch argumentierte, wurde sofort als Beweis 
für Regimeferne interpretiert, obwohl man ebenso gut hätte fragen 
können, ob nicht darin der Beitrag dieser Wissenschaft ler bestand: 
dem Regime ein rationales Supplement zu verschaff en.«25 Ein zwei-
ter Grund ist Existenzangst. Im Oktober 1934 erklärt der Hambur-
ger SS-Standartenführer Streckenbach: »Für die unverbesserlichen 
Fanatiker, die von dem Kommunismus-Marxismus nicht lassen 
wollen und nie lassen werden, sondern immer wieder für diesen 
arbeiten werden, gibt es nur ganz klare Maßnahmen, rücksichtslo-
sestes Eingreifen und härteste Bestrafung.«26 Was dies bedeutet, ist 
den Zeitgenossen bekannt. Ein dritter Grund, einen Weg in der nun 
normal werdenden Normalität zu fi nden, ist die Existenzsicherung, 
die berufl iche Karriere in einer Mangelsituation: Von 67 Ordinari-
aten in der Weimarer Republik bleiben bis 1938 nur 36 erhalten. 

Es gibt verschiedene Formen von Zugeständnissen und Nähen 
zum NS-System. Michael Grüttner hat sie so unterschieden: »1. An-
passung durch Ausblenden. Diese mildeste Variante der Anpassung 
bestand darin, bestimmte heikle Th emen nicht mehr anzusprechen, 
Namen von Emigranten und anderen Unpersonen nicht länger zu 
erwähnen, jüdische Kollegen nur noch selten oder gar nicht zu zi-



22 | hans jörg sandkühler 

tieren. 2. Politisierung nach dem Sandwich-Prinzip. Anpassung be-
schränkte sich in diesem Fall auf gelegentliche politische Botschaf-
ten in Vorworten, Einleitungen oder Zusammenfassungen, ohne 
daß sich an der Substanz der Arbeit etwas änderte. […] 3. Begriff -
liche Anpassung an die LTI (Lingua Tertii Imperii), die von Victor 
Klemperer so eindringlich analysierte Sprache des Regimes. Dazu 
gehörte das Einsickern von Leitbegriff en wie ›artfremd‹, ›Führer‹, 
›Gefolgschaft ‹, ›heldisch‹, ›Volkstum‹ oder ›völkisch‹ in wissen-
schaft liche Publikationen. Eine Beurteilung solcher Prozesse ist oft  
schwierig, weil sie, wie man von Klemperer lernen kann, keines-
wegs immer bewußt verliefen. 4. Anpassung im außerwissenschaft -
lichen Bereich, durch Parteieintritt oder gelegentliche Zeitungsarti-
kel, bei gleichzeitiger Aufrechterhaltung traditioneller Methoden 
und Standards in wissenschaft lichen Publikationen. Ein solches 
Verhalten reagierte auf die Erwartungen des Regimes und folgte 
gleichzeitig dem Grundsatz, Wissenschaft  und Politik voneinander 
zu trennen. 5. Anpassung als Paradigmenwechsel durch die Über-
nahme der nationalsozialistischen Rassenideologie […].«27 

Das NS-Regime bedurft e derer, die ihm Legitimität, juridische 
Legalität und kulturelle Akzeptanz andienten. Ernst Jünger gehörte 
zu ihnen. Bereits 1930 war bei ihm zu lesen: »Im gleichen Maße, in 
dem der deutsche Wille an Schärfe und Gestalt gewinnt, wird für 
den Juden auch der leiseste Wahn, in Deutschland Deutscher sein 
zu können, unvollziehbar werden und wird er sich vor seiner letzten 
Alternative sehen, die lautet: in Deutschland entweder Jude zu sein 
oder nicht zu sein.«28 Die Ermordung von Führern der SA beim 
›Röhm-Putsch‹ 1934 wurde durch das ›Gesetz über Maßnahmen der 
Staatsnotwehr‹ vom 3. Juli 1934 nachträglich legalisiert.29 Intellektu-
elle Helfershelfer waren bereit, Rechtfertigungen zu liefern – so der 
Staatsrechtler Carl Schmitt. Unter dem Titel Der Führer schützt das 
Recht schrieb er: »Der Führer schützt das Recht vor dem schlimm-
sten Mißbrauch, wenn er im Augenblick der Gefahr kraft  seines 
Führertums als oberster Gerichtsherr unmittelbar Recht schafft  . 
[…] Aus dem Führertum fl ießt das Richtertum. Wer beides vonein-
ander trennen oder gar entgegensetzen will, […] sucht den Staat mit 
Hilfe der Justiz aus den Angeln zu heben. […] Das Verfassungsrecht 
mußte dann […] zur Magna Charta der Hoch- und Landesverräter 
werden. […] In Wahrheit war die Tat des Führers echte Gerichts-



Zur Einführung | 23

barkeit. Sie untersteht nicht der Justiz, sondern war selbst höchste 
Justiz. […] Alles Recht stammt aus dem Lebensrecht des Volkes. 
Jedes staatliche Gesetz, jedes richterliche Urteil enthält nur so viel 
Recht, als ihm aus dieser Quelle zufl ießt.«40

So unterschiedlich Näherungen an den Nationalsozialismus mo-
tiviert sein konnten – ein wesentliches Motiv war der Kampf gegen 
den Liberalismus: »Sie griff en ihn an, weil sie in ihm die Vorausset-
zung der modernen Gesellschaft  sahen, der alles entsprang, was sie 
fürchteten: die Bourgeoisie, das Manchestertum, der Materialismus, 
das Parlament und das Parteiwesen, der Mangel an politischer Füh-
rung. Außerdem hielten sie den Liberalismus für die Ursache ihres 
inneren Leidens.«41

Die nach 1933 auf unterschiedliche Weise mit dem Regime ver-
bundenen Philosophen waren in ihrem öff entlichen Denken und 
Handeln mehr oder weniger eingeschränkt durch Angepasstheit 
oder Opposition, durch Zensur und Selbstzensur sowie durch poli-
tische und ideologische Vorgaben der NSDAP. Dieses Mehr-oder-
Weniger zu berücksichtigen ist wichtig, sollen pauschale Urteile 
vermieden werden. Die Philosophen haben von 1933 bis 1945 unter 
dem Druck einer im Vergleich zur heutigen pluralistischen Demo-
kratie weitgehend kohärenten Ideologie und Wissenskultur gelebt; 
aber sie haben unterschiedliche Funktionen (als Institutsdirektoren, 
Ordinarien, außerplanmäßige Professoren oder Mitarbeiter) in un-
terschiedlichen Wissens- und Wissenschaft sräumen gehabt. Das 
politische System hat Verantwortung arbeitsteilig organisiert und 
Restriktionen bzw. Zugeständnisse, verbunden mit Sanktion oder 
Gratifi kation, unterschiedlich verteilt. Es gab ein deutliches Ange-
bundenheitsgefälle von den Institutionen der NSDAP oder der SS 
hin zu Universitäten in der ›Provinz‹. Zu berücksichtigen sind auch 
politische Aufmerksamkeitsunterschiede gegenüber wissenschaft li-
chen Disziplinen, die für ›strategisch‹ und ideologisch wichtig oder 
weniger wichtig erachtet wurden. Manche Philosophen haben ihr 
Fach für wichtiger gehalten, als es in der Sicht der nationalsoziali-
stischen Führung war. 


	Cover
	Inhalt
	Siglen der Archive
	Abkürzungen
	Hans Jörg Sandkühler: Vergessen? Verdrängt? Erinnert? Philosophie im Nationalsozialismus. Zur Einführung
	Michael Grüttner: Universität und Wissenschaft in der nationalsozialistischen Diktatur
	Gereon Wolters: Philosophie im Nationalsozialismus
	Hans Friedrich Fulda: Krise und Untergang des südwestdeutschen Neukantianismus
	Emmanuel Faye: Der Nationalsozialismus in der Philosophie: Sein, Geschichtlichkeit, Technik und Vernichtung in Heideggers Werk
	Wolfram Hogrebe: Die Selbstverstrickung des Philosophen Oskar Becker
	Volker Böhnigk: Die nationalsozialistische Kulturphilosophie Erich Rothackers
	Hans Jörg Sandkühler: Joachim Ritter: Über die Schwierigkeiten, 1933-1945 Philosoph zu sein
	Jens Thiel: Von »ärgerlichen Äußerlichkeiten« und »innerlichem Unberührtsein«. Hermann Noack im ›Dritten Reich‹
	Lars Lambrecht: Vom ›Geist unbefangener Menschlichkeit‹. Hannah Arendt und Karl Jaspers als Beispiele kritischer Haltung in der Zeit des Nationalsozialismus
	Dagmar Borchers: ›Worüber man nicht reden kann, darüber muss man schweigen.‹ Zur Vertreibung der Wissenschaftlichen Weltauffassung im ›Dritten Reich‹ und zu ihrer Bedeutung für die Entwicklung der analytischen Philosophie
	Personenregister



