
 

AUFKLÄRUNG 
 

Interdisziplinäres Jahrbuch  
zur Erforschung des 18. Jahrhunderts  

und seiner Wirkungsgeschichte 
 
 
 

In Verbindung mit der  
Deutschen Gesellschaft für die Erforschung des 18. Jahrhunderts  

herausgegeben von 
Lothar Kreimendahl, Monika Neugebauer-Wölk  

und Friedrich Vollhardt 
 

Redaktion: 
Marianne Willems 

 
 

 Band 20 · Jg. 2008  
 
 

Themenschwerpunkt: 

ALEXANDER GOTTLIEB BAUMGARTEN 
SINNLICHE ERKENNTNIS IN DER PHILOSOPHIE  

DES RATIONALISMUS 

Herausgegeben von Alexander Aichele  
und Dagmar Mirbach 

 
 
 
 
 

FELIX MEINER VERLAG 



4 Inhalt 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ISSN 0178-7128 

Aufklärung. Jahrbuch für die Erforschung des 18. Jahrhunderts und seiner Wirkungs-
geschichte. – In Verbindung mit der Deutschen Gesellschaft für die Erforschung des  
18. Jahrhunderts herausgegeben von Lothar Kreimendahl, Monika Neugebauer-Wölk und 
Friedrich Vollhardt. – Redaktion: Dr. Marianne Willems, Ludwig-Maximilians-Universität 
München, Institut für deutsche Philologie, Schellingstraße 3, 80799 München, E-mail: 
aufklaerung@lrz.uni-muenchen.de.  
 
© Felix Meiner Verlag 2008. Das Jahrbuch und alle in ihm enthaltenen Beiträge sind ur-
heberrechtlich geschützt. Jede Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urheber-
rechtsgesetzes ist ohne Zustimmung des Verlages unzulässig und strafbar. Das gilt insbe-
sondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung 
und Verarbeitung in elektronischen Systemen. Druck und Bindung: Druckhaus „Thomas 
Müntzer“, Bad Langensalza. Printed in Germany. www.meiner.de 



INHALT 

 

 

Alexander Aichele: Einleitung .......................................................................  5 

Siglenverzeichnis ...........................................................................................  11 
 
 

ABHANDLUNGEN 

Alexander Aichele: Wahrheit – Gewißheit – Wirklichkeit. Die 
systematische Ausrichtung von A.G. Baumgartens Philosophie ................  13 

Pietro Pimpinella: Veritas aesthetica. Erkenntnis des Individuel-
len und mögliche Welten ...........................................................................  37 

Gottfried Gabriel: Baumgartens Begriff der „perceptio praegnans“ 
und seine systematische Bedeutung ...........................................................  69 

Ursula Franke: Sinnliche Erkenntnis – was sie ist und was sie 
soll. A.G. Baumgartens Ästhetik-Projekt zwischen Kunstphi-
losophie und Anthropologie .......................................................................  73 

Francesco Piselli: Ästhetik und Metaphysik bei Alexander Gott-
lieb Baumgarten .........................................................................................  101 

Klaus Erich Kaehler: Baumgartens Metaphysik der Erkenntnis 
zwischen Leibniz und Kant ........................................................................  117 

Salvatore Tedesco: A.G. Baumgartens Ästhetik im Kontext der 
Aufklärung: Metaphysik, Rhetorik, Anthropologie ...................................  137 

Stefanie Buchenau: Die Sprache der Sinnlichkeit. Baumgartens 
poetische Begründung der Ästhetik in den Meditationes philo-
sophicae .....................................................................................................  151 



4 Inhalt 

Simon Grote: Pietistische Aisthesis und moralische Erziehung 
bei Alexander Gottlieb Baumgarten ...........................................................  175 

Dagmar Mirbach: Ingenium venustum und magnitudo pectoris. 
Ethische Aspekte von Alexander Gottlieb Baumgartens 
Aesthetica ...................................................................................................  199 

Clemens Schwaiger: Baumgartens Ansatz einer philosophischen 
Ethikbegründung ........................................................................................  219 

Merio Scattola: Die Naturrechtslehre Alexander Gottlieb Baum-
gartens und das Problem des Prinzips ........................................................  239 

 

KURZBIOGRAPHIE 

Jakob Meier: Johann Stephan Pütter (1725−1807) ........................................  267 

 

TEXTEDITIONEN 

Alexander Gottlieb Baumgarten: Gedancken vom vernünfftigen 
Beyfall auf Academien, herausgegeben, eingeleitet und mit 
Anmerkungen versehen von Alexander Aichele ........................................  271 

Alexander Gottlieb Baumgarten: Praelectiones Theologiae dog-
maticae (Auszüge), herausgegeben von Dagmar Mirbach und 
Thomas Nisslmüller ...................................................................................  305 

Georg Friedrich Meier: Alexander Gottlieb Baumgartens Leben, 
herausgegeben von Dagmar Mirbach .........................................................  351 

 



 

Aufklärung 20 · © Felix Meiner Verlag 2008 · ISSN 0178-7128 

EINLEITUNG 

Ohne Zweifel hat Alexander Gottlieb Baumgarten als der „führende Denker 
der deutschen Hochaufklärung“1 zu gelten. Schon viele der Zeitgenossen des 
am 17. Juli 1714 zu Berlin geborenen und am 27. Mai 1762 zu Frankfurt an der 
Oder im Alter von 48 Jahren früh verstorbenen Philosophen,2 als deren bekann-
teste vermutlich Immanuel Kant3 und Johann Gottfried Herder4 zu nennen 
wären, teilten diese Auffassung. Gleichwohl fiel Baumgartens Werk im langen 
Schatten Kants und des Deutschen Idealismus bzw. deren Nachfolgediskussio-
nen des 19. Jahrhunderts bereits im ausgehenden 18. Jahrhundert der Verges-
senheit anheim und teilte damit das Schicksal der deutschen vorkantischen, 
genauer: vorkritischen Aufklärungsphilosophie. Erst die Repsychologisierung 
der Erkenntnistheorie und die damit einhergehende Beanspruchung der Ästhe-
tik und ihrer Geschichte als Wissenschaft durch die aufstrebende und um 
Emanzipation von der Philosophie, aus der sie hervorgegangen war, bemühte 
akademische Psychologie rückte Baumgartens Arbeiten zur Ästhetik gegen 
Ende des 19. Jahrhunderts wieder ins Licht eines allerdings eher ephemer blei-
benden Interesses,5 das womöglich auch dem Drang der jungen Wissenschaft 
 

1 Clemens Schwaiger, Kategorische und andere Imperative. Zur Entwicklung von Kants prak-
tischer Philosophie bis 1785, Stuttgart-Bad Cannstatt 1999, 50. 

2 Vgl. zu Baumgartens Biographie die zeitgenössische Lebensbeschreibung von Georg Fried-
rich Meier in diesem Band und die Kurzbiographie von Ursula Niggli, Einleitung, XVII–XLV, in: 
Alexander G. Baumgarten, Die Vorreden zur Metaphysik, hg., übers. und kommentiert von Ursula 
Niggli, Frankfurt am Main 1998. 

3 Es bedarf wohl keiner ausführlicheren Erwähnung mehr, daß Kant die Werke des „vortreffli-
che[n] Analyst[en] Baumgarten“ (Kritik der reinen Vernunft, A 21/B 35, Anm.) über Jahrzehnte 
hinweg seinen Vorlesungen zur Metaphysik und zur Moralphilosophie zugrundelegte. Zu Kants 
Betonung des analytischen Charakters von Baumgartens Methode vgl. Kant, Über die Deutlich-
keit der Grundsätze der natürlichen Theologie und der Moral. Zur Beantwortung der Frage wel-
che die Köngl. Akademie der Wissenschaften zu Berlin auf das Jahr 1763 aufgegeben hat, in: AA, 
Bd. 2, 273-301. 

4 Zu nennen sind etwa folgende Schriften Herders: Von Baumgartens Denkart in seinen 
Schriften (1767), in: Johann Gottfried Herder, Werke, hg. von Wolfgang Pross, Bd. 2: Herder und 
die Anthropologie der Aufklärung, München, Wien 1987, 14–31; und das erste Stück des Vierten 
kritischen Wäldchens: Kritische Wälder oder Betrachtungen über die Wissenschaft und Kunst des 
Schönen. Viertes Wäldchen: Über Riedels Theorie der schönen Künste (1769), in: ebd., 57–240, 
insb. 66–79. 

5 Dies dokumentieren die schon aufgrund ihres Materialreichtums immer noch lesenswerten 
Arbeiten Karl Heinrich von Steins (Die Entstehung der neueren Ästhetik, Stuttgart 1886) und 
seines Schülers Robert Sommer (Grundzüge einer Geschichte der deutschen Psychologie und 
Aesthetik von Wolff-Baumgarten bis Kant-Schiller, Würzburg 1892). 



Einleitung 6 

nach Selbstnobilitierung durch Ahnenforschung geschuldet sein mochte. Das 
eigentliche Verdienst der Wiederentdeckung Baumgartens, nicht nur für die 
Geschichte der Ästhetik und die philosophiehistorische Forschung, insbesonde-
re im Blick auf Kant, sondern auch der systematischen Bedeutung seines 
Werks, gebührt daher Ernst Cassirer. 

Denn Cassirer betont Baumgartens kritische Abgrenzung von der Schullogik 
des orthodoxen Wolffianismus aus systematischen erkenntnistheoretischen 
Gründen, wenn er etwa schreibt: Baumgarten „ist nicht nur einer der Führer der 
Schullogik gewesen, [...] der sie bis zu ihrer höchsten formalen Vollendung 
geführt hat; sondern seine eigentliche gedankliche Tat besteht darin, daß er sich 
in eben dieser Vollendung ihrer inhaltlichen, ihrer systematischen Grenze aufs 
stärkste bewußt geworden ist“.6 Aus dieser vernunftkritischen Einsicht ergibt 
sich einerseits die systematische Notwendigkeit, in die Architektonik der theo-
retischen Philosophie eine Ästhetik zu integrieren und damit diese Architekto-
nik nachhaltig umzugestalten, und andererseits die „Begründung einer neuen 
‘philosophischen Anthropologie’“, welche die Sinnlichkeit des Menschen mit 
seiner Rationalität gleichberechtigt behandelt und damit ein „neues Ideal der 
Humanität“ fundiert.7 Trotz der von Cassirer niemals aufgegebenen Auffas-
sung, daß der „philosophische Diskurs der Aufklärung [...] in der Philosophie 
Kants [münde]“,8 traut er damit Baumgartens Denken offenbar ein größeres 
systematisches Potential zu, als Kant dies tat, der schon unterwegs zu seiner 
vernunftkritischen, transzendentalphilosophischen Position gerade eine archi-
tektonische Schwäche des bloßen Analytikers Baumgarten feststellt.9 Anders 
jedenfalls als etwa Max Wundt, der zwar immerhin Baumgartens Ontologie 
eine gewisse Eigenständigkeit innerhalb der wolffianischen Schulphilosophie 
bescheinigt und ihr „als Brücke zwischen der Scholastik und Kant [...] eine 
ziemliche Bedeutung“ zugesteht, wobei „das Buch [die Metaphysik] doch nun 
einmal wegen Kants jahrzehntelangem Umgang mit ihm wichtig geworden 
ist“,10 ermutigt Cassirers Interpretation sowohl zu einer historischen Erfor-
 

 
6 Ernst Cassirer, Die Philosophie der Aufklärung, ND der Ausg. Tübingen 1932 mit einer Ein-

leitung von Gerald Hartung und einer Bibliographie der Rezensionen von Arno Schubbach, 
Hamburg 1998, 454. 

7 Ebd., 471 f. 
8 Gerald Hartung, Einleitung, in: Cassirer, Aufklärung (wie Anm. 6), VII–XXIII, hier XVIII. 
9 Vgl. die Belege für Kants diesbezügliche Kritik an Baumgarten in: Paul Menzer, Kants Äs-

thetik in ihrer Entwicklung, Berlin 1952, 208, Anm. 5. Über die Angemessenheit dieser Kritik 
Kants kann an dieser Stelle freilich nicht entschieden werden, setzte dies doch zunächst einmal 
eine systemimmanente Analyse der Baumgartenschen Philosophie voraus, die es bislang nicht 
gibt. Eine monographische Studie des Verf., die dies leisten soll, befindet sich indes in Vorberei-
tung. 

10 Max Wundt, Die deutsche Schulphilosophie der Aufklärung, Hildesheim u.a. 1992 (2. ND 



 Einleitung  7 

schung von Baumgartens Philosophie, die nicht allein auf die beherrschende 
Gestalt Kants fixiert bleibt – so nötig die philosophiehistorische Aufarbeitung 
der Beziehung Kants zu Baumgarten weiterhin bleibt11 –, als auch zur weite-
ren, freilich historisch wie analytisch fundierten, systematischen Auseinander-
setzung mit ihr.12 

Es kann daher kaum verwundern, wenn eine Studie, die wohl wie keine ande-
re neben Ursula Frankes grundlegender Untersuchung zu Baumgartens Ästhe-
tik13 das Bewußtsein der historischen wie systematischen Bedeutung von 
Baumgartens Werk und das wissenschaftliche Interesse daran auch in der außer-
philosophischen Forschung geweckt hat, eine Formulierung Cassirers – „Eman-
zipation der Sinnlichkeit“14 – im Titel trägt. Es ist deswegen hoffentlich nicht 
allzu vermessen, den Anspruch zu erheben oder wenigstens der Hoffnung Aus-
druck zu verleihen, daß die in diesem Band versammelten Beiträge in gewisser 
Weise – wenngleich mit ganz unterschiedlicher Methodik und aus den verschie-
densten Blickwinkeln – an den soeben grob skizzierten Geist der Auseinander-
setzung mit Baumgartens Philosophie anschließen möchten, wie ihn Cassirer in 
vorbildlicher und für ihn charakteristischer Offenheit demonstriert hat. 

Alle Beiträge versuchen demnach auf ihre Weise, das eigenständige Profil 
eines Denkers herauszuarbeiten, der philosophiehistorisch häufig genug zu 
einem unter vielen Verfassern von Kompendien eines orthodoxen Wolffianis-
mus mit einem besondern Faible für die ‘unteren Erkenntnisvermögen’ 
„ab[ge]stempelt“15 wird, ohne ihm von vorneherein die zweifelhafte Würde des 

 
der Ausg. Tübingen 1945), 222. Wundt erwähnt übrigens die dreizehn Jahre zuvor im selben 
Verlag erschienene Arbeit Cassirers mit keinem Wort. 

11 Vgl. dazu etwa die Einleitung zu Clemens Schwaigers Beitrag im vorliegenden Band und 
C. S., Ein „missing link“ auf dem Weg der Ethik von Wolff zu Kant. Zur Quellen- und Wirkungs-
geschichte der praktischen Philosophie von Alexander Gottlieb Baumgarten, in: Jahrbuch für 
Recht und Ethik 8 (2000), 247–261. Es ist hier der geeignete Ort darauf hinzuweisen, daß die 
schmerzliche Lücke einer Analyse der engen Beziehung, die zwischen Baumgartens Initia und 
Kants reifer Moralphilosophie, wie er sie in Grundlegung zur Metaphysik der Sitten und der 
Kritik der praktischen Vernunft ausarbeitet, nicht mehr geschlossen werden konnte: Eine bereits 
bestehende, feste Zusage zu einem entsprechenden Beitrag wurde derart kurzfristig zurückgezo-
gen, daß kein Ersatz mehr gefunden werden konnte. 

12 Gleiches gilt auch für die Untersuchung von Alfred Baeumler, Das Irrationalitätsproblem in 
der Ästhetik und Logik des 18. Jahrhunderts bis zur Kritik der Urteilskraft (1923), Darmstadt 
1981 (ND der 2. Aufl. Tübingen 1967), in der Baumgarten ebenfalls eine bedeutende Rolle spielt. 

13 Ursula Franke, Kunst als Erkenntnis. Die Rolle der Sinnlichkeit in der Ästhetik des Alexan-
der Gottlieb Baumgarten, Wiesbaden 1972 (= Studia leibnitiana, Supplementa, 9). 

14 Vgl. Theodor Verweyen, Emanzipation der Sinnlichkeit im Rokoko? Zur ästhetiktheoreti-
schen Grundlegung und funktionsgeschichtlichen Rechtfertigung der deutschen Anakreontik, in: 
Germanisch-Romanische Monatsschrift N.F. 25 (1975), 276–300. Die Formulierung findet sich in 
Cassirer, Aufklärung (wie Anm. 6), 475. 

15 Schwaiger, missing link (wie Anm. 11), 247. Dieser Einordnung scheint auch noch ein so 



Einleitung 8 

Vertreters einer allenfalls historisch bedeutsamen „Schwellentheorie“16 zuzu-
sprechen, die, wie die Metapher erhellt, ihren Wert nur aus dem gewinnt, was 
vor ihr und hinter ihr liegt. Indes ist sogleich auf eine Beschränkung hinzuwei-
sen, die jedoch selbstgewählt ist: Die Beiträge beschäftigen sich allesamt aus 
der Perpektive des Faches, das Baumgarten selbst vertreten hat, mit seinem 
Werk, d.h. aus der Perspektive der Philosophie, obwohl die meisten unter ihnen 
quasi auf Schritt und Tritt auf die Relevanz von Baumgartens Überlegungen für 
andere, besonders kunst-, kultur-, religions- oder rechtswissenschaftliche Dis-
ziplinen verweisen und entsprechende Verbindungen herstellen. Diese Konzen-
tration auf die Heimatdisziplin des ‘ordentlichen öffentlichen Lehrers der 
Weltweisheit’ stellt allerdings keineswegs eine Absage an berechtigte interdis-
ziplinäre Interessen dar. Es schien aber vor dem Hintergrund, daß die vorlie-
gende Aufsatzsammlung wie auch die Fachtagung, deren Ertrag sie dokumen-
tiert, die erste überhaupt ist, die sich ganz auf die Erforschung des Werks 
Alexander Gottlieb Baumgartens konzentriert, zunächst ratsam, der gleichsam 
unmittelbar zuständigen Disziplin Gelegenheit zu einer Selbstverständigung 
über diesen Gegenstand zu geben. Dies geschah freilich auch und gerade in der 
Absicht, weiteren interdisziplinären Forschungsanstrengungen eine verbreiterte 
fachliche Grundlage zu bieten, aber ebenso in der Hoffnung, solche gar anre-
gen zu können. 

Weiterhin ermöglicht die fachliche Konzentration, den Blick auf Baumgar-
tens vielgestaltige Beiträge zur philosophischen Diskussion zu eröffnen, die 
eben nicht nur auf seine epochemachende Begründung der Ästhetik als philo-
sophische bzw. wissenschaftliche Disziplin beschränkt sind. Vielmehr behan-
delte Baumgarten, wie es die wolffianische Schule lehrte, sein Fach durchaus 
systematisch in seiner Vollständigkeit von der Logik über die Metaphysik bis 
hin zu allen Teilen der praktischen Philosophie von der Ethik bis zur Rechts-
philosophie – er verfaßte sogar, wie wenig bekannt ist, eine dogmatische Theo-
logie, die hier erstmals auszugsweise einer breiteren Öffentlichkeit sowohl im 
Original als auch in Übersetzung zugänglich gemacht wird. Die Frage nach 
einer Einordnung seiner Ästhetik in dieses komplexe Ganze kann vor diesem 
Hintergrund kaum umgangen werden und bildet folglich zumindest mittelbar 
einen gemeinsamen Fragehorizont der vorgelegten Beiträge. Da Baumgarten 
ganz offenkundig – schon seine berühmte Habilitationsschrift von 1735, die 
Meditationes philosophicae de nonnullis ad poema pertinentibus, behandelt 
 
genauer Kenner der deutschen Aufklärungsphilosophie zuzustimmen wie Norbert Hinske (Wolffs 
Stellung in der deutschen Aufklärung, in: Werner Schneiders [Hg.], Christian Wolff 1679–1754. 
Interpretationen zu seiner Philosophie und deren Wirkung. Mit einer Bibliographie der Wolff-
Literatur, Hamburg 21986, 306–319, hier 310). 

16 Egbert Witte, Logik ohne Dornen. Die Rezeption von A.G. Baumgartens Ästhetik im Span-
nungsfeld von logischem Begriff und ästhetischer Anschauung, Hildesheim u.a. 2000, 39. 



 Einleitung  9 

zentrale Aspekte dieser Frage – von Anfang seiner akademischen Karriere an 
das Problem der Möglichkeit sinnlicher Erkenntnis und ihrer fundamentalen 
erkenntnistheoretischen wie metaphysischen Bedeutung, aber auch ihrer prak-
tischen Implikationen mehr als intensiv beschäftigte, lag es nahe, die hier vor-
gelegten Untersuchungen unter demselben Titel zu versammeln, der auch das 
Thema der ihrer Ausarbeitung vorausgehenden Tagung bildete, nämlich Sinnli-
che Erkenntnis in der Philosophie des Rationalismus. 

Die Anordnung der Beiträge ist annähernd gemäß der allgemeinen systema-
tischen Einteilung eingerichtet, der auch Baumgartens philosophisches Werk 
folgt: Sie beginnt mit den Arbeiten zum logischen bzw. erkenntnistheoretischen 
und metaphysischen Teil und geht dann zur praktischen Philosophie über.17 

Wie jeder weiß, der sich in Forschung oder Lehre mit der Philosophie Alex-
ander Gottlieb Baumgartens beschäftigt oder dies auch nur versucht, ist die 
Situation, was die Greifbarkeit auch der wichtigsten seiner Texte angeht, nach 
wie vor immer noch nicht anders als beklagenswert zu nennen: In sorgfältig 
edierter, vollständiger, kommentierter und übersetzter Form befindet sich der-
zeit nur die Ästhetik in der von Dagmar Mirbach besorgten Ausgabe auf dem 
Markt – und auch diese erste vollständige Übersetzung ins Deutsche erschien 
erst fast genau stolze 250 Jahre, nämlich 2007, nach der Erstausgabe des zwei-
ten Teils 1758.18 Die zweisprachige Edition der Meditationes von Heinz Paet-
zold von 1983 ist seit langem vergriffen. Alle weiteren Werke Baumgartens 
sind entweder nur in Nachdrucken oder auszugsweisen Abdrucken erhältlich 
oder liegen nur in den diversen, oft sehr seltenen Originalausgaben aus dem 18. 
Jahrhundert vor. Aus diesem Grund wurden dem vorliegenden Band in einem 
Appendix Editionen zweier besonders schwer zugänglicher Schriften Baum-
gartens beigegeben: 1. seine Antrittsvorlesung an der Viadrina, die unter dem 
Titel Gedancken vom vernünfftigen Beyfall auf Academien 1740 und nochmals 
in deutlich erweiterter Fassung 1741 erschien; 2. in Auszügen samt Überset-
zung die 1773 posthum mit einem Vorwort von Johann Salomo Semler heraus-
gegebenen Praelectiones theologiae dogmaticae. Weiterhin findet sich am 
Ende des Bandes eine Edition des umfangreichsten Nekrologs auf Baumgarten, 
der von seinem bekanntesten Schüler, Georg Friedrich Meier, unter dem Titel 
Alexander Gottlieb Baumgartens Leben veröffentlicht wurde und eine Haupt-
quelle der Biographie bildet. 

 
17 Auf eine Bibliographie der Forschungsliteratur wurde verzichtet, da auf eine von Dagmar 

Mirbach betreute und regelmäßig aktualisierte vollständige Bibliographie unter www.alexander-
gottlieb-baumgarten.de jederzeit zugegriffen werden kann. 

18 Dagegen liegen italienische Übersetzungen von Francesco Piselli (Estetica, Milano 1992) 
und Salvatore Tedesco u.a. (L’Estetica, Palermo 2000) schon etwas länger vor. 



Einleitung 10 

Wie bereits erwähnt, sind die in diesem Band gesammelten Aufsätze zum 
größten Teil aus Vorträgen hervorgegangen, die im Rahmen einer Arbeitsta-
gung mit dem Titel Alexander Gottlieb Baumgarten – Sinnliche Erkenntnis in 
der Philosophie des Rationalismus vom 23. bis 25. März 2007 an der Martin-
Luther-Universität Halle-Wittenberg in der historischen Bibliothek des Inter-
disziplinären Zentrums zur Erforschung der Europäischen Aufklärung (IZEA) 
auf dem Gelände der Franckeschen Stiftungen stattfand. An der immer noch 
dort befindlichen Lateinschule erhielt Baumgarten seine Schulausbildung, 
bevor er zum Studium der Theologie und dann der Philosophie auf die damali-
ge Fridericiana zu Halle wechselte, wo er seit 1737 als Extraordinarius für 
Philosophie bis zu seiner Berufung nach Frankfurt an der Oder lehrte. Diese 
Tagung wäre ohne die großzügige Finanzierung durch die Fritz Thyssen Stif-
tung für Wissenschaftsförderung nicht möglich gewesen: Daher sei ihren Ver-
tretern für die schnelle und unbürokratische Förderung hier an allererster Stelle 
herzlich gedankt – wer sich in Zeiten knapper Kassen um die Finanzierung 
wissenschaftlicher Projekte mit nicht unmittelbar erkennbarem ökonomischem 
Nutzwert bemüht, weiß, was für einen Vorzug es bedeutet, ein solches Projekt 
mit aus einer einzigen Hand fließender Unterstützung durchführen zu können. 
Prof. Dr. Lothar Kreimendahl und den Mitherausgebern des Jahrbuchs Aufklä-
rung sei für ihr großzügiges, spontanes Angebot von Herzen gedankt, die Bei-
träge zu dieser Tagung in diesem außerordentlich anspruchsvollen Rahmen zu 
publizieren. Auch sei bei dieser Gelegenheit der Redakteurin des Jahrbuchs, 
Frau Dr. Marianne Willems, und dem Felix Meiner Verlag für die professionel-
le und unkomplizierte Zusammenarbeit gedankt. Ebenfalls ganz herzlicher 
Dank gebührt den damaligen Geschäftsführenden Direktoren des IZEA, Prof. 
Dr. Rainer Enskat und Prof. Dr. Jürgen Stolzenberg, für ihre vorbehaltlose 
ideelle und organisatorische Unterstützung, die erst die Nutzung der histori-
schen Räumlichkeiten des IZEA für eine Tagung zum Werk ihres ehemaligen 
Hallenser Kollegen ermöglichte. Nur an numerisch letzter Stelle möchte ich 
schließlich nicht minder herzlich meiner Mitherausgeberin, Frau Dr. Dagmar 
Mirbach, danken: Ohne ihr Engagement und ihre Unterstützung bei der Ta-
gungsorganisation wäre weder die Tagung so gelungen verlaufen, wie sie ver-
laufen ist, noch dieser Band in der Form entstanden, in der er nunmehr vor-
liegt. Ich spreche gewiß für uns beide, wenn ich der Hoffnung Ausdruck gebe, 
daß in den Beiträgen ein wenig von dem kollegialen Forschergeist und der 
jeder Diskussion unentbehrlichen Offenheit der Atmosphäre, wie sie in jenen 
drei Tagen herrschte, zu spüren sein möge. Hierfür indes sei den Vortragenden 
und den anderen Teilnehmern an dieser ersten Tagung zu Alexander Gottlieb 
Baumgarten überhaupt von Herzen gedankt. 

Alexander Aichele 



 

Aufklärung 20 · © Felix Meiner Verlag 2008 · ISSN 0178-7128 

Siglenverzeichnis der zitierten Ausgaben 

 
 
 

I. Werke Baumgartens 
 

Ästhetik Ästhetik (Frankfurt an der Oder 1750/1758), Latei-
nisch-Deutsch, übers. mit einer Einführung, Anmer-
kunge und Registern hg. von Dagmar Mirbach, 2 Bde., 
Hamburg 2007. 

Beyfall Einige Gedancken vom vernünfftigen Beyfall auf Aca-
demien (Frankfurt an der Oder 1740), 2. verm. Aufl. 
Halle 1741, in diesem Band, 283–304. 

Briefe Philosophische Brieffe von Aletheophilus, Frankfurt, 
Leipzig 1741. 

Ethik Ethica philosophica (Halle 1740), Nachdruck der 
3. Aufl. Halle 1763, Hildesheim, New York ²2000.  

EthikB Ethica Philosophica, 2. Aufl. Halle 1751, in: Kant, 
AA, Bd. 27.2,1, 733–869. 

Initia Initia philosophiae practicae primae, Halle 1760, in: 
Kant, AA, Bd. 19, 7–91. 

Ius naturae Ius naturae, Halle 1763. 

Kollegnachschrift Poppe Kolleg über Ästhetik, in: Bernhard Poppe, Alexander 
Gottlieb Baumgarten, Seine Bedeutung und Stellung in 
der Leibniz-Wolffischen Philosophie und seine Bezie-
hung zu Kant, nebst Veröffentlichung einer bisher un-
bekannten Handschrift der Ästhetik Baumgartens, 
Borna-Leipzig 1907, 59–258.  

Logik Acroasis Logica in Christianum L.B. de Wolff, Nach-
druck der Erstausgabe Halle 1761, Hildesheim, Zürich, 
New York ²1983, in: Wolff, GW III.5. 

Meditationes Meditationes philosophicae de nonnullis ad poema 
pertinentibus (Halle 1735), Lateinisch-Deutsch, übers. 



Siglenverzeichnis 12 

und mit einer Einleitung hg. von Heinz Paetzold, 
Hamburg 1983. 

Metaphysik Metaphysica (Halle 1739), Nachdruck der 7. Aufl. 
Halle 1779, Hildesheim, New York ²1982. 

MetaphysikA Metaphysica, Halle 1739. 

MetaphysikB „Praefatio Editionis II“, „Praefatio Editionis III“, 
„Synopsis“, §§ 1–503, §§ 700–1000 und „Index“ der 
4. Aufl. Halle 1757, in: Kant, AA, Bd. 17, 7–226. 

 Philosophia generalis Philosophia generalis, ed. cum diss. prooemiali ab Ioh. 
Christian Foerster, Nachdruck der Erstausgabe Halle 
1770, Hildesheim, New York ²2002. 

Sciagraphia Sciagraphia encyclopaediae philosophicae, ed. et 
praefatus est Ioh. Christian Foerster, Halle 1769. 

 
 

II. Sonstige 
 

Kant, AA Kants gesammelte Schriften, hg. von der Königl. 
Preuß. Akademie der Wissenschaften, Berlin 1900 ff. 
u.ö. 

Leibniz, PhS Gottfried Wilhelm Leibniz, Die philosophischen 
Schriften, hg. von Carl Immanuel Gerhardt, Berlin 
1885. 

Wolff, GW Christian Wolff, Gesammelte Werke, hg. von Jean 
Ecole u.a., Hildesheim, New York 1962 ff. 



 

Aufklärung 20 · © Felix Meiner Verlag 2008 · ISSN 0178-7128 

ABHANDLUNGEN 

ALEXANDER AICHELE 

Wahrheit – Gewißheit – Wirklichkeit  

Die systematische Ausrichtung von A.G. Baumgartens Philosophie∗ 

Alexander Gottlieb Baumgartens Übersetzung des Ausdrucks „systema“ fol-
gend, könnte man die folgenden Überlegungen mit einer Bemerkung beginnen, 
deren gefährliche Nähe zur Trivialität kaum geleugnet werden kann: Die im 
Titel enthaltene These von der Systematizität des baumgartenschen Denkens ist 
schon deswegen schlicht unproblematisch, weil sein Urheber das Wort „syste-
ma“ kontinuierlich mit „Meinung“ zu übersetzen pflegt, und zumindest den 
Besitz einer Meinung wird man wohl unschwer einem jeden, auch und gerade 
Philosophen – Platon und Nietzsche vielleicht ausgenommen – zuschreiben 
dürfen. Freilich liegt auf der Hand, daß der argumentative und schriftstelleri-
sche Aufwand bei der Äußerung solcher „Meinungen“ für diesen Zweck un-
verhältnismäßig groß erscheint. Doch führt Baumgarten als Beispiele solcher 
„Meinungen“ immerhin das „systema harmoniae praestabilitae universalis“1 
und das „systema caussarum occasionalium universale“2 an, die er beide als 
„SYSTEMATA EXPLICANDI SVBSTANTIARVM MVNDANARVM 
COMMERCIVM VNIVERSALIA“ bestimmt, d.h. als „allgemeine Meinungen 
von der Art und Weise der Verbindung des vor sich bestehenden in einer gan-
zen Welt“.3 Daraus erhellt bereits wenigstens eine Seite des Meinungscharak-
ters von Systemen: Ein System ist nicht der Zusammenhang der Substanzen 
untereinander zur Einheit einer Welt, sondern das, was über die Weise, wie 
diese zu einer solchen Einheit verbunden sind, gedacht wird, und zwar so, daß 
dies allgemein von der Verbundenheit von Substanzen zu einer Einheit gedacht 
wird. Systeme sind demnach epistemische Gebilde, denen zwar nicht nur etwas 
in der ‘vor sich seienden’, d.h. denkunabhängigen, Wirklichkeit, sondern eben 

 
∗ Die vorliegende Untersuchung wurde durch ein von der Fritz Thyssen Stiftung für Wissen-

schaftsförderung für das Jahr 2006 gewährtes, großzügiges Forschungsstipendium ermöglicht.  
1 Metaphysik, § 448 pass. 
2 Ebd., § 452 pass. 
3 Ebd., § 457, vgl. § 448. 



Alexander Aichele 14 

alles, was in dieser Weise ist, entsprechen kann, aber dies freilich nicht tun 
muß. Denn es sind ja vorderhand erst einmal mehrere Weisen, deren Einheit zu 
denken möglich, mithin mehrere Welten denkbar. So zeigt sich die andere Seite 
des Meinungscharakters von Systemen: Es handelt sich um Möglichkeiten, die 
Einheit der denkunabhängigen Wirklichkeit zu denken, die folglich allein „sub-
jektive Gewißheit“4 bei sich führen können. Es ist daher ohne eigene Analyse 
des Realitätsbezuges der in solchen Zusammenhängen auftretenden Aussagen 
noch nicht ausgemacht, ob eine letztgültige Festlegung des Denkens auf eine 
einzige solche Möglichkeit gerechtfertigt werden kann oder auch nur zulässig 
ist, ob diese also etwa in den Status der Notwendigkeit überführt werden könn-
te. Ein System der Philosophie schiene dann Baumgarten zufolge gar nichts 
anderes sein zu können als ein Versuch, die Einheit des denkunabhängigen 
Seienden im Ganzen zu denken. 

Nun spricht Baumgarten – jedenfalls so weit ich sehe – an keiner Stelle aus-
drücklich von seinem eigenen ‘System’ der Philosophie bzw. von seiner Philo-
sophie als ‘System’, wenngleich er freilich den allgemeinen Zusammenhang 
der Philosophie mit dem System der Gelehrsamkeit überhaupt anerkennt.5 Jene 
Zurückhaltung ist nun keineswegs der Ungebräuchlichkeit des Ausdrucks ge-
schuldet. Denn einerseits wurde „systema“ schon ab 1600 „zunehmend zum 
Modewort“6 und andererseits hatte Wolff dessen vorher wenig beachtete Be-
deutung definitorisch auf den Begriff gebracht,7 dies auch nicht ohne Stolz für 
sich reklamiert und ausdrücklich seiner Philosophie zugrundegelegt.8 Demge-
mäß stellt ein System einen Zusammenhang wahrer Sätze dar, deren Verknüp-
fung und Wahrheit darin besteht, daß „die Wahrheit eines Satzes durch andere 
Sätze, die wir als wahr anerkennen, bewiesen wird“.9 Die von Wolff postulierte 
Identität der mathematischen und der philosophischen Methode10 führt dem-
nach auf den Begriff eines Systems als eines allgemeinen Beweiszusammen-
hangs von Sätzen, ohne freilich dessen konkrete Bezugnahme auf das denk-
unabhängige Seiende restlos aufzuklären.11 
 

4 Vgl. Logik, § 424 pass. 
5 Philosophia generalis, § 202: Philosophia cum integro eruditionis systemate est in nexu vni-

uersali. 
6 Christian Strub, Art. System, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 10, Sp.824–

855, hier 828. 
7 Vgl. Christian Wolff, De differentia intellectus systematici et non systematici (1729), in: 

GW II.34.1, 107–154. 
8 Christian Wolff, Philosophia rationalis sive logica, in: GW II.1, P. III, § 889. 
9 Manfred Baum, Systemform und Selbsterkenntnis der Vernunft bei Kant, in: Hans Friedrich 

Fulda, Jürgen Stolzenberg (Hg.), Architektonik und System in der Philosophie Kants, Hamburg 
2001, 25–40, hier 27. 

10 Vgl. Wolff, Philosophia rationalis (wie Anm. 8), P. I, § 139. 
11 Darin scheinen auch so unterschiedliche Interpreten wie Baum, Systemform (wie Anm. 9), 



 Wahrheit – Gewißheit – Wirklichkeit  15 

Insbesondere darin und in dem durch die methodische Identität von Mathe-
matik und Philosophie zugunsten der Notwendigkeit eines Systems, des wolff-
schen nämlich, eliminierten Möglichkeitscharakter von Systemen, deren An-
spruch auf Wahrheit und/oder Gewißheit erst eigens zu klären wäre, weil er 
nicht schon einer konkurrenzlosen und jederzeit allgemein anwendbaren12 
Methode entspringt, mag die Ursache von Baumgartens Enthaltsamkeit beim 
Gebrauch des Systembegriffs liegen. Gerade deswegen ist es geboten, die sy-
stematische Ausrichtung seiner Philosophie für sich genommen in den Blick zu 
nehmen, um zu einem Verständnis dessen zu gelangen, was nach Baumgartens 
Auffassung ein System der Philosophie zu leisten hätte, und das heißt hier: 
welche systematischen Probleme es zu bearbeiten hätte. Dies soll in drei 
Schritten geschehen. Zunächst ist im Ausgang von der „vorläufige[n] Einlei-
tung in die Weltweisheit“,13 welche die Philosophia generalis darstellt, die 
Definition der Philosophie zu analysieren. Sodann wird der sich daraus erge-
bende Gegenstand der Philosophie unter Heranziehung der Metaphysica zu 
erörtern sein. In einem dritten Schritt sind die Bedingungen zu untersuchen, 
unter denen dieses Ziel erreicht werden kann. Es ist daher im Rückgriff auf die 
Acroasis logica sowohl der epistemische Status philosophischer Aussagen als 
auch deren möglicher Realitätsbezug zu klären. 

I. Die Definition der Philosophie 

Baumgartens Philosophia generalis, die von Johann Christian Foerster 1770 
posthum herausgegeben wurde, bildet aus mehreren Gründen den geeigneten 
Ausgangspunkt für die Bearbeitung der vorgelegten Frage: Zum einen enthält 
sie ausführlichere Darlegungen zum Begriff der Philosophie und ihrer Methode 
als alle anderen Werke Baumgartens und problematisiert in deren Folge den 
epistemischen Status, der von philosophischen Aussagen in Anspruch genom-
men und erwartet werden kann, insofern sie „Verwirrung, Schwanken und 
Irrtum auf das schwerste behindert“ und „die Grenzen der Vernunft und die 
Ehrsucht der Gelehrsamkeit zeigt“.14 Zum anderen stellt sie den ersten Teil des 
baumgartenschen Organon und damit eine unverzichtbare Voraussetzung für 
ein einheitliches Verständnis der baumgartenschen Philosophie als ganzer dar, 
d.h. Prolegomena im buchstäblichen Sinne des Wortes, nämlich etwas, das 

 
27 ff., und Hans-Jürgen Engfer, Empirismus versus Rationalismus? Kritik eines philosophiehisto-
rischen Schemas, Paderborn 1996, 278 ff., zumindest implicite übereinzukommen. 

12 Vgl. Baum, Systemform (wie Anm. 9), 28. 
13 Sciagraphia, § 8. 
14 Ebd., § 4. 



Alexander Aichele 16 

vorher zu lesen ist, weil sie die „Wissenschaft von den allgemeinen Prädikaten 
der Philosophie, die mehreren Teilen derselben gemein sind“,15 enthält, so daß 
diese Teile erst von dieser Voraussetzung her methodisch entwickelt werden 
können.16 

Baumgarten bestimmt den Begriff der Philosophie wie folgt: 
Wenn ich Philosophie die Wissenschaft, die Eigenschaften in den Dingen ohne Glauben 
zu erkennen, nenne, wird deren Nominaldefinition gegeben, eine zwar willkürliche, 
dennoch gemäß des gemeineren Sprachgebrauchs und der einmal angenommenen 
Bedeutung,17 bestimmte.18 

Bevor auf den Inhalt dieser Definition, die sich auch am Anfang der Acroasis 
logica19 und in der Antrittsvorlesung20 findet, eingegangen werden kann, ist 
zunächst ihr logischer Status zu klären. Es handelt sich nach Baumgartens 
eigener Auskunft um eine Nominaldefinition, d.h. um einen deutlichen Begriff 
von weder zu vielen noch zu wenigen Merkmalen als zu einem hinlänglichen 
notwendig sind,21 welcher die Merkmale enthält, die zureichen, um seinen 
Gegenstand von allem zu unterscheiden,22 aber das Wesen der bestimmten 
Sache bzw. ihre innere Möglichkeit23 nicht vorstellt.24 Ein solcher Begriff 
reicht also zu, um eine Sache, etwa Philosophie, zu identifizieren, jedoch we-
der zum Ausweis der Möglichkeit ihrer Existenz noch ihres Bestandes. Er ist 

 
15 Ebd., § 1. 
16 Vgl. ebd., § 2. Den ausführlichen Plan zu einer solchen Propädeutik als „eigene Wissen-

schafft“ (Beyfall, § 12) stellt Baumgarten bereits in seiner Antrittsvorlesung dar. Vgl. insb. Bey-
fall, § 12, Anm. **. 

17 Vgl. Logik, § 89: VSVS LOQUENDI (Sprachgebrauch) est consensus plurium in communi 
vita certo termino certum conceptum significandi; hic in disciplinis, RECEPTVS TERMI-
NORVM SIGNIFICATVS (die einmahl angenommene Bedeutung) dicitur. 

18 Philosophia generalis, § 21: Si PHILOSOPHIAM scientiam qualitatum in rebus sine fide 
cognoscendarum dico, datur eius definitio, L. §. 61. nominalis, L. §. 81. arbitraria quidem, secun-
dum vsum loquendi tamen communiorem, receptioremque termini significatium, determiniata, L. 
§. 90. 

19 Logik, § 1: PHILOSOPHIA est scientia qualitatum in rebus sine fide cognoscendarum. 
20 Beyfall, § 12, Anm. **: In dem 2. Abschnitt führe [sc. ich] die Erklährung der Philosophie 

an, daß sie eine Wissenschafft von denen Beschaffenheiten der Dinge sey, die ohne Glauben 
erkannt werden können. 

21 Logik, § 61: Conceptus determinatus s. DEFINITIO (eine Erklärung, oder bestimter Begriff) 
est conceptus distinctus nec plurium, nec pauciorum notarum, quam quae ad completum suffici-
unt. 

22 Ebd., § 25: CONCEPTVS notarum ad obiectum ab omnibus distinguendum sufficientium, 
COMPLETUS (ein hinlänglicher) est; insufficientium, INCOMPLETVS (ein unzulänglicher 
Begriff). 

23 Vgl. Metaphysik, § 40. 
24 Logik, § 81: DEFINITIO essentiam rei repraesentans est REALIS s. (genetica,) hanc non 

repraesentans, NOMINALIS est. 



 Wahrheit – Gewißheit – Wirklichkeit  17 

unter der Voraussetzung der Definitionsregeln willkürlich gebildet, sofern es 
mehrere, schon geläufige Bezeichnungen desselben zu bestimmenden Terms 
geben kann und mehrere Definitionen derselben zu bestimmenden Sache re-
gelgerecht gebildet werden können.25 Die Nützlichkeit von Nominaldefinitio-
nen, die dem gewöhnlichen Sprachgebrauch folgen, in dem im alltäglichen 
Leben konsensuell bestimmte Ausdrücke bestimmte Begriffe bezeichnen,26 
besteht nun in erster Linie darin, daß sie einen Ausgangspunkt zur Bildung von 
Realdefinitionen bieten.27 

Baumgarten zeigt einen solchen Übergang von einer Nominaldefinition zu 
einer Realdefinition wiederum am Fall der Philosophie: 
Wenn einer diese Bestimmungen der Dinge, die ohne Hinzuziehung eines Dritten ein-
gesehen, ohne Zeugnisse bewiesen werden können, erweist, wird er Philosophie betrei-
ben. Man hat eine aus der nominalen, § 21, hergeleitete, L. § 89 (sc. recte: 90), Realde-
finition, L. § 80 (sc. recte: 81), der Philosophie.28 

Die Realdefinition der Philosophie bestünde demnach offensichtlich in nichts 
anderem als im Vollzug derjenigen Tätigkeit, die in der Nominaldefinition der 
Philosophie als Philosophie bestimmt worden ist, also in der Wirklichkeit der 
sprachlich unter Beachtung der einschlägigen Regeln bestimmten Möglichkeit 
und in der Identifikation dieses Sachverhalts. Dies hätte einerseits zur Folge, 
daß es Dinge, wie etwa Philosophie, auch dann geben könnte, wenn man nicht 
oder noch nicht über ihre Definition verfügt. Andererseits aber scheint sich so 
der begriffliche bzw. erklärende, mithin der definitorische Charakter, der auch 
für Realdefinitionen gilt, zu verflüchtigen. Denn wenn eine Sache ihre eigene 
Realdefinition ist, erklärt sie sich auch selbst, und der Nutzen des ganzen phi-
losophischen Unternehmens scheint zuhöchst fragwürdig. So irritierend, ja 
abstrus dieser Einwand klingen mag: Er ist nicht ganz aus der Luft gegriffen. 
In der Tat nämlich könnte es sein, daß sich Sachen selbst oder auch durch sich 
selbst erklären. Sie tun dies jedoch keineswegs auch von selbst. Wie wir bereits 
gesehen haben, enthält eine Realdefinition die innere Möglichkeit der Sache, 
auf die sie sich bezieht. Es ist weiterhin klar, daß das Vorliegen einer Sache 
ihre innere Möglichkeit impliziert. Und ganz offensichtlich kann eine Sache 
auch vorliegen, wenn sie nicht vermittels einer Nominaldefinition bestimmt 
 

25 Vgl. ebd., § 91. 
26 Vgl. ebd., § 89 (siehe Anm. 17). 
27 Ebd., § 90: Definitiones nominales, quum ad cognoscendum vsum loquendi receptumque 

termini significatum, § 89. definitiones reales formandas, § 81. et ea omnia prosint, ad quae 
resolutio conceptuum in genere, et magis quidem, quam analysis alia quaecunque, sunt vtiles 
§ 32. 

28 Philosophia generalis, § 29: Si quis demonstret eas rerum determinationes, quae sine assum-
to tertio possunt intelligi, sine testimoniis probari, exhibebit philosophiam. Habes definitionem 
philosophiae realem L. §. 80. ex nominali § 21. deductam L. § 89. 



Alexander Aichele 18 

und identifizierbar geworden ist oder wenn über ihre innere Möglichkeit nichts 
ausgesagt wird oder werden kann bis auf dies, daß eine solche schlechterdings 
gegeben sein muß. Die Sache präsentiert dann durch ihr schlichtes Vorliegen 
ihre innere Möglichkeit und damit zugleich auch die logische Möglichkeit ihrer 
Realdefinition, wenngleich damit noch nichts über deren epistemische Mög-
lichkeit entschieden ist. 

Weil dies so ist und es der Philosophie offensichtlich irgendwie auf die Ge-
winnung von Realdefinitionen ankommt, deren als problematisch ausgemachte 
Möglichkeit erkenntnistheoretisch erst gerechtfertigt werden muß, muß sich 
auch der systematische wie der methodische Schwerpunkt der Philosophie von 
der Metaphysik in Richtung auf Fragen der Erkenntnistheorie verschieben,29 
wie dies bereits die explizite Bezugnahme auf das Thema der Erkenntnis in 
Baumgartens Philosophiedefinition dokumentiert. Der methodischen Seite 
dieser Verschiebung trägt Baumgarten Rechnung, indem er die Gewinnung 
erfolgversprechender Nominaldefinitionen von der analytischen Betrachtung 
des gewöhnlichen Sprachgebrauchs abhängig macht,30 weil dieser aus dem 
alltäglichen Leben geschöpft sei.31 Für diesen durchaus modern anmutenden 
Zugriff führt Baumgarten nämlich den methodischen Grund der Bildung von 
Realdefinitionen an; der didaktische Vorzug analytischer Übung kann demge-
genüber nur die Rolle eines erfreulichen, aber sekundären Nebeneffekts spie-
len.32 Für die systematische Seite muß gelten, daß der Fokus der philosophi-
schen Aufmerksamkeit auf der Begründung der Möglichkeit der Identifikation 
einer Sache vermittels der vorab gebildeten Nominaldefinition zu liegen 
kommt. Und dies ist ein erkenntnistheoretisches Problem, das sich zwar erst 
vor dem Hintergrund bestimmter metaphysischer Voraussetzungen ergibt, aber 
nicht allein mit Mitteln der Metaphysik gelöst werden kann. 

II. Der Gegenstand der Philosophie 

Allgemeine Philosophie und Logik stimmen sowohl darin überein, daß der 
Gegenstand der philosophischen Bemühung die Beschaffenheiten in den Din-
gen und deren Erkenntnis sind, als auch darin, daß hierzu Nominaldefinitionen 
nicht zureichen. Es ist demnach zu fragen, was Baumgarten genauerhin unter 
dem Ausdruck „Realdefinition“ begreift, der offensichtlich als Verwirklichung 

 
29 Dies bemerkt bereits Wilhelm Risse, Die Logik der Neuzeit, 2 Bde., Stuttgart-Bad Cannstatt 

1964 und 1970, hier Bd. 2, 647 f. 
30 Vgl. Logik, § 90 (siehe Anm. 27). 
31 Vgl. ebd., § 89 (siehe Anm. 17). 
32 Vgl. ebd., §§ 90, 91 und 32. 



 Wahrheit – Gewißheit – Wirklichkeit  19 

der geforderten Erkenntnis jener Beschaffenheiten zu verstehen ist. Denn bis-
lang ist nur soviel klar, daß sich Nominal- und Realdefinition darin unterschei-
den, daß erstere nicht das Wesen – essentia – der Sache vorstellt, auf die sie 
sich bezieht, während zweitere gerade dies tut. 

Nun gibt Baumgarten in der Logica noch einen weiteren Hinweis auf den 
Inhalt von Realdefinitionen, wenn er sie – jedenfalls teilweise – mit „geneti-
schen Definitionen“ gleichsetzt.33 Sie erklären „die Art und Weise, wodurch 
etwas geschehen kann“ bzw. dessen „Entstehungs-Art“, indem sie dies „für 
dessen Merkmale zeigen“.34 Dies gilt allerdings nur unter der Voraussetzung, 
daß ihr Gegenstand kontingent ist,35 d.h. sowohl sein als auch nicht sein kann.36 
Diese Einschränkung bedarf keiner weiteren Erläuterung, da klar ist, daß weder 
notwendig Seiendes noch unmöglich Seiendes entstehen kann. Die Realdefini-
tion einer kontingenten Sache gibt demnach deren zureichenden Grund an. 
Obschon ebenfalls klar ist, daß aus verschiedenen zureichenden Gründen ver-
schiedene Wesenheiten hervorgehen,37 bleibt zu fragen: Stellt die Angabe des 
zureichenden Grundes einer Sache durch eine Realdefinition auch deren Wesen 
vor, und, wenn ja, wie? 

Baumgarten bestimmt den Begriff der essentia als „Inbegriff der wesentli-
chen Bestimmungen in einem Möglichen“ bzw. als „dessen innere Möglich-
keit“.38 Diese fällt mit ihrer absoluten, innerlichen Möglichkeit zusammen,39 
welche allein die Widerspruchsfreiheit der Bestimmungen einer Sache und 
daher gerade nicht ihren zureichenden Grund enthält. Wenn es also allein um 
eine bloße Wesensbestimmung ginge, dann unterschiede sich diese in nichts 
von einer Nominaldefinition, die allein dem Prinzip des ausgeschlossenen 
Widerspruchs verpflichtet ist. Zu einer Realdefinition, die, wie sich nun zeigt, 
eine Wesensbestimmung voraussetzt, die der Form nach nicht von einer Nomi-

 
33 Ebd., § 81 (siehe Anm. 24). 
34 Ebd., § 93: Non omnes explicationes §. 28, ne quidem omnes resoluriones, § 29, rationis et 

modi, (der Art und Weise) quo aliquid fieri potest, s. GENESEOS (der Entstehungs-Art) sunt 
huius definitiones geneticae §. 63, vel incompletae, vel abundantes § 62.  

35 Ebd., § 94: Si DEFINITIO GENETICA dicatur caeteroquin legitima §. 93, definitio, quae 
modum fiendi, vel quo aliquid fieri potest, pro notis suis exhibens, in contingentibus definitis erit 
ea quidem realis, neque tamen omnis realis definitio secundum hunc significatum est genetica, §. 
81. 

36 Vgl. Metaphysik, § 101. 
37 Vgl. ebd., § 278. 
38 Ebd., § 40: Complexus essentialium in possibili, seu possibilitas eius interna est ESSENTIA 

(das Wesen) (esse rei, ratio formalis, natura, cf. § 430. quidditas, forma, formale totius, ousia, 
tinotis, substantia, cf. § 191. conceptus entis primus). 

39 Ebd., § 53: Omne possibile determinatum est, qua possibilitatem, § 34, 8. hinc in se possibi-
le, qua possibilitatem internam, § 15, quae quum sit essentia, § 40. omne possibile habet essen-
tiam, determinatum, qua essentiam. Ergo omnimode indeterminatum nihil est, § 7. 



Alexander Aichele 20 

naldefinition unterschieden werden kann,40 gehört aber die Angabe des zurei-
chenden Grundes. Daraus folgt jedenfalls zweierlei: Zum einen ist von Sachen, 
deren zureichender Grund nicht angegeben werden kann, gar keine Realdefini-
tion, sondern offensichtlich immer nur eine Nominaldefinition möglich. Und 
zum anderen muß sich eine Realdefinition stets auf ein Einzelnes beziehen, das 
nicht nur möglich, sondern auch wirklich ist, da es einen zureichenden Grund 
besitzt.41 

Genau diesen Übergang vom Möglichen zum Wirklichen, das den Gegen-
stand der Philosophie bildet, begründet nun Baumgartens weitere Argumentati-
on zur Differenz von nominalem Sein und realem Seienden, die durchaus ari-
stotelisch genannt werden kann. Er beginnt, nachdem er von den wesentlichen 
inneren Bestimmungen eines Möglichen dessen „innere folgende Bestimmun-
gen“,42 die affectiones, unterschieden und für vollständig disjunkt erklärt hat,43  
mit einer Erörterung der Möglichkeit des Vorliegens von Wesenheiten. Dabei 
geht es zunächst um das Verhältnis von essentialia und affectiones. Diese be-
finden sich in einem wechselseitigen Setzungs- bzw. Aufhebungsverhältnis. 
Baumgarten schreibt: 
§ 43: Durch ein in einem Möglichen gesetztes Wesen werden affectiones gesetzt.  
§ 44: Durch in einem Möglichen gesetzte affectionibus wird irgendein bestimmtes 
 Wesen gesetzt.  
§ 45: Durch das hinweggenommene Wesen werden irgendwelche bestimmte affectiones 
 hinweggenommen.  
§ 46: Durch die hinweggenommenen affectionibus wird das Wesen hinweggenom-
 men.44 

 
40 Dies zeigt auch die Reihe von Synonyma des Wesensbegriffs, die Baumgarten angibt; vgl. 

ebd., § 40. 
41 Obwohl dies an dieser Stelle nicht ausführlich diskutiert werden kann, ist doch zumindest 

darauf hinzuweisen, daß Baumgarten hier vor dem Hintergrund systematischer Erwägungen zur 
Metaphysik leibnizischer bzw. monadologischer Provenienz und zur Epistemologie, die durch den 
Empirismus lockescher Prägung motiviert sind, offensichtlich zumindest zu einer Radikalisie-
rung, vielleicht sogar einer Sprengung der klassischen Unterscheidung zwischen Nominal- und 
Realdefinition gezwungen ist, wie sie sich in der Logique de Port-Royal findet (vgl. Antoine 
Arnauld, Pierre Nicole, La Logique ou L’Art de Penser, Hildeshein, New York 1970 [ND d. Ausg. 
Paris 1662], p. I, chap. X). Vgl. dazu demnächst: Alexander Aichele, Scheinwolffianismus. Quel-
len und systematische Grundzüge der Philosophie Alexander Gottlieb Baumgartens zwischen 
Rationalismus und Empirismus. 

42 Metaphysik, § 41: Determinationes possibilis internae, rationata essentiae, sunt AFFEC-
TIONES (innere folgende Bestimmungen). 

43 Ebd., § 42: Determinatio interna, quae non est essentiale, est rationatum essentiae, §. 39. 40. 
hinc affectio, § 41. 

44 Ebd., § 43: Posita in possibili essentia ponuntur affectiones, §. 41, 30. § 44: Poitis in possibi-
li affectionibus ponitur essentia aliqua § 41, 29. § 45: Sublata essentia tolluntur aliquae affectio-
nes, § 41. 31. § 46: Sublatis affectionibus tollitur essentia, §. 41, 32. 


	00-01 Titelei-Inhalt.pdf
	02 Einleitung.pdf
	03 Siglen.pdf
	04 Aichele.pdf
	05 Pimpinella.pdf
	06 Gabriel.pdf
	07 Franke.pdf
	08 Piselli.pdf
	09 Kaehler.pdf
	10 Tedesco.pdf
	11 Buchenau.pdf
	12 Grote.pdf
	13 Mirbach.pdf
	14 Schwaiger.pdf
	15 Scattola.pdf
	16 Kurzbio.pdf
	17-19 Texteditionen.pdf
	U2_Aufklaerung-20.pdf



