
Religionsphilosophie und 
spekulative Theologie 

Der Streit um die Göttlichen Dinge 
(1799-1812) 

Quellenband 

Herausgegeben von 
Walter Jaeschke 

FELIX MEINER VERLAG 
HAMBURG 



FELI X MEI N ER V ER LAG

Im Digitaldruck »on demand« hergestelltes, inhaltlich mit der ursprüng 
lichen Ausgabe identisches Exemplar. Wir bitten um Verständnis für un-
vermeidliche Abweichungen in der Ausstattung, die der Einzelfertigung 
geschuldet sind. Weitere Informationen unter: www.meiner.de/bod

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  
in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische  
Daten sind im Internet über ‹http://portal.dnb.de› abrufbar.
isbn 978-3-7873-0999-3 
ISBN eBook: 978-3-7873-2673-0

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 1994. Alle Rechte vorbehalten. 
Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen 
und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, so-
weit es nicht §§  53 und 54 URG ausdrücklich gestatten. Gesamtherstellung: 
BoD, Norderstedt. Gedruckt auf alterungsbeständigem Werkdruckpapier, 
hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany.
� www.meiner.de



INHALT 

Vorwort des Herausgebers . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . VII 

Zur Vorgeschichte des Streits 

Jean Paul: I. Ernsthafter Zwischenakt 
Des todten Shakespear's Klage unter todten Zuhörern 
in der Kirche, daß kein Got sei ( 1789) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3 

Jean Paul: Erstes Blumenstück. 
Rede des todten Christus vom Weltgebäude herab, daß kein Gott sei (1795) . . 5 

Novalis: Die Christenheit oder Europa. Ein Fragment 
(Geschrieben im Jahre 1799.) ......................................................... 9 

Schelling: Epikurisch Glaubensbekentniß Heinz Wiederporsts (1799) .......... 21 

Kotzebue: Der hyperbareeisehe Esel oder Die heutige Bildung. 
Ein drastisches Drama, und philosophisches Lustspiel 
für Jünglinge, in Einem Akt (4. Szene) (1799) ..................................... 32 

Schelling: Ueber das Verhältniß der Naturphilosophie 
zur Philosophie überhaupt ( 1802)..................................................... 37 

Regel: Fragment einer Naturrechtsvorlesung (1802)............................... 49 

Eschenmayer: Die Philosophie 
in ihrem Uebergang zur Nichtphilosophie (1803) . ......... ............ ... . . ... . . . . 55 

Schelling: Philosophie und Religion (1804) ...... ....... .... .. . . ... . .......... .. . . . . 100 

Schlegel: Fichte-Rezension (1808).................................................... 136 

Der Streit um die GtJttlichen Dinge 

Jacobi: Von den göttlichen Dingen und ihrer Offenbarung (1811)....... .. . . . . .. 157 

Schelling: Denkmal der Schrift von den göttlichen Dingen ec. des Herrn 
Friedrich Heinrich Jacobi und der ihm in derselben gemachten Beschul-
digung eines a!>sichtlich täuschenden, Lüge redenden Atheismus (1812) . . . . . . . 242 



VI Inhalt 

Zur Nachgeschichte des Streits 

Goethe: Tag- und Jahres-Hefte als Ergänzung 
meiner sonstigen Bekenntnisse. 1811. Auszug...................................... 317 

Goethean Schlichtegroll, 31. Januar 1812. Auszug ............................... 318 
Goethe an Knebel, 25. März 1812. Auszug......................................... 318 
Goethe an Knebel, 8. April 1812 ... . . ... .. . . . . . .. . .. . . ... .. ... .. . . .. . . . . . .. . . . . . . .. . 319 
Goethe an Friedrich Schlegel, etwa 8. April 1812. Entwurf, Auszug........... 320 
Goethe an Jacobi, 10. Mai 1812 ... . . . .. . .. . . .. . .. . .. . . . . . . . . .. ... ... . . . . ... . . . . . . . .. . 320 

Goethe: Groß ist die Diana der Epheser (1812)..................................... 322 

Goethe: Gott, Gemüthund Welt. Auszug (1812-1815)............................ 323 

Goethe: Maximen und Reflexionen über Literatur und Ethik. 
Aus dem Nachlaß. Auszug (nicht datiert)............................................ 324 

Goethe an Jacobi, 6. Januar 1813. Auszug.......................................... 325 

Goethe: Friedrich Heinrich Jacobi's auserlesener Briefwechsel. 
In zwei Bänden (1827).................................................................. 326 

Goethe an Sulpiz Boisseree, 2. März 1828. Auszug............................... 327 

Schlegel: Jacobi-Rezension (1812).... .. . .. . . .. . ... ... . . .. . . . . .. ... . .. .. . . . . . . . .. . . . . . 328 

Fries: Von Deutscher Philosophie Art und Kunst. Ein Votum 
für Friedrich Heinrich Jacobi gegen F.W.J. SeheHing (1812).................... 340 

Jacobi: Vorrede zu Band III der Ausgabe seiner Werke (1816).... .. .. . ... . . . . . . 381 

Jacobi an Reinhold, 8. Oktober 1817................................................. 391 
Schleiermacher an Jacobi, 30. März 1818 ................................. .......... 394 

Jacobi: Vorbericht zu Band IV der Ausgabe seiner Werke (1819).. .. . . . . . . . . .. . 399 

Schlegel: Jacobi-Rezension (1822)..................................... ............... 412 

Quellennachweis......................................................................... 421 

Personenverzeichnis..................................................................... 424 

Zum Inhalt von »Religionsphilosophie und spekulative Theologie«, 
Textband.................................................................................. 428 



VORWORT 

Das Projekt •Philosophisch-literarische Streitsachen« verbindet die Interpretation 
zentraler Probleme aus den Zeiten der Genese und des Endes des Deutschen Idea-
lismus - enthalten in den Textbänden - mit der Edition wichtiger Quellen zu dem 
jeweiligen Themenkreis. 

Die Quellenbände sollen nicht nur Materialien leicht zugänglich machen; sie 
sollen einem Mangel entgegenwirken, der sich aus der heute üblichen und auch 
nicht zu revidierenden Editionspraxis unvermeidlich ergibt: Die autorzentrierte 
Präsentation von Texten durchschneidet die gedanklichen Zusammenhänge, denen 
die Werke entstammen, die heute in der Regel als isolierte oder in ihrem engeren 
entwicklungsgeschichtlichen Zusammenhang studiert werden -obgleich die Kennt-
nis der Breite ihres Entstehungskontextes zumeist eine unverzichtbare Bedingung 
ihres Verständnisses bildet. Bereits durch die Edition soll hier das gedankliche Um-
feld der Texte abgesteckt werden - sowohl solcher, die in die bekannten Ausgaben 
philosophischer Klassiker eingegangen sind, als auch solcher, die in der heutigen 
Diskussion nicht so präsent sind, wie es im Interesse der Philosophie wünschens-
wert wäre - sei es auch nur deshalb, weil die betreffenden Autoren heute vorzugs-
weise in anderen Disziplinen betreut werden. - Diese Überlegungen sind näher 
ausgeführt im Vorwort des Herausgebers zum zweiten Quellenband: Transzenden-
talphilosophie und Spekulation. Der Streit um die Gestalt einer Ersten Philosophie 
(1799-1807)1; sie sollen hier nicht wiederholt werden. 

Die im vorliegenden Band vereinten Schriften sind zu drei Gruppen geordnet: 
Im Mittelpunkt (»Der Streit um die Göttlichen Dinge«) stehen Jacobis Angriff auf 
Schelling sowie dessen Entgegnung. Diesem Angriff geht aber- im größeren Um-
feld des Streites um die Transzendentalphilosophie - eine mehrjährige Vorge-
schichte voraus. In ihrem Verlauf ist es verschiedentlich zu kleineren Vorgefechten 
gekommen, an denen neben vielen anderen - Jean Paul, Novalis, Schleiermacher, 
Fichte, Hege!, Eschenmayer, Fries2 und Friedrich Schlegel, um nur die bekannte-
sten zu nennen - auch Jacobi und Schelling UJ.lmittelbar beteiligt waren.J Die Dauer 
und der Umfang dieser Vorgeschichte lassen sich naturgemäß enger oder weiter 
abgrenzen; zweckmäßig ist es, sie mit den Schriften beginnen zu lassen, die un-
mittelbar auf den Atheismusstreit (1799) folgen. In den ersten Teil dieses Bandes 
(»Zur Vorgeschichte des Streits«) sind deshalb - mit Ausnahme der beiden Fassun-
gen von Jean Pauls •Rede des toten Christus« - nur solche Texte aufgenommen, die 
zwischen dem Atheismusstreit und dem eigentlichen »Streit um die Göttlichen 
Dinge« entstanden sind. Einige Texte von ebenfalls zentraler Bedeutung für diese 

I Philosophisch-literarische Streitsachen. Bd.2.1. Harnburg 1993. 
2 Jakob Friedrich Fries: Reinhold, FichJe und Schelling. Leipzig 1803. 
3 S. u.a. den Abschnitt •Realismus vs. Transzendentaler und Absoluter Idealismus•, in: Tran-

szendentalphilosophie und Spekulation. Quellenband, 235-333. 



VIII V mwort des Herausgebers 

Vorgeschichte sind im Rahmen des •Streitsachen«-Projekts bereits an anderer Stelle 
mitgeteilt worden. 4 

Dennoch konnte hier nur eine Auswahl von Texten aus dem Zweig der dama-
ligen philosophisch-theologischen Diskussion aufgenommen werden, den man im 
weiten Sinne als Vorgeschichte des »Streits um die Göttlichen Dinge« ansprechen 
kann. Schleiermachers Reden Über die Religion, Fichtes Anweisung zum seligen 
Leben5 oder Schellings ausführliche Fichte-Rezension6 mußten schon aus Um-
fangs~ründen ausgeschlossen werden. Die Fragmente Novalis' und der Brüder 
Schlegel konnten nur im Modus ihrer Parodie durch Kotzebue Eingang in den 
Quellenband finden. Es wäre nicht vertretbar gewesen, die auf die Themen 'Gott' 
und 'Religion' bezogenen Fragmente aus ihrem Zusammenhang zu reißen; anderer-
seits hätte die Aufnahme sämtlicher Fragmente den Umfang wie auch die themati-
sche Geschlossenheit des vorliegenden Bandes gesprengt. 

Präziser als die Vorgeschichte läßt sich die hier im dritten Teil abgehandelte 
»Nachgeschichte des Streits« abgrenzen. Aus ihr konnten alle wichtigen Texte ein-
bezogen werden. Ausgeschieden wurden lediglich mehrere Rezensionen, 7 die ohne-
hin nicht eine Bedeutung erreichen, die sie für den Quellenband prädestiniert hätte, 
sowie zwei umfangreiche Schriften, die sich zwar selber in die Nachgeschichte des 
Streits einreihen, aber wenig zu seiner Erhellung oder Fortbildung beitragen: Salats 
allzu detaillierte Prüfung der kontroversen Ansätze in seinen ,.zugaben« zu einer 
offenbar schon vor dem Streit abgeschlossenen Schriftl und Reinholds erst erheb-
lich später, in eher äußerlicher Anknüpfung an den längst beendeten Streit nieder-
geschriebenen Überlegungen zum Wahrheitsbegriff. 9 Die von Georg Ellinger in 
endlosen Folgen im Deutschen Museuml 0 veröffentlichten Aburteilungen wurden 
hier nicht aufgenommen, weil sie im wesentlichen die Position Friedrich Schlegels 
wiederholen und vergröbern. 

Ebenfalls unberücksichtigt mußten sämtliche Texte bleiben, die in den Jahren 
ab 1820 die Debatte um die Fundierung des Gottesgedankens im unmittelbaren 
Wissen oder im historisch und traditionell verbürgten Glauben einerseits, im be-
grifflichen Wissen andererseits ohne direkten Bezug auf den Jacobi-Schelling-Streit 
wieder aufnehmen. Denn diese, nach dem Tode Jacobis (1819) und ein Jahrzehnt 

4 S. Transzendentalphilosophie und Spekulation. QueHenband. U.a. 3-43: Jacobi an Fichte; 
47-56: Reinhold an Fichte, 27.März/6. April 1799. 

5 Fichte: Die Anweisung zum seligen Leben. Hrsg. von Hansjürgen Verweyen. Harnburg 1983. 
6 ScheHing: Darlegung des wahren Verhdltnisses der Naturphilosophie zu der verbesserten 

Fichteschen Lehre. Eine Erläuterungsschrift der ersten. (1806); SW VII,1-126. 
7 Einige von ihnen sind von Wilhelm Weisehedei verzeichnet; s. Streit um die göttlichen 

Dinge. Die Auseinandersetzung zwischen Jacobi und ScheHing. Mit einer Einleitung von Wilhelm 
Weischedel. Dannstadt 1967, 71-78. 

I Jakob Salat: Er/.auterung einiger Hauptpunlae der Philosophie. Mit Zugaben über den neue-
sten Widerstreit zwischen Jacobi, SeheHing und Fr. Schlegel. Landshut 1812, 450-559: •Zugaben. 
Ueber den neuesten Widerstreit in den wissenschaftlichen Ansichten der Hm. Fr. Heinr. Jacobi, F. 
W.J. SeheHing und Fr. Schlegel•. 

9 Carll..eonhard Reinhold: Die alte Frage: Was ist die Wahrheit? beyden erneuerten Streitig-
keiten IJber die göllliche Offenbarung und die menschliche Vernunft in nithere ErwiJgung gezogen. 
Altona 1820. 

10 Georg E[Hinge]r: •Der Werth der positiven Offenbarung, aus der Unhaltbarkeit der bisheri-
gen philosophischen Bemühungen•. In: DeUtsches Museum. Wien 1812-1813. 



X V 01wort des Herausgebers 

Schmuckelemente wie besonders gestaltete Zeilen werden einheitlich durch drei 
Asterisken wiedergegeben, soweit sie innerhalb des Textes stehen, da ihnen auch 
eine Aufgabe der Strukturierung des Textes zukommen kann;· sie werden jedoch 
nicht bewahrt, wenn sie als bloß dekoratives Element am Beginn oder am Ende ei-
nes Textes stehen. 

* * * 

Die Gestalt dieses Bandes verdankt sich auch Hinweisen auf Texte, die der Auf-
merksamkeit des Herausgebers entgangen wären. Hierfür hat der Herausgeber zu 
danken - namentlich Ingrid Strohschneider-Kohrs, Götz Müller und Hartwig 
Schultz. Zu danken ist auch Andreas Amdt und Wolfgang Virmond, die den Band 
durch zwei Originalbeiträge mit Editionen von Schellings Widerporst und des erst 
seit drei Monaten wieder zugänglichen - einzigen - Briefes Schleiermachers an Ja-
cobi bereichert haben. Dora Tsatoura hat wiederum die Druckvorlage erstellt; sie 
und Isabell Lüke haben die Texte geschrieben, und Sigrid Grossman hat den Her-
ausgeber beim Lesen der Korrekturen und der Herstellung der Register unterstützt. 
Auch ihnen gilt ein herzlicher Dank. 

Berlin, im Juni 1993 



V mwort des Herausgebers IX 

später auch Friedrich Schlegels einsetzende Debatte steht im Zeichen der Philoso-
phie Hegels, seit den 1830er Jahren auch der Spätphilosophie Schellings und des 
Spekulativen Theismus. Sie wird - mit Ausnahme Schellings - von Philosophen und 
Theologen geführt, die an der früheren Auseinandersetzung nicht beteiligt waren, 
und auch ihr gedankliches Umfeld ist ein anderes - obgleich es in ihr letztlich um 
dieselben philosophisch-theologischen oder religionsphilosophischen Probleme zu 
tun ist und es mehrere - keineswegs immer erfreuliche - strukturelle sowie bis ins 
Detail reichende Übereinstimmungen zwischen beiden Kontroversen gibt. 

* * * 

Der vorliegende Band umfaßt sowohl ursprünglich selbständig erschienene Werke 
als auch Abhandlungen und Briefe. Grundsätzlich beginnen die einzelnen Texte je-
weils auf einer neuen Seite. Abweichend von dieser Regel, aber in Übereinstim-
mung mit dem in Briefausgaben üblichen Verfahren werden auf einander folgende 
Briefe unmittelbar an einander angeschlossen. Diese durch editorische Erwägungen 
nahegelegte Zusammenfassung einzelner Briefe zu größeren Gruppen hat aber 
ebensosehr einen sachlichen Gehalt: Durch sie wird die jeweils zwischen der Pu-
blikation von Texten geführte Korrespondenz in Form eines einheitlichen Blocks 
präsentiert. 

Autor und Titel jedes Dokuments- bzw. bei Briefen die in der Kopfzeile ge-
nannten Briefpartner - werden in KAPITÄLCHEN MIT ANFANGSVERSALIEN hervorge-
hoben. Alle Quellen werden unter ihrem Originaltitel mitgeteilt - selbständig er-
schienene Texte also mit ihrem Titelblatt. Briefen wird eine einheitlich gebildete 
Kopfzeile vorangestellt. 

Im Inhaltsverzeichnis sind - wegen der leichteren Übersicht und der Einheit-
lichkeit mit der Verzeichnung der Briefe - den publizierten Texten die Erschei-
nungsdaten beigefügt worden. Nähere Auskunft über diese Daten sowie über die 
Herkunft der Texte bietet der Quellennachweis am Ende des Bandes. 

Die Texte - etliche von ihnen erstmals seit ihrem ersten Erscheinen - werden 
sämtlich in ungekürzter Form mitgeteilt. Ihre Edition folgt der Textgestalt der je-
weils zugrundegelegten und nachgewiesenen Quelle, d.h. im allgemeinen deijeni-
gen des Originals; sie bewahrt diese Textgestalt unter Einschluß auch solcher Ei-
gentümlichkeiten, die eher auf die jeweiligen Gestaltungsprinzipien der zu Grunde 
gelegten Edition als auf das Original zurückgehen, wie z.B. die Form der Nennung 
der Briefautoren (Initialen, ausgeschriebener Name, Normalschrift oder Hervorhe-
bung). Sie versteht sich jedoch nicht als historisch-kritische Ausgabe: Druckfehler-
verzeichnisse werden bei der Textherstellung stillschweigend berücksichtigt; wei-
tere offenkundige Druckversehen (eindeutig fehlerhafte Schreibung von Wörtern, 
z.B. »Widersruch«, auf dem Kopf stehende Buchstaben u.ä.) und Dittographien 
werden ebenfalls stillschweigend berichtigt. Darüber hinausgehende Eingriffe des 
Herausgebers in den Text sind im Apparat verzeichnet. Die erste Stufe der Hervor-
hebungen wird einheitlich durch Kursive wiedergegeben, die zweite Stufe durch 
Kapitälchen. Etwaige weitere Formen der Hervorhebung (z.B. durch Kombination 
von Schriftgrad und Fettdruck) werden den beiden genannten Stufen zugeordnet. 



JEAN PAUL 

ERsTEs BLUMENSTÜCK. 

REDE DES TODTEN CHRISTUS VOM WELTGEBÄUDE HERAB, 

DASS KEIN GoTT SEil. 

Vorbericht. 

Das Ziel dieser Dichtung ist die Entschuldigung ihrer Kühnheit. Die Menschen 
läugnen mit eben so wenig Gefühl das göttliche Dasein, als die meisten es anneh-
men. Sogar in unsere wahren Systeme sammeln wir immer nur Wörter, Spielmar-
ken und Medaillen ein, wie Geizige Münzkabinetter; - und erst spät setzen wir die 
Worte in Gefühle um, die Münzen in Genüsse. Man kann zwanzig Jahre lang die 
Unsterblichkeit der Seele glauben - - erst im ein und zwanzigsten, in einer großen 
Minute, erstaunt man über den reichen Inhalt dieses Glaubens, über die Wärme 
dieser Naphthaquelle. 

Eben so erschrak ich über den giftigen Dampf, der dem Herzen dessen, der 
zum ersten mal in das atheistische Lehrgebäude tritt, erstickend entgegenzieht Ich 
will mit geringem Schmerzen die Unsterblichkeit als die Gottheit läugnen: dort 
verlier' ich nichts als eine mit Nebeln bedeckte Welt, hier verlier' ich die gegen-
wärtige, nämlich die Sonne derselben; das ganze geistige Universum wird durch 
die Hand des Atheismus zersprengt und zerschlagen und zahlenlose quecksilbeme 
Punkte von Ichs, welche blinken, rinnen, irren, zusammen und auseinander flie-
hen, ohne Einheit und Bestand. Niemand ist im All so sehr allein als ein Gottes-
läugner- er trauert mit einem verwaiseten Herzen, das den größten Vater verloren, 
neben dem unermeßlichen Leichnam der Natur, den kein Weltgeist regt und zu-
sammenhält, und der im I Grabe wächset; und er trauert so lange, bis er sich sel-
ber abbröckelt von der Leiche. Die ganze Welt ruht vor ihm wie die große, halb 
im Sande liegende ägyptische Sphynx aus Stein; und das All ist die kalte eiserne 
Maske der gestaltlosen Ewigkeit. 

Auch hab' ich die Absicht, mit meiner Dichtung einige lesende oder gelesene 
Magister in Furcht zu setzen, da wahrlich diese Leute jetzo, seitdem sie als Bauge-
fangne beim Wasserbau und der Grubenzimmerung der kritischen Philosophie in 
Tagelohn genommen worden, das Dasein Gottes so kaltblütig und kaltherzig erwä~ 
gen, als ob vom Dasein des Kraken und Einhorns die Rede wäre. 

Für andere, die nicht so weit sind wie ein lesender Magistrand, merk' ich noch 
an, daß mit dem Glauben an den Atheismus sich ohne Widerspruch der Glaube an 
Unsterblichkeit verknüpfen lasse; denn dieselbe Nothwendigkeit, die in diesem Le-
ben meinen lichten Thautropfen von Ich in einen Blumenkelch und unter eine 

I Wenn einmal mein Herz so unglücklich und ausgestorben wäre, daß in ihm alle Gefühle, die 
das Dasein Gottes bejahen, zerstöret wären: so würd' ich mich mit diesem meinem Aufsatz erschüt-
tern und - er würde mich heilen und mir meine Gefühle wiedergeben. 



6 Zur Vorgeschichte des Streits 248-249 

Sonne warf, kann es ja im zweiten wiederholen; - ja noch leichter kann sie mich 
zum zweiten male verkörpern als zum ersten male. 

* 

Wenn man in der Kindheit erzählen hört, daß die Todten um Mitternacht, wo unser 
Schlaf nahe bis an die Seele reicht und selber die Träume verfinstert, sich aus ih-
rem aufrichten, und daß sie in den Kirchen den Gottesdienst der Lebendigen 
nachäffen: so schaudert man der Todten wegen vor dem Tode; und wendet in der 
nächtlichen Einsamkeit den Blick von den langen Fenstern der stillen Kirche weg 
und fürchtet sich, ihrem Schillern nachzuforschen, ob es wo! vom Monde nieder-
falle. 

Die Kindheit, und noch mehr ihre Schrecken als ihre Entzückungen, nehmen 
im Traume wieder Flügel und Schimmer an und spielen wie Johanniswürmchen in 
der kleinen Nacht der Seele. Zerdrückt uns diese flatternden Funken nicht! - Lasset 
uns sogar die dunkeln peinlichen Träume als hebende Halbschatten der Wirklich-
keit! - Und womit will man uns die Träume ersetzen, die uns aus dem untern 
Getöse des Wasserfalls wegtragen in die stille Höhe der Kindheit, wo der Strom 
des Lebens noch in seiner kleinen I Ebene schweigend und als ein Spiegel des 
Himmels seinen Abgründen entgegenzog? -

Ich lag einmal an einem Sommerabende vor der Sonne auf einem Berge und 
entschlief. Da träumte mir, ich erwachte auf dem Gottesacker. Die abrollenden 
Räder der Thurmuhr, dieeilfUhr schlug, hatten mich erweckt. Ich suchte im aus-
geleerten Nachthimmel die Sonne, weil ich glaubte, eine Sonnenfinsternis verhülle 
sie mit dem Mond. Alle Gräber waren aufgethan, und die eisernen Thüren des Ge-
beinhauses gingen unter unsichtbaren Händen auf und zu. An den Mauem flogen 
Schatten, die niemand warf, und andere Schatten gingen aufrecht in der bloßen 
Luft. In den offenen Särgen schlief nichts mehr als die Kinder. Am Himmel hing 
in großen Falten blos ein grauer schwüler Nebel, den ein Riesenschatte wie ein 
Netz immer näher, enger und heißer herein zog. Ueber mir hört' ich den fernen 
Fall der Lauwinen, unter mir den ersten Tritt eines unermeßlichen Erdbebens. Die 
Kirche schwankte auf und nieder von zwei unaufhörlichen Mistönen, die in ihr mit 
einander kämpften und vergeblich zu einem Wohllaut zusammenfließen wollten. 
Zuweilen hüpfte an ihren Fenstern ein grauer Schimmer hinan, und unter dem 
Schimmer lief das Blei und Eisen zerschmolzen nieder. Das Netz des Nebels und 
die schwankende Erde rückten mich in den Tempel, vor dessen Thore in zwei Gift-
Hecken zwei Basilisken funkelnd brüteten. Ich ging durch unbekannte Schat-
ten, denen alte Jahrhunderte aufgedrückt waren. - Alle Schatten standen um den 
Altar, und allen zitterte und schlug statt des Herzens die Brust. Nur ein Todter, der 
erst in die Kirche begraben worden, lag noch auf seinen Kissen ohne eine zittern-
de Brust, und auf seinem lächelnden Angesicht stand ein glücklicher Traum. Aber 
da ein Lebendiger hinein trat, erwachte er und lächelte nicht mehr, er schlug 
mühsam ziehend das schwere Augenlied auf, aber innen lag kein Auge, und in 
der schlagenden Brust war statt des Herzens eine Wunde. Er hob die Hände empor 
und faltete sie zu einem Gebete; aber die Arme verlängerten sich und löseten 
sich ab, und die Hände fielen gefaltet hinweg. Oben am Kirchengewölbe stand das 



249-251 Jean Paul: Erstes Blumenstück 7 

Zifferblatt der Ewigkeit, auf dem keine Zahl erschien und das sein eigner Zeiger 
war; nur ein schwarzer Finger zeigte darauf, und die Todten wollten die Zeit dar-
auf sehen. I 

Jetzo sank eine hohe edle Gestalt mit einem unvergänglichen Schmerz aus 
der Höhe auf den Altar hernieder, und alle Todten riefen: •Christus! ist kein 
Gott?« 

Er antwortete: »es ist keiner.« 
Der ganze Schatten jedes Todten erbebte, nicht blos die Brust allein, und einer 

um den andern wurde durch das Zittern zertrennt. 
Christus fuhr fort: •ich ging durch die Welten, ich stieg in die SoMen und flog 

mit den Milchstraßen durch die Wüsten des Himmels; aber es ist kein Gott. Ich 
stieg herab, so weit das Sein seine Schatten wirft, und schauete in den Abgrund 
und rief: 'Vater, wo bist du?' aber ich hörte nur den ewigen Sturm, den niemand 
regiert, und der schimmernde Regenbogen aus Wesen stand ohne eine SoMe, die 
ihn schuf, über dem Abgrunde und tropfte hinunter. Und als ich aufblickte zur un-
ermeßlichen Welt nach dem göttlichen Auge, starrte sie mich mit einer leeren bo-
denlosen AugenhlJle an; und die Ewigkeit lag auf dem Chaos und zernagte es und 
wiederkäuete sich. - Schreiet fort, Mistöne, zerschreiet die Schatten; deM Er ist 
nicht!« 

Die entfärbten Schatten zerflatterten, wie weißer Dunst, den der Frost gestal-
tet, im warmen Hauche zerrinnt; und alles wurde leer. Da kamen, schrecklich für 
das Herz, die gestorbenen Kinder, die im Gottesacker erwacht waren, in den Tem-
pel und warfen sich vor die hohe Gestalt am Altare und sagten: •Jesus! haben wir 
keinen Vater?« - Und er antwortete mit strömenden Thränen: •wir sind alle Wai-
sen, ich und ihr, wir sind ohne Vater.« 

Da kreischten die Mistöne heftiger - die zitternden Tempelmauern rückten aus-
einander - und der Tempel und die Kinder sanken unter - und die ganze Erde und 
die Sonne sanken nach -und das ganze Weltgebäude sank mit seiner Unermeßlich-
keit vor uns vorbei - und oben am Gipfel der unermeßlichen Natur stand Christus 
und schauete in das mit tausend Sonnen durchbrochne Weltgebäude herab, gleich-
sam in das in die ewige Nacht gewühlte Bergwerk, in dem die Sonnen wie Gru-
benlichter und die Milchstraßen wie Silberadern gehen. 

Und als Christus das reibende Gedränge der Welten, den Fackeltanz der 
himmlischen Irrlichter und die Korallenbänke schlagender Herzen sah, und als er 
sah, wie eine Weltkugel um die andere ihre I glimmenden Seelen auf das Todten-
meer ausschüttete, wie eine Wasserkugel schwimmende Lichter auf die Wellen 
streuet: so hob er groß wie der höchste Endliche die Augen empor gegen das 
Nichts und gegen die leere Unermeßlichkeit und sagte: •starres, stummes Nichts! 
Kalte, ewige Nothwendigkeit! Wahnsinniger Zufall! Kennt ihr das unter euch? 
Wann zerschlagt ihr das Gebäude und mich?- Zufall, weißt du selber, wenn du mit 
Orkanen durch das Sternen-Schneegestöber schreitest und eine Sonne um die an-
dere auswehest, und wenn der funkelnde Thau der Gestirne ausblinkt, indem du 
vorübergehest? - Wie ist jeder so allein in der weiten Leichengruft des All! Ich bin 
nur neben mir - 0 Vater! o Vater! wo ist deine unendliche Brust, daß ich an ihr 
ruhe? - Ach wenn jedes Ich sein eigner Vater und Schöpfer ist, warum kann es 
nicht auch sein eigner Würgengel sein? ..... 



8 Zur Vorgeschichte des Streits 251-252 

Ist das neben mir noch ein Mensch? Du Armer! Euer kleines Leben ist der 
Seufzer der Natur oder nur sein Echo - ein Holspiegel wirft seine Stralen in die 
Staubwolken aus Todtenasche auf euere Erde hinab, und dann entsteht ihr bewölk-
ten, wankenden Bilder. - Schaue hinunter in den Abgrund, über welchen Aschen-
wolken ziehen - Nebel voll Welten steigen aus dem Todtenmeer, die Zukunft ist 
ein steigender Nebel, und die Gegenwart ist der fallende. - Erkennst du deine 
Erde?« 

Hier schauete Christus hinab, und sein Auge wurde voll Thränen, und er 
sagte: •ach, ich war sonst auf ihr: da war ich noch glücklich, da hatt' ich noch 
meinen unendlichen Vater und blickte noch froh von den Bergen in den unermeßli-
chen Himmel und drückte die durchstochne Brust an sein linderndes Bild und sagte 
noch im herben Tode: 'Vater, ziehe deinen Sohn aus der blutenden Hülle und heb' 
ihn an dein Herz!' ... Ach ihr überglücklichen Erdenbewohner, ihr glaubt Ihn 
noch. Vielleicht gehet jetzt euere Sonne unter, und ihr fallet unter Blüten, Glanz 
und Thränen auf die Knie und hebet die seeligen Hände empor und rufet unter tau-
send Freudenthränen zum aufgeschlossenen Himmel hinauf: 'auch mich kennst du, 
Unendlicher, und alle meine Wunden, und nach dem Tode empfängst du mich und 
schließest sie alle.' . . . Ihr Unglücklichen, nach dem Tode werden sie nicht ge-
schlossen. Wenn der Jammervolle sich mit wundem Rücken in die Erde legt, um 
einem I schönem Morgen voll Wahrheit, voll Tugend und Freude entgegen zu 
schlummern: so erwacht er im stürmischen Chaos, in der ewigen Mitternacht - und 
es kommt kein Morgen und keine heilende Hand und kein unendlicher Vater! -
Sterblicher neben mir, wenn du noch lebest, so bete Ihn an: sonst hast du Ihn auf 
ewig verloren.« 

Und als ich niederfiel und ins leuchtende Weltgebäude blickte: sah ich die em-
porgehobenen Ringe der Riesenschlange der Ewigkeit, die sich um das Welten-All 
gelagert hatte- und die Ringe fielen nieder, und sie umfaßte das All doppelt- dann 
wand sie sich tausendfach um die Natur - und quetschte die Welten aneinander -
und drückte zermalmend den unendlichen Tempel zu einer Gottesacker-Kirche zu-
sammen - und alles wurde eng, düster, bang - und ein unermeßlich ausgedehnter 
Glockenhammer sollte die letzte Stunde der Zeit schlagen und das Weltgebäude 
zersplittern .... als ich erwachte. 

Meine Seele weinte vor Freude, daß sie wieder Gott anbeten konnte - und die 
Freude und das Weinen und der Glaube an ihn waren das Gebet. Und als ich auf-
stand, glimmte die Sonne tief hinter den vollen purpurneo Kornähren und warf 
friedlich den Wiederschein ihres Abendrothes dem kleinen Monde zu, der ohne 
eine Aurora im Morgen aufstieg; und zwischen dem Himmel und der Erde streckte 
eine frohe vergängliche Welt ihre kurzen Flügel aus und lebte, wie ich, vor dem 
unendlichen Vater; und von der ganzen Natur um mich flossen friedliche Töne aus, 
wie von fernen Abendglocken. 



JII-VI Jacobi: Von den Göttlichen Dingen und ihrer Offenbarung 159 

NOTHWENDIGER VORBERICHT. 

Die folgende Schrift ist aus einer für den Harnburgischen unparteiischen Corre-
spondenten bestimmten Anzeige des VI. Bandes der sämmtlichen Werke des 
Wandsbecker Boten, zu der ich mich gegen meinen Freund Perthes anheischig ge-
macht hatte, entstanden. 

Ic;:h wußte,daß ich zu Arbeiten dieser Art kein Geschick hatte, war aber nach-
giebig genug zu versprechen, wenigstens einen Versuch zu machen, unter der Be-
dingung, daß mir zu meiner Anzeige der ganze Raum einer gewöhnlichen Zei-
tungsbeylage von acht Spalten gestattet würde. Dies geschah ohne Anstand. Ich 
langte nicht aus, zeigte es an, und man bewilligte mir den doppelten Raum, dann 
den dreyfachen, den vierfachen; endlich so viel ich nur bedürfen würde. I 

Um aus der Sache zu kommen und für die Fortsetzung meiner Arbeit, die 
mich schon über alle Schranken einer Recension hinaus geführt hatte, den freyesten 
Spielraum zu gewinnen, schlug ich Hrn. Perthes vor, mich bey dem Harnburgi-
schen Correspondenten ein für allemal zu entschuldigen, und dann meine Schrift, 
die ich zu vollenden eilen wolle, besonders heraus zu geben, unter dem Titel: 

Mißlungener Versuch einer paneiischen Beunheilung der stimmtliehen Werke 
des Wandsbecker Boten, für den unpaneiischen Hamburger Correspondenten. 

Der Vorschlag wurde angenommen, und bald darauf der Druck des mißlunge-
nen Versuchs auch wirklich begonnen. Die Schrift sollte in der Jubilate-Messe 
1798 erscheinen, und findet sich auch in dem Meß-Catalog desselben Jahres unter 
den fertig gewordenen Büchern angezeigt. 

Ein Zufall entfernte den damals herumirrenden Verfasser plötzlich von Harn-
burg, und erst gegen das Ende des Jahres kam er wieder in eine Lage, die ihm an 
schriftstellerische Arbeiten zu denken erlaubte. I 

Eben hatte er jetzt sein unterbrochenes Werk, dem nur noch wenig zur Vollen-
dung fehlte, wieder zur Hand genommen, als er zur Theilnahme an dem bekannten 
Ereigniß, welches den Philosophen Fichte von Jena entfernte, hingezogen wurde. 
An diese Störung reiheten sich andere; und so entstand zuletzt der Entschluß, den 
mißlungenen Versuch beym Worte zu nehmen, und ihn zum Untergange zu ver-
dammen. 

Für den Brief an Fichte1 hatte ich dieser Schrift einige Stellen schon entwen-
det. Noch viel mehr entwendete ich derselben auf Reinholds dringende Bitte für die 
von ihm herausgegebenen Beyträge zur leichteren Uebersicht des Zustandes der 
Philosophie beym Anfange des neunzehnten Jahrhunderts2. 

Der erste Raub war unbedeutend, und konnte, ohne dem Schreiben an Fichte 
zu schaden, dem I selben bey einer neuen Auflage wieder entzogen werden. Dage-
gen war der andre, für die Reinholdischen Beyträge, so ansehnlich, und es war bey 
seiner Entführung von einem Orte an einen andern auf eine solche Art mit ihm zu 
Werk gegangen wordenl, daß der Schrift, die ihn erlitten hatte, wenn ihre Vollen-

1 Jacobi an Fichte. Hamburg 1799. 
2 S. das 3te Heft: Ueber das Unternehmen des Kriticismus, die Vernunft zu Verstande zu brin-

gen, und der Philosophie überhaupt eine neue Absicht zu geben. 
3 S. den Vorbericht zu der angeführten Abhaodl. S. 1-5. 



160 Der Streit um die Göttlichen Dinge VI-VIII 

dung von dem Verfasser noch einmal beschlossen werden sollte, nach jener Bege-
benheit nicht anders mehr zu helfen war, als durch eine ganz neue Verfassung ihres 
zweyten Theils, welches der entführte war. 

An wiederholten Versuchungen, einen solchen Entschluß zu fassen, hat es 
nicht gefehlt. So oft ich bey Gelegenheiten den ersten Theil des Werks, oder ein-
zelne Stellen daraus Freunden vorlas, wurde ich jedesmal auf das dringendste er-
mahnt, es nicht in diesem unvollendeten Zustande zu lassen. Aber wirklich dazu 
bewogen worden bin ich zuletzt erst durch mich selbst. Auf welche Weise, mag 
künftig einmal bekannt werden. I 

Was mir lange diesen Entschluß zu fassen so schwer gemacht hatte, war viel 
weniger die entstandene Nothwendigkeit, die zweyte Abtheilung neu zu verfassen, 
als die Unmöglichkeit, der erstem Abtheilung eine andre Form als die ursprüngli-
che zu geben. Die Schrift mußte höchst unschicklich beginnen mit den Worten: der 
RecensenJ u.s. w. oder das Ganze konnte gar nicht erscheinen. 

Der Anfangs erwählte Titel: •Mißlungener Versuch einer paneiischen Beur-
theilung u.s. w. schlichtete alles; nur war es unmöglich, nach so vielen Jahren ihn 
noch zu gebrauchen. · 

Aber was ist es denn arn Ende um eine augenblickliche Befremdung, die in 
Wahrheit nicht einmal Statt finden kann, da sie der Vorbericht verhindert? 

Die Frage ist, ob der Verfasser glack/ich oder unglack/ich sich verirrte, aus ei-
ner Recension des sechsten Bandes der sämmtlichen Werke des Wandsbecker Boten 
in allgemeinere Betrachtungen über re/igilJsen Realismus und Idealismus, Buch-
stabe und Geist, Vernunftoffenbarung und positive Lehre; und ob der gel schlosse-
nen Reihe dieser Betrachtungen jetzt mit Fug die Ueberschrift gegeben werden 
konnte, unter der sie hier ans Licht tritt. 

Die Abhandlung über eine Weissagung Lichtenbergs, die schon einmal, in ei-
nem Taschenbuch für das Jahr 1802, wo sie nicht an ihrer Stelle war, abgedruckt 
worden ist, erscheinet hier, als Einleitung, wie ich glaube, an der rechten. Ich 
wünsche, daß keiner meiner Leser es verschmähen möge, sich durch sie einleiten 
zu lassen. 

München, den 5. October 1811. 

* * * I 



I. 3-5 Jacobi: Von den Göttlichen Dingen und ihrer Offenbarung 161 

UEBER 

EINE WEISSAGUNG LICHTENBERGS. 

I -..Unsere Welt wird noch so fein werden, daß es eben so lticherlich seyn wird, 
einen Gott zu glauben, als heutzutage Gespenster..-4. 

So lautet die Weissagung des Abgeschiedenen. Aus den Gräbern hervor ertönte 
in unSer aller Ohren diese Stimme. 

Seher! Sahest du nur dieses? Sahest du nicht auch das Nächste? - Sahest du 
nicht, oder wolltest du nur nicht auch verkündigen zugleich den Fortgang, die 
Vollendung? 

Also lautet die Folge der Weissagung. 
"Und dann wieder über eine Weile wird die Welt noch feiner werden. Und es 

wird fortgehen, mit Eile nun, die Mchste Höhe der Verfeinerung hinan. Den Gipfel 
e"eichend wird noch Einmal sich wenden das Urtheil der Weisen; wird zum letzten 
Mahle sich verwandeln das Er I kenntniß. Dann - und dies wird das Ende seyn -
dann werden wir: Nur noch an Gespenster glauben. Wir selbst werden seyn wie 
Gott. Wir werden wissen: Seyn und Wesen üherall, ist und kann nur seyn - Ge-
spenst. 

Zu dieser Zeit wird des Ernstes saurer Schweiß von jeder Stirne abgetrocknet 
werden; weggewischt aus jedem Auge die Thräne der Sehnsucht: es wird lauter La-
chen seyn unter den Menschen. Denn jetzt hat die Vernunft ihr Werk an sich voll-
endet; die Menschheit ist am Ziele; Einerley Krone schmücket jedes Mitverklärten 
Haupt.« 

Wenn ich fable, so fabelte der Seher vor mir auch; hat er Wahrheit verkündi-
get, so werden meine Worte mit den seinen in Erfüllung gehen. 

Das Wahreste kann nur so wahr seyn als Gott lebet, nur so wahr als daß ein 
Gott im Himmel, das heißt, selbstständig außer der Natur und über ihr vorhanden 
ist; ihr freyer Urheber, ihr allweiser und allgütiger Beherrscher; ein Vater aller 
Wesen, mit Vater-Sinn und Vater-Herz. Wird dem Menschen dieser lebendige Gott 
zu einem bloßen, durch Strahlen-Brechung und Strahlen-Sammlung, in die mensch-
liche Gemüthswolke sich stellenden I Regenbogen; lernet er ihn so erkennen, nur 
als eine psychologische, jener optischen ähnliche, Täuschung: dann hat seine ge-
samte Erkenntniß auch schon eben diesen Weg genommen, und wird, nach dersel-
ben Regenbogentheorie, sich immer höher wohl verklären müssen, bis zuletzt ein 
allgemeines, aber nun doch offenbares! Nichts der Erkenntniß, als Siegesbeute, 
dem Epopten5 bleibt. 

4 Liebtenbergs vermischte Schriften, nach dessen Tode aus den hinterlasseneo Papieren ge-
sammelt. Erster Band. S. 166. 

5 Aoschauer. So wurden diejenigen genannt, welche in den Eleusinischen Geheimnissen alle 
Grade der Vorbereitung durchgegangen waren, und nun zum Anschauen gelassen wurden. Die noch 
in der Vorbereitung stehenden wurden Mysten genannt. -In unserem Zeitalter fällt die Klasse der 
Mysten weg und ist lächerlich geworden; denn wer verständig ist, darf ja nicht mehr ins Verborgene 
sehen; alles ist aufgetbao. 



162 Der Streit um die Göttlichen Dinge 5-8 

Es ist nicht anders: Mit dem Schöpfer geht dem Menschen nothwendig auch 
die ganze Schöpfung unter. Beyder Schicksale sind in seinem Geiste unzertrenn-
lich. Wird in seinem Geiste Gott ihm zum Gespenst: dann alsbald auch die Natur; 
dann sofort auch der eigene Geist. Denn das ist der Geist des Menschen, daß er 
Gott erkennet; daß er ihn wahrnimmt, den Verborgenen ahndet in der Natur, in 
seiner Brust ihn vernimmt, ihn anbetet in seinem Herzen. Das ist seine Vernunft, 
daß ihm das Daseyn eines Gottes offenbarer und gewisser als das I eigene ist. Sie 
ist nicht, wo diese Offenbarung nicht ist. Oder möchtet ihr so nennen, was nur 
Unding und lauter Wahn zur Erkenntniß brächte? Dann wäre die Vernunft ein 
Vermögen, nicht der Wahrheit und Weisheit, sondern der Unwissenheit: eines wis-
senden Nicht-Wissens; eines wissenden nicht Seyns; ein Vermögen der Verzweife-
lung; die ärgste Feindesgabe. 

Das ist der Vorzug des Menschen, sagt der Weise aus Stagira, daß er etwas 
Höheres und Besseres, als er selbst ist, zu erkennen vermag. 

Sich selbst findet er als ein durch und durch abhängiges, entsprungenes, 
sich selbst verborgenes Wesen: aber belebt von einem Triebe seinen Ursprung zu 
erforschen, an ihm sich zu erkennen, durch ihn, aus ihm, von sich selbst das 
Wahre zu erfahren. Diesen, seine Gattung auszeichnenden Trieb, nennt er Ver-
nunft. 

Der Trieb eines jeden lebendigen Wesens ist das Licht dieses Wesens, sein 
Recht und seine Kraft. Nur in diesem Lichte kann er wandeln, wirken nur aus die-
ser Kraft. 

Kein endliches Wesen hat sein Leben in ihm selbst; und so auch nicht von ihm 
selbst - seines Lichtes Flamme, seines Herzens Gewalt. Alle werden ins Leben erst 
gerufen und erweckt durch etwas außer ihnen; sie empfangen ihr Daseyn; und die-
ses ihr lebendiges Daseyn stehet auch nicht ei I nen Augenblick in ihrer eigenen 
Hand; es muß ihnen fortgesetzJ werden, wie es ihnen gegeben wurde; sie sind ins-
gesamt, im allgemeinem Verstande - athmende, das ist, eines immerwährenden 
Zuflusses von außen, der Erhaltung bedürftige Geschöpfe. 

Mannichfaltig ist die Gabe des Lebens; mannichfaltig das Erwachen in das-
selbe; mannichfaltig seine Führung, sein Gebrauch. Gleich dem Thiere erwachet 
auch der Mensch, zuerst als ein blos sinnliches Geschöpf, an der blos sinnlichen 
Natur. Gleich dem Thiere, erkennet auch er anfangs nur die Mutter. Dem Thiere 
aber hat die Mutter selbst nur Brüste, kein Angesicht. Darum, wie es der Brüste 
vergisset, so vergißt es auch der Mutter. Herzlos ist das Thier; daher auch Ver-
nunftlos. Der Mensch siebet auf von der nährenden Brust; erbebet Angesicht zu 
Angesicht; empfindet Liebe, lernet Liebe, und gewinnt Erkenntniß. Er konnte nur 
weinen; jetzt lächelt er- Siehe, da bebet den Lächelnden, den Lallenden und schon 
mit den Händen reichenden - bald nun auch des späteren Kusses fähig! - die Mut-
ter, aus ihrem Schooße auf des Vaters Ann. 

Wie auf dem Angesichte des Menschen die verborgene, unsichtbare Seele, 
sichtbar sich ausdrückt; hervordringt; unbegreiflich sich mittheilt, und durch diese 
geheimnißvolle Mittheilung Rede und Verständniß der Rede zuerst gebiert: so 
drücket auf dem Ange I sichte der Natur Gott unmittelbar sich aus; theilet sich, 
durch in Andacht verwandelte Empfindung, dem Menschen unbegreiflich mit; 
lehret den nun auch am Uebersinnlichen, am Unerschaffenen erwachten Geist -



8-ll Jacobi: Von den Göttlichen Dingen und ihrer Offenbarung 163 

stammeln Wonnelaute des Schönen, Wonnelaute des Guten; aussprechen endlich 
jenes Wort des Lebens, Seinen Nahmen. 

Wer Gott nicht siehet, für den hat die Natur kein Angesicht; dem ist sie ein 
Vernunftloses, Herz- und Willenloses Unding; eine gestaltende düstere Ungestalt; 
ein Wesenloses, das, aus Wesenlosem, Gleichnisse ohne Urbild ins Unendliche -
nur nach Gleichnissen bildet; eine gräßliche, von Ewigkeit zu Ewigkeit nur Schein 
und Schattenleben brütende Mutter Nacht- Tod und Vernichtung, Mord und Lüge 
wo es taget. 

Wohl erkannte alles dieses unser Seher. - Er spricht - und gewiß, da er dieses 
sprach, stand er aufgerichtet> - »Der Glaube an einen Gott I ist Instinkt. Er ist dem 
Menschen natürlich, so wie das Gehen auf zwey Beinen. Modificirt wird er bey 
Manchen, bey Manchen gar erstickt; aber in der Regel ist er da, und zur innern 
Wohlgestalt des Erkenntnißvermögens unentbehrlich«7• I 

Also der Glaube an einen Gott ist Instinkt. Er ist dem Menschen natürlich, wie 
seine aufgerichtete Stellung. Diesen Glauben nicht zu haben, ist ihm widernatür-
lich, wie ihm die niedergeworfene, blos zum Suchen an der Erde hingebückte 
Stellung des Angesichtlosen, nicht Himmelanschauenden Thieres widernatürlich 
ist. - Ersticken kann er diesen Glauben; aber in der Ordnung ist er da; und wo er 
sich nicht findet, da ist - Mißgestaltung des Erkenntnißvermögens. 

Ich wiederhole: der edle Mann, da er dieses sprach, stand aufgerichtet; und er 
fühlte: diese Richtung Himmelan ist keine menschliche Eifindung! ein Gott hat den 
Menschen aufgerichtet, und in sein inneres Auge diesen Reiz gelegt nach Ihm hin-
auf zu schauen8! Inniger, lebendiger als sein Daseyn auf der Erde, erkannte er in 
dieser Stunde seinen besseren Ursprung, seine höhere Bestimmung. I 

Aber in diesem zur inneren Wohlgestalt des Erkenntnißvermögens unentbehrli-
chen Glauben: was ergreifet der Mensch, und wie wird ihm das Ergriffene begrün-

6 •Es ist ganz gewiß, sagt Lichtenberg, daß einem zuweilen ein Gedanke gefällt, wenn man 
liegt, der einem nicht mehr gefällt, wenn man steht.• Nachlaß, Th. II. S. 109. - Ferner, Th. I. S. 
33. •Ich habe es sehr deutlich bemerkt, daß ich oft eine andere Meinung habe, wenn ich liege, und 
eine andere, wenn ich stehe.•- Man sehe vomernlieh Th. I. S. 185, 186. -Merkwürdig ist Lichten-
bergs rührende Klage, S. 41. des I. Theils, über die Veränderlichkeit seiner Gemüthsstimmung, und 
die Anmerkung Seite 33. •Er I fürchte fast, es werdebeyihm alles zu Gedanken, und das Gejahl 
verliere sich.• -Hierauf folgt unmittelbar: •Seit der Mitte des Jahrs 1791 regt sich in meiner ganzen 
Gedanken-Oekonomie etwas, das ich noch nicht recht beschreiben kann. Ich will nur einiges davon 
anführen, um künftig aufmerksamer darauf zu werden: nemlich ein außerordentliches, fast zu 
schriftlichen Thätlichkeiten übergehendes Mißtrauen gegen alles menschliche Wissen, Mathematik 
ausgenommen; und was mich noch an das Studium der Physik fesselt, ist die Hoffnung, etwas dem 
menschlichen Geschlecht Nützliches aufzufinden.• 

7Th. Il. S. 127. - •Ueberhaupt (heißt es S. 88) erkennt unser Herz einen Gott; und dieses nun 
der Vernunft (dem Verstande) begreiflich zu machen, ist freylich schwer, wo nicht gar unmöglich. -
Es wäre eine Frage, ob die bloße Vernunft (der bloße Verstand) ohne das Herz, je auf einen Gott 
gefallen wäre. Nachdem ihn das Herz erkannt hatte, suchte ihn die Vernunft (der Verstand) auch.• 

S. 101. •Sollte es denn so ganz ausgernacht seyn, daß unsere Vernunft von dem Uebersinnli-
chen gar nichts wissen könne? Sollte nicht der Mensch seine Ideen von Gott eben so vveckmiißig 
weben können, wie die Spinne ihr Netz zum Fliegenfang? Oder mit anderen Worten: Sollte es nicht 
Wesen geben, [höhere, ohne Zweifel] die uns wegen I unserer Ideen von Gott eben so bewundern, 
wie wir die Spinne und den Seidenwunn?c 

8 - Cum ceteras animantes (natura) abjecisset ad pastum, solum hominem erexit, ad coelique 
quasi cognationis, domiciliique pristini conspectum EXCIT A vrr Cic. de Leg. I. c. 9. 



164 Der Streit um die Göttlichen Dinge 11-13 

det? Der tiefere Denker, der Weise, wie erkläret, wie rechtfertiget er sich diesen 
Glauben; wie stellet er den Gegenstand desselben seinem Geiste bewährend dar? 

Er erkläret sich ihn, rechtfertiget sich ihn, wie er den Glauben an Natur und 
eigenes Daseyn, an Bewußtseyn außer ihm und an Bewußtseyn in ihm sich recht-
fertiget und erkläret. Er stellet den Gegenstand desselben seinem Geiste dar, be-
währet ihn dem Geiste, wie er den eigenen Geist; den Geist seines Freundes - den 
erhabeneren eines Sokrates und Pythagoras, eines Timoleon und Cato sich bewäh-
ret und darstellet. Er erkläret nicht, beweiset nicht, er empfindet, siehet und wei-
se~- Der I erklärende nach-weisende Verstand hat im Menschen nicht das Erste 
und nicht das Letzte Wort. Selbst der darstellende Sinn hat es nicht; wie dieses 
nicht, so jenes nicht. Nichts im Menschen hat es. Es ist überall in ihm kein Erstes 
und kein Letztes Wort; kein Alpha, kein Omega. Er wird angeredet; und wie er 
angeredet wird, so antwortet es aus ihm - erst mit Gefühlen; mit aus Unlust und 
Lust, aus Schrecken und Freude gemischtem weissagendem Verlangen; mit dem 
Ausdruck desselben in tönender Gebärde; dann mit Empfindungen, mit Gedanken 
und Worten. Nur wer auszulegen weiß verstehet. Immer ist etwas zwischen uns 
und dem wahren Wesen: Gefühl, Bild, oder Wort. Wir sehen überall nur ein Ver-
borgenes; aber, als ein Verborgenes, sehen wir und spüren wir dasselbe. Dem Ge-
sehenen, Gespürten, setzen wir das Wort zum Zeichen, das lebendige. Das ist die 
Würde des Wortes. Selbst offenbaret es nicht; aber es beweiset Offenbarung, beve-
stiget sie, und hilft das Bevestigte verbreiten. 

Was sich überall bey einer Gattung findet, das ist nicht die Erfindung, nicht 
die Erdichtung oder das I Erdachte Eines oder Mehrerer aus dieser Gattung. So 
haben einzelne Menschen eben so wenig Religion und Sprache erfunden und 
erdacht, als das Sehen und das Hören. Der Mensch lernte Sprache und Religion, 
wie er auch das Sehen und das Hören lernte. Nie hätte er sehen gelernt, wären 
nicht schon ohne ihn gesonderte, abstechende Farben und Umrisse vor sein Auge 
getreten; nie hören gelernt in einer nicht schon artikulirten, rhythmischen, Ton-
Accent- und Sylbenvollen Natur. Es mußte diese für ihn schon bereitet, geordnet; 
sie mußte zu ihm, eben so wie er zu ihr, schon organisirt seyn, wenn eine Leitung 
zwischen Beyden entstehen, er mit ihr sich anikuliren, wenn er empfinden, leben, 
denken, wollen und handeln sollte. Abgesondert, für sich allein, ist er nichts, ein 
durchaus unmögliches Wesen. Sein bloßes reines Bewußtseyn ist ein bloßer leerer 
Raum des Denkens, den er selbst nicht erfüllen; den er darum auch nicht unterbre-
chen kann, um durch eine solche Unterbrechung wenigstens sich selbst in seiner 

9 •Wer dich fragt, wo du Götter gesehen, oder woher du ihr Daseyn geschlossen, daß du so 
hoch sie ehrest; dem antworte: Erstlieh sind sie auch dem Anschauen sichtbar; hiernächst habe ich 
ja selbst meine Seele nicht gesehen, und achte sie gleichwohl. So auch mit den Göttern: weil ich 
ihre Macht unaufhörlich erfahre, so schließe ich, sie seyn, und verehre sie.• Mare. Antonin, XII, 
28. 

• Es giebt für jeden Grad des Wissens gangbare Sätze, von denen man nicht merkt, daß sie über 
dem Unbegreiflichen, ohne weitere Unterstützung, auf bloßem Glauben schweben. Man hat sie, 
ohne zu wissen, woher die Sicherheit kommt, I mit der man ihnen traut. Der Philosoph bat derglei-
chen so gut, wie der Mann, der da glaubt, das Wasser fließe deswegen immer bergab, weil es un-
möglich wäre, daß es bergauf fließen könne.• Lichtenb. Nachl. Th. Il. S. 80. 



13-16 Jacobi: Von den Göttlichen Dingen und ihrer Offenbarung 165 

Nichtigkeit zu wiederholen, und sein eigenes Echo, ein Ich bin - des Nichts hervor-
zubringen. Es ist kein Vermögen, keine Gewalt in ihm, ich wiederhole es, zu ir-
gend einem Alpha und Omega, daß er auch nur ein Traumwesen in der Phantasie 
ursprünglich und aus sich allein bestimmen und zum Vorschein bringen könnte. 

Du bist! - der Einzige, der Erste! - Nicht I ich, der ich nirgendwo, weder in 
mir noch außer mir, einen ersten Anfang oder ein erstes Ende, auch nur in Gedan-
ken, zu setzen vermag: kein erstes Maaß, kein erstes Gewicht, keine erste Zahl. 
Dieses auszumachen, zu erfinden mit der That, war eines Anderen; war jenes ge-
heimniBvollen Wones, aller Wesen Beginn, das bey Gott war, und Gott selbst die-
ses Wort; das, ausgesprochen, erschaffenes Licht, erschaffenes Leben, diese wun-
dervolle Gottes-Schöpfung wurde. 

Einerley Rede hierüber führen beyde, Platon und der frühere Hiob. 
Nennet Gott nicht das unendliche Wesen, saget Platon; denn dem unendlichen 

widerstehet das Daseyn; es ist wesentlich wesenlos; ein ewig nur zwischen Mehr 
und Weniger vorhandenes noch nicht Vorhandenes, ein seyendes Nichtseyn. Sein 
Bild ist das Wahnbild der Ungestalt, eines vorwesenden Undinges als eines Ersten, 
welches Alles und nicht Eines wäre - Es ist das Unding selbst. 

Nennet Ihn -den, der das Maaß giebt; in dem ursprünglich das Maaß ist- sa-
get: Er selbst ist das Maaß!- Urheber, durch Maaßgebung, aller Wirklichkeit, alles 
Daseyns, aller Welten und Wesen; Urheber in jedem Wesen, durch Maaßbestim-
mung, der ihm eigenen Kraft, des ihm eigenen Verhältnisses, der ihm eigenen le-
bendigen, vorsorgenden und leitenden Seele. - I Nennet Ihn, das Eine ohne An-
deres; das All der Weisheit, das All der Güte, den Schöpfer-Gott- den Geist! 

Vor Platon forschte Hiob nach dem Orte des Verstandes und woher die Weis-
heit komme. 

»Sie ist verholen, spricht er, vor den Augen aller Lebendigen. Gott weiß den 
Weg dazu und kennet ihre Stätte. Da er dem Winde sein Gewicht machte, und 
setzte dem Wasser sein gewisses Maaß; da er dem Regen ein Ziel machte, und dem 
Blitz und Donner den Weg: da sah er sie, und berechnete sie; bereitete sie, und 
erfand sie.« 

Er erfand sie! Erfand Gesetz und endliches Wesen; Mannichfaltigkeit und Ein-
heit in unerforschlicher Verbindung; Daseyn, Natur; das Wunder der Sinne und das 
Geheimniß des Verstandes: den Menschen. Mit dem Menschen, Seinem Gleich-
nisse, ein Anschauen Seiner außer Ihm; ein sterbliches Leben mit einem Saamen 
der Unsterblichkeit: die vernünftige Seele, den Geist, den erschaffenen. Mit diesem 
Geiste, ihn ihm, hoher Liebe Kraft; ein Wollen mit Lust nach seinem Willen; das 
Gesetz der Gerechtigkeit und ein weises Walten; Frömmigkeit, Todesüberwindung, 
Gottseligkeit 

Saget uns, ihr Weisen, die ihr alles Wahre aus euch selber wisset, heimlich vor 
der That; aber nicht vermöget aus euch selber, auch nur in Gedanken, ei I nen 
Punkt zu setzen in das Leere; im Ortlosen einen ersten Ort ihm zu erfinden; an die-
sem Orte den Anfang einer Linie mit ihm zu schaffen: es nicht vermöget, weil eine 
kleinste Linie zu ziehen unmöglich, weil eine kleinste Linie ein Unding; und so, im 
Gedanken, auch die sich verlängernde, die nur größere ein Unding ist - Nicht ver-
möget, irgend ein Gewicht ursprünglich auszumachen; weil euch hier, wie überall, 
ein Erstes und ein Letztes, Anfang, Mittel und Ende, das Ding der Einheit fehlet: 



166 Der Streit um die Göttlichen Dinge 16-19 

eine erste Zahl, ein erstes Maaß, ein erstes Wesen, und ein erstes Wort - Saget 
uns, Ihr, in einem ewigen nur Mehr und Weniger der Nichtigkeit, in einem vorwe-
senden durchaus noch Unbestimmten, Unendlichen und Allgemeinen allein Wal-
tenden und Webenden; saget uns, Ihr heimlichen Erfinder der Erfindung: Wie er-
fand der Mensch, mit dem Worte den Gedanken, mit dem Gedanken das Won? 
Wie erfand er es, mit einem Hauche, durch Zungenbewegung, Luft in bedeutende 
Stimme zu verwandeln; einen Körper dem Gedanken zu erschaffen, worin er ihn 
aussendete, und, ihn mittheilend, sich selbst darstellte und erhielt? Wie erfand er, 
in die Luft zu weben daß es dauere, und überdauere das Festeste? 

Ihr wisset es nicht! Eben so wie ihr nicht wisset, wie zu dem ersten Säugling, 
der gebohren werden sollte, I Brüste, eine Mutter und ein Vater erfunden wurden: 
Wie, eine erste Liebe, die erzeugen; eine zweyte, die erhalten und versorgen 
mochte. -Wahrlich! So wenig der Mensch, ehe denn er war, sein Daseyn sich vor-
gesetzt und bereitet hat; so wenig hat er auch das erste Wort aus seinem Munde, 
ehe denn es war, sich vorgesetzet und bereitet; sondern wie er sein Inneres hervor-
strahlte durch das Auge, es abbildete und mit Farben mahlete auf Stirn und Wange: 
so tönte er es auch hervor mit bedeutender Stimme. In allem lebendigen, wie die 
Gabe der Empfindung, so die Gabe des Ausdrucks; wie die Gabe des Ausdrucks, 
so, im gleichgeschaffenen Wesen, die Gabe der Mitempfindung, das Verständniß. 
Ohne diese Gabe unmittelbarer Offenbarung und Auslegung wäre der Gebrauch der 
Rede unter Menschen nie entstanden. Mit dieser Gabe erfand die ganze Gattung ihn 
von Anbeginn zugleich. Saget, was noch wahrer ist: Die Erfindung der Gattung 
war die Erfindung auch des Wortes. So alt wie jene, ist auch dieses. Jedes Ge-
schlecht bildete sich eine eigene Zunge; keines versteht das andere, aber alle reden 
- Alle reden, weil alle, obgleich nicht in demselben Maaße, doch in einem ähnli-
chen, mit der Vernunft die Gabe empfingen, Inneres aus dem Aeußeren, aus dem 
Offenbaren Verborgenes, Unsichtbares aus dem Sichtbaren zu verstehen, zu erken-
nen. Der I ausdruckvollste Laut der Empfindung, des Gefühls, ist, als Laut, nicht 
ähnlicher der Empfindung, dem Gefühle, als das Wort der Sache, als der Schall 
Leu dem Thiere dieses Nahmens. Das vom Laut gesagte gilt eben so auch von des 
Auges beseeltestem Blicke, von den beredtesten Zügen der Wange, von jeder spre-
chenden Mine des Angesichtes, von jeder sprechenden Gebärde. Alles dieses be-
darf Auslegung. Aber diese Auslegung geschieht unmittelbar; geschiehet durch In-
stinkt; bleibet nie aus, fehlet nie. 

Durch Instinkt? fragest Du; durch ihn, den blinden, den unverständigen, den 
Thiergeist? 

Durch ihn! antworte ich, den allein wahrhaft sehenden; den allein aus der 
Quelle wissenden; den Geist der Vorsehung; den Gottesgeist 

Auch im Thiere ist Weissagung, und nur eine höhere im Menschen. Jenes 
weiß, sucht und findet, was es innerlich begehret und nicht kennt; die ungekostete, 
entfernte, ihm noch unsichtbare Nahrung: dieser eben so ein Unsichtbares, das er 
auch nicht kennet und nur im Bedürfniß weiß - im Bedürfniß eines Geistes, dessen 
Wesen ist zu wissen, daß er nicht sein Leben in ihm selber hat; daß er ist aus einem 
Anderen, ohne den sein Leben ihm verschwindet. Wie es in den Lippen des Neu-
gebohrnen ist, saugend der Mutter Brust zu fassen; so ist es in dem Herzen des 
Mannes, I Gott zu ergreifen mit Anbetung, in der ihn umgebenden Natur. 



19-21 Jacobi: Von den Göttlichen Dingen und ihrer Offenbarung 167 

Der sich erhebende Geist, sagt unser Lichtenberg, wirft den Leib auf die 
Knie10. 

Und Epi~et sagt: .. wenn ich eine Nachtigall wäre, so wollte ich singend das 
Geschäft einer Nachtigall verrichten. Wäre ich ein Schwan, singend das Geschäft 
eines Schwans. Da ich aber ein vernünftiges Wesen bin, so ist das meine, Gott zu 
loben; es ist mein Beruf, ich will ihn erfüllen«11 • 

Was sollte mir das Leben, ruft Mare Aurel aus, in einer Welt ohne Gott und 
Vorsehung!l2 

Wenn es Natur des Menschen, wenn es Gewalt und Eingebung des ihm eigen-
thümlichen, von den Thieren ihn aussondernden und ihn über sie erhebenden In-
stinktes ist, so zu empfinden und zu denken; wenn er allein als vernünftiges Wesen 
so empfinden, urtheilen, denken und verlangen kann: so können auch diese Emp-
findungen, Antriebe und Gedanken; so kann dieser sein ganzes Wesen durchgrei-
fender und beherrschender Glaube, ihm nicht zur Thorheit werden, ohne daß er 
zugleich, mit seiner Vernunft, mit seiner I Erhabenheit über die Thiere, mit seiner 
ganzen Menschheit auch sich selbst zur Thorheit und zur Fabel werde. Er ist of-
fenbar betrogen mit seiner Vernunft, wenn er mit jenem Glauben betrogen ist; 
denn sie allein hat dann jene Lüge in ihm angerichtet, ihn damit getäuscht, und auf 
diese Täuschung ihr ganzes Ansehen gegründet. 

Ihr ganzes Ansehn! denn sie hat kein anderes Vermögen, als diesen Betrug zu 
stiften und ihm eine alle Sinnes- und Verstandes-Wahrheit überwiegende Gewalt zu 
geben. Ausschließlich gerichtet auf das Uebersinnliche und Uebernatürliche, ist ihr 
eigenthümliches alleiniges Gebiet, das Gebiet unbegreiflicher Wirkungen und We-
sen, das Gebiet der Wunder. Verlieret sie dieses, so hat sie keine Stätte mehr. Der 
Phantastin, die sich anmaßte, mit ihren hohen und erhabenen Ideen das Erkennt-
nißvermögen zu beherrschen und sich in demselben oben an zu stellen, wird nun 
dargethan, daß sie keine Erkenntnisse verschaffen, sondern nur leere Hirngespin-
ste, denen es durchaus am Verstande fehle, dichten könne; Hirngespinste, durch 
welche der Verstand nur aufgehalten und lange verhindert werde, wahrhaft zu Ver-
stande zu kommen; von ihnen angesteckt und eingenommen, glaube er in vollem 
Ernste, es ließen solche leere Vorspiegelungen sich wahr machen und auf etwas 
Wesenhaftes bringen; er beschäftige sich mit ihnen in dieser I Absicht, bearbeite 
sie, und verliere unter dieser Bearbeitung nur je mehr und mehr sich selbst, so daß 
man sagen dürfe, mit Wahrheit: der Verstand verliere den Verstand, und komme 
gar von Sinnen - einzig und allein durch die Vemurift! - Dieser Einsicht und Er-
kenntniß folget dann nun auf dem Fuße auch der Schluß voll Licht und Recht, der 
rein verständige: Es solle die Vernunft, als wesentlich sinnlos, und dadurch der 
Erkenntniß der Wahrheit, die, wegen dieses Mangels, nicht zu ihr gelangen könne, 
offenbar unfähig, ihren verderblichen Ansprüchen auf die oberste Stelle im Er-
kenntnißvermögen ein für allemal entsagen, und es sich hinfort gefallen lassen, 
unter der Aufsicht des Verstandes allein geschäftig zu seyn. Unter dieser Aufsicht 
und eigentlichen Vormundschaft solle sie, als ursprüngliches Vermögen der Dich-

10 Nachlaß. Tb. I. S. 47. 
II Reden. B. I. C. 16. 
12 B. II. § II. 



168 Der Streit um die Göttlichen Dinge 21-24 

tung, zu den Eroberungen des Verstandes durch Entwürfe behülflich seyn, ihm 
seine Grenzlinien immer weiter und weiter ziehen; nie aber sich erkühnen etwas 
allein aus sich zu unternehmen. Sie solle des Verstandes warten überall, ihm die-
nen und gehorchen. 

Es ist aber unmöglich diesen Schluß zur Ausführung zu bringen; denn die auf 
solche Weise angefochtene Vernunft tritt nun von ihrer Seite wider den Verstand, 
den eitelen Empörer, auf, und zeiget ihn in seiner Blöße. Sie beweiset ihm - wei-
sen, sagt I sie, lässet sich ihm nichts; er hat nur Hände, keine Augen -Sie thut ihm 
dar, wie er ewig nur zu dem, was ihm die Sinne zum Begreifen vorhalten, ein Das-
selbe oder Nicht-dasselbe, ein Voll- oder Nicht-voll die Hand, mit dem leeren 
Schädel nicken oder schütteln könne; wie er aus sich und für sich allein nicht bis 
auf drey zu zählen wisse, weil er nicht habe, woran und warum er anfange, wie-
derhole und aufhöre: Nichts zum Ansetzen und damit er ansetze; Nichts zum Fort-
setzen und damit er fortsetze; Nichts zum Absetzen und damit er absetze, ein Ende 
um von neuem anzufangen - Wie er überhaupt aus sich allein nichts schlechthin 
setzen, darum auch schlechthin, in sich allein, nicht auseinander und zusammen -
folglich auch nicht, Kraft seines Wesens, Gleichsetzen könne im voraus; denn um 
aus sich addiren zu können, müßte er zuvor aus sich allein multipliciren; um aus 
sich allein zu multipliciren, zuvor aus und in sich, ohne Beygebrachtes, dividiren 
und auch substrahiren können, welches alles, seiner wesentlichen Leerheit woh/ge-
achtet, ihm unmöglich ist. - Und so fort, in alle Wege, thut sie ihm unüberwind-
lich dar, daß durchaus keine Erkenntniß, so wenig eine Erkenntniß des Unwahren 
als des Wahren, ursprünglich in ihm wohne; daß eine Erkenntniß des Wahren, und 
des Unwahren durch das Wahre, schlechterdings auch I nicht zu ihm gelangen 
könne. Sie beweiset ihm, daß er zwiefach umgehe mit lauter Lügen: das unächte, 
betrugliehe Metall der Sinnlichkeit präge mit Begriffen durch Begreifen, und es 
nun mit dieser Präge für in reines Gold verwandeltes Metall ausgebe und selbst 
achte; sich erhebe über diesen Schätzen, und bey fortgesetztem Einsammeln, 
Scheiden, Schmelzen und Umprägen, die Erwartung in sich nähre: aus der Menge 
solcher unwesenhaften Stoffe und Gestalten, durch Bearbeitung, doch ein Wesen-
haftes endlich noch hervorzubringen. 

»Du bist, sagt zuletzt entrüstet die Vernunft zu dem im Menschen sich wider 
sie auflehnenden und sich über sie erhebenden Verstande: du bist, mit deiner Sinn-
lichkeit, ohne welche du nichts bist, in der Entäußerung von mir nur ein verkehrtes 
Thier, das in seinen Anschauungen - blind; in seinen Vorstellungen und Begriffen 
aber sehend seyn will; Erkenntnisse läutern will aus Erscheinungen in denen nichts 
erscheint; aus grundlosen Erfahrungen gründliche Wahrheiten; aus blos eingebil-
deten Begebenheiten, durch Behalten und Zusammenstellen, eine unverwerfliche 
Geschichte. 

~sinnlos nennest du mich, und darum ein Vermögen nur äffender Hirngespin-
ste, und erkennest doch selbst in deiner kritischen Weisheit, gestehest laut, daß I 
du durch eben diese Sinnlichkeit, mit welcher du dich vor mir brüstest - indem sie 
allein am Ende alles zu bewähren, durch Darstellung wahr zu machen habe -
gleichwohl auch rein abgeschnitten seyn von allem Wahren, in sich selbst Beste-
henden. Du brüstest dich mit ihr, mit einer solchen Wahrheitsgeberin, und blähest 
dich dann, stolzer, auch noch über ihr, als vermöchtest du ihren Erwerb, den du 



24-27 Jacobi: Von den Göttlichen Dingen und ihrer Offenbarung 169 

nur in werthlosen Rechenpfenningen vor dir hast, durch aus- in- und durcheinan-
derzählen dieser Scheinmünze; durch ein bloßes blindes Rechnen ohne zu Berech-
nendes (denn dieses bleibet ewig dir ein undurchdringliches Geheimniß!) in eine 
wahre dir ganz eigene Habe zu verwandeln. - Hast du an und aus dir selbst doch 
nicht einmal dein Rechnen! da dir auch dieses nur mit jenen Pfenningen geworden, 
und Eines Ursprungs mit denselben, mit ihnen Eine und die nehmliche Erfindung 
ist. Siehe! du kannst überall und immer nur der Sinnlichkeit, dieser dir alleinigen 
Erzeugerin und unveränderlichen Eigenthümerin des ersten und des letzten, folglich 
alles wahren Wenhs, die Rechnung führen; du gehörest ihr zu, stehest in ihrem 
Brodte, und vermagst kein anderes Lied zu singen als das ihre. Ihr Seyn ist dein 
Wissen, ihr Treiben dein Thun. 

•Und ich sollte unter dich mich beugen; entsagen I meinem Gottesdienst, ihn 
ablegen, ihn verläugnen, um als Priesterin an deinem 1hieraltar zu opfern und zu 
dienen? - Auch als bloße Phantasie wüßte ich mich dazu schon zu edel und erha-
ben. Allein, nicht die Phantasie, ein Wesen der Wahrheit, ihre unmittelbare 
Stimme bin ich, und es wäre auch nicht ein Gerücht von ihr auf Erden ohne mich. 
Wer mein erstes Wort vertilget, der vertilget alle meine Worte: Ich rede nur von 
Gott. Nur als ein Zeichen von Ihm, als ein Merkmahl, welches auf Ihn weiset, bin 
ich da: Wesenlos, ein Unding, ohne Ihn.• 

*** 

Streng und einleuchtend läßt sich jedem Aufmerksamen und allein die Wahrheit 
Suchenden beweisen, daß wenn der Mensch einen nur erdichteten Gott; er auch 
eine nur erdichtete Natur haben kann. Die sinnlichen Gegenstände hätten vor jenem 
übersinnlichen sogar noch dieses zum voraus, daß sie wegen ihres zwiefachen Ur-
sprungs: eines Theils, aus der Sinnlichkeit; und andern Theils, aus dem zur Sinn-
lichkeit gehörigen Verstande13 , sich als doppelte I Erdichtungen bewährten. Die 
Sinne stellen uns, (dies wird ja überall, wo man philosophirt, vorausgesetzt) blos 
ihre eigenen Veränderungen, und nichts von dem, was sie verändert, dar: sie geben 
blos Empfindungen als solche. Der Verstand aber ist nur der Ort, wo die Empfin-
dungen, durch die Einbildungskraft, gleich als wären sie nicht blos Empfindungen, 
gestaltet, und von ihr geführt, haufenweise nun zusammen kommen, und, Art zu 
Art gesellet, sich in Reihen niederlassen, um in einem gemeinschaftlichen Bewußt-
seyn, welches der unempfindliche Verstand ist, ein gemeinschaftliches Gemüth 
einmüthig einzurichten. Alle Stimmen der Empfindung fließen nun, sich gegensei-
tig aufrufend und antwortend, in einander; lösen, wiederhallend, in lauter Wieder-
hall sich auf; und mit dieser Echo ist nun das Gemüth vorhanden. Es tönet darin 
und wiedertönet; aber nichts er-tönet. Fraget das Gemüth sich selbst nach seinem 
Tönen: Was da töne, und woher? Woran es wiedertöne, und womit: - nach der 
Unterscheidung und dem Leiter zwischen beyden? - so weiß es selbst auch nicht 
einmal, wonach es fraget. Aber die Frage ist in ihm, und dauert ewig. Gern I ver-

13 Wo Sinn ist, da ist Anfang und Ende, da ist Trennung und Verbindung, da ist Eines und ein 
Anderes, und der Sinn ist das Dritte. Bey dem Sinne ist daher nothwendig Verstand: Bewußtseyn 
der Verbindung I und Trennung. Ein Sinn, der nur Sinn wäre, ist ein Unding, so wie eine durch und 
durch mittelbare Erkenntniß ein Unding ist. 



F.W.J. ScHELLING's 

DENKMAL 

DERSCHRIFT 

VON DEN GÖTILICHEN DINGEN EC. 

DES HERRN 

FRIEDRICH HEINRICH JACOBI 

UND DERIHM 

IN DERSELBEN 

gemachten Beschuldigung 

eines 

absichtlich täuschenden, Lüge redenden 

ATHEISMUS. 

*** 

Eh, proh dolor! res eo jam pervenit, ut, qui aperte fatentur, se Dei ideam non ha-
bere et Deum nullo modo cognoscere, non erubescant, Philosophos Atheismi 
accusare. 

Tübingen, 
in der J.G. Cotta'schen Buchhandlung. 

1812. 

Ben. de Spinoza. 



III-VI. VIII Schelling: Denkmal der Schrift von den göttlichen Dingen 243 

VORREDE. 

Der wissenschaftliche Leser wird für diese kleine Schrift den richtigsten Gesichts-
punkt fassen, wenn er sie als Abtragung einer alten von mir längst geforderten 
Schuld an die I Wissenschaft und zugleich als Vorrede eines Werks ansehen will, 
in welchem Vieles das hier nur angedeutet werden konnte die genaue und ausführ-
liche ~rläuterung erhalten wird, welche es verdient. 

Den nicht wissenschaftlichen Leser habe ich nur um das Eine zu ersuchen, 
keine dieser Sache fremde Beziehungen einzumischen indem hier durchaus bloß 
von wissenschaftlichen Verhältnissen die Rede ist und ich mich keiner andern 
Freyheit bediene, als derjenigen, welche dem Gelehrten nicht ent I wgen werden 
kann, ohne alle literarische Thätigkeit sofort aufzuheben. 

Im Ganzen bitte ich, diese Abhandlung nicht etwa für eine Appellation an das 
(gegenwärtige) Publikum anzusehen. Der Handel, den ich mit Herrn Fr.H. Jacobi 
auszumachen hatte, kann nicht nach den augenblicklichen Begriffen der Zeit ge-
schlichtet werden. Er gehört durch seine Umstände der allgemeinen Literarhistorie 
des Vaterlandes, durch seinen Gegenstand derbesondern Geschichte der Weltweis-
heit an; beyde werden ihn nicht vergessen und das letzte Urtheil fällen zwischen 
uns. I Er mit mir, oder ich mit ihm; auf jeden Fall werden wir beyde zusammen 
vor den Richterstuhl der Nachwelt treten. 

München, 
d. 13. Decemb. 1811. 

F.W.J. Schelling. I 

INHALT. 

Vorläufige Erklärung über die in der Schrift des Hrn. F.H. Jacobi gegen mich ent-
haltenen Beschuldigungen. S. 1-32. 

Beyträge zur Beurtheilung der Jacobischen Polemik und seines Verhältnisses zu 
Wissenschaft und zu Theismus, zu Philosophie und zu Religion, so wie zur 
Literatur überhaupt. S. 33. 

I. Das Geschichtliche. S. 35. 

2. Das Wissenschaftliche. S. 63. 

3. Das Allgemeine. (Eine allegorische Vision.) S. 115. 



244 Der Streit um die Göttlichen Dinge 1-5 

VORLÄUFIGE ERKLÄRUNG. 

In der so eben erschienenen Schrift des Herrn Friedrich Heinrich Jacobi: 
Von den göttlichen Dingen und ihrer Offenbarung. Leipzig, 1811. 

finden sich in Bezug auf die sogenannte Alleinheitslehre, IdentitäJslehre, Natur-
philosophie u.s. w. folgende Aeußerungen: 

1) »Als vor zwölf Jahren die leibliche Tochter der kritischen Philosophie, die 
Wissenschaftslehre, behauptete, die moralische Weltordnung allein sey Gott: da er-
regte diese Behauptung doch! noch einiges Aufsehen«; (bekanntlich wurde gegen 
den Urheber der Wissen I schaftslehre von mehreren Regierungen die bürgerliche 
Obrigkeit aufgerufen, und er verlor wenigstens mittelbar durch diesen Handel seine 
öffentliche Lehrstelle). Aber was der Welsche im Spruchwort sagt: una meraviglia 
dura tre giomi, "möchte sich kaum bey irgend einer Gelegenheit auffallender be-
stätigt haben, als wie kurz darauf die zweyte Tochter der kritischen Philosophie 
(obengedachte Alleinheitslehre) die von der ersten noch stehen gelassene Unter-
scheidung zwischen Natur- und Moralphilosophie, Nothwendigkeit und Freyheit 
vollends, d.h. auch namentlich aufhob.• (Hieraus wäre auf die Meinung zu schlie-
ßen, daß sie der Sache nach schon vorher durch Fichte aufgehoben gewesen). •Es 
erregte nämlich diese auch namentliche Aufhebung schon gar kein Staunen mehr." 
s. 117. 118. 

Es ist schwer zu sagen, was nach der Meynung dieser pragmatischen Erzäh-
lung dem Urheber der zweyten Lehre nach Kant hätte geschehen müssen, um das 
Staunen über seine I Unternehmung mit dem Aufsehen, das die Fichte'sche veran-
laßte, in einiges Verhältniß zu setzen. Zum wenigsten mußte er doch von Amt und 
Stelle veijagt werden. Es geschah - leider, nicht. Der Erzähler bezeugt, daß er an 
dieser Gleichgültigkeit keinen Theil hat. Er wascht seine Hände- in Unschuld. 

Was den meine Lehre angehenden Inhalt der menschenfreundlichen Aeußerung 
betrifft, so ist der Herr Verfasser nichts schuldig geblieben als - den Beweis, daß 
sie nämlich die Unterscheidung von Natur- und Moralphilosophie, von Nothwen-
digkeit und Freyheit in dem Sinn aufgehoben, in welchem er dieß genommen haben 
will. So nämlich, daß statt der moralischen Freyheit nur Natumothwendigkeit oder 
überhaupt Nothwendigkeit übrig geblieben. 

Diese zweydeutige Art, meinen eigentlichen Gedanken auszudrücken, ist einer 
der Kunstgrifl fe, deren man sich gegen meine Lehre vor dem ununterrichteten 
Theil des Publikums in so reichem Maße bedient hat. I 

2) Eben diese zweyte Tochter der kritischen Philosophie (!) erklärte »ohne 
weiteres, über der Natur sey Nichts, und die Natur ALLEIN sey,« oder in einer an-
dem Wendung, »die Natur sey Eins und Alles, über ihr sey Nichts.• S. 118. u.a. 

Wofür gibt der Verfasser den eben ausgezeichneten Satz? Entweder für die 
charakteristische Lehre des ganzen Systems; oder für ein Resultat, das erst aus ihr 
gezogen, durch Schlüsse herausgebracht werden mußte. Ueber diese letzte Art von 
Polemik, Folgerungen, die aus den (verstandnen oder unverstandnen) Aeußerungen 
eines Autors nach Belieben gezogen sind, als wirkliche Behauptungen I desselben 

I Man vergleiche die Erklänmg im Ersten Band meiner Philosophischen Schriften. (Landshut 
!809.) s. 406. 407. 



5-8 Schelling: Denkmal der Schrift von den göttlichen Dingen 245 

aufzustellen, werde ich mich in einem späteren Abschnitt erklären. Die obige Be-
hauptung kann der Verfasser selbst nicht für eine bloße Consequenz geben wollen; 
sie kann das ihrer Natur nach nicht seyn, ist sie überhaupt Lehre meines Systems, 
so muß sie das A und 0, der Anfang und das Ende desselben seyn. Der ganze Ton, 
die Auszeichnung im Druck, welche bei Hrn. Jacobi immer angeführte Worte be-
deutet, zeigt sogar, daß er sie für eine wörtliche Behauptung geben will. 

Hienach sollte man schließen, der Satz: über der Natur sey nichts und sie al-
lein sey, müße dem Leser überall in meinen Schriften entgegen kommen. Ich ver-
sichere, daß er in keiner einzigen meiner Schriften anzutreffen ist. 

Es wäre daran genug; ich beweise aber noch außerdem, daß er in keiner der-
selben angetroffen werden kann, weil er gegen die Natur, gegen den Grundbegriff 
meines ganzen Systems streitet. I 

Dieß wird so lange nicht geläugnet werden können, als nicht die Fundamental-
erklärung der Natur ausgelöscht ist, welche in der ersten urkundlichsten Darstel-
lung meines Systems gegeben worden.2 Diese Erklärung lautet S. 114. wörtlich so: 
"Wir verstehen unter Natur die absolute Identität, so fern sie nicht als seyend, son-
dern als GRUND ihres eignen Seyns betrachtet wird.« Hier wird die seyende abso-
lute Identität von der nicht-seyenden, die nur Grund (in meiner Sprache soviel als 
Grundlage) ihrer Existenz ist, unterschieden, und die letzte allein als Natur erklärt. 
Ich behaupte also, die Natur sey die (noch) nicht seyende (bloß objektive) abs. 
Identität - Herr Jacobi aber läßt mich behaupten, sie allein sey, welches eben so 
viel sagt, als, ihr allein komme das Prädikat der seyenden zu. - Da ferner das 
Seyende allgeImein über dem seyn muß, was nur Grund (Grundlage) seiner Exi-
stenz ist, so ist offenbar, daß, zufolge eben dieser Erklärung, die seyende abs. 
Identität, (Gott im eminenten Verstand, Gott als Subjekt), über der Natur, als der 
nicht-seyenden - bloß objektiven - abs. Identität gesetzt wird, die sich nur als 
Grund des Seyns verhält. - Hierüber lassen die nachfolgenden Worte keinen Zwei-
fel, .. wir sehen hieraus vorher, daß wir alles Natur nennen werden, wasjenseits des 
absoluten Seyns der absoluten Identität liegt.« Der gesunde Menschenverstand gibt, 
daß, was durch ein jenseits von einem Anderen unterschieden wird, unmöglich für 
Alles gegeben werden kann, außer dem Nichts ist. Aber die Worte bestimmen 
zugleich, was außer der Natur ist. Natur, behaupten sie, ist alles, was (vom 
höchsten Standpunkt der schon seyenden absoluten Identität) jenseits dieses ihres 
absoluten - nämlich subjektiven - Seyns liegt; dasselbe vom Standpunkt des I Men-
schen ausgedrückt würde so lauten müssen: Natur ist alles, was für uns dießeits der 
seyenden abs. Identität, dießeits ihres absoluten - nämlich subjektiven - Seyns liegt 
- woraus erhellt, daß, die Natur oder auch unsre eigne gegenwärtige Existenz zum 
Standpunkt angenommen, die seyende abs. Identität, d.i. Gott als Subjekt, ein Jen-
seits-, also wohl auch ein Außer- und Ueber- der Natur seyn muß. 

Allein es bedarf solches tieferen Eindringens nicht einmal; die gänzliche Un-
möglichkeit des Satzes in meinem System erhellt schon aus dem, was jeder weiß, 
dem es auch nur aus gelehrten Zeitungen bekannt geworden ist, daß nämlich, vom 

2 Sie befindet sich unter dieser Aufschrift im 2ten Heft des Ilten Bandes meiner Zeitschrift für 
spekulative Physik. (Jena und Leipzig. 1801). 



246 Der Streit um die Göttlichen Dinge 8-12 

ersten Beginn an, der realen Welt eine ideale, der Natur die Geisterwelt entgegen-
gesetzt worden. 

3) »Dieselbe Alleinheitslehre war in dem Fall, die Lehre von Gott, Unsterb-
lichkeit und Freyheit geradezu aufzugeben - es blieb NUR I noch - Naturlehre, Na-
turphilosophie.« (S. 139.) 

Daß Naturphilosophie nur eine Seite des ganzen Systems sey, ist jedem Anfän-
ger im Studium desselben bekannt; Herrn Jacobi allein gefällt es, diese Bestim-
mung zum Behuf seiner Polemik zu ignoriren. Es würde lächerlich seyn, eine 
Stelle zum Beweis jener Versicherung anzuführen. 

Ueber den ersten Theil des Satzes, (die Alleinheitslehre habe die Lehre von 
Gott u.s. w. gradezu aufgeben müssen), läßt sich nichts weiter sagen, als ganz ein-
fach, daß sie eine durch nichts erweisliche Unwahrheit enthält. 

4) »Das absolute Identitätssystem ist in der That und Wahrheit Eins mit dem 
Spinozismus,• (welchen Hr. Jacobi schon seit 25 Jahren für Atheismus erklärt). S. 
193. - Ich habe in der Vorrede zur ersten Darstellung meines Systems erklärt, daß 
Spinozismus in I einem gewissen (auf keinen Fall Jacobi'schen3) Verstande die 
eine, vorangehende, reale, der idealen nothwendig unterzulegende Seite aller wah-
ren Philosophie sey. Bey dieser Behauptung bin ich geblieben bis jetzt und habe sie 
durch die That wahr zu machen gesucht. In sofern hat die Aussage: die Identitäts-
lehre sey spinozistisch, nichts gegen sich, sobald hinzugesetzt wird, sie sey es ei-
nem Theil, einem Element nach, gleichwie es nichts Verrangliches hat zu sagen, 
der Mensch sey ein physisches Wesen, sobald es nicht bedeuten soll, er sey nur 
dieses. - Daß aber die Identitätslehre nichts I anders als Spinozismus sey, hierüber 
ist von Herrn Jacobi der Beweis zu erwarten. 

5) »Die Naturphilosophie behauptet, aller Dualismus, wie er Namen habe, 
müsse vertilgt werden (S. 118.), und behauptet daher in Wahrheit (dieß setzt Hr. 
Jacobi immer dazu), die Identität (Einerleyheit) der Vernunft und der Unvernunft, 
des Guten und Bösen.<< (S. 160.) Der erste Theil dieses Satzes ließe sich durch den 
gröbsten, allgemeinsten Augenschein vielleicht entschuldigen. Die Naturphiloso-
phie erkennt nur Ein höchstes Princip und hebt in sofern allen Dualismus auf, aus-
genommen den in dem höchsten Princip selber. Was aber den abgeleiteten Dualis-
mus betrift, der erst in der physischen und moralischen Welt zum Vorschein 
kommt, so wäre es sonderbar, wenn der Urheber der Naturphilosophie, welcher 
davon ausgegangen, den Dualismus als Grundgesetz aller Wirklichkeit aufzustellen, 
eben der wäre, der ihn vertilgt hätte. Ueber die Anerkennung desselben, auch als I 
Grundgesetzes der moralischen Welt, hat er sich in der Abhandlung über das We-
sen der menschlichen Freyheit deutlich genug erklärt. Hr. Jacobi hat also zu zei-
gen, wo, wie, mit welchen aus meiner Lehre gewgenen Gründen ich in Wahrheit 
allen Unterschied von Vernunft und Unvernunft, Recht und Unrecht, Gut und Bös 
aufgehoben. 

3 Das Letzte erhellt aus der Aeußerung S. VII. der Vorrede: •Fast scheint mir, als SI!Y dieS~> 
Darstellung Beweis, daß man bis auf den heutigen Tag den Realismus in S~>iner vollkommensten Ge-
stalt - ich rneyne im Spinozismus - in allen öffentlich bekannt gewordenen Ansichten desselben 
durchaus verkann1 und mißverstanden habe. • Die Jacobi 'sehe Darstellung des Spinozismus war dar-
unter nicht bloß überhaupt, sondern wegen ihres völlig mechanischen, unlebendigen, abstrakten Be-
griffs von de=lben ganz vorzüglich begriffen. 



12-14 Schelling: Denkmal der Schrift von den göttlichen Dingen 247 

6) Nach eben dieser Lehre ist: »das Inseln im Meer erzeugende Korallenthier 
Gott ähnlicher als der nach Tugend und Heiligkeit strebende Mensch.• (S. 186.) -
Diese Worte werden zwar nicht durch den Druck als angeführte bezeichnet, aber 
dadurch, daß sie mit wirklich von mir gebrauchten in Verbindung gebracht sind, 
entsteht die - wer weiß ob nicht beabsichtete? - Möglichkeit, sie gleichfalls für sol-
che zu nehmen. 

Zu Jacobi 'sch - zu sehr im genrelarmoyant seiner Polemik- ist freylich schon 
die ganze Wendung dieses Satzes, als daß irgend ein Verständiger ihn mir zutrauen 
könnte. I 

7) Um das folgende Kunststück begreiflich zu machen, müssen schlechterdings 
die zwey dazu gehörigen Stellen neben einander gesehen werden. 

Schelling 's 
Rede über das Verhältniß der bilden-
den Künste zu der Natur. S. 5. 

»Ist doch die Natur (dem einen dieß, 
dem andern jenes), dem begeisterten 
Forscher allein - die heilige, ewig 
schaffende Urkraft der Welt, die alle 
Dinge aus sich selbst erzeugt und 
werkthätig hervorbringt. Eine hohe 
Bedeutung hatte der Grundsatz der 
Nachahmung wohl, wenn er die Kunst 
dieser schaffenden Kraft nacheifern 
lehrte u. s. w. 

Jacobi 
Von den göttlichen Dingen. S. 157. 

»So wenn man uns als eine höhere 
und tiefere Offenbarung der Lehre 
verkündigte: die Natur oder die ab-
solute Produktivität sey - die heilige 
ewig schaffende Urkraft der Welt, die 
alle Dinge aus sich selbst erzeuge, 
und werkthätig hervorbringe; sie sey 
der allein wahre Gott, der Lebendige; 
der Gott des Theismus hingegen sey 
nur ein abgeschmackter Götze, ein 
die Vernunft entehrendes Hirnge-
spinost so würden wir, dieß verneh-
mend, doch wohl nicht sogleich ver-
stummen dürfen. I 

Der nur wenig aufmerksame Leser sieht, daß die von Herrn Jacobi - aus eigner Er-
findung zugesetzten Worte, »sie (die Natur) sey der allein wahre Gott, der Leben-
dige,« nicht nur durch den Zusammenhang der Rede als Fortsetzung der zuvor an-
geführten erscheinen, sondern durch die gleiche Auszeichnung im Druck ihnen 
auch äußerlich völlig gleichgestellt, d.i. ebenfalls für buchstäblich angeführte 
Worte gegeben werden.4 

4 Vielleicht wird der schlüpfrige Mann sich darauf berufen, daß zwischen den ächten und den 
zugedichteten Worten ein nochmaliges ununterstrichnes •sie sey• stehe. Nun wär' es schon an sich 
kein sehr rechtliches Verfahren, Aechtes und Unächtes durch eine so schwache, von keinem Leser 
leicht merkliche Gränze zu unterscheiden; allein es ist zu erwähnen, daß auch im Voranstehenden 
nur die Prlidikate, nicht aber weder das Subjekt (die Natur oder die absolute Produktivität), noch 
das Hülfswort (sey) im Druck ausgezeichnet sind, woraus erhellt, daß die zugedichteten Worte den 
ächten wirklich ganz gleichgestellt sind. 




