Ernst Cassirer
Gesammelte Werke
Hamburger Ausgabe
Band 18

Aufsitze
und kleine Schriften
1932-1935

—
)
5
<)
>



ERNST CASSIRER

AUFSATZE UND KLEINE SCHRIFTEN
(1932-1935)



ERNST CASSIRER

GESAMMELTE WERKE
HAMBURGER AUSGABE

Herausgegeben von Birgit Recki

Band 18

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



ERNST CASSIRER

AUFSATZE UND KLEINE SCHRIFTEN
(1932-1935)

Text und Anmerkungen
bearbeitet von

Ralf Becker

FELIX MEINER VERLAG

HAMBURG



Diese Ausgabe ist das Ergebnis einer engen Zusammenarbeit des Felix Meiner
Verlags mit der Universitit Hamburg und der Wissenschaftlichen Buchgesell-
schaft, Darmstadt. Sie wird gefordert von der ZEIT-Stiftung Ebelin und Gerd
Bucerius und der Aby-Warburg-Stiftung. Komplementir erscheint die Ausgabe
»Ernst Cassirer, Nachgelassene Manuskripte und Texte« (Hamburg 19951f.).

Bibliographische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deut-
schen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind
im Internet iiber <http://dnb.ddb.de> abrufbar.

ISBN 3-7873-1418-0

Zitiervorschlag: ECW 18

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2004. Alle Rechte, auch die
des auszugsweisen Nachdrucks, der fotomechanischen Wiedergabe
und der Ubersetzung, vorbehalten. Dies betrifft auch die Vervielfilti-
gung und Ubertragung einzelner Textabschnitte durch alle Verfahren
wie Speicherung und Ubertragung auf Papier, Transparente, Filme,
Binder, Platte und andere Medien, soweit es nicht §§53 und 54 URG
ausdriicklich gestatten. — Satz: KCS GmbH, Buchholz. Druck und Bin-
dung: Druckhaus »Thomas Miintzer«, Bad Langensalza. Werkdruck-
papier: alterungsbestindig nach ANSI-Norm resp. DIN-ISO 9706,
hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Ger-

many. e



INHALT

AUFSATZE UND ABHANDLUNGEN

Das Problem Jean-Jacques Rousseau (1932)....cccvveeceveneecurenccunnnee 3
Die Antike und die Entstehung der exakten Wissenschaft (1932) 83
Die Sprache und der Aufbau der Gegenstandswelt (1932) .......... 111
Goethes Idee der Bildung und Erziehung (1932).....ccccevvvreneenceee 127
Psychologie und Philosophie (1932) ....c.covuveueureneecrreneecrnerccereneeennns 149
Shaftesbury und die Renaissance des Platonismus in

England (1932) ...t 153
Spinozas Stellung in der allgemeinen Geistesgeschichte

(1932) oo eeeee e eee e seeee e seee e seeee e 177
Vom Wesen und Werden des Naturrechts (1932).....cccccccvvrvrvnnee. 203
Henri Bergsons Ethik und Religionsphilosophie (1933).............. 229
Hermann Cohens Philosophie der Religion und ihr Verhiltnis
zum Judentum (1933) ..o 255
Le langage et la construction du monde des objects (1933) ......... 265
L’unité dans ’ceuvre de Jean-Jacques Rousseau (1933)................. 291
Schiller und Shaftesbury (1935) ..cccevvveeueirenceeircerireeeecireeenes 333

GOETHE UND DIE GESCHICHTLICHE WELT

DREI AUFSATZE (1932)
Goethe und die geschichtliche Welt .........ccccvuiiviiininicinicincann 355
Goethe und das 18. Jahrhundert.....c.ccoovvvvenevcccennncccene 369

Goethe UNd Platon coveveeeieeeeieeieeeeeeeeeeeete ettt e st s steseeeaessvesnenns 410



VI Inhalt

REZENSIONEN UND KLEINE SCHRIFTEN

Der Naturforscher Goethe (1932) ...ocoovvvveeverereeeeeririeeeereeenene
Kant (1932) ottt ee
Lieber Bruno (1932)..cccccvivivirereeeeieniresisieieieseeeenesesessssesesesesenes
Leibniz (1933) et sses et se s seesnens

Bernhard Groethuysen, Philosophische Anthropologie
(1934) correeeeee oo seeee e eeee e eee e eeeses e

John Henry Muirhead, The Platonic Tradition in
Anglo-Saxon Philosophy (1934) ..o

ANHANG

Editorischer Bericht ......cccoieiiiiiinicinicinicicnicnccccccne
ADKUIZUNZEN .ottt
SR EENIEZISTET . e veuevieitricicieerecier ettt eeeaes
PErSONENTIEFISTET wecvrrverrunrrrsiaerieemsereraeteaesesessesseaesstaesscsensesseaesesenns
Die Hamburger Ausgabe ........cccviciviiiiinicivinicnicccccic,



AUFSATZE
UND ABHANDLUNGEN



177-178 3

Das Problem Jean-Jacques Rousseau!
(1932)

L

Wenn hier tiber das Problem Jean-Jacques Rousseau gesprochen
werden soll, so liegt schon in dieser Fassung des Themas eine be-
stimmte Voraussetzung: die Voraussetzung, daf} die Personlich-
keit Rousseaus und seine Gedankenwelt fir uns nicht schlechthin zu
einem geschichtlichen Faktum geworden ist, das wir lediglich in sei-
ner einfachen Tatsichlichkeit zu erfassen und zu beschreiben haben.
Rousseaus Lehre bildet auch heute fiir uns keinen festen Bestand von
Einzelsitzen, die wir einfach aufzeichnen und die wir, in der Form der
Wiedergabe und des Referats, den Darstellungen der Geschichte der
Philosophie einfiigen konnen. Sie ist freilich in zahllosen monogra-
phischen Einzelarbeiten in dieser Weise geschildert worden; aber alle
diese Schilderungen wirken eigenttimlich kalt und leblos, wenn man
sie dem Werk Rousseaus selbst gegeniiberstellt. Jeder, der sich in die-
ses Werk versenkt und dem aus ihm die Anschauung des Menschen,
des Denkers, des Kuinstlers Rousseau erwichst, fihlt sofort, wie wenig
jenes abstrakte Gedankenschema, das man als die »Lehre Rousseaus«
auszugeben pflegt, den inneren Reichtum, der sich hier vor uns auf-
tut, zu fassen vermag. Was sich hier fiir uns erschliefit, das ist keine
feste und fertige Doktrin; es ist vielmehr eine stetig sich erneuernde
Bewegung des Gedankens — eine Bewegung von solcher Kraft und
Leidenschaft, daf} ihr gegeniiber die Rettung in die Ruhe der »objek-
tiven« historischen Betrachtung kaum moglich scheint. Immer wieder
zwingt sie sich uns auf, und immer aufs neue reif$t sie uns mit sich fort.
Die unvergleichliche Kraft, mit der Rousseau als Denker und als
Schriftsteller auf seine eigene Epoche gewirkt hat, liegt zuletzt darin
begriindet, daf$ er einem Jahrhundert, das die Kultur der Form auf eine
zuvor nie erreichte Hohe emporgehoben und sie zur Vollendung und
zum | inneren Abschlufl gebracht hatte, wieder die ganze innere Pro-
blematik des Formbegriffs selbst vor Augen stellte. Das achtzehnte
Jahrhundert ruht, in seiner Dichtung wie in seiner Philosophie und
Wissenschaft, in einer festen und fertigen Formwelt aus. In dieser Welt
findet es die Wirklichkeit der Dinge gegriindet und ihren Wert

U [Zuerst verdffentlicht in: Archiv fiir Geschichte der Philosophie 41 (1932),
S.177-213 u. 479-513.]



4 Aufsitze und Abhandlungen 178-179

beschlossen und gesichert. Es erfreut sich an der eindeutigen Be-
stimmtheit, an dem klaren und scharfen Umrifl der Dinge, an ihrer
sicheren Umgrenzung; und es sieht die Fahigkeit zu solcher Bestim-
mung und Umgrenzung zugleich als die hochste subjektive Kraft des
Menschen, als die Grundpotenz der »Vernunft« selbst an. Rousseau
ist der erste Denker, der diese Sicherheit nicht nur in Frage stellt, son-
dern der sie in thren Grundfesten erschiittert. Er verneint und er zer-
schlagt in der Ethik und in der Politik, in der Religion wie in der Lite-
ratur und Philosophie die geprigten Formen, die er vorfindet — auf
die Gefahr hin, die Welt wieder in ihren urspriinglichen formlosen
Zustand, in den Zustand der »Natur«, versinken zu lassen und sie
damitin gewissem Sinne dem Chaos preiszugeben. Aber mitten in die-
sem Chaos, das er selbst heraufbeschwort, beweist und bewihrt sich
nun seine eigentiimliche Schopferkraft. Denn nun setzt eine Bewegung
ein, die von neuen Antrieben belebt und von neuen Kriften bestimmt
wird. Die Ziele dieser Bewegung bleiben zunichst im Dunklen; sie
konnen nicht in abstrakter Isolierung bezeichnet, nicht als festste-
hende und gegebene Endpunkte vorweggenommen werden. Wo
Rousseau eine solche Vorwegnahme versucht hat, da ist er iber
schwankende und hiufig widerspruchsvolle Formulierungen nicht
hinausgelangt. Was fiir ihn feststeht, was er mit aller Kraft des Den-
kens und des Gefiihls ergreift, ist nicht das Ziel, dem er zusteuert, son-
dern der Impuls, dem er folgt. Und er wagt es, sich diesem Impuls zu
Uberlassen: Er stellt der wesentlich statischen Denkweise des Jahr-
hunderts seine eigene, ganz personliche Dynamik des Gedankens
und seine Dynamik des Gefiihls und der Leidenschaft gegeniiber. Und
mit ihr hélt er auch uns noch immer im Bann. Auch fiir uns ist Rous-
seaus Lehre kein Gegenstand einer blof} gelehrten Neugier; kein
Objekt der rein philologisch-historischen Betrachtung. Sie erscheint
vielmehr, sobald man sich nicht mit der Betrachtung ihrer Resultate
begnligt, sondernsichinihre ersten Voraussetzungen versenkt, als
eine durchaus gegenwirtige und lebendige Problematik. Die Fragen,
die Rousseau seinem Jahrhundert entgegenhielt — sie sind auch heute
noch keineswegs antiquiert, sie sind auch fir uns nicht schlechthin
»erledigt«. Mag ihre Formulierung uns vielfach nur noch histo-
risch bedeutsam und historisch verstindlich sein; thr Gehalt hatvon
seiner Unmittelbarkeit nichts eingebiifit. Und dafy dem so ist, das
ergibt sich nicht zuletzt | aus der Zwiespiltigkeit des Rousseau-Bildes,
das die rein historische Forschung gezeichnet hat. Nach all der griind-
lichen Erforschung der biographischen Details, nach all den Untersu-
chungen tiber die geschichtlichen Voraussetzungen und die geschicht-
lichen Quellen von Rousseaus Lehre, nach der eindringenden, auf



179-180 Das Problem Jean-Jacques Rousseau 5

jegliche Einzelheit sich erstreckenden Analyse seiner Schriften, sollte
man erwarten, dafl wenigstens iber die Grundziige seines Wesens
Klarheit erreicht und tiber die Grundabsicht seines Werkes Einigkeit
erzielt ist. Aber schon ein Blick auf die Rousseau-Literatur 1afft diese
Erwartung zuschanden werden. Diese gewaltige Literatur ist gerade
in letzter Zeit wieder durch einige wichtige und umfangreiche Werke
vermehrt worden. Aber nimmt man diese Werke zur Hand, vergleicht
man z.B., um nur die wichtigsten Namen zu nennen, die neueste Dar-
stellung Rousseaus, die Albert Schinz in seiner Schrift »La pensée
de Jean-Jacques Rousseau« (Paris 1929) gegeben hat, mit den Darstel-
lungen von Hubert und von Masson? - so tritt sofort der schirf-
ste Widerstreit der Auslegungen zutage. Dieser Widerstreit beschrankt
sich nicht auf Einzelheiten und Nebendinge; er betrifft vielmehr die
Grundanschauung von Rousseaus Wesen und Gesinnung. Bald wird
uns Rousseau als der eigentliche Vorkimpfer des modernen Indi-
vidualismus hingestellt, der fiir die schrankenlose Freiheit des Ge-
fihls, fir das »Recht des Herzens« eingetreten sei und der dieses Recht
so weit gefafit habe, daf} ihm dariiber jede ethische Bindung, jedes
objektive Pflichtgebot vollig verlorengegangen sei. Rousseaus Moral,
so urteilt z.B. Karl Rosenkranz, »ist die Moral des natiirlichen
Menschen, der sich nicht durch den Gehorsam gegen das Sittengesetz
zur objectiven Wahrheit der Selbstbestimmung erhoben hat. In ihrer
subjectiven Launenhaftigkeit thut sie ebenso wol das Gute als gele-
gentlich das Bose, wird aber das Bose als ein Gutes behaupten, weil es
aus dem Gefiihl des guten Herzens entsprungen sei.«*> Aber genau der
entgegengesetzte Vorwurf ist es, der, sicher mit keinem geringeren
Recht, gegen Rousseau erhoben zu werden pflegt. Man sieht in thm
den Begriinder und Vorkdmpfer eines Staatssozialismus, der den
einzelnen der Gesamtheit schlechthin preisgibt; der ihn in eine feste
staatliche Form hineinzwingt, innerhalb derer es fir ihn weder eine
Freiheit der Betitigung noch selbst eine Frei | heit der Gesinnung gibt.
Und wie tiber Rousseaus ethische und politische Gesinnung, so ist
auch tber seine religiose Gesinnung und Grundrichtung das Urteil
durchaus schwankend. Das »Glaubensbekenntnis des Savoyischen

2 René Hubert, Rousseau et ’Encyclopédie. Essai sur la formation des idées
politiques de Rousseau (1742-1756), Paris o.]. [1928]; Pierre Maurice Masson, La
religion de J.J. Rousseau, 3 Bde., Paris 1916. Vgl. bes. die Kritik der Auffassung
Massons bei Albert Schinz, La pensée religieuse de Jean-Jacques Rousseau et ses
récents interprétes, Paris 1928 (Smith College Studies in Modern Languages,
Bd.10).

3 Karl Rosenkranz, Diderot’s Leben und Werke, 2 Bde., Leipzig 1866, Bd.II,
S.75.



6 Aufsitze und Abhandlungen 180-181

Vikars« im »Emile« hat die verschiedensten Auslegungen erfahren.
Bald hat man es als einen der Hohepunkte des Deismus des 18. Jahr-
hunderts angesehen; bald hat man auf seine engen Beziechungen zur
»positiven« Religion hingewiesen und die Fiden aufgezeigt, die dieses
Bekenntnis mit dem calvinistischen Glauben verkniipfen, in dem
Rousseau aufgewachsen war.* Und die letzte grofle Darstellung von
Rousseaus Religion, die in dem Werk von Masson »La religion de
J.J-Rousseau« enthalten ist, schrickt auch vor der Paradoxie nicht
zurlick, Rousseaus religioses Gefithl und seine religiose Gesinnung
wieder ganz dem Kreise des Katholizismus einzufiigen und ihn fiir ihn
in Anspruch zu nehmen. Nach Masson besteht ein wirklicher, tiefer,
allzu lange verkannter Zusammenhang nicht nur zwischen Rousseau
und der Religion, sondern zwischen Rousseau und dem katholischen
Glauben. Ebenso vieldeutig und unsicher wird das Urteil, wenn wir
Rousseaus Gedankenwelt an dem herkommlichen Gegensatz von
»Rationalismus« und »Irrationalismus« zu messen versuchen. Dafl
er sich von jenen Verherrlichung der »Vernunft«, wie sie im Kreise
der franzosischen Enzyklopadisten galt, abgewandt hat — daf§ er sich
ihr gegentiber auf die tieferen Krifte des »Gefiihls« und des »Gewis-
sens« beruft, ist unverkennbar. Aber auf der anderen Seite ist es eben-
dieser »Irrationalist« gewesen, der, mitten in dem schirfsten Kampfe
gegen die »Philosophen«, gegen den Geist der franzosischen Auf-
klirung, das Wort geprigt hat, dafl die hochsten Ideen von der Gott-
heit, deren der Mensch fihig sei, rein und ausschliefflich in der Ver-
nunft gegriindet sind: »Les plus grandes idées de la Divinité nous
viennent par la raison seule.«<> Und dieser »Irrationalist« ist es ferner,
den kein Geringerer als Kant mit Newton verglichen, den er den
Newton der sittlichen Welt genannt hat. Betrachtet man diese Diver-
genz der Urteile, so erkennt man sofort, dafl eine wahrhafte Erhellung
von Rousseaus Wesen von hier aus nicht zu gewinnen und nicht zu
erhotfen ist. Sie kann nur gelingen, wenn wir, unbeirrt durch alle Vor-
urteile und Vormeinungen, wieder Rousseaus Werk selbst befragen,
und wenn wir es gemaf seinem eigenen inneren Gesetz vor uns erste-
hen lassen. Aber eine solche Genesis des Werkes ist wiederum nicht
anders moglich, als indem wir es bis zu seinem Ausgangspunkt in
Rousseaus Leben und bis zu seinem Ursprung in Rousseaus | Persén-

+ Die protestantisch-calvinistische Grundgesinnung Rousseaus wird u.a.
von Gustave Lanson hervorgehoben, vgl. »Histoire de la littérature frangaise,
22. Aufl., Paris 0.]. [1930], S. 788 {f.

5 [Jean-Jacques Rousseau, Emile, ou De I’éducation (Teil 3, Buch 4: Profession
de foi du Vicaire Savoyard) (Collection complette des ceuvres, 30 Bde. in 15Bdn.,
Zweibriicken 17821784, Bde. VII-X), Bd.IX, S.73.]



181 Das Problem Jean-Jacques Rousseau 7

lichkeit zurlickverfolgen. Die innere Verwobenheit dieser beiden
Momente ist so stark, daf} jeder Versuch, sie zu 16sen, dem Menschen
wie dem Werk Gewalt antun, dafl er den eigentlichen Lebensnerv bei-
der zerschneiden miifite. Zwar nicht dies soll hier behauptet werden,
dafl Rousseaus Gedankenwelt, losgelost von seiner individuellen
Daseinsform, von seiner personlichen »Existenz« keine selbstindige
Bedeutung besitzt. Es ist vielmehr die gerade entgegengesetzte
These, die ich hier vertreten mochte. Was ich zu zeigen versuchen will,
ist dies, daf$ Rousseaus Grundgedanken, wenngleich sie unmittelbar
aus seinem Wesen und aus seiner Eigenart entspringen, dennochin
dieser individuellen Eigenart nicht beschlossen und nicht gebunden
bleiben — daf} sie in ihrer Reife und Vollendung eine objektive Pro-
blematik vor uns hinstellen, die weder allein fiir ihn selbst noch auch
tir seine Epoche gilt, sondern die, in voller Schirfe und Bestimmtheit,
eine innere, streng sachliche Notwendigkeit in sich birgt. Aber eben-
diese Notwendigkeit steht nicht sofort in abstrakter Allgemeinheit
und in systematischer Absonderung vor uns. Sie 1st sich erst ganz all-
mihlich aus dem individuellen Urgrund von Rousseaus Wesen los, und
sie muf} diesem Urgrund gewissermaflen abgerungen, sie mufl Schritt
fir Schritt erkdmpft werden. Gegen die Vorstellung, daf} ein Gedanke
nur dann objektiven Wert und objektive Wahrheit haben konne, wenn
er von vornherein in fester systematischer Figung und Panzerung auf-
tritt, hat sich Rousseau jederzeit gewehrt — und die Zumutung eines
solchen systematischen Zwanges hat er unwillig abgelehnt. Dies gilt
ebensowohl im theoretischen wie im praktischen Sinne; es gilt fir die
Gedankenfithrung wie fiir die Lebensfiihrung. Bei einem Denker die-
ser Art laflt sich der Gehalt und der Sinn des Werkes nicht von dem
personlichen Lebensgrunde ablosen; beides 1afit sich nur ineinander
und miteinander, nur in »wiederholter Spiegelung«® und in wechsel-
seitiger Erhellung des einen durch das andere ergreifen.

Rousseaus selbstindige geistige Entwicklung setzt erst in dem
Moment ein, in dem er als fast Dreifligjahriger in Paris eintrifft. Hier
zuerst erlebt er das eigentliche Erwachen seines intellektuellen Selbst-
bewufitseins. Die Kindheit und die Jiinglingszeit liegt fortan, wie
in eine unbestimmte Dimmerung eingehillt, hinter ihm: Sie ist thm
nur noch ein Gegenstand der Erinnerung und der Sehnsucht — einer
Sehnsucht freilich, die Rousseau bis ins Alter begleitet und die sich
immer ungeschwicht erhalten hat. Was Rousseau immer wieder zu

¢ [Johann Wolfgang von Goethe, (Wiederholte Spiegelungen), in: Werke, hrsg.
im Auftrage der Groffherzogin Sophie von Sachsen, 4 Abt., insges. 133 Bde. in 143
Bdn., Weimar 1887-1919, 1. Abt., Bd. XLII, S.561.]



8 Aufsitze und Abhandlungen 181-182

den ersten Eindriicken seiner schweizerischen Heimat zuriickkehren
lief}, das war das Gefiihl, daff er dort, und dort allein, das Leben noch
als wahrhafte Einheit, als ungebrochene Ganzheit besessen habe. Der
Bruch zwischen den Forderungen der Welt und | den Forderungen des
Ich hatte sich noch nicht vollzogen; die Kraft des Gefithls und der
Phantasie hatte noch nicht an der Wirklichkeit der Sachen ihre feste
und harte Grenze gefunden. Und demgemiff waren auch fir das
eigene Bewufitsein Rousseaus beide Welten, die Welt des Ich und
die Welt der Dinge, noch nicht scharf gegeneinander abgesondert. Sein
Knaben- und Jiinglingsleben ist ein eigentiimlich phantastisches
Gespinst, das aus Traum und Wirklichkeit, aus Erlebnis und Einbil-
dung seltsam zusammengewoben ist. Seine erfilltesten, seine inhalt-
vollsten und »realsten« Momente sind nicht die Momente des Han-
delns und Wirkens, sondern die Stunden, in denen er in die Traumwelt
seiner Phantasien, seiner Gefiihle und Wiinsche gebannt, alle Wirk-
lichkeit vergessen und hinter sich lassen kann. In wochenlangen, ziel-
losen Wanderungen, im freien Umherschweifen sucht und findet er
dieses Gliick stets aufs neue. Aber in dem Augenblick, da er Paris
betritt, ist diese Welt fiir ihn wie mit einem Schlage versunken. Hier
erwartet und hier empfingt ihn eine andere Ordnung der Dinge und
des Lebens — eine Ordnung, die der subjektiven Willkiir und der sub-
jektiven Phantasie keinen Spielraum lift. Der Tag gehort einer Fiille
von Geschiften — und er ist durch sie bis ins letzte geregelt. Es ist ein
Tag der Arbeit und der konventionell-gesellschaftlichen Pflichten,
deren jede ihre bestimmte Zeit und Stunde hat. Diese Festigkeit der
zeitlichen Normierung, der objektiven Zeitmafle: sie war das erste,
woran sich Rousseau nunmehr zu gewohnen hatte, und mit dieser, sei-
nem Wesen fremden Forderung hat er fortan stindig zu kimpfen
gehabt. Jenes feste zeitliche Schema, das den gewohnlichen Arbeitstag
des Menschen bestimmt und das ihn véllig beherrscht — jene von
aulen her gesetzte und von auflen erzwungene Einteilung des
Lebens erschien Rousseau stets als eine unertrigliche Einschnii-
rung desselben. Er konnte das Verschiedenartigste leisten, und er
konnte sich auch in vieles, was ihm an sich unangemessen war, fiigen
— sofern ithm nicht mit der Art der Beschiftigung auch ihre Zeit
vorgeschrieben wurde. In der scharfen Selbstpriifung seines eigenen
Wesens, in jenen Dialogen, denen er den charakteristischen Titel
»Rousseau juge de Jean-Jacques« gegeben hat, verweilt Rousseau
besonders bei diesem Zug. Jean-Jacques — so schildert er sich hier —
»liebt die Beschiftigung, aber er hafit und verabscheut jede Art von
Zwang. Die Arbeit kostet ihn nichts, wenn er sie zu seiner Zeit,
nicht zu der Stunde, die ein anderer ihm vorschreibt, verrichten



182-183 Das Problem Jean-Jacques Rousseau 9

darf. [...] Hat er ein Geschift zu erledigen, einen Besuch zu machen,
eine Reise zu unternehmen, so wird er sofort dazu schreiten, falls
nichts ihn dringt; mufl er dies alles jedoch im Augenblick tun, so
baumt er sich dagegen auf. Einer der gliicklichsten Momente seines
Lebens war der, als er, auf alle Zukunftspline | Verzicht leistend und
entschlossen, in den Tag hineinzuleben, sich seiner Uhr entledigte.
Dank sei dem Himmel, so rief er in einem Uberschwang der Freude
aus, ich werde nicht mehr notig haben, zu wissen, welche Zeit am Tage
es ist.«” Zu dieser Abwehr gegen jegliche Reglementierung und Scha-
blonisierung des dufleren Lebens tritt nun bei Rousseau ein anderes,
tieferes und innerliches Gefiihl, das thn mehr und mehr den her-
kommlichen Formen der Geselligkeit entfremdet und ihn in sich
selbst zuriicktreibt. Kurz nach seiner Ankunft hat es den Anschein, als
vermoge er es, sich in diese Formen zu fugen. In dieser Zeit ist er kei-
neswegs der menschenscheue Einsiedler; er sucht den Umgang mit
Menschen, und er findet insbesondere in der Freundschaft mit Dide-
rot, der gewissermaflen die Personifikation aller lebendig-geistigen
Krifte des damaligen Frankreich ist, das Band, das ihn fest mit dem
geselligen und literarischen Leben der Zeit verkniipft. Auch die per-
sonliche Aufnahme, die Rousseau in Paris gefunden hatte, schien dazu
bestimmt, ja geradezu darauf berechnet, seinen Eigensinn allmahlich
in andere Bahnen zu lenken und eine Versohnung zwischen ihm und
dem »esprit public« herbeizufiihren. Denn iiberall zeigte man sich
beflissen, ihn freundlich aufzunehmen. Das damalige Paris ist ein
Hohepunkt und ein Glanzpunkt hofischer Kultur — und die eigentli-
che Tugend dieser Kultur besteht in der exquisiten Hoflichkeit, mit
der hier jedem Fremden begegnet wird. Aber gerade diese durchge-
hende, diese »selbstverstindliche« Hoflichkeit ist es, was Rousseau
verletzt und abstoft. Denn immer deutlicher lernt er ihr auf den
Grund sehen; immer stiarker fiihlt er, daf} diese Art der Verbindlich-
keit keinerlei personliche Bindung kennt. Die eindringlichste Schilde-
rung dieses Gefiihls hat Rousseau in jenem Brief der »Nouvelle

7 Jean-Jacques Rousseau, Rousseau juge de Jean-Jacques (2. Dialog) (Collec-
tion complette des ceuvres, Bde. XXI{.), Bd. XXII, S.7f. [»[...] il déteste la géne
autant qu’il aime 'occupation. Le travail ne lui cofite rien, pourvu qu’il le fasse a
son heure, et non pas a celle d’autrui. [...] A-t-il une affaire, une visite, un voyage
a faire? il ira sur le champ si rien ne le presse; 5’1l faut aller 2 I'instant, il regimbera.
Le moment ol renongant a tout projet de fortune pour vivre au jour la journée, il
se défit de sa montre, fut un des plus doux de sa vie. Graces au Ciel, s’écria-t-il,
dans un transport de joie, je n’aurai plus besoin de savoir I’heure qu’il est!«]; vgl.
ders., Les confessions. Edition intégrale publiée sur les manuscrits originaux
(Buch 8), hrsg. v. Adolphe van Bever, 3 Bde., Paris 1913-1914, Bd.II, S.203 ff.



10 Aufsitze und Abhandlungen 183-184

Héloise« gegeben, in dem St. Preux seinen Eintritt in die Pariser Ge-
sellschaft beschreibt. Hier ist nichts schlechthin »erfunden«; hier ist
jedes Wort aus eigener unmittelbarer Erfahrung geschopft. »Man hat
mich hier«, so schreibt St. Preux, »sehr warm aufgenommen. Man be-
gegnet mir voller Freundschaft; man erweist mir tausend Zuvorkom-
menheiten, man tragt mir Dienste aller Art entgegen. Aber ebendies
ist es, worliber ich mich beklage. Wie kann man vom ersten Moment
an der Freund eines Menschen sein, den man nie zuvor gesehen hat?
Das wahre menschliche Interesse, die schlichte Hingabe einer edlen
und freien Seele: sie fithren eine andere Sprache als all die dufleren
Hoflichkeitsbezeugungen, die die Sitte der groflen Welt verlangt. Ich
fiirchte sehr, daf§ der, der mich beim ersten | Blick gleich einem Freund
behandelt, den er seit zwanzig Jahren kennt, mich nach zwanzig Jah-
ren wie einen Unbekannten behandeln kénnte, wenn ich irgendeinen
wichtigen Dienst von ihm zu erbitten hitte; und wenn ich bei den
Leuten hier ein so zirtliches Interesse an einer so groflen Schar von
Menschen entdecke, so glaube ich fast, daf§ sie an keinem ein Interesse
nehmen.«® Das ist der erste Eindruck, den Rousseau von der Pariser
Gesellschaft empfangen hat, und er hat in ithm bestindig fortgewirkt
und sich unablissig vertieft. Hier ist die eigentliche Quelle seiner
Misanthropie zu suchen — einer Misanthropie, die aus einem echten
und tiefen Liebesgefiihl, aus der Sehnsucht nach unbedingter Hingabe
und aus einem enthusiastischen Freundschaftsideal erwachsen ist. Es
ist jene Misanthropie, wie sie der tiefste Menschenkenner und Men-
schenbildner der klassischen franzgosischen Literatur in einer unver-
gleichlichen Gestalt gezeichnet hat. Mitten in der liebenswiirdigen
und dienstbeflissenen, in der hofischen und hoflichen Welt der Pari-
ser Gesellschaft ergreift Rousseau jenes Gefiihl volliger Vereinsa-
mung, wie Moliére es seinen Alceste aussprechen lafit:

8 Ders., La nouvelle Héloise, ou Lettres de deux amans. Habitans d’une petite
ville au pied des Alpes (Teil 2, Brief 14) (Collection complette des ceuvres,
Bde. ITII-VI), Bd.1V, S.61 [»Ce n’est pas qu’on ne me fasse beaucoup d’accueil,
d’amitiés, de prévenances, et que mille soins officieux n’y semblent voler au-
devant de moi. Mais c’est précisément de quoi je me plains. Le moyen d’étre aussi-
tot ’'ami de quelqu’un qu’on n’a jamais vu? L’honnéte intérét de ’humanité,
I’épanchement simple et touchant d’un ame franche, ont un langage bien différent
des sausses démonstrations de la politesse, et des dehors trompeurs que I'usage du
monde exige. J’ai grand’peur que celui qui dés la premiere vue me traite comme
un ami de vingt ans, ne me traitit au bout de vingt ans comme un inconnu sij’avois
quelque important service a lui demander; et quand je vois des hommes si dissi-
pés prendre un intérét si tendre a tant de gens, je présumerois volontiers qu’ils n’en
prennent a personne.«].



184-185 Das Problem Jean-Jacques Rousseau 11

»Non, non, il n’est point d’dme un peu bien située
Qui veuille d’une estime ainsi prostituée;
Sur quelque préférence une estime se fonde,
Et c’est n’estimer rien qu’estimer tout le monde.
Je refuse d’un cceur la vaste complaisance
Qui ne fait de mérite aucune différence;
-] . .
J’entre en une humeur noire, en un chagrin profond,
Quand je vois vivre entre eux les hommes comme ils font.
Je ne trouve partout que liche flatterie,
Qu’injustice, intérét, trahison, fourberie;
Je 0’y puis plus tenir, j’enrage; et mon dessein
Est de rompre en visiére a tout le genre humain.«<’

Aber noch ein anderer, stiarkerer Impuls ist es, der Rousseau zu die-
sem Bruch hintreibt. Das gleiche Grundgebrechen, das er zuvor in der
Gesellschaft erkannt hat — er erkennt es jetzt auch in ihren intellektu-
ellen Wortfithrern, in den Vertretern ihrer eigentlichen und feinsten
Geistigkeit. Diese Geistigkeit ist von dem echten Geist der Wahrheit
ebensoweit entfernt, wie die gefillige Sitte der Zeit es von der wahr-
haften Sittlichkeit ist. Denn die Philosophie hat seit langem verlernt,
ithre eigene urwiichsige Sprache, die Sprache der Weisheitslehre, zu
sprechen — sie spricht nur | noch die Sprache der Zeit; und sie fiigt sich
thren Gedanken und ihren Interessen ein. Der schlimmste und hir-
teste Zwang der Gesellschaft liegt in dieser Macht, die sie nicht nur
tiber unsere dufleren Handlungen, sondern auch tiber alle unsere inne-
ren Regungen, iiber unsere Gedanken und Urteile, gewinnt. Jede
Selbstindigkeit, jede Freiheit und Urspriinglichkeit des Urteils wird
vor dieser Macht zuschanden. Nicht wir sind es mehr, die denken
und urteilen; die Gesellschaft denkt in uns und fiir uns. Wir brauchen
nicht linger nach der Wahrheit zu forschen; sie wird uns als gepragte
Miinze in die Hand gegeben. »In unseren Sitten wie im Denkenc, so
schildert Rousseau diesen geistigen Zustand in seiner ersten philoso-
phischen Schrift, »herrscht eine niedrige und betriigerische Gleich-
formigkeit. Alle Geister scheinen in die gleiche Form geprefit. Ohne
Unterlal fordert die Hoflichkeit, befiehlt der Anstand bestimmte
Dinge; immer folgt man dem Gebrauch, nie dem eigenen Genius. Man

9 [Moliere, Le misanthrope. Comédie, in: (Euvres, 2 Bde., Paris 1844, Bd.I,
S.542-603: S.5441.]



12 Aufsitze und Abhandlungen 185-186

wagt nicht mehr zu scheinen, was man ist: Und in diesem stindigen
Zwang tun die Menschen, die jene Herde bilden, die man Gesellschaft
nennt, unter gleichen Umstinden alle das gleiche.«!® Der gesellige
Mensch, der stets aufler sich lebt, lebt zuletzt auch nur in der Meinung
der anderen — und selbst das Gefiihl seiner eigenen Existenz wird ithm
nur noch auf diesem abgeleiteten und vermittelten Wege, auf dem
Umweg tiber das Urteil der anderen zuteil.!!

Aber mit diesen Sitzen, die der zweiten philosophischen Schrift
Rousseaus, dem »Discours sur 'origine de I'inégalité« angehoren,
haben wir schon eine spitere Stufe der Entwicklung vorweggenom-
men. Wir wenden uns von hier wieder zuriick, um den Moment ins
Auge zu fassen, den man als die eigentliche Geburtsstunde von Rous-
seaus Grundgedanken bezeichnen kann. Er selbst hat uns von thm
eine unvergleichliche und unvergeflliche Schilderung gegeben. Es
handelt sich um jenen Sommertag des Jahres 1749, an dem Rousseau
von Paris aufbricht, um seinen Freund Diderot, der auf Grund eines
willkiirlichen Verhaftbefehls im Turm von Vincennes festgesetzt wor-
den ist, zu besuchen. Er hat eine Nummer des »Mercure de France«
bei sich, und wihrend er im Gehen liest, fallt sein Blick plotzlich auf
eine Preisfrage, die die Akademie von Dijon fir das nichste Jahr
gestellt hatte. »Hat der Fortschritt der Wissenschaften und Kiinstex,
so lautet diese Frage, »zur Veredelung der Sitten beigetragen?« » Wenn
jemals etwas einer plotzlichen Inspiration glich«, so schildert Rous-
seau in einem Brief an Malesherbes diesen Augenblick, »so war es die
Bewegung, die mich beim Lesen dieser Frage ergriff. Mit einem
Schlage | fiihlte ich mich von tausend Lichtern geblendet; eine Fiille
von Ideen dringte sich mir auf einmal mit solcher Gewalt auf, daf ich
in eine unbeschreibliche Unruhe geriet. Ich fiithlte meinen Kopf von
einer Verwirrung ergriffen, die an Trunkenheit grenzte. Eine heftige
Beklemmung befillt mich, mein Atem geht schwer, und da ich nicht

10 Jean-Jacques Rousseau, Discours qui a remporté le prix 3 I’académie de
Dijon, en I’année 1750. Sur cette question proposée par la méme académie: Si le
rétablissement des sciences et des arts a contribué a épurer les meeurs (Teil 1), in:
Collection complette des ceuvres, Bd. XII1, S.27-62: S.33 [» Aujourd’hui que des
recherches plus subtiles et un gott plus fin ont réduit I’art de plaire en principes,
il régne dans nos mceurs une vile et trompeuse uniformité, et tous les esprits sem-
blent avoir été jetés dans un méme moule: sans cesse la politesse exige, la bien-
séance ordonne: sans cesse on suit des usages, jamais son propre génie. On n’ose
plus paroitre ce qu’on est; et dans cette contrainte perpétuelle, les hommes qui
forment ce troupeau qu’on appelle société, placés dans les mémes circonstances,
feront tous les mémes choses, si des motifs plus puissans ne les en détournent.«].

11 Ders., Discours sur lorigine et les fondemens de I'inégalité parmi les
hommes, in: Collection complette des ceuvres, Bd.1, S.19-145 (gegen Ende).



186 Das Problem Jean-Jacques Rousseau 13

weiterzugehen vermag, lasse ich mich unter einem Baum nieder. Hier
verbringe ich eine halbe Stunde in einer solchen Erregung, daf} ich, als
ich mich erhebe, meinen Rock von Trinen benetzt finde, ohne gesptirt
zu haben, daf§ ich sie vergof. O hitte ich jemals nur einen Bruchteil
dessen schildern konnen, was ich unter diesem Baum gesehen und
gefiihlt habe! Mit welcher Klarheit hitte ich alsdann all die Wider-
spriche unserer sozialen Ordnung aufzeigen konnen; mit welcher
Kraft hitte ich alle Miffbrauche unserer Einrichtungen darlegen, mit
welcher Deutlichkeit hitte ich beweisen konnen, daff der Mensch von
Natur gut ist und daf nur die Einrichtungen es sind, die ihn schlecht
machen. Alles, was ich von der Fiille groffer Wahrheiten, die mich
unter diesem Baume erleuchteten, habe aufbehalten und in meinen
Hauptschriften habe darstellen kdnnen, ist nur ein schwacher Nach-
klang dessen, was mich damals bewegte.«!? Als Rousseau diesen Brief
schreibt, liegt das Ereignis, tiber das er berichtet, tiber ein Jahrzehnt
zurtick; aber man fiihlt aus jedem Wort, wie ihn die Erinnerung noch
immer mit unverminderter Kraft ergreift und erschuittert. In der Tat
war es dieser Augenblick, der tber sein personliches Schicksal als
Denker entschied. Die Frage, vor die er sich plotzlich gestellt sah,
dringt alle Zweifel, die ihn bisher bewegt hatten, auf einen Punkt

12 Ders., Brief Nr. 2 an Chrétien Guillaume de Lamoignon de Malesherbes
vom 12.Januar 1762, in: Collection complette des ceuvres, Bd. XXIII, S.206-212:
S.208f. [»Si jamais quelque chose a ressemblé A une inspiration subite, c’est le
mouvement qui se fit en moi 2 cette lecture, tout-a-coup je me sens I’esprit ébloui
de mille lumieres; des foules d’idées vives s’y présentent 2 la fois avec une force et
une confusion qui me jeta dans un trouble inexprimable; je sens ma téte prise par
un étourdissement semblable a I'ivresse. Une violente palpitation m’oppresse,
souleve ma poitrine; ne pouvant plus respirer en marchant, je me laisse tomber
sous un des arbres de l’avenue, et j’y passe une demi-heure dans une telle agita-
tion, qu’en me relevant j’ appergus tout le devant de ma veste mouillé de mes
larmes, sans avoir senti que j’en répandois. Oh, Monsieur, si j’avois Jamals pu
écrire le quart de ce que j’ai vu et senti sous cet arbre, avec quelle clarté j’aurois
fait voir toutes les contraditions du systéme social; avec quelle force j’aurois
exposé tous les abus de nos institutions; avec quelle simplicité j’aurois démontré
que ’homme est bon naturellement, et que c’est par ces institutions seules, que les
hommes deviennent méchans. Tout ce que j’ai pu retenir de ces foules de grandes
vérités, qui dans un quart-d’heure, m’illuminerent sous cet arbre, a été bien foi-
blement épars dans les trois principaux de mes écrits [...]«]. — Die innere Wahr-
haftigkeit dieser Schilderung drangt sich unmittelbar auf — und ihr gegentiber ver-
liert Diderots Bericht, dafl er es gewesen sei, der im Gesprich Rousseau den
Grundgedanken seiner Abhandlung tiber die Preisfrage der Akademie von Dijon
eingegeben habe, jedes Gewicht. Es kann sich hier nur um ein Mif§verstindnis
Diderots oder um eine Gedichtnistiuschung handeln. Niheres zu dieser Frage
s. bei John Morley, Diderot and the Encyclopadists, 2Bde., London 1878; neue
Aufl., London 1923, Bd. 1, S. 1121,



14 Aufsitze und Abhandlungen 186-187

zusammen. Gleich einem glithenden Lavastrom bricht jetzt die unter-
driickte Emporung gegen all das, was die Epoche liebt und verehrt,
gegen die Lebens- und Bildungsideale des achtzehnten Jahrhunderts
in ithm empor. Die Fremdheit gegen diese Ideale hatte Rousseau seit
langem gespiirt — aber noch hatte er sie kaum sich selbst zu gestehen
gewagt, geschweige, daf§ er ihr nach auflen hin einen sichtbaren Aus-
druck gegeben hitte. Noch blendete ihn der Glanz der geistigen Kul-
tur, in deren Mittelpunkt er stand; noch hielt ihn die Freundschaft mit
den Fithrern der geistigen Bewegung, mit | Condillac und Diderot,
zurlick. Nun aber brechen alle diese miithsam aufgerichteten Dimme
zusammen. Eine neue sittliche Leidenschaft ist in ihm erwacht — und
sie treibt zugleich eine Flut neuer Ideen unaufhaltsam aus ihm empor.
Die innere Spannung, die er bisher dumpf und dunkel gefiihlt hatte,
wird jetzt zum klaren und sicheren Wissen. Sein Gefiihl ist mit
einem Schlage hell und hellsichtig geworden. Rousseau sieht jetzt,
wo er steht; er empfindet nicht nur, sondern er urteilt und verurteilt.
Noch vermag er dieses Urteil nicht in die Form des philosophi-
schen Begriffsund der philosophischen Begriindung zu kleiden.
Betrachtet man seine Antwort auf die Preisfrage der Akademie von
Dijon vom philosophisch-systematischen Standpunkt, so treten die
Schwichen und Liicken der Beweisfithrung tiberall deutlich hervor.
Rousseau selbst hat sich spiter, als er auf sein philosophisches Erst-
lingswerk zurtickblickte, diese Schwichen nicht verhehlt. In einer
Vorbemerkung zu einer spateren Ausgabe des »Discours« weist er auf
die tragische Ironie hin, die darin liege, daf§ ein Werk, das sich an inne-
rem Gehalt keiner seiner spateren Schriften vergleichen konne, den
eigentlichen Grund zu seinem literarischen Ruhm gelegt habe. Der
erste »Discours« stellt sich in der Tat im Ganzen von Rousseaus
Schriften als ein unerreichtes rhetorisches Meisterstiick dar; aber er ist
in vielem auch ein blofles rhetorisches Prunkstiick geblieben. Und
diese Rhetorik hat ithre Macht iber uns verloren; sie iibt auf uns nicht
mehr die gleiche hinreifende Gewalt, die sie auf die Zeitgenossen
getibt hat. Aber gleichviel, wie wir uns zu ihr und zu den einzelnen
Schritten von Rousseaus Argumentation verhalten: die Wahrhaf-
tigkeit der inneren Empfindung Rousseaus dringt sich auch uns in
jedem Satze des »Discours« auf. Die Sehnsucht, sich von allem Wis-
sensqualm zu entladen, alle Last und allen Prunk des Wissens von
sich abzuschiitteln, um den Weg zu den natiirlichen und schlichten
Daseinsformen zurtickzufinden, ist in jedem Worte lebendig. Rous-
seaus Ethik geht in diesem einen Grundgedanken und Grundgefiihl
auf. »O Tugend! Erhabenes Wissen der einfachen Seelen; bedarf es
denn so vieler Mithen und solchen Aufwands, um Dich zu erkennen?



187-188 Das Problem Jean-Jacques Rousseau 15

Sind Deine Grundsitze nicht in aller Herzen eingeschrieben — und
gentiigt es nicht, um Deine Gesetze zu erlernen, in sich selbst einzu-
kehren und die Stimme des Gewissens in der Stille der Leidenschaften
zu horen? Das ist die wahrhafte Philosophie; lassen wir es uns an ihr
genug sein, und neiden wir den berthmten Minnern, die in der Repu-
blik der Wissenschaften ihre Unsterblichkeit suchen und finden, ithren
Ruhm nicht.«!?

Wenn Rousseau in diesem Sinne die »Riickkehr zur Natur« for-
dert —wenn er zwischen dem, was der Mensch ist und dem, wozu er
sich kiinstlich | gemacht hat, unterscheidet, so entnimmt er das Recht
zu dieser Gegentiberstellung weder der Naturerkenntnis noch der
geschichtlichen Erkenntnis. Beide Faktoren sind fiir thn von durchaus
untergeordneter Bedeutung. Er ist weder Historiker noch Ethnologe
—und es erscheint ithm als eine seltsame Selbsttiuschung, wenn man
hofft, durch Einsichten dieser Artden Menschen verindern und ithn
seinem »natiirlichen Zustand« naherbringen zu konnen. Rousseau ist
nicht der einzige oder erste, der im achtzehnten Jahrhundert das
Losungswort: »Zurtiick zur Natur!« gepragt hat. Immer wieder klingt
es uns hier vielmehr in den mannigfachsten Variationen entgegen. Eif-
rig greift man nach allen Schilderungen der Sitten der Naturvolker;
immer mehr sucht man seine Anschauung tiber primitive Lebensfor-
men zu bereichern. Und mit diesem neuen Wissen, das man im
wesentlichen aus Reiseberichten schopft, geht ein neues Gefiihl Hand
in Hand. Diderot kntipft an einen Bericht Bougainvilles tiber seine
Siidseereise an, um in lyrischem Uberschwang die FEinfalt, die
Unschuld und das Glick der Naturvélker zu feiern.' Und Raynals
»Philosophie und politische Geschichte des Handels mit beiden
Indien« (1772) ist dem achtzehnten Jahrhundert zu einer unerschopf-
lichen Fundgrube fiir die Kenntnis »exotischer« Zustinde und fiir ihre
enthusiastische Lobpreisung geworden. Als Rousseau den »Discours
sur Porigine de I'inégalité« schreibt, ist diese Bewegung bereits in
vollem Gange; aber er selbst zeigt sich von ihr kaum bertihrt. Daf} er

13 [Rousseau, Discours qui a remporté le prix a ’académie de Dijon (Teil 2),
S.62: »O vertu! science sublime des ames simples, faut-il donc tant de peines et
d’appareil pour te connoitre? Tes principes ne sont-ils pas gravés dans tous les
ceeurs? Et ne suffit-il pas, pour apprendre tes loix, de rentrer en soi-méme et
d’écouter la voix de sa conscience dans le silence des passions? Voila la véritable
philosophie: sachons nous en contenter; et sans envier la gloire de ces hommes
célebres qui s’immortalisent dans la république des lettres [...]«.]

14 Denis Diderot, Supplément au voyage de Bougainville, in: (Euvres com-
pletes, hrsg. v. Jean Assézat, 20 Bde., Paris 1875-1877, Bd.II, S. 193-250 (geschrie-
ben 1772).



16 Aufsitze und Abhandlungen 188-189

in dieser Schrift keine Schilderung eines geschichtlich nachweisbaren
Urzustandes der Menschheit geben kénne und geben wolle: das hat
er gleich zu ihrem Beginn unzweideutig ausgesprochen. »Beginnen
wir damit, alle Tatsachen auszuschalten; denn sie gehen unsere
eigentliche Frage nichts an. Man darf die Untersuchungen, die man
tiber diesen Gegenstand anstellen kann, nicht als historische Wahrhei-
ten ansehen, sondern lediglich als hypothetische Erwidgungen, die
mehr dazu geeignet sind, die Natur der Dinge zu erhellen, als ihre
wirkliche Entstehung aufzuzeigen.«!> Die »Natur der Dinge« ist uns
tiberall gegenwirtig: Wir brauchen, um sie zu verstehen, nicht den
Rickweg durch die Jahrtausende, zu den spirlichen und unsicheren
Zeugnissen der Urgeschichte hin, zu machen. Wer vom »Natur-
zustand« spricht, der spricht — wie Rousseau in der Vorrede zum
»Discours sur I'inégalité« sagt — von einem Zustand, der nicht mehr
existiert, der vielleicht niemals existiert hat und wahr-
scheinlich nie existieren wird, und von dem man sich nichts-
destoweniger zutreffende Begriffe machen muff, um iber unseren
gegenwirtigen Zustand richtig zu urteilen. |

Und ebensowenig wie der Weg in die Urzeit kann uns die Erweite-
rung des riumlich-geographischen Horizonts weiterhelfen. Auch alle
Daten, die wir hier gewinnen kdnnen, bleiben stumme Zeugen, wenn
wir nicht in uns selbst das Mittel entdecken, sie zum Sprechen zu brin-
gen. Nicht aus der Ethnographie oder V6lkerkunde ist das wahre Wis-
sen vom Menschen zu schopfen. Es gibt nur eine lebendige Quelle
fir dieses Wissen: die Quelle der Selbsterkenntnis und der echten
Selbstbesinnung. Und auf sie hat sich denn auch Rousseau einzig und
allein berufen — und ihr will er alle Beweise fiir seine Grund- und
Anfangssitze entnehmen. Um den »homme naturel« vom »homme
artificiel« zu unterscheiden, brauchen wir nicht in lingst vergangene
und verschollene Epochen zurtickgehen — noch brauchen wir hierfiir
die Reise um die Welt zu machen. Jeder tragt in sich selbst das eigent-
liche Urbild — aber freilich ist es kaum einem beschieden gewesen,
es unter seinen kiinstlichen Umbhiillungen, unter all den willkiirlichen
und konventionellen Zutaten, zu entdecken und ans Licht zu ziehen.
Diese Entdeckung ist es, deren Rousseau sich rithmt und die er sei-
nem Zeitalter gegentber als sein eigentliches Verdienst in Anspruch

15 [Rousseau, Discours sur lorigine et les fondemens de I'inégalité (Teil 1),
S.61: »Commengons donc par écarter tous les faits, car ils ne touchent point 2 la
quest1on Il ne faut pas prendre les recherches dans lesquelles on peut entrer sur
ce sujet, pour des vérités historiques, mais seulement pour des raisonnemens
hypothétiques et conditionnels, plus propres 2 éclaircir la nature des choses qu’a
en montrer la véritable origine [...]«.]



189-190 Das Problem Jean-Jacques Rousseau 17

nimmt. Der Gelehrsamkeit, dem Wissen, den philosophischen, politi-
schen und soziologischen Theorien der Zeit hat er nichts anderes als
den schlichten Ausspruch seines Selbstbewuf3tseins und seiner Selbst-
erfahrung entgegenzusetzen. Woher hitte der Urheber dieser Lehre,
so heiflt es in der Schrift »Rousseau juge de Jean-Jacques«, »woher
hitte der Maler und der Apologet der menschlichen Natur sein Vor-
bild auch nehmen kénnen, hitte er es nicht in seinem eigenen Herzen
gefunden? Er hat diese Natur geschildert, so wie er sie in sich selbst
tihlte. Die Vorurteile, die ihn nicht unterjocht hatten, die kiinstlichen
Leidenschaften, denen er nicht zum Opfer gefallen war — sie verdun-
kelten fiir seine Augen nicht, wie fir die Augen aller anderen, die
ersten so allgemein vergessenen und verkannten Ziige der Menschheit.
[...] Mit einem Worte: Es war notig, daf§ ein Mensch einmal sich selbst
malte, um uns den primitiven Menschen zu zeigen — und wire der
Autor nicht ebenso einzigartig wie seine Biicher gewesen, so hitte er
diese Bicher niemals geschrieben. Aber wo gibt es noch diesen Men-
schen der Natur, der ein wahrhaft menschliches Leben lebt; der die
Meinung der anderen fiir nichts achtet und der sich lediglich von sei-
nen Neigungen und seiner Vernunft leiten ldflt, ohne Riicksicht dar-
auf, was die Gesellschaft, was das Publikum billigt oder tadelt? Man
sucht ihn vergebens unter uns. Uberall nur ein Firnis von Worten: [...]
tberall nur das Haschen nach einem Glick, das lediglich dem
Anschein nach besteht. Niemand kiimmert sich mehr um die Wirk-
lichkeit; alle setzen ihr Wesen in den Schein. Als Sklaven und Narren
ihrer Eigen|liebe leben sie dahin — nicht um zu leben, sondern um
andere glauben zu machen, sie hitten gelebt.«!®

Mit diesen Worten und mit der Gesinnung, die aus ihnen spricht,
scheint sich Rousseau zu einem schrankenlosen Individualismus zu

16 Ders., Rousseau juge de Jean-Jacques (3. Dialog), Bd. XXII, S.131{. [»D’ou
le peintre et apologiste de la nature [...] peut-il avoir tiré son modele, si ce n’est
de son propre cceur? Il I’a décrite comme il se sentoit lui-méme. Les préjugés dont
il n’étoit pas subjugué, les passions factices dont il n’étoit pas la proie, n’offus-
quoient point 2 ses yeux, comme 2 ceux des autres, ces premiers traits si générale-
ment oubliés ou méconnus. [...] En un mot, il falloit qu’un homme se fiit peint
lui-méme pour nous montrer ainsi ’homme primitif; et si I'auteur n’efit été tout
aussi singulier que ses livres, jamais il ne les efit écrits. Mais ou est-il cet homme
de la nature qui vit vraiment de la vie humaine, qui comptant pour rien I'opinion
d’autrui, se conduit uniquement d’apres ses penchans et sa raison, sans égard a ce
que le public approuve ou blime? On le chercheroit en vain parmi nous. Tous,
avec un beau vernis de paroles [...] Tous cherchent leur bonheur dans I’apparence,
nul ne se soucie de la réalité. Tous mettent leur &tre dans la paroitre: tous, esclaves
et dupes de I"amour-propre, ne vivent point pour vivre, mais pour faire croire
qu’ils ont vécu.«].



18 Aufsitze und Abhandlungen 190-191

bekennen — scheint er die Last und Biirde der Gesellschaft ein fiir alle-
mal unwillig von sich zu werfen. Und doch haben wir bisher nur den
einen Pol seines Wesens und nur ein Ziel seines Denkens erfaf3t.
Kurz nach der Abfassung des »Discours sur I'origine de 'inégalité«
tritt in diesem Denken ein kaum begreiflicher Umschwung ein. Wir
sehen uns jetzt zu einer Peripetie hingeftihrt, die noch immer das Stau-
nen aller Interpreten weckt. Rousseau wird zum Verfasser des »Con-
trat social«: Er schreibt eben jener Gesellschaft, die er verworfen und
die er als Ursache aller Verderbnis und alles Ungliicks der Menschheit
bezeichnet hatte, ithr Gesetzbuch. Und wie sieht dieses Gesetzbuch
aus? Man sollte erwarten, dafl es die Gesellschaft so weit als nur irgend
moglich in Schranken hielte — dafy es ihre Befugnisse so sorgsam
einengte und begrenzte, dafl damit jeder Angriff auf die Individualitit
hintangehalten wird. Aber ein solcher »Versuch, die Grenzen der
Wirksamkeit des Staates zu bestimmen«,!” liegt Rousseau vollig fern.
Der »Contrat social« verkiindigt und verherrlicht einen schlechthin
ungebundenen Absolutismus des Staatswillens. Vor der Macht der
»volonté générale« zerbricht jeder Sonder- und Einzelwille. Schon der
Eintritt in den Staat besagt den volligen Verzicht auf alle Sonder-
wiinsche. Man gibt sich dem Staat und der Gesellschaft nicht, ohne
sich beiden ganz zu geben. Von einer wahrhaften Einheit des Staa-
tes kann nur gesprochen werden, wenn die einzelnen in dieser Einheit
aufgehen und in ihr verschwinden. Hier gilt kein moglicher Vorbehalt:
»’aliénation se faisant sans réserve, ’'union est aussi parfaite qu’elle
peut I’étre, et nul associé n’a plus rien a réclamer [...]«!8
Und diese Omnipotenz des Staates macht keineswegs bei den Hand-
lungen der Menschen halt; sie nimmt auch ihre Gesinnungen fir sich
in Anspruch und belegt sie mit dem hirtesten Zwange. Auch die Reli-
gion wird zivilisiert und sozialisiert. Der Schluf§ des »Contrat social«
handelt von der Errichtung der »religion civile«, die fir alle Biirger
schlechthin verbindlich ist. Sie liflt dem einzelnen in bezug auf dieje-
nigen Dogmen, die fiir die Form des Gemeinschaftslebens ohne
Belang sind, jegliche Freiheit; aber sie richtet um so unerbittlicher eine
Reihe von Glaubensartikeln auf, an denen, bei Strafe der Ausstoflung
aus dem Staat, kein Zweifel erlaubt ist. Zu diesen Glaubensartikeln
gehort der Glaube an das Dasein eines allmichtigen und | allgiitigen

17 [Vgl. Wilhelm von Humboldt, Ideen zu einem Versuch, die Grinzen der
Wirksamkeit des Staats zu bestimmen, in: Gesammelte Schriften, hrsg. v. der
Koniglich Preuflischen Akademie der Wissenschaften, Bd.I, Berlin 1903, S.97-
254

18 Jean-Jacques Rousseau, Du contrat social (Buch1, Kap.6), in: Collection
complette des ceuvres, Bd.II, S. 1-176: S.19.



191 Das Problem Jean-Jacques Rousseau 19

Gottes, der Glaube an die Vorsehung und der Glaube an ein kiinftiges
Leben und eine kiinftige Vergeltung. Ist es ein zu hartes Urteil, wenn
Taine in seinen »Origines de la France contemporaine« den »Con-
trat social« eine Verherrlichung der Tyrannei nennt, wenn er den Staat
Rousseaus als einen Kerker und als ein Kloster bezeichnet? Die
Losung dieses fundamentalen Widerspruchs scheint unméglich —und
in der Tat ist die Mehrzahl der Interpreten an ihr verzweifelt.!”
Bekannte Werke der Rousseau-Literatur — ich nenne nur die Namen
von Morley, von Faguet, von Ducros, von Mornet — erkli-
ren unumwunden, dafl der »Contrat social« das Ganze von Rousseaus
Werk sprengt, daf} er einen volligen Bruch mit der philosophischen
Gesinnung, aus der dieses Werk urspriinglich erwachsen ist, enthalt.
Aber zugegeben selbst, dafl ein solcher Bruch moglich war: Wie laflt
es sich erkliren, dafl er sich Rousseau selbst so vollig entziehen
konnte? Denn Rousseau ist bis ins hohe Alter hinein nicht mide
geworden, die Einheit seines Werkes zu behaupten und zu verfechten.
Fir ihn ist der »Contrat social« kein Abfall von jenen Grundgedan-
ken, die er in seinen beiden Schriften tiber die Preisfragen der Akade-
mie von Dijon vertreten hatte; er ist vielmehr ihre folgerechte Weiter-
tihrung, ihre Erfiillung und ihre Vollendung. Niemals — so betont die
Schrift »Rousseau juge de Jean-Jacques« — habe der Angriff auf Kunst
und Wissenschaft dem Ziele gegolten, die Menschheit in ihre erste
Barbarei zuriickzustiirzen. Niemals habe er einen so seltsamen und
schimirischen Plan fassen konnen. »In diesen ersten Schriften galt es,
die Illusion zu zerstoren, die uns mit einer so torichten Bewunderung
fir die Werkzeuge unseres Ungliicks erfiillt, galt es jene triigerische
Wertschitzung zu berichtigen, die uns verderbliche Talente mit Ehren
tiberhiufen und wohltitige Tugenden verachten lifit. Uberall zeigt er
uns hier, dafl das Menschengeschlecht in seinem urspriinglichen
Zustand besser war und gliicklicher gewesen ist — und dafl es blind,
ungliicklich und bose geworden ist in dem Mafle, als es sich von thm
entfernt hat. [...] Aber die menschliche Natur schreitet nicht zurtick
— und niemals kann man wieder zu der Zeit der Unschuld und der
Gleichheit zuriickkehren, wenn man sich einmal von ihr entfernt hat.
Gerade dies Prinzip war es, auf dem er fort und fort bestanden hat.

19 Die Einheit von Rousseaus Werk ist demgegentiber, in der neueren Lite-
ratur, besonders von Hubert vertreten worden, der nicht im »Discours sur I’'iné-
galité«, sondern im »Contrat social« den Mittelpunkt und Brennpunkt von Rous-
seaus Werk sieht (Rousseau et I’Encyclopédie). Unter anderen Gesichtspunkten
wird diese Einheit von Albert Schinz, La pensée de Jean-Jacques Rousseau. Essai
d’interprétation nouvelle, Paris 1929 (Bibliotheque de philosophie contempo-
raine), und von Lanson, vgl. oben, S.6, Anm. 4, vertreten.



20 Aufsitze und Abhandlungen 191-192

[...] Man hat ihn hartnickig beschuldigt, er wolle die Wissenschaft
zerstoren, die Kiinste | [...] vernichten und die Menschheit wieder in
ihre erste Barbarei versinken lassen; er hat, ganz im Gegenteil, immer
auf der Erhaltung der bestehenden Einrichtungen bestanden, indem er
erklirte, daf} ihre Zerstorung die Laster bestehen lassen und nur die
Mittel zu ihrer Linderung und Milderung beseitigen wiirde; dafl sie an
Stelle der Korruption nur die zligellose Gewalt setzen wiirde.«*° Wie
istin der gegenwiartigen Stufe der menschlichen Entwicklung, an
der alle unsere Arbeit einsetzen muf}, wenn sie nicht leer und illuso-
risch bleiben soll, beiden Ubeln zu wehren? Wie kénnen wir eine
echte und wahrhafte menschliche Gemeinschaft aufbauen, ohne
damit den Ubeln und der Verderbnis der konventionellen Gesell-
schaft zu verfallen? Das ist die Frage, die der »Contrat social« sich
stellt. Die Riickkehr zur Einfalt und zum Glick des Naturzustands ist
uns versperrt — aber der Weg zur Freiheit liegt offen, und er kann
und soll beschritten werden. An diesem Punkt ist freilich die Inter-
pretation gendtigt, einen schwierigen und schlipfrigen Boden zu
betreten. Denn von allen Begriffen Rousseaus ist sein Freiheitsbegriff
derjenige, der die verschiedenartigsten und widerspruchsvollsten
Auslegungen erfahren hat. In dem fast zwei Jahrhunderte wihrenden
Streit, der um ihn gefithrt wird, hat dieser Begriff seine Bestimmtheit
fast vollig eingebtfit. Von der Parteien Hafl und Gunst wird er bald
hierhin, bald dorthin gezerrt; er ist zum blofen politischen Schlag-
wort geworden, das heute in allen Farben schillert, das den verschie-
densten Zielen des politischen Kampfes dienstbar gemacht worden ist.
Aber das eine laflt sich sagen, dafl Rousseau selbst an dieser Vieldeu-
tigkeit und Verworrenheit keine Schuld trifft. Er hat den spezifischen
Sinn und die eigentliche Grundbedeutung seiner Idee der Freiheit klar
und sicher bestimmt. Freiheit bedeutet fiir ithn nicht Willkiir, sondern

20 Rousseau, Rousseau juge de Jean-Jacques (3.Dialog), Bd. XXII, S.129f.
[»Dans ses premiers écrits, il s’attache davantage a détruire ce prestige d’illusion
qui nous donne une admiration stupide pour les instrumens de nos miseres, et &
corriger cette estimation trompeuse qui nous fait honorer des talens pernicieux et
mépriser des vertus utiles. Par-tout il nous fait voir espece humaine meilleure,
plus sage et plus heureuse dans sa constitution primitive; aveugle, misérable et
méchante, 3 mesure qu’elle s’en éloigne. [...] Mais la nature humaine ne rétrograde
pas, et jamais on ne remonte vers les temps d’innocence et d’égalité quand une fois
on s’en est éloigné; c’est encore un des principes sur lesquels il a le plus insisté.
[...] On s’est obstiné a ’accuser de vouloir détruire les sciences, les arts [...] et
replonger 'univers dans sa premier barbarie: il a toujours insisté, au contraire, sur
la conservation des institutions existantes, soutenant que leur destruction ne seroit
qu’éter les palliatifs en laissant les vices, et substituer le brigandage a la corrup-
tion.«].



192-193 Das Problem Jean-Jacques Rousseau 21

die Uberwindung und den Ausschluf} aller Willkiir. Sie besagt die Bin-
dung an ein strenges und unverbriichliches Gesetz, das das Indivi-
duum tber sich selbst aufrichtet. Nicht die Abkehr von diesem Gesetz
und die Losgelostheit von thm, sondern die selbstindige Zustim-
mung zu ihm ist das, was den echten und eigentlichen Charakter der
Freiheit ausmacht. Und er ist in der »volonté générale«, im Staatswil-
len verwirklicht. Der Staat nimmt das Individuum ganz und ohne
Riickhalt in Anspruch; aber er wirkt hierin nicht als Zwangsanstalt,
sondern er stellt es damit nur unter eine Verpflichtung, die es selbst
als gtiltig und notwendig ansieht und die es daher, ebensowohl um
ihrer selbst willen wie um seinetwillen, bejaht. Hier liegt der Kern des
gesamten politisch-sozialen Problems. Es handelt sich nicht darum,
den einzelnen in dem Sinne zu emanzipieren | und freizugeben, dafl er
aus der Form und der Ordnung der Gemeinschaft entlassen wird; es
handelt sich vielmehr darum, eine solche Gemeinschaftsform zu fin-
den, daf} sie mit der gesamten vereinten Kraft des staatlichen Verban-
des die Person jedes einzelnen schiitzt, so daf} der einzelne, indem er
sich mit allen anderen zusammenschlief}t, nichtsdestoweniger in
ebendiesem Zusammenschluf$ nur sich selbst gehorcht. »Indem sich
jeder allen gibt, gibt er sich damit keinem besonders zu eigen; und da
es kein Glied der Gemeinschaft gibt, iber das man nicht das gleiche
Recht gewinnt als das, das man ihm iber sich verstattet, so gewinnt
jeder das, was er aufgegeben hat, in gleichem Mafe wieder zurtick —
und er erhilt zugleich eine verstirkte Kraft, sich zu behaupten und
das, was er ist und was er hat, zu bewahren.«?! »Solange die Biirger nur
solchen Bestimmungen unterliegen, denen sie selbst zugestimmt ha-
ben oder denen sie doch aus freier und verniinftiger Einsicht zustim-
men konnten, gehorchen sie niemand anderem, als ihrem eigenen
Willen.«?? Sie geben damit freilich die Ungebundenheit des Naturzu-
standes, die »indépendance naturelle« auf — aber sie tauschen sie gegen
die wahre Freiheit ein, die in der Bindung aller an das Gesetz besteht.
Und damit erst sind sie zu Individuen im hoheren Sinne, zu autono-
men Personlichkeiten geworden. Rousseau zogert jetzt keinen
Augenblick, diesen sittlichen Begriff der Personlichkeit weit tiber
den bloflen Naturzustand zu erheben. Seine Worte sind hier von einer

21 Ders., Du contrat social (Buch 1, Kap.6), S.20 [»Enfin, chacun se donnant
3 tous ne se donne a personne; et comme il n’y a pas un associé sur lequel on
n’acquiere le méme droit qu’on lui céde sur soi, on gagne I’équivalent de tout ce
qu’on perd, et plus de force pour conserver ce qu’on a.«].

22 A.a.O. (Buch2, Kap.4), S.41 [»Tant que les sujets ne sont soumis qu’a
de telles conventions, ils n’obéissent & personne, mais seulement a leur propre
volonté [...]«].



22 Aufsitze und Abhandlungen 193-194

unzweideutigen Klarheit und Schirfe, die man ihm, der als blinder
Anbeter des »primitiven Menschen« gilt, kaum zutrauen sollte.
Wenngleich sich der Mensch durch den Eintritt in die Gemeinschaft
verschiedener Vorteile beraubt, die er im Naturzustand besessen hat,
so gewinnt er damit auf der anderen Seite eine solche Entwicklung sei-
ner Fahigkeiten, eine solche Erweckung seiner Ideen und eine solche
Veredelung seiner Gefiihle, dafl wenn die Miffbriuche dieser neuen
Ordnung nicht wiren, die ihn oft unter den Naturzustand herabwiir-
digen, er ohne Unterlafl den gliicklichen Augenblick segnen mifSte,
der ihn diesem Zustand fiir immer entrissen und der aus einem
beschrinkten und stupiden Tier ein geistiges Wesen und einen Men-
schen gemacht hat.?* Die These, die der »Discours sur I'inégalité« zu
vertreten schien, ist damit freilich endgtltig verlassen. Denn hier
erschien der Eintritt in das Reich der Geistigkeit noch wie eine Art
Abfall von dem glicklichen Stande der Natur und wie eine biolo-
gische Verderbnis. Der Mensch, | der denkt, ist ein entartetes Tier:
»I’homme qui médite est un animal dépravé«.2* Und ebenso hatte die
»Abhandlung tiber die Kiinste und Wissenschaften« ausgesprochen,
dafl die Natur den Menschen vor dem Wissen bewahren wollte —
gleich einer sorglichen Mutter, die eine gefidhrliche Watfe den Hinden
ihres Kindes entreif3t.?> Ist dies alles jetzt fiir Rousseau versunken und
vergessen — hat er nunmehr vorbehaltlos fiir den »Geist« und gegen
die Natur optiert, und gibt er sich all seinen Gefahren, die er selbst so
klar gesehen und so riicksichtslos ausgesprochen hatte, ohne Beden-
ken preis? Und was kann diese neue Wendung erkliren und rechtfer-
tigen? Man kann diese Erklirung nur finden, wenn man das rechte Mit-
telglied nicht verfehlt. Das Wissen — das ist die Einsicht, die Rousseau
jetzt errungen hat — ist ohne Gefahr, sofern es sich nicht schlechthin
iiber das Leben erhebt und sich von ithm losreifit, sondern sofern es
der Ordnung des Lebens selbst dienen will. Es darf keinen absoluten
Primat fiir sich beanspruchen; denn im Reiche der geistigen Werte
ist es der sittliche Wille, dem der Primat zukommt. So mufl denn auch
in der Ordnung der menschlichen Gemeinschaft die sichere und klare
Gestaltung der Willenswelt dem Aufbau der Welt des Wissens
vorangehen. Der Mensch muf} erst in sich selbst das klare und feste
Gesetz gefunden haben, ehe er nach den Gesetzen der Welt, der dufle-
ren Gegenstinde, fragt und forscht. Ist dieses erste und dringendste
Problem bewiltigt, ist der Geist in der Ordnung des staatlich-sozia-

2 A.a.0O. (Buch1, Kap.8), S.251.
2¢ Ders., Discours sur origine et les fondemens de 'inégalité (1. Teil), S. 69.
25 Ders., Discours qui a remporté le prix a I’académie de Dijon (1. Teil), S.43.



194-195 Das Problem Jean-Jacques Rousseau 23

len Kosmos zur wahrhaften Freiheit durchgedrungen — dann mag er
sich auch der Freiheit des Forschens getrost tiberlassen. Das Wissen
wird jetzt nicht mehr dem bloflen »Raffinement« verfallen; es wird den
Menschen nicht verweichlichen und erschlaffen. Nur eine falsche
ethische Ordnung der Dinge war es, die das Wissen in diese Rich-
tung abgelenkt hat, die es zur bloflen intellektuellen Verfeinerung, zu
einer Artvon geistigem Luxus gemacht hat. Es wird von selbst in seine
rechten Bahnen zuriickkehren, wenn diese Hemmung beseitigt ist. Die
geistige Freiheit fruchtet dem Menschen nichts ohne die sittliche; diese
aber ist nicht zu erlangen ohne eine radikale Umwandlung der gesell-
schaftlichen Ordnung, die alle Willkiir ausloscht und allein der inne-
ren Notwendigkeit des Gesetzes zum Siege verhilft.

Dieser Hymnus auf das Gesetz und seine unbedingte Allgemein-
giiltigkeit geht durch alle politischen Schriften Rousseaus hindurch —
aber freilich ist er gerade an diesem Punkte am stirksten und am hau-
figsten miflverstanden worden. Nur einer hat hier den inneren
Zusammenhang | seiner Gedankenwelt klar und richtig gesehen; nur
Kant ist, an ebendiesem Punkte, zum bewundernden Schiiler Rous-
seaus geworden. Die gewohnliche Auffassung und Deutung Rous-
seaus aber hat hier eine andere, gerade entgegengesetzte Richtung ein-
geschlagen. Schon im 18.Jahrhundert stehen sich die Auffassungen
und Deutungen schroff gegentiber: Denn wie Kant, so ist es die Genie-
periode, die Rousseau auf den Schild erhebt und die thn zum Schutz-
herrn fiir ihre Auslegung der Freiheit macht. Hier wird die Freiheit
gegen das Gesetz aufgerufen; hier besteht ihr Sinn und ihr Zweck
darin, den Menschen vom Druck und vom Zwang der Gesetze zu
16sen. »Ich soll meinen Leib pressen in eine Schniirbrust, so ruft Karl
Moor aus, »und meinen Willen schniiren in Gesetze. Das Gesetz hat
zum Schneckengang verdorben, was Adlerflug geworden wire. Das
Gesetz hat noch keinen groflen Mann gebildet, aber die Freiheit bri-
tet Kolosse und Extremititen aus.«*® Diese Stimmung des »Sturmes
und Dranges« aber ist nicht die intellektuelle und die sittliche Grund-
stimmung Rousseaus. Fiir ihn ist das Gesetz kein Gegner und Wider-
sacher der Freiheit — es ist vielmehr das, was uns allein Freiheit geben
und was sie wahrhaft gewihrleisten kann. Von seinen ersten politi-
schen Schriften an steht diese Grundauffassung fiir Rousseau fest. Der
»Discours sur I’économie politique«, den Rousseau fiir die Enzyklo-
padie verfafit hat, spricht sie unzweideutig aus. »Das Gesetz allein ist

26 [Friedrich Schiller, Die Riuber. Ein Schauspiel, in: Simtliche Werke. Siku-
lar-Ausgabe in 16 Bdn., in Verb. mit Richard Fester u.a. hrsg. v. Eduard von der
Hellen, Stuttgart/Berlin 1904-1905, Bd.III, S. 1-156: S.18.]



24 Aufsitze und Abhandlungen 195-196

es, dem der Mensch die Gerechtigkeit und die Freiheit verdankt; die-
ses Organ des Willens aller istes, das die natiirliche Gleichheit unter
den Menschen in der Ordnung des Rechts wiederherstellt; diese gott-
liche Stimme stellt fiir jeden Biirger die Normen der allgemeinen Ver-
nunft fest und lehrt ihn, gemafl den Maximen seines eigenen Urteils
zu urteilen und niemals in Widerstreit mit sich selbst zu geraten.«?’
Auf der anderen Seite ist diese gemeinsame Abhingigkeit vom Gesetz
aber auch der einzige Rechtsgrund fiir jede soziale Abhingigkeit tiber-
haupt. Jedes politische Gemeinwesen ist innerlich ungesund, sobald es
einen anderen Gehorsam verlangt. Die Freiheit ist vernichtet, wenn
die Unterwerfung unter den Willen eines einzelnen oder einer herr-
schenden Gruppe, die niemals mehr als eine Verbindung einzelner sein
kann, gefordert wird. Die einzig »legitime« Gewalt ist die Gewalt, die
das Prinzip der Legitimititals solches, diedie Idee des Gesetzes
selbst tiber die Einzelwillen ausiibt. Diese Idee nimmt das Indivi-
duum immer nur als Glied der Gemeinschaft, als mitwirkendes Organ
des Gesamtwillens, nicht aber in seinem partikuliren Dasein und
Sosein in Anspruch. Kein besonderes Vorrecht kann einem einzelnen
als einzelnem oder einer besonderen Klasse eingeraumt werden; keine
besondere Leistung kann von ihm verlangt werden. Das Gesetz darf
in diesem Sinne kein »An|sehen der Person« kennen. Eine Bindung,
die nicht schlechthin alle, sondern die nur diesen oder jenen binden
will, hebt sich damit selbst auf. Es kann und es darf keine Ausnahmen
innerhalb desRechtsund kraft des Rechts geben; vielmehr bedeu-
tet jede Ausnahmebestimmung, der einzelne Biirger oder bestimmte
Klassen unterworfen werden, eo ipso die Vernichtung der Rechts- und
Staatsidee selbst: die Auflosung des sozialen Pakts und den Riickfall
in den Naturzustand, der sich in diesem Zusammenhang als reiner
Gewaltzustand kennzeichnet.?®

In diesem Sinne ist die eigentliche Grundaufgabe des Staates, an
Stelle der physischen Ungleichheit unter den Menschen, die unauf-
heblich ist, die rechtliche und moralische Gleichheit zu setzen.?? Die
physische Ungleichheit ist nicht zu vermeiden — und sie ist nicht

27 [Jean-Jacques Rousseau, Discours sur I’économie politique, in: Collection
complette des ceuvres, Bd.I, S.195-248: S.206: »C’est a la loi seule que les
hommes doivent la justice et la liberté. C’est cet organe salutaire de la volonté de
tous, qui rétablit dans le droit I’égalité naturelle entre les hommes. C’est cette voix
céleste qui dicte a chaque citoyen les préceptes de la raison publique, et lui
apprend 2 agir selon les maximes de son propre jugement, et 2 n’étre pas en contra-
diction avec lui-méme.«]

28 Ders., Du contrat social (Buch2, Kap.4), S.37-43.

29 A.a.0. (Buch1, Kap.9), S.26-29.



196-197 Das Problem Jean-Jacques Rousseau 25

zu beklagen. Zu ihr rechnet Rousseau auch die Ungleichheit des
Eigentums, die, rein als solche, als die unterschiedliche Verteilung der
Giter, fir ihn nur eine nebensichliche und untergeordnete Rolle
spielt. Eigentlich kommunistische Gedanken hat der »Contrat
social« nirgends entwickelt. Die Ungleichheit des Besitzes ist fur thn
ein Adiaphoron — eine Tatsache, die der Mensch ebensowohl hinneh-
men kann, wie er die verschiedene Verteilung der korperlichen Krifte
und Geschicklichkeiten und der geistigen Gaben hinnehmen muf.
Hier hat das Reich der Fretheit seine Grenze, und das Reich des
Schicksals beginnt. Der Staat wird von Rousseau nirgends als blofler
Wohlfahrtsstaat gedacht, und er ist fiir ihn nicht, wie er es fiir Diderot
und fiir die Mehrzahl der Enzyklopadisten ist, lediglich der » Austei-
ler der Gliickseligkeit«.’® Er garantiert daher dem einzelnen nicht das
gleiche Maf§ von Giitern, sondern er verbiirgt ithm ausschliellich das
Gleichmafl von Rechten und Pflichten. Zu Eingriffen in das Eigentum
ist er demgemif} insofern berechtigt und berufen, als die Verschieden-
heit des Besitzes die moralische Gleichheit der Rechtssubjekte gefdhr-
det — als sie einzelne Klassen von Biirgern zu volliger konomischer
Abhingigkeit verurteilt und sie damit zu einem Spielball in den Hén-
den der Reichen und Michtigen zu machen droht. Hier darf und hier
soll der Staat eingreifen: Er muf} durch geeignete Gesetze, wie z.B.
durch bestimmte Einschrinkungen des Erbganges, ein Gleichgewicht
der okonomischen Krifte herzustellen versuchen. Dartiber hinaus
geht Rousseaus Forderung nicht. Aber als das eigentliche Kennzei-
chen, und gewissermafien als das Stigma der Gesellschaft von ehedem,
sieht er es freilich an, dafl sie sich iiberall der 6konomischen Ungleich-
heit | bedient hat, um ihre Gewaltherrschaft, um die hirteste politische
Tyrannei auf sie zu griinden. Das scharfe Wort des Thomas Morus,
dafl das, was man bisher Staat genannt habe, nichts anderes gewesen
sei als eine Verschworung der Reichen wider die Armen, hat sich
Rousseau vollig zu eigen gemacht. »Ihr bediirft meiner«, so spricht
der eine zu dem anderen, »denn ich bin reich, und IThr seid arm.
Schlieffen wir also einen Vertrag untereinander: Ich werde Euch die
Ehre erweisen, daf§ Thr mir dienen diirft unter der Bedingung, dafl Thr
mir das wenige gebt, was Euch noch geblieben ist, fir die Miihe, die
ich auf mich nehme, Euch zu befehlen.« Nicht die Armut als solche ist
es, wogegen sich Rousseau auflehnt; was er bekimpft und was er mit

30 [Johann Gottlieb Fichte, Appellation an das Publicum tiber die durch ein
Churf. Sichs. Conlfiscationsrescript ihm beigemessenen atheistischen Aeusserun-
gen, in: Simmtliche Werke, hrsg. v. Immanuel Hermann Fichte, Bd. V, Berlin 1845,
S.191-238: S.218: »Geber der Gliickseligkeit«.]



26 Aufsitze und Abhandlungen 197

steigender Erbitterung verfolgt, ist vielmehr die politische und mora-
lische Entrechtung, die in der gegenwirtigen Ordnung der Gesell-
schaft ihre unausbleibliche Folge ist. »Sind nicht alle Vorteile der
Gesellschaft fiir die Michtigen und Reichen? Sind nicht alle eintrigli-
chen Amter fiir sie bestimmt? Sind ihnen nicht alle Auszeichnungen
und alle Vorrechte vorbehalten? Steht ihnen nicht stets die Autoritit
des Staates zur Verfigung? Wenn ein Mann von Rang seine Glaubiger
bestiehlt oder andere betriigerische Handlungen begeht, ist er nicht
der Straflosigkeit sicher? Die Stockstreiche, die er verteilt, die Gewalt-
taten, die er begeht, selbst Totschlag und Mord, machen ihn nicht
schuldig; es sind Dinge, die man vertuscht und von denen im Lauf von
sechs Monaten niemand mehr spricht. Wenn aber dieser selbe Mann
bestohlen wird, so gerit sogleich die gesamte Polizei in Bewegung,
und wehe dem Ungliicklichen, auf den er seinen Verdacht wirft. Wenn
er einen gefihrlichen Ort zu passieren hat, so schreiten alsbald Eskor-
ten vor ithm her, wenn seine Sanfte bricht, so eilt ihm alles zu Hilfe [...]
Findet sich ein Karrenschieber auf seinem Wege, so macht man
Anstalt, thn zu ermorden — und fiinfzig anstindige Fuflginger, die
ithren Geschiften nachgehen, werden eher zur Seite geschoben und er-
driickt, als daf§ ein Nichtstuer in seiner Equipage auch nur den gering-
sten Aufenthalt erfahrt. All diese Riicksichten kosten ihn nicht einen
Heller; sie sind das Recht des reichen Mannes und nicht der Preis des
Reichtums.«*! Rousseau selbst hat alle Bitternisse der Armut kennen-
gelernt; aber er hat sich gegen alle physischen Entbehrungen stets mit

31 Rousseau, Discours sur I’économie politique, S.237{f. [1. Zitat S. 240: » Vous
avez besoin de moi, car je suis riche et vous étes pauvre; faisons donc un accord
entre nous: je permettrai que vous ayez Phonneur de me servir, a condition que
vous me donnerez le pen qui vous reste, pour la peine que je prendrai de vous com-
mander.« 2.Zitat S.238{.: »Tous les avantages de la société ne sont-ils pas pour les
puissans et les riches? tous les emplois lucratifs ne sont-ils pas remplis par eux
seuls? toutes les graces, toutes les exemptions, ne leur sont-elles pas réservées? Et
’autorité publique n’est-elle pas toute, en leur faveur? Qu’un homme de consi-
dération vole ses créanciers ou fasse d’autres friponneries, n’est-il pas toujours str
de I'impunité? Les coups de baton qu’il distribue, les violences qu’il commet, les
meurtres mémes et les assassinats dont il se rend coupable, ne sont-ce pas des
affaires qu’on assoupit, et dont au bout de six mois il n’est plus question? Que ce
méme homme soit volé, toute la police est aussi-tot en mouvement, et malheur aux
innocens qu’il soupgonne! Passe-t-il dans un lieu dangereux? voila les escortes en
campagne: ’essieu de sa chaise vient-il 2 rompre? tout vole a son secours: [...] un
charretier se trouve-t-il sur son passage? ses gens sont préts 2 'assommer; et cin-
quante honnétes piétons allant a leurs affaires seroient plutdt écrasés, qu'un faquin
oisis retardé dans son équipage. Tous ces égards ne lui cofitent pas un sol; ils sont
le droit de I’lhomme riche, et non le prix de la richesse.«].



197-198 Das Problem Jean-Jacques Rousseau 27

stoischem Gleichmut gewappnet. Was er dagegen niemals zu tragen
gelernt hat, das war die Abhingigkeit des Willens von fremdem
Gebot und fremder Willkiir. Und an diesem Punkte setzt denn auch
sein Staatsideal wie sein Erziehungsideal ein. Der Grundgedanke des
»Emile« besteht darin, dafl man dem Z6gling, den man zur Selbstin-
digkeit des | Willens und des Charakters erziehen will, keine physische
Schwierigkeit aus dem Wege raumen — dafl man ihm kein Leid, keine
Miihe, keine Entbehrung ersparen soll. Das einzige, wovor man ihn
sorgsam schiitzen soll, ist die gewaltsame Aufzwingung eines fremden
Willens — ist ein Gebot, das er in seiner Notwendigkeit nicht versteht.
Den Zwang der Sachen soll er von frithester Kindheit an kennen-
lernen, und ithm soll er sich beugen lernen; aber die Tyrannei der
Menschen bleibe thm erspart. Von diesem Grundgedanken aus 1aflt
sich auch die Tendenz von Rousseaus Staats- und Gesellschaftslehre
erst vollig verstehen. Denn ihr wesentlicher Zweck geht darauf, den
einzelnen zwar unter ein schlechthin allgemeinverbindliches Gesetz
zu stellen, aber dieses Gesetz selbst so zu formen, daf§ jeder Schein der
Laune und der Willkiir aus thm verschwindet. Wir sollen lernen, uns
dem Gesetz der Gemeinschaft zu beugen, wie wir uns vor dem Natur-
gesetz beugen; wir sollen uns in thm nicht einem fremden Machtgebot
fiigen, sondern es befolgen, weil wir es in seiner Notwendigkeit ein-
sehen. Das ist dann und nur dann méglich, wenn wir dieses Gesetz als
ein solches begreifen, dem wir selbst innerlich zustimmen missen,
wenn wir uns seinen Sinn aneignen und diesen Sinn in den eigenen
Willen aufnehmen konnen.

Damit aber ergeht nun an den Staat eine neue Anforderung und
Aufforderung, wie sie in solcher Schirfe und Bestimmtheit seit den
Tagen Platos kaum jemals wieder gehdrt worden war. Denn seine
wesentliche Aufgabe, die aller Beherrschung vorangehen und die ihr
zugrunde liegen muf3, ist die Aufgabe der Erziehung. Er wendet sich
nicht einfach an schon vorhandene und gegebene Subjekte des Wil-
lens, sondern sein erstes Absehen geht darauf, sich die rechten Sub-
jekte, an die sein Ruf ergehen kann, zu schaffen. Ohne diese Form
der Willensbildung ist jegliche Herrschaft tiber den Willen triige-
risch und eitel. Man hat zumeist gegen die Vertragstheorie im allge-
meinen und gegen Rousseaus »Contrat social« im besonderen den
Einwand erhoben, dafl sie eine atomistisch-mechanische Theorie sei,
dafl sie den staatlichen Gesamtwillen als blofles Aggregat betrachtet,
das sich aus dem Willen aller einzelnen zusammensetzt. Aber dieser
Vorwurf verkennt das Wesentliche von Rousseaus Grundabsicht. Er
hat, rein formell betrachtet, freilich Mithe genug, die »volonté géné-
rale« klar und sicher gegen die »volonté de tous« abzugrenzen — und



28 Aufsitze und Abhandlungen 198-199

im »Contrat social« finden sich nicht wenige Stellen, an denen es
scheint, als liefle sich der Inhalt des allgemeinen Willens rein quanti-
tativ bestimmen, als liefe er sich durch einfache Zihlung der ein-
zelnen Stimmen errechnen. Hier liegen zweifellos Mingel der Aus-
fihrung vor — aber diese Mingel betreffen nicht den Kern von
Rousseaus Grundgedanken. Denn Rousseau sieht im Staat keines-
wegs eine blofle | »Assoziation«, eine Interessengemeinschaft und
einen Interessenausgleich der Einzelwillen. Er ist nach ihm keine blof§
empirische Zusammenfassung bestimmter Neigungen und Triebe,
bestimmter »Velleititen«, sondern er ist die Form, in der der Wille, als
sittlicher Wille, iiberhaupt besteht — in der sich der Ubergang der
bloflen Willkiir zum Willen allein vollziehen kann. Das Gesetz in sei-
nem reinen und strengen Sinne ist kein Band, das sich blof§ duf8erlich
an die Einzelwillen schliefft und ihr Auseinandergehen verhindert; es
ist vielmehr deren konstitutives Prinzip; es ist das, was sie geistig
begriindet und geistig rechtfertigt. Es will nur insofern tiber Biirger
herrschen, als es sie, in jedem einzelnen Akt, zugleich zu Biirgern
macht und zu Birgern erzieht. Diese ideelle Aufgabe, nicht das
Gluck und die Wohlfahrt des einzelnen, ist das eigentliche Telos des
Staates. Aber um sie in ihrer Wesenheit zu erfassen, mufd man sich frei-
lich tber alle bisherigen empirisch-historischen Formen der politi-
schen Gemeinschaft erheben. Nicht von einer Vergleichung dieser
Formen noch aus ihrer begrifflichen Gliederung und Klassifikation,
wie sie etwa Montesquieu in seinem »Esprit des lois« versucht hat,
ist eine wahrhafte Begriindung des Staates zu erhoffen. Gegen ein
derartiges empirisch-abstraktives Verfahren erhebt Rousseau aus-
drucklich Einspruch. »Die menschlichen Einrichtungen scheinen auf
den ersten Blick auf nichts anderes als auf bloflen Flugsand gegriindet.
Erst wenn man sie naher priift, erst wenn man allen Staub und Schutt,
der das Gebidude umgibt, entfernt hat, entdeckt man die unerschiit-
terliche Grundlage, auf der es errichtet ist und lernt man seine Funda-
mente achten.«32 Die Menschheit war bisher eher vom Staat besessen,
als daf} sie ihn frei gestaltet und sich in ihm die ihr gemifle Ordnung
gegeben hitte. Die Not hat sie zum Staate hingetrieben und in ithm
festgehalten — lange che sie seine Notwendigkeit zu begreifen und

32 Ders., Discours sur [’origine et les fondemens de 'inégalité (Vorwort), S.53
[»[...]les établissemens humains paroissent au premier coup-d’ceil, fondés sur des
monceaux de sable mouvant: ce n’est qu’en les examinant de prés, ce n’est qu’apres
avoir écarté la poussiére et le sable qui entourent I’édifice, qu’on apergoit la base
inébranlable sur laquelle il est élevé, et qu’on apprend 2 en respecter les fonde-
mens.«].



199-200 Das Problem Jean-Jacques Rousseau 29

innerlich zu verstehen vermochte. Jetzt aber gilt es, diesen Bann end-
lich zu brechen. Der blofle Notstaat soll zum Vernunftstaat werden.
Wie Bacon das »Regnum hominis« tiber die Natur forderte, so stellt
Rousseau die gleiche Forderung fiir den eigentlichen Bereich des
Menschen, fir Staat und Gesellschaft. Solange man beide dem blof}
physischen Bediirfnis und der Herrschaft der Affekte und Leiden-
schaften tiberlief3, solange man sie zum Tummelplatz des Macht- und
Herrschaftstriebes, des Ehrgeizes und der Eigenliebe machte, wurde
jede neue Befestigung des Staates dem Menschen nur zu einer neuen
Geiflel. Die bisherige Form der Gesellschaft hat den Menschen mit
unzihligen Ubeln belastet, hat ihn immer tiefer in Irrtum und Laster
verstrickt. Aber diese Verstrickung | ist kein unausweichliches
Schicksal, dem der Mensch unterliegt. Er kann und er soll sich von
ihr befreien, indem er die Leitung seines Geschickes selbst in die Hand
nimmt - indem er das bloffe Miissen inein Wollen undinein Sol-
len verwandelt. Es ist Sache des Menschen und es ist in seine Macht
gegeben, den Fluch, der bisher tiber aller staatlichen und gesellschaft-
lichen Entwicklung lag, in Segen zu verwandeln. Aber er kann diese
Aufgabe nur 16sen, wenn er zuvor sich selbst gefunden und sich selbst
begriffen hat. Beide Forderungen fafit Rousseaus »Contrat social« in
eins. Staat und Individuum sollen sich wechselseitig finden; sie sollen
miteinander wachsen und werden, um sich fortan in diesem gemein-
samen Wachstum unloslich miteinander zu verkniipfen. Was Rous-
seau jetzt erkannt hat, ist, dafl der Mensch an sich weder gut noch
bose, weder gliicklich noch ungliicklich ist, weil sein Sein und seine
Form nicht starr gegeben, sondern bildsam sind. Und die wichtig-
ste, die wesentlich plastische Kraft sieht er in der Gemeinschaft
beschlossen. Jetzt erkennt er, daf§ jenes neue Menschentum, nach dem
er sich sehnt, ein Traum bleiben muf}, sofern es nicht gelingt, den Staat
radikal umzugestalten. In dieser Weise greifen der »Discours sur I'iné-
galité« und der »Contrat social« trotz allen scheinbaren Gegensitzen
ineinander ein und ineinander iber. Beide widersprechen einander
so wenig, dafl sie sich vielmehr nur aus einander und durch einander
erkliren lassen. Wer den »Contrat social« als einen Fremdkéorper in
Rousseaus Werk betrachtet — der hat den geistigen Organismus dieses
Werkes nicht begriffen. Alles Interesse Rousseaus und all seine Lei-
denschaft gehort nach wie vor der Lehre vom Menschen; aber er hat
jetzt begriffen, daf} die Frage, was der Mensch ist, von der Frage, was
er sein soll, nicht abgetrennt werden kann. Er selbst hat einmal, in den
»Confessions«, seine innere Entwicklung unzweideutig in diesem
Sinne beschrieben. »Ich sah ein, daff alles radikal von der Staatskunst
abhingt, und daff, man mag sich stellen, wie man will, jedes Volk



30 Aufsitze und Abhandlungen 200-201

immer nur das sein wird, wozu seine Staatsform es macht. So schien
sich mir die grofle Frage der bestmoglichen Regierungsform zuletzt
auf die andere Frage zuriickzuftihren: »Welches ist die Staatsform, die
am meisten dazu geeignet ist, ein Volk tugendhaft, aufgeklirt, weise,
kurzum es im hochsten Sinne des Wortes so vollkommen als moglich
zu machen?«33 Und diese Frage leitet wieder zu der anderen, wiewohl
von ihr verschiedenen, zurtick: Welches ist diejenige Staatsform, die in
sich, kraft threr Natur, am vollkommensten die reine Herrschaft des
Gesetzes verwirklicht?** |

Diese ethische Aufgabe, die Rousseau der Politik zuweist, und
dieser ethische Imperativ, unter den er sie stellt, ist seine eigentlich
revolutionare Tat. Und mit ihr steht er innerhalb seines Jahrhunderts
allein. Er ist keineswegs der einzige oder der erste, der die schweren
politischen und sozialen Schiden der Zeit empfunden und der sie
offen ausgesprochen hat. Mitten in der Glanzzeit Ludwigs des Vier-
zehnten waren diese Schiden von den edelsten und tiefsten Geistern
der Epoche erkannt und aufs schirfste bezeichnet worden. Fénelon
geht hier voran; andere, wie Vauban, Boulainvilliers, Boisguillebert
sind ithm gefolgt.*® Das 18. Jahrhundert nimmt mit Montesquieu, mit
Turgot und d’Argenson, mit Voltaire, mit Diderot, mit Holbach diese
Bewegung auf und leitet sie weiter. Uberall wirkt ein echter und star-
ker Reformwille; iberall wird die schonungsloseste Kritik am »ancien
régime« getibt. Und doch erhebt sich dieser reformatorische Wille
weder duflerlich noch innerlich zu revolutioniren Forderungen. Die
Denker des enzyklopidistischen Kreises wollen bessern und heilen;
aber kaum einer von ihnen glaubt an die Notwendigkeit oder an die
Moglichkeit einer radikalen Umgestaltung und Neugestaltung von
Staat und Gesellschaft. Sie sind zufrieden, wenn es gelingt, die drgsten
Miflbriuche abzustellen und die Menschheit allmihlich in bessere
politische Zustinde tiberzufiihren. Alle diese Denker sind tiberzeugte
Eudimonisten, sie suchen das Gliick der Menschen, und sie stim-
men darin tiberein, daff dieses Gliick nur in langsamer beharrlicher

33 Ders., Les confessions (Buch 9), Bd.II, S.296 [»]’avois vu que tout tenoit
radicalement 2 la politique, et que, de quelque fagon qu’on s’y prit, aucun peuple
ne seroit jamais que ce que la nature de son gouvernement le feroit étre; ainsi cette
grande question du meilleur gouvernement possible me paroissoit se réduire a
celle-ci: Quelle est la nature du gouvernement propre a former un peuple le plus
vertueux, le plus éclairé, le plus sage, le meilleur enfin, a prendre ce mot dans son
plus grand sens?«].

3 Ders., Du contrat social (Buch2, Kap.6).

35 Vgl. hierzu die Zusammenstellung der Texte bei Henri Sée, Les idées poli-
tiques en France au XVlIe siécle, Paris 1923.



201-202 Das Problem Jean-Jacques Rousseau 31

Arbeit, in einzelnen vorwirtstastenden Versuchen, wahrhaft gefor-
dert und sichergestellt werden kann. Vom Fortschritt der Einsicht und
der intellektuellen Kultur erwarten sie die Gewinnung neuer Formen
des Gemeinschaftslebens — aber sie glauben zu sehen, dafl dieser
Fortschritt immer nur den einzelnen vorbehalten ist und dafl dem-
gemdfl nur von ihnen der Impuls zum Besseren ausgehen kann. So
werden sie, mit all ihren Freiheitsforderungen, zu Verfechtern des
»aufgeklirten Despotismus«. Voltaire begnugt sich nicht damit,
seine politischen und sozialen Ideen theoretisch zu verkiinden und zu
begriinden. Er hat selbst Hand angelegt; und er hatin den letzten Jahr-
zehnten seines Lebens eine hochst umfassende und segensreiche Wir-
kung ausgetibt; er hat durch sein personliches Eintreten und durch
das europiische Ansehen, das er genofi, einer Reihe der wichtigsten
Reformen den Weg gebahnt. Er ist fiir die Freiheit der Person, fiir die
Abschaffung der Sklaverei und der Leibeigenschaft, fiir Gewissens-
freiheit und Pressefreiheit, fiir die Fretheit der Arbeit, fiir grundle-
gende Reformen im Strafrecht und fiir entscheidende Verbesserungen
| im Steuerwesen eingetreten.’® Aber eine radikale politische Erneue-
rung hat er nicht gefordert — und an eine radikale ethische Erneuerung
hat er nicht geglaubt. Alle derartigen Gedanken und Wiinsche galten
thm als Traume und Utopien, die er sarkastisch abwehrte. Er glaubte
zu wissen und zu sehen, dafl alle derartigen Traumwiinsche den Men-
schen nicht besser und weiser machen, sondern dafl sie thn nur um so
tiefer in Irrtum und Schuld verstricken.

»Nous tromper dans nos entreprises,
C’est 2 quoi nous sommes sujets;
Le matin je fais des projets,

Et le long du jour, des sottises.«’

Mit diesen Worten leitet Voltaire seine philosophische Satire »Mem-
non ou La sagesse humaine« (1747) ein. Sie schildert das Schicksal
eines Mannes, der eines Tages den Entschluf} fafit, vollkommen weise
zu werden — sich keiner Leidenschaft hinzugeben, allen Gentissen des

3% Niheres hierliber bei Gustave Lanson, Voltaire (Kap.9, Abschn.3: La
réforme Voltairienne de la France), 6. Aufl., Paris 0.]. [1927] (Les grands écrivains
francais), S. 180-191.

37 [Voltaire, Memnon, ou La sagesse humaine, in: Romans, Bd.I ((Euvres com-
pletes, hrsg. v. Pierre Augustin Caron de Beaumarchais, Marie Jean Antoine Nico-
las Caritat de Condorcet u. Jacques Joseph Marie Decroix, 70Bde., Paris 1820
1826, Bd. XLIII), S. 125-134: S.126.]



32 Aufsitze und Abhandlungen 202-203

Lebens zu entsagen und sich lediglich von der Vernunft leiten zu las-
sen. Der Erfolg dieses Entschlusses ist kliglich: Memnon gerit in
Ungliick und Schande. Ein guter Geist, der ithm erscheint, verspricht
ihm Rettung — aber nur unter der Bedingung, daf} er ein fiir allemal
seinem torichten Vorsatz, vollkommen weise zu sein, entsagt. Das ist
die Grundstimmung Voltaires, die er in Dichtung und Philosophie
festhalt. Der Weise ist ihm nicht der, der sich von allen menschlichen
Schwichen und Mingeln freigemacht hat; es ist der, der sie durch-
schaut und der sie nutzt, um die Menschen zu lenken. »Thoricht, auf
Bess’rung der Thoren zu harren! / Kinder der Klugheit, o habet die
Narren / Eben zum Narren auch, wie sich’s gehort!«*® Die nichste
Generation, die jiingeren unter den Enzyklopadisten, sind tiber Vol-
taires politische Gedanken und Forderungen hinausgeschritten.
Diderot bleibt in dem Ideenkreis des aufgeklirten Despotismus nicht
stehen; er entwickelt ausgesprochen demokratische Ideen und Ideale,
und er ist naiv genug, sie seiner Gonnerin, Katharina II. von Rufland,
vorzulegen, die sie als absurd zur Seite schiebt.>” Aber auch er bleibt
bei Einzelheiten stehen; auch er glaubt nicht, dafl die politisch-soziale
Welt durch eine Radikalkur zu retten sei. Dieser politische Opportu-
nismus bezeichnet den eigentlichen Geist der Enzyklopadie. Hol-
bach, der in bezug auf Religion und Metaphysik die radikalen Fol-
gerungen am weitesten getrieben hat und | der zu einem konsequenten
Atheismus fortgeschritten ist, macht hierin keine Ausnahme. »Neinx,
so ruft er in dem Entwurf seines sozialen Systems aus, »nicht durch
gefahrliche Zuckungen, nicht durch Kampf, durch Mord und nutzlose
Verbrechen konnen die Wunden der Volker sich schlieffen. Diese
Heilmittel sind stets grausamer als die Ubel, die man durch sie abstel-
len will. [...] Die Stimme der Vernunft ist weder aufriihrerisch noch
blutdiirstig. Die Reformen, die sie vorschligt, sind langsam; aber
sie sind darum nur um so besser gesichert.«*® Diese Vorsicht, diese

38 [Johann Wolfgang von Goethe, Kophtisches Lied, in: Werke, 1. Abt., Bd.I,
$.130.]

3 Uber Diderots Staatstheorie und sein Verhiltnis zu Katharina II. vgl.
Morley, Diderot and the Encyclopzdists, Bd.1I, S.90{f.; s. auch Sée, Les idées
politiques en France au XVIlIIe siecle, S. 137 ff.

40 Paul Henri Thiry d’Holbach, Systéme social. Ou principes naturels de la
morale et de la politique. Avec un examen de I'influence du gouvernement sur les
moeurs (Kap.2), Bd.II, London 1773, S.21 ff. [Zitat S. 34: »Non; ce n’est point par
des convulsions dangereuses, ce n’est point par des combats, des régicides et des
crimes inutiles que les plaies des nations pourront se refermer. Ces remedes vio-
lents sont toujours plus cruels que les maux que I’on veut faire disparoitre. [...] La
voix de la raison n’est ni séditieuse ni sanguinaire. Les réformes qu’elle propose,
pour étre lentes, n’en sont que mieux concertées.«].



203-204 Das Problem Jean-Jacques Rousseau 33

Besonnenbheit, dieses kluge und behutsame Abwigen aller Umstinde
war es, was der gesamte enzyklopadistische Kreis an Rousseaus poli-
tischem und sozialen System vermifite.# D’Alembert, der alle
Ideale dieses Kreises in sich verkorpert, der ein genialer Mathematiker
und ein selbstindiger philosophischer Denker ist, hat in dem Urtell,
das er iiber Rousseaus »Emile« fillte, ebendiese Forderung in den Mit-
telpunkt gestellt. Vergeblich ist es, sich gegen die Ubel zu ereifern;
man muf} Heilmittel gegen sie suchen —und die Heilmittel, die die Phi-
losophie vorschlagen kann, kénnen nichts anderes als Linderungsmit-
tel sein. »Der Feind ist zu weit ins Land vorgedrungen; man kann ihn
nicht mehr besiegen oder vertreiben; es handelt sich nur noch darum,
einen Kleinkrieg gegen ihn zu fithren.«* Zu einem solchen Kleinkrieg,
zu einer »guerre de chicane«, wie d’Alembert es nennt, war Rousseau,
seiner Personlichkeit und seiner Denkart nach, weder gestimmt, noch
war er zu ithm befihigt. Auch er ist kein Revolutionir der Tat —und
ein unmittelbares Eingreifen in die Politik hat thm immer fern gele-
gen. Er, der Einsame und der Sonderling, scheute das Getiimmel des
Marktes und den Larm des Kampfes. Und doch ist von thm, nicht von
den Minnern, die den offentlichen Geist des damaligen Frankreich
vertreten und die ihn beherrscht haben, die eigentlich revolutionire
Wirkung ausgegangen. Denn er sorgte sich nicht um Einzeliibel, noch
suchte er nach einzelnen Heilmitteln. Fiir thn gab es kein Paktieren
mit der bestehenden Gesellschaft; keinen Versuch der Besserung, die
nur die dufleren Symptome betraf. Er verwirft jegliche Teillosung;
thm geht es vom ersten Augenblick an und mit jeglichem Wort um das
Ganze. Denn er sieht im Staat nicht den Bringer und Behiiter des
Gliickes, noch den Bewahrer und Mehrer der Macht. Dem Gedanken
des Wohlfahrtsstaates und des Machtstaates setzt er die Idee des |
Rechtsstaates gegentiber. Und hier gibt es fiir ihn kein Mehr oder
Weniger; hier kennt er nur ein »Entweder — Oder«. Eines Radikalis-
mus von dieser Art ist nur ein Denker fihig, der nicht blofler
Denker ist — der nicht von der Reflexion allein beherrscht, sondern
von einem ethischen Imperativ vorwirtsgetrieben wird. Und deshalb
war es der einzige absolute Ethiker, den das 18.Jahrhundert hervor-

#1 Uber das Verhiltnis von Rousseaus Staatstheorien zu den politischen Theo-
rien der Enzyklopadisten vgl. die ausgezeichnete Darstellung von René Hubert,
Les sciences sociales dans "Encyclopédie. La philosophie de I’histoire et le pro-
bleme des origines sociales, Paris 1923.

4 Jean le Rond d’Alembert, Pensées (Nr. 15: Jugement sur Emile), in: (Euvres,
Paris 1853, S.216-302: S.299 [»[...] il ne s’agit pas de battre ’ennemi, il est trop
avant dans le pays pour entreprendre de I’en chasser; il s’agit de faire avec lui la
guerre de chicane.«].



34 Aufsitze und Abhandlungen 204-205

gebracht hat, war es der Vorkimpfer fiir den »Primat der praktischen
Vernunft«,* der fast als einziger Rousseau in dieser Hinsicht vollig
verstanden hat. Es ist echt Rousseauisch gedacht und empfunden,
wenn Kant einmal sagt, daf} es, wenn der Gerechtigkeit nicht zum
Siege verholfen werde, keinen Wert mehr habe, dafl Menschen auf
Erden existieren. Rousseau selbst hat den Bann des Eudimonismus,
der die gesamte Ethik des 18.Jahrhunderts beherrscht, theoretisch
freilich nicht zu brechen vermocht. Sein ganzes Denken ist von
Anfang an von dem Problem der »Gluckseligkeit« bewegt: Es sucht
nach einer Einheit, einer Harmonie zwischen Tugend und Gliickse-
ligkeit. Hier ruft er die Hilfe der Religion an; hier klammert er sich an
den Glauben an die Unsterblichkeit, der ihm als die einzig mogliche
Losung, als die einzige Biirgschaft fir die schlief}liche Verbindung von
»Glickseligkeit« und »Gliickswiirdigkeit« erscheint. » Toutes les sub-
tilités de la métaphysique«, so schreibt Rousseau einmal an Voltaire,
»ne me feront pas douter un moment de 'immortalité de I'Ame et
d’une Providence bienfaisante. Je la sens, je la crois, je la veux, je
I espere, je la défendrai j jusqu’a mon dernier soupir [...]«* Und doch
ist es irrig, wenn man — wie die neueste umfassende Darstellung von
Rousseaus Gedankenwelt es tut* —an dieser Stelle den Mittelpunkt
und Kernpunkt seiner Lehre sucht; wenn man seine Lehre als eine
Antwort auf die Frage fafdt, wie im menschlichen Dasein Gliick und
Tugend sich miteinander vereinen lassen. Denn Rousseau ist, auch
dort, wo er die Sprache des Eudimonismus spricht, iiber seine Pro-
blemstellung innerlich hinaus. Sein ethisch-politisches Ideal verfolgt
nicht, wie dasjenige Voltaires oder Diderots, rein utilitaristische Ziele.
Er fragt nicht nach Gliick oder Nutzen; es handelt sich ihm um die
Wiirde des Menschen und ihre Sicherung und Verwirklichung. Dem
Problem des physischen Ubels hat Rousseau von Anfang keine beson-
dere Beachtung geschenkt; ihm stand er fast gleichgiiltig gegeniiber.
Die einzige Art, ithm zu begegnen — das ist der Grundgedanke, den er
im »Emile« in den Mittelpunkt seines Erziehungsplanes riickt — ist,
dafl man es geringachten, dafl man sich ihm gegentiber abhirten lernt.
Aber diese Losung | gilt nicht fiir das soziale Ubel. Es kann nicht ertra-
gen werden, weil es nicht ertragen werden soll; weil es den Men-

# [Immanuel Kant, Kritik der praktischen Vernunft, in: Werke, in Gemein-
schaft mit Hermann Cohen u. a. hrsg. v. Ernst Cassirer, 11 Bde., Berlin 1912-1921,
Bd.V, hrsg. v. Otto Buek, S.1-176: S. 1301f. (Akad.-Ausg.V, 119{f.).]

# Jean-Jacques Rousseau, Brief an Voltaire vom 18. August 1756, in: Corres-
pondance générale, hrsg. v. Théophile Dufour, 20Bde., Paris 1914-1934, Bd.II,
S.303-324:S.324].

4 Vgl. Schinz, La pensée de Jean-Jacques Rousseau.



	Cover
	AUFSÄTZE UND KLEINE SCHRIFTEN
	INHALT
	AUFSÄTZE UND ABHANDLUNGEN
	Das Problem Jean-Jacques Rousseau
	Die Antike und die Entstehung der exakten Wissenschaft
	Die Sprache und der Aufbau der Gegenstandswelt
	Goethes Idee der Bildung und Erziehung
	Psychologie und Philosophie
	Shaftesbury und die Renaissance des Platonismus in England
	Spinozas Stellung in der allgemeinen Geistesgeschichte
	Vom Wesen und Werden des Naturrechts
	Henri Bergsons Ethik und Religionsphilosophie
	Hermann Cohens Philosophie der Religion und ihr Verhältnis zum Judentum
	Le langage et la construction du monde des objets
	L’unité dans l’œuvre de Jean-Jacques Rousseau
	Schiller und Shaftesbury

	GOETHE UND DIE GESCHICHTLICHE WELT. DREI AUFSÄTZE
	Goethe und die geschichtliche Welt
	Goethe und das 18.Jahrhundert
	Goethe und Platon

	REZENSIONEN UND KLEINE SCHRIFTEN
	Der Naturforscher Goethe
	Kant
	Lieber Bruno
	Leibniz
	Bernhard Groethuysen, Philosophische Anthropologie
	John Henry Muirhead, The Platonic Tradition in Anglo-Saxon Philosophy

	EDITORISCHER BERICHT
	ABKÜRZUNGEN
	SCHRIFTENREGISTER
	PERSONENREGISTER
	Hamburger Ausgabe



