
Ulr ich Johan nes Sch neider

Philosophie und Universität
Historisierung der Vernunft 

im 19. Jahrhundert

FELIX MEINER  VERLA G
Hamburg



Im Digitaldruck »on demand« hergestelltes, inhaltlich mit der ursprüng 
lichen Ausgabe identisches Exemplar. Wir bitten um Verständnis für un-
vermeidliche Abweichungen in der Ausstattung, die der Einzelfertigung 
geschuldet sind. Weitere Informationen unter: www.meiner.de/bod

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  
in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische  
Daten sind im Internet über ‹http://portal.dnb.de› abrufbar.
isbn 978-3-7873-1385-3 
ISBN eBook: 978-3-7873-2556-6

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 1999. Alle Rechte vorbehalten. 
Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen 
und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, so-
weit es nicht §§  53 und 54 URG ausdrücklich gestatten. Gesamtherstellung: 
BoD, Norderstedt. Gedruckt auf alterungsbeständigem Werkdruckpapier, 
hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany.
� www.meiner.de



INHALT 

VoRwoRT . . . . • . . . • • • . • • . . • • . . • • . . . . . . . • . . . • . . . . . • • . . . . . . IX 

I. UNIVERSITÄTSPHILOSOPHIE. ERSTER VERSUCH ............••...• 

1. Der blinde Fleck der Universitätsphilosophie . . . . . . . . . . . . . . . . 2 
2. Zu Ideologie und Genealogie der Universität . . . . . . . . . . . . . . . . 13 
3. Zur Bedeutung des Ausdrucks>> Universitätsphilosophie 

des 19. Jahrhunderts<< . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29 

DOZIEREN 

Il. DER PHILOSOPHISCHE UNTERRICHT AN DEUTSCHEN 

UNIVERSITÄTEN IM 19. JAHRHUNDERT • . • • . . . • • . . • . . • • . • . . • . . . 41 

1. Die deutsche Universität als Institution 
des Philosophieunterrichts . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44 
a) Die institutionelle Einheit der deutschen Universitäten . . . . . . 47 
b) Analyse der Vorlesungsverzeichnisse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60 
c) Die Philosophische Fakultät . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68 
d) Die Dozenten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 75 

2. Die Gegenstände des philosophischen Unterrichts . . . . . . . . . . . . 81 
a) Der Themenkanon der akademischen Philosophie . . . . . . . . . . 81 
b) Veränderungen des Kanons . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 94 
c) Die anderen Themen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101 

3. Historisierung des philosophischen Unterrichts . . . . . . . . . . . . . . 103 
a) Die Zunahme der historischen Veranstaltungen . . . . . . . . . . . . 103 
b) Der Seminarunterricht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 114 

4. Zum Verhältnis von Kanon und Historisierung . . . . . . . . . . . . . . . 119 
5. Aufschlüsselung einiger Daten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 128 



VI Inhalt 

Ill. DIE PHILOSOPHIEHISTORISCHE VORLESUNG UND 
DIE LEGENDE DER PHILOSOPHIE 151 

1. Samuel Taylor Coleridge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 158 
a) Das Bild der Philosophie: Ambivalenz der Vernunft . . . . . . . . 159 
b) Die rhetorischen Strategien der kommentierenden Ansprache . . 171 

2. Victor Cousin . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 180 
a) Das Bild der Philosophie: Absolute Gegenwärtigkeit . . . . . . . . 184 

Exkurs I: Zum zeitgenössischen Anspruch des Eklektizismus . . 196 
Exkurs II: Zum historischen Anspruch des Eklektizismus 202 

b) Die Rhetorik einer Politik der Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . 207 
3. Georg Wilhelm Friedrich Hegel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 212 

a) Das Bild der Philosophie: Prinzipiengestützt . . . . . . . . . . . . . . 216 
b) Das Vor-Bild der Philosophie: Die Arbeit des Geistes . . . . . . . 227 
c) Die Rhetorik der philosophischen Definition . . . . . . . . . . . . . 236 

KOMMENTIEREN 

IV. HISTORISIERUNG DER PHILOSOPHIE: DAS BEISPIEL SPINOZA 249 
1. Spinoza in der Philosophiegeschichtsschreibung 1800-1850..... 257 

a) Das Interesse am Wortlaut: Werkausgaben und Monographien 258 
b) Die philosophiehistorische Interpretation: Spinozismus als 

Cartesianismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 264 
c) Spinoza als Modell und Problem der philosophiehistorischen 

Interpretation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 272 
2. Spinozismus als Pantheismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 276 

a) Pantheismus zwischen Religion und Religionskritik . . . . . . . . . 277 
b) Philosophie als »Welt-System<< (Kuno Fischer) . . . . . . . . . . . . . 281 
c) »Die Tendenz der modernen Philosophie<< 

Qohann Eduard Erdmann) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 285 
d) Das Mißverständnis der deutschen Spinoza-Rezeption . . . . . . . 289 

3. Spinoza in der >>Philosophischen Bibliothek<< . . . . . . . . . . . . . . . . 290 
a) Spinoza in der Sprache Kants . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 293 
b) Philosophie als Position . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 300 
c) Die Kultur des Interesses an der Philosophie . . . . . . . . . . . . . . 307 



Inhalt VII 

V. BIBLIOGRAPHIE DER PHILOSOPHIEGESCHICHTEN I81o-1899 

IN DEUTSCHER, ENGLISCHER UND FRANZÖSISCHER SPRACHE . . . . . . • 317 

1. Deutsche Philosophiegeschichten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 325 

2. Englische Philosophiegeschichten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 341 

3. Französische Philosophiegeschichten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 346 

* 
VI. UNIVERSITÄTSPHILOSOPHIE. ZWEITER VERSUCH • . . • . . . • • . • . . • . . 357 

1. Universität und das Interesse an Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . 357 

2. Philosophieunterricht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 363 

3. Historisierung der Vernunft 379 

TEXTHINWEISE UND DANKSAGUNGEN . • • • . . . . . . . . • . • • . . . . . . . . . . . 395 
NAMENREGISTER • • . . . . . . . . . . . . . . • • . . . • . • . . . . . . • . . • . . . . . • . . 397 



VoRwoRT 

In den folgenden Untersuchungen geht es darum, die Gestalt des Universitäts-
philosophen in der Tätigkeit des Forschens und Lehrens anzuerkennen und das 
Gleichbleibende oder doch nur langsam sich Ändernde seiner universitären Pra-
xis zu beschreiben. Damit wird eine bislang ungeschriebene Geschichte der 
Universitätsphilosophie wenigstens angefangen; die mit Philosophie Beschäftig-
ten können sich darüber hinaus eines Stücks ihrer eigenen Aktivität bewußt 
werden. Die Methoden der Untersuchung sind in den Kapiteln verschieden: 
Der einleitenden Problematisierung des Verhältnisses von Universität und Phi-
losophie (I) schließen sich Ausführungen über Struktur und Praxis der philoso-
phischen Lehrtätigkeit an. Darin öffnet die statistische Auswertung von Vorle-
sungsverzeichnissen das Problemfeld des philosophischen Unterrichts (II), der 
in bezug auf die philosophiehistorische Vorlesung exemplarisch und zugleich 
vergleichend analysiert wird (III). Unter dem Stichwort des Kommentierens 
wird die Textgebundenheit der Universitätsphilosophie behandelt, einmal an-
hand einer spezifischen Interpretationsgeschichte (IV) und zum anderen über 
die Rekonstruktion der hisroriographischen Produktion auf dem Gebiet der 
Philosophie (V). Überlegungen zum Philosophieunterricht und zur philoso-
phiehistorischen Selbstrepräsentation konkretisieren abschließend die Bedeu-
tung der Universität für die Philosophie auch im Kontext des gegenwärtigen 
Denkens (VI). 

Die Methoden einer Geschichte der Universitätsphilosophie sind mit diesen 
Untersuchungen nicht erschöpft. Die Tätigkeiten der philosophischen Akade-
miker sind vielfältig und umfassen mündliche und schriftliche Äußerungen, 
politische und institutionelle Handlungen, professionelle und private Bezie-
hungen etc. In jeder dieser Hinsichten können sie im zeitlichen Zusammen-
hang mit sowohl nationalen als auch internationalen Tendenzen und im Hin-
blick aufTraditionen literarischer, rhetorischer und wissenschaftlicher Formen 
beschrieben werden. Das 19.Jahrhundert bietet einer Geschichte der philoso-
phischen Praxis noch ein weites Feld, das mit der hier vorgelegten Arbeit nur 
teilweise beschritten wird. 

Die Probleme einer methodisch unterschiedlich verfahrenden und bewußt 
ausschnittweisen Behandlung der neueren Philosophiegeschichte sind dem Ver-
fasser dieser Arbeit bewußt. Auch steht die Entscheidung, die Philosophie aus 
den Universitäten gleichsam herauszugreifen und ihre Geschichte als die eines 
Universitätsfachs zu erzählen, in der doppelten Gefahr, einerseits die Dynamik 



X Vorwort 

der Theoriebildung auszublenden, und andererseits die auf diese Theoriebil-
dung einwirkenden Kräfte, Interessen und Rücksichten zu unterschätzen. Ge-
wonnen wird allerdings durch den gewählten Ansatz einer praxisnahen Beschrei-
bung die Möglichkeit einer gewissen reflexiven Distanz zu gängigen Bildern der 
Philosophiegeschichte. Üblicherweise ist die Philosophiegeschichtsschreibung 
an disziplinimmanenten Fragestellungen interessiert und besitzt damit ihre 
wichtigste Funktion innerhalb des Faches selbst. Es ist dieser Charakter der Stüt-
zung des Fachs durch die Erzählung einer von allen Spuren der Praxis gereinig-
ten Philosophiegeschichte, den die folgenden Untersuchungen verständlich ma-
chen. Sie können somit auch als Analyse der universitätsphilosophischen 
Reproduktion mittels Historisierung gelesen werden: Die Historisierung wird 
als die hauptsächliche Tendenz der Unterrichtung der Philosophie herausgestellt 
(II), in einigen Mustern der philosophiehistorischen Lehre nachgezeichnet (III), 
durch ein Beispiel für die historische Konstruktion von Philosophie illustriert 
(IV) und zugleich in der bibliographischen Referenz dieser Aktivitäten etabliert 
(V). Das Bild der Philosophiegeschichte, das im wissenschaftlichen Arbeiten 
und im Unterricht maßgebend ist, muß selbst als Produkt von Forschung und 
Lehre aufgefaßt werden. 

Es wäre ein Erfolg dieser Untersuchungen, wenn sie zu anderen Forschungen 
über die Universitätsphilosophie anregten. Weder eine Reform der Universität 
noch eine Erneuerung der Philosophie sollten ohne ein Wissen auskommen, 
das die Praxis beschreibt, in der beide zusammenwirken. 

Berlin und Leipzig, im Januar 1999 Ulrich J ohannes Schneider 



l. UNIVERSITÄTSPHILOSOPHIE. ERSTER VERSUCH 

Im Bild der europäischen Philosophie verdrängen Idee und Anspruch des phi-
losophischen Arguments jederzeit die Praxis der Vermittlung und der Verwirk-
lichung von Philosophie. Es ist dies ein leiser Triumph, der in der täglichen 
Arbeit von akademischen Arbeitern gefeiert wird, die sich um die Helden ihrer 
Disziplin bemühen, ihnen aber nicht ebenbürtig sein wollen oder können. Der 
Ort der Heldenverehrung für die europäische Philosophie ist seit fast zweihun-
dert Jahren die Universität- neben der Schule (etwa in Frankreich) und der all-
gemeinen Literatur. Die Universitätsphilosophie als Produktionsstätte dessen, 
was wir für Philosophie halten, ist bislang nicht erforscht worden, eben aus dem 
Vorurteil heraus, es gäbe keine philosophische Praxis, die nicht in den Idealen 
der Disziplin selbst vorgezeichnet sei. Den Ort der philosophischen Rede unab-
hängig von ihren Prätentionen zu bestimmen, gilt heute nicht als philosophi-
sche Aufgabe. 

Die enorme Bedeutung der Universität für die Philosophie rührt daher, daß 
auch noch die Dissidenten der Disziplin Vorlesungen und Seminare besucht 
haben, daß niemand an dem Begriff von Philosophie vorbeigehen kann, der 
dort immer wieder neu als lernbares Wissen zugerichtet wird. So gibt es beam-
tete und angestellte Philosophen, die das Privileg genießen, dem freien Denken 
nachzugehen und andere dazu anzuleiten, und die sich zugleich davon zu 
dispensieren suchen, indem sie sich Traditionen verschreiben, Schulen bilden 
und ihre Sprache zum Jargon mutieren lassen. Mit dem Epigonenturn in der 
Philosophie scheint die Hypertrophierung ihrer bloßen Idee verbunden, wovon 
sich der Blick auf die Realitäten des Berufs kaum zu befreien vermag. Zwar läßt 
es sich billig zum pädagogischen Überschwang jedes Lehrers rechnen, daß ihn 
seine soziale, institutionelle und kommunikative Stellung nicht interessiert, daß 
er nicht reflektiert, wo und wie er spricht, weil es ihm fern seiner Aufgabe zu 
liegen scheint, fern seinem Sich-selbst-Aufgeben im Interpretieren, und erst 
recht fern dem >>eigenen« Philosophieren. Mit dieser Konzession aber hat man 
das Problem der Universitätsphilosophie nur noch dringlicher gestellt, nicht 
gelöst. Es ist das Problem einer postulierten Durchsichtigkeit der philosophi-
schen Praxis für die Philosophen selbst, denen das, was sie tun, nicht Spiegel 
dessen wird, was sie denken. 



2 I. Universitätsphilosophie. Erster Versuch 

I. Der blinde Fleck der Universitätsphilosophie 

Wie Philosophen sich selber sehen, was sie über ihre intellektuelle Enrwicklung 
sagen, mag schon länger Gegenstand einer gewissen Neugier gewesen sein; erst 
im 20.Jahrhundert jedoch haben die professionellen Denker diesem Interesse 
für die Geheimnisse ihres Tuns ein wenig nachgegeben. Die Rede ist nicht von 
buchstarken Autobiographien und extensiver Selbstanalyse, sondern von klei-
nen Essays für ein allgemeines Publikum. Manchmal sind es Lexikoneinträge, 
für die der besprochene Autor selbst ein paar Absätze beisteuert, oder Inter-
views, bei denen die philosophische Rede im Medium der Frage gebrochen wird 
und dadurch zugänglicher erscheint. Insgesamt handelt es sich um eine kleine 
Literaturgattung, die an wenige große Namen gebunden ist und meist auf einen 
Anlaß (Jubiläum, Festschrift) oder auf die Einladung eines Herausgebers 
zurückzuführen ist. Ob Bescheidenheit oder die eitle Hoffnung, andere über 
sich schreiben zu sehen, für diese relative Zurückhaltung ausschlaggebend ist, 
bleibt unentscheidbar; Philosophen sind offenbar, anders als Wissenschafder 
und Schriftsteller, einer öffentlich vorgetragenen Selbstbeschreibung wenig zu-
geneigt. 

Aus den immerhin vorhandenen Texten unseres Jahrhunderts stechen zwei 
Sammlungen hervor, die Anspruch auf Repräsentativität erheben. Die erste 
Sammlung ist in den zwanziger Jahren unternommen worden und heißt 
Die deutsche Philosophie der Gegenwart in Selbstdarstellungen, erschienen von 
1921 bis 1927 im Meiner Verlag. Hier gibt es in sieben Bänden 48 Selbstpor-
träts zu lesen. 1 Die zweite Sammlung wird von der UNESCO unterstützt und 
erscheint seit 1975 als mehrsprachige Reihe im Verlag Peter Lang unter dem 
deutschen Titel Philosophische Selbstbetrachtungen. In bislang vierzehn Bän-
den haben 108 international renommierte Philosophen über sich selbst Aus-
kunft gegeben. Beim Durchblättern dieser im Abstand von mehr als fünfzig Jah-
ren publizierten autobiographischen Versuche bestätigt sich ein Verdacht, den 
zu hegen allerdings keine große Phantasie erfordert: Philosophen sind Univer-
sitätsphilosophen. Erstaunlich immerhin, daß diese Tatsache in den Texten 
selbst kaum Berücksichtigung findet. Das mag damit zu tun haben, daß es ei-
nerseits selbstverständlich ist, Philosophen als Universitätslehrer arbeiten zu 
sehen, und daß dies andererseits der philosophischen Arbeit im engeren Sinn 
nicht zugerechnet wird. Dazu kommt, daß aufsatzlange »Selbstbetrachtungen<< 

1 Herausgeber war der Verlagsmitarbeiter Raymund Schmidt. Sein Unternehmen wurde von 
Ludwig J. Pongratz neubelebt, vgl. die von ihm im Meiner Verlag herausgebene Sammlung Philo-
sophie in Selbstdarstellungen, 3 Bde., Harnburg 1975-1977, mit 23 Autoren aus dem deutschen 
Sprachraum. 



Der blinde Fleck der Universitätsphilosophie 3 

einfach zu kurz sind, um auch noch die allgemeinen Bedingungen der eigenen 
Tätigkeit zu reflektieren. Akademiker neigen offenbar dazu, ihre Karriere mit 
den Thesen der eigenen Texte und mit der darauf bezogenen wissenschaftlichen 
Anerkennung gleichzusetzen, und folglich glauben sie, alles Wesentliche über 
sie ließe sich nachlesen bzw. aus weithin bekannten Debatten rekonstruieren. 
Dann wäre in der Tat jedes weitere Wort in eigener Sache überflüssig und stellte 
nur eine Krücke dar für den gemeinen Verstand, der philosophischen Ideen so-
wieso kaum zu folgen vermag. So gesehen besteht kein Anlaß zum Wundern, 
wenn Universitätsphilosophen den Hinweis auf ihre institutionalisierte Stellung 
und ihre Professionalität durchweg für unwichtig halten. 

Es ist aber vermutlich mehr als Abneigung und Unvermögen, wenn Philoso-
phen, die auf ihre Tätigkeit angesprochen werden, auf die Ebene des Anspruchs 
springen. Offenherzig zeigt das der polnische Philosoph Adam Schaff in seiner 
Betrachtung zum Thema >>was Philosophen tun«. Man könne natürlich auf die 
tatsächlich existierenden Philosophen und ihre Tätigkeit verweisen, räumt 
Schaff ein, und so einen gewiß zutreffenden Befund formulieren. Er setzt hinzu: 
>>aber das hilft uns nicht zu erklären, was Philosophie ist« - das heißt: was Phi-
losophie eigentlich ist oder sein soll. 2 Schaff geht es beim Thema >>was Philoso-
phen tun<< um die >>Natur philosophischer Sätze«, nicht um die Geschichte ihrer 
Produktions- oder Rezeptionsweisen.3 Auch die anderen Philosophen scheinen 
auf ein Reich eigener Sätze und Aussagen Anspruch zu erheben, ohne ihr Ope-
rieren darin und die Prozeduren seiner Durchsetzung interessant zu finden.4 
Eine Art Schweigerecht im Hinblick auf die Arbeit im Hintergrund von Publi-
zieren und Dozieren wird den Philosophen auch vom allgemeinen Publikum 
zugebilligt, das auf gipfelgleiche Spitzenthesen hofft und von den Mühen der 
Ebene nichts hören will. 

Nun wäre es naiv zu denken, das Geheimnis um das >>wahre Wesen« des Phi-
losophierens ließe sich einfach lüften. Das geht so wenig wie bei Literatur, Wis-
senschaft und Kunst. Die Philosophie kann niemals restlos >>aufgeklärt« werden, 
weil das ihren Ausdruck selbst gefährden würde, der, insoweit er aus Kreativität 
lebt, irreduzibel ist. Was Menschen zu Philosophen macht, sind zu einem guten 
Teil Erfahrungen, die in einem emphatischen Sinn nicht geteilt werden kön-
nen. Hier bleibt ein Geheimnis bestehen, dem ein Schweigen korrespondiert, 

2 A. Schaff, "what philosophers do«, in: Philosophes cririques d'eux-memes. Philosophers on 
rheir own work. Philosophische Selbstberrachrungen, hg. v. Andre Merier und Maja Svilar, Bd. 2, 
Frankfurt am Main 1976, S. 221: »poiming to persons who engage in philosophy professionally 
[ ... ] would certainly be correct, but [ ... ] it would not help us explain what philosophy is«. 

3 Vgl. ebd., S. 229. 
4 Vgl. den Titel einerneuen Sammlung Was die Welt im Innersten zusammenhält. 34 Wege 

zur Philosophie, hg. v. Christiane und Michael Hauskeller, Harnburg 1996. 



4 I. Universitätsphilosophie. Erster Versuch 

das kein Verschweigen ist, sondern Anzeige der Unmöglichkeit einer befriedi-
genden Auskunft. 

Aber wie steht es um den eigentümlichen blinden Fleck der philosophischen 
>>Selbstbetrachtungen<<, worin die beruflichen Karriereschritte keine sichtbaren 
Elemente der intellektuellen Biographie, nicht einmal eine eingeräumte Dimen-
sion des geistigen Lebensentwurfs ausmachen? Sicher ist dieses Schweigen nichts 
Grundsätzliches, deckt kein kulturelles Apriori und kann auch keine Aufklärung 
hindern. Gleichwohl berührt es den Begriff der Philosophie. Wenn Philosophen 
sich nicht als Universitätsphilosophen ausweisen, weil sie die akademischen Auf-
gaben nicht als philosophische Tätigkeiten anerkennen, dann drückt sich darin 
ein begriffliches Dilemma aus, insofern unter »Philosophie<< sehr viel und unter 
»Universitätsphilosophie« sehr wenig verstanden wird. Kurz gesagt: Universitäts-
philosophie ist bislang etwas, mit dem man sich nicht identifizierte, weil nie-
mand die universitätsphilosophische Arbeit als eine Form des Philosophierens 
reflektiert hat. 

Zutreffend ist vielmehr, daß Universitätsphilosophie etwas war und ist, 
womit Philosophen sich gleichsam situativ identifizieren mußten, entweder aus 
selbstauferlegtem Zwang, weil sie die ganze Institution Universität auf den Be-
griff zu bringen suchten, oder aber, weil sie in kritischer oder polemischer Ab-
sicht von anderen als Bewohner des Elfenbeinturms angegriffen wurden. Für 
die positive Identifizierung ist Kar! Jaspers ein gutes Beispiel, denn er hat be-
sonders nachdrücklich die Idee der Universität überhöht und philosophisch ge-
weiht. Er leitet sie nämlich aus dem »Pathos zur Objektivität« bzw. dem 
»Grundwillen des Menschen, das grenzenlose Wahrheitssuchen um jeden Preis 
zu wagen<< bzw. aus dem »ursprünglichen Wissenwollen<< ab - das sind drei For-
mulierungen aus den drei Fassungen seines Legitimierungsversuchs der Univer-
sität als ganzer.5 Das Lob der Institution veredelt jede Praxis zum Projekt und 
vergißt im Pathos der Zwecke die Analyse der Mittel. In dieser Panegyrik des 
Katheders sind nicht wenige Jaspers vorangegangen; andere folgen ihm darin 
noch heute. 

Die weitaus häufigere Identifizierung von Philosophie als Universitätsphilo-
sophie geschieht allerdings kritisch - wie in der Soziologie - oder polemisch -
wie im Diskurs der Ausgeschlossenen, der Wissenschaftsfeindlichen, der Insti-
tutionsverächter und in den banalen Kundgebungen mißvergnügter Neider und 

5 K. Jaspers, Die Idee der Universitär, dreimal in Berlin erschienen: 1923, 1946, 1961. Es han-
delt sich um drei nur zum Teil identische Texte, in denen das zentrale Kapitel über »Die Aufgabe 
der Universität« eingeleitet wird durch eines über »Geist. Bildung. Wissenschaft« (1923), »Das gei-
stige Leben« (1946) bzw. •>Vom Wesen der Wissenschaft<< (1961). Die Zitate finden sich in: 1923, 
5.15; 1946, 5.10; 1961, 5.41. 



Der blinde Fleck der Universitätsphilosophie 5 

pedantischer Gelehrtenhasser. Einige dieser Charakteristika treffen auf Arthur 
Schopenhauer zu, der bekanntlich als einer der ersten den Ausdruck >>Univer-
sitätsphilosophie<< prägte und sogleich wortgewaltig mit Verachtung füllte. 6 Kein 
Wunder also, wenn ein derart pathetisch überhöhter bzw. negativ besetzter Be-
griff bisher nicht zur neutralen Beschreibung benutzt wurde. 

Die üblichen Verwendungsweisen des Ausdrucks >>Universitätsphilosophie<< 
und dessen gespanntes Verhältnis zu dem, was für Philosophie gehalten wird, 
indizieren also eine Unklarheit des Ausdrucks selbst. Man kann es den Philoso-
phen nicht anlasten, daß sie die ausholende Reflexion der alltäglichen Arbeit 
eines Philosophen in Lehre und Forschung vermeiden, weil sie den Standpunkt 
noch finden müßten, der den Blick darauf erlaubte und der überhaupt erkenn-
bar werden ließe, was sie als Universitätsphilosophen tatsächlich tun. Für die 
Universitätsphilosophie müßte das ein Standpunkt mit weiter Perspektive sein, 
denn die Nähe der europäischen Philosophie zur Universität datiert nicht erst 
seit gestern. Gerade das historische Gewicht aber macht den Begriff schwer und 
gewissermaßen unhandlich. Nicht weil es klar vor Augen liegt, was Universitäts-
philosophie sei, sondern weil es sich dabei um ein komplexes und in einem Blick 
nicht zu erfassendes Phänomen handelt, wird ihre kritische Reflexion unterlas-
sen. Das wiederum haben die apologetischen und die polemischen Definitio-
nen der Universitätsphilosophie immer schon berücksichtigt und vermeiden ein 
genaues Abwägen der Aspekte, indem sie nicht selten unscharfe Bilder sowohl 
der Universität als auch der Philosophie ineinanderblenden. So verschwimmt 
die zwischen Philosophie und Universität bestehende Verbindung und wird bis 
heute als eine Art unbegreifliches Band angesehen, etwas Offensichtliches und 
zugleich Unfaßbares, ein gleichsam lneinandergewachsenes, zu dem keine Di-
stanz gewonnen werden kann. 

Man könnte diese Eingangsüberlegungen auch anders beginnen und einfach 
historisch von der unbestreitbaren Tatsache ausgehen, daß Philosophie seit dem 
19.Jahrhundert eine akademische Disziplin bzw. ein universitäres (und gele-
gentlich auch schulisches) Fach ist. Diese Feststellung ist gewiß weniger durch 
philosophische Reflexion als durch historische Beschreibung oder soziologische 
Analyse zu erhärten, da nicht sie so sehr individuelle Leistungen als vielmehr 
das Funktionieren des >>philosophischen Geschäfts<< betrifft. Der Blick aufs 
Ganze würde zugleich die Philosophie partikularisieren. Man könnte so die 
Fachphilosophen und ihren blinden Fleck generell damit entschuldigen, daß sie 
die Welt der Wissenschaft nur im Ausschnitt wahrnehmen, folglich auch sich 

6 A. Schopenhauer, >>Über die Universitätsphilosophie« [zuerst 1851), in: Sämtliche Werke, 
Bd.4, Stutegart und Frankfurt am Main 1984, S.171-242. 



6 I. Universirärsphilosophie. Erster Versuch 

selbst nur unvollständig verstehen. Denn der umfassende Philosophiebegriff, 
der dem Anspruch der Philosophen entspricht, ist hier gewissermaßen einge-
klammert zugunsten eines historisch-konkreten Philosophiebegriffs, der als Ge-
genstand des Wissenschaftshistorikers taugt. Damit soll keineswegs geleugnet 
werden, daß eine Spannung zwischen beiden besteht. Wie der Philosoph, so 
bringt auch der Wissenschaftshistoriker eine Unterscheidung zwischen >>Philo-
sophie<< und >>Universitätsphilosophie<< in Anschlag. Er hält sie nicht begrifflich 
wie zwei getrennte Welten auseinander, läßt sie aber auch nicht historisch ein-
ander decken. Es gibt ja Philosophie außerhalb der Universität und Universität 
jenseits von Philosophie. Mit einem wissenschafts- und universitätshistorisch 
konkretisierten Begriff der Universitätsphilosophie wäre allerdings gewonnen, 
daß man beschreibbare Umstände ins Auge faßt, statt selbstinduzierte Ideale. 

Folgt man dieser Orientierung, gerät man vor das Problem einer neutralen 
Charakterisierung des universitätsphilosophischen Tuns quer durch alle philo-
sophischen Richtungen. Hier bietet sich die Hypothese an, Universitätsphiloso-
phie produziere philosophisches Wissen. Anders gesagt: Was Philosophen ver-
schweigen und was auch die Philosophiegeschichten im Dunkeln lassen, ist die 
Transformation der Philosophie in philosophisches Wissen. Philosophie wird 
an der Universität als ein bestimmtes Wissen gelehrt, gelernt und geprüft, und 
das in einer Intensität, die bis in die Reflexionen über das Philosophieren und 
die Vorstellungen vergangeuer Philosophie reicht. Das wissenschaftliche Bild 
der Philosophie erscheint aber nicht nur in der Perspektive des Historikers, es 
gilt auch als Selbstbild der akademischen Disziplin. Die Rolle des Philosophen 
differenziert sich entsprechend in die des Lehrers und Erforschers philosophi-
schen Wissens. Zumindest konstituieren in der modernen europäischen Uni-
versität gerade diese Tätigkeiten die spezifische Professionalität des Philosophen. 

Zwar hat es den privatisierenden und sich der Institution verweigernden 
Denker immer gegeben, man denke an Baruch Spinoza im 17. oder Johann 
Georg Hamann im 18.Jahrhundert, Sören Kierkegaard im 19. oder Jean-Paul 
Sartre im 20. Jahrhundert. Aber dieser Typ intellektueller Existenz wird radikal 
marginalisiert, sobald die Universitätsphilosophie zu erstarken beginnt. Noch 
für das 18.Jahrhundert gilt, daß die europäischen Universitäten mit Akademien 
und gelehrten Gesellschaften konkurrieren mußten. Seit dem 19.Jahrhundert 
allerdings läßt sich für Philosophen, zuerst und am stärksten in den deutschen 
Ländern, die Universität so wenig vermeiden wie für Musiker das Orchester. 
Existentiell, aber auch praktisch und disziplinär ist die Arbeit in der Universität 
längst mehr als ein Mittel zum Zweck der Philosophie, sie ist deren Bedingung. 

Was der Historiker der Universitätsphilosophie in den Blick nehmen muß, 
sind also die Funktionen der Philosophen als Angehörige einer >>gelehrten Klas-
se<<. Auch für die Universitätsphilosophie gilt, was man in anderen Fachrichtun-



IV. HISTORISIERUNG DER PHILOSOPHIE: 

DAS BEISPIEL SPINOZA 

Die philosophiehistorische Vorlesung ist zweifellos eines der vielen Instrumente 
der »Hiscorisierung«, insofern mit der Beschreibung philosophiegeschichtlicher 
Epochen auch Bedingungen für das Verständnis der einzelnen Denker entwor-
fen werden. Spinoza etwa, und das gilt nur als Beispiel, wird in und durch die 
»Geschichte der modernen Philosophie<< begriffen, seine Philosophie ist Sta-
tion, Position, ein -ismus neben anderen auf der dort ausgelegten Strecke von 
Descarces zu Hegel. Andererseits nährt und befruchtet jede einzelne Philoso-
phie die philosophiehistorische Erzählung, durch eigene Hinweise auf frühere 
Philosophien, durch spätere Aufnahme und Kritik in anderen. Spinoza etwa re-
sümiert Descartes und wird von Christian Wolff kritisiert. Die Formen der phi-
losophischen Auseinandersetzung sind vielfältig, ja schon die ersten Schritte zur 
Vorbereitung solcher Auseinandersetzung können in eine Vielzahl von Um-
gangsweisen zergliedert werden. Keine Philosophie ist in irgendeinem Sinne 
einfach gegebener Gegenstand der Reflexion, vielmehr bestimmen Edition, 
Übersetzung und Interpretation ihr Bild, das wiederum in abgestuften Graden 
vom Schlagwort bis zur extensiven Auslegung entwickelbar ist. Spinoza wurde 
in der unmittelbaren Wirkungsgeschichte des 17. und 18.Jahrhunderts als 
Atheist und Fatalist abgestempelt; dieser beinahe anstrengungslosen Abferti-
gung kontrastiert im 20.Jahrhundert der Satz-für-Satz-Kommentar von Martial 
Gueroult zur Ethica.I Zwischen beiden Extremen liegt das 19.Jahrhundert als 
die Epoche der in allen Varianten und auf allen Stufen durchgeführten Histori-
sierung von Spinozas Philosophie. 

Die Universitätsphilosophie ist seit ihrer Entstehung ganz und gar aufgegan-
gen in der Arbeit an der vergangeneo Philosophie, in der Präsentation und In-
terpretation der überlieferten philosophischen Schriften. Vielleicht kann man 
sogar sagen, daß das Geheimnis der Universitätsphilosophie schlechthin, sicher 
wohl das Geheimnis ihrer langen Dauer und Intensität, in dem unablässigen 
und abgründigen Bezug allen Sagens und Schreibens auf vergangenes Denken 
liegt, das nie ein für allemal festgehalten werden kann. 

Man kann diese »Historisierung<< der Philosophie ausgehend von den Pro-
dukten universitätsphilosophischer Gelehrsamkeit beschreiben, man kann sie 

1M. Guerou!t, Spinoza. L'Ethique, 2 Bde., Paris und Bildesheim 1968 und 1974 (= Kom-
mentare zum ersten und zum zweiten Buch der Ethica; Gueroults Tod verhinderte die Vollen-
dung). 



250 IV. Historisierung der Philosophie 

aber auch ausgehend von der >>historisierten« Philosophie in den Blick nehmen. 
Auf diese Weise erscheinen alle Umgangsweisen mit vergangener Philosophie 
alsdarangebundene und von dorther gleichsam veranlaßte Tätigkeiten. Wie 
selbständig auch immer die Formen der Historiographie, der philologischen 
Kritik und der Interpretation scheinen, sie haben ihren Grund im Gegenstand 
selber, der zwar nie ein einzelner ist, der aber dennoch in einzelnen Gestalten 
vorliegt. So gesehen, reduziert sich die reiche Kultur der Interpretation im ln-
nern der Universitätsphilosophie auf eine Art Kommentar. Jedenfalls läßt sie 
sich als Kommentierung befragen, wenn man ein Zentrum wählt, von dem aus 
die Produktion philosophiegeschichtlichen Wissens wie ein Epiphänomen un-
tersucht werden kann, wie eine Haut um einen Körper, der hier die Gestalt einer 
Philosophie besitzt. 

Kommentieren ist die hohe Kunst der produktiven Lektüre und des bezie-
hungsreichen Schreibens im Schatten von Texten. Im Mittelalter standen Text 
und Kommentartext wie Zentrum und Rand, Bild und Rahmen, fester Kern 
und weiche Hülle zueinander, was man als hierarchisches Verhältnis deuten 
kann, aber auch als eines der Vermittlung. Der Kommentar zeigt sich abhängig 
vom Kommentierten, insofern er sich daran entzündet, er transportiert anderer-
seits das Kommentierte, das durch ihn vergegenwärtigt wird.Z Übertragen auf 
die >>Historisierung<< der Philosophie im 19.Jahrhundert heißt das, daß die sich 
auf Philosophie beziehenden Reproduktionstechniken der Edition, Überset-
zung, Analyse, Geschichtsschreibung etc. einerseits sekundär sind gegenüber 
dem >>Original<<, welches sie andererseits aber erst produzieren. Die historische 
Vorstellung von Philosophie schließt ein, daß es philosophische Erfindung gibt, 
und legt zugleich damit fest, daß jede Erfindung nur im Rahmen eines von ihr 
selbst ausgeloteten Wirkungsraumes gilt. Dieser Raum - auch Epoche oder 
Zeitalter genannt - wird immer mehreren Philosophien gemeinsam zugespro-
chen, so daß originale Werke, originelle Autoren und >>eigene<< Erfindungen 
immer schon gruppiert, assoziiert und bezogen anerkannt werden. Die Macht 
solcher Zusammenstellungen läßt sich wiederum an jeder einzelnen Gestalt der 
historischen Konstruktion ablesen. Denn der Kommentartext ist Folgetext, mo-
tivierter Text, und selbständig in dieser Hinsicht nur als unselbständiger. 

Was hier unter Kommentar verstanden wird, ist durchaus nichts Spektakulä-
res, eher im Gegenteil. Längst ist im Bereich der Geisteswissenschaften die Vor-
stellung einer Interdependenz von Produktion und Reproduktion gewöhnlich 
geworden, weil wir etwa wissen, daß neue Texte ebenso wie neugelesene Texte 
Ideen vermitteln können, und umgekehrt, daß neue Ideen auch neue Lektüren 

2 Zur Geschichte des Kommentars vgl. Karlheinz Stierle, >>Studium: Perspectives of Institu-
rionalized Modes ofReading«, in: New Literary History 22 (1990-1991), S. 115-127, bes. 5.121 ff. 



Kommentieren und Verstehen 251 

ermöglichen. Die Lektüre ist produktiv, die historische Konstruktion reproduk-
tiv: Darin erkennen wir kaum noch Paradoxa. Die Welt der Philosophie ist 
heute eine Welt der Texte, aus der selbst die mündlichen Aktivitäten des Unter-
richts nur herausführen, um wieder hineinzuführen. In diesem banalen Sinne 
ist es wahr, daß »die Philosophie außerhalb ihrer Texte keine Geschichte hat<<.3 
Gibt es einen historischen Charakter der Philosophie, so läßt er sich durch Text-
schichten repräsentieren. Dabei gibt es keine eindeutigen Hierarchien, die etwa 
tradierte (primäre) Texte von analysierenden (sekundären) und darstellenden 
(tertiären) Texten durchgängig auseinanderzuhalten erlaubte. Es gibt sekundäre 
Texte, die als primäre anerkannt werden. Man denke nur an Friedrich Heinrich 
Jacobi über Spinoza, Friedrich Nietzsche über Arthur Schopenhauer, Gilles De-
leuze über Wilhelm Gottfried Leibniz. Primärtexte können zu sekundären, in-
terpretierenden Texten werden, wenn sie verspätet veröffentlicht oder aufgefi.m-
den werden, wie im 18. Jahrhundert die Neuen Abhandlungen von Leibniz, im 
19.Jahrhundert die Kurze Abhandlungvon Spinoza und im 20.Jahrhundert die 
Ökonomisch-philosophischen Manuskripte von Marx. Original und Interpretation 
sind keine feste Größen, mit denen sich rechnen ließe, sondern Operatoren 
eines hermeneutischen Kalküls, der spätestens im 19.Jahrhundert auch die Phi-
losophie erfaßt. Der Originaltext der Philosophie wird in Monographien und 
Historiographien, Aufsätzen und Editionen als das Andere verstanden, das der 
eigenen Arbeit vorausliegt und sie an die Tradition anschließt. 

Daß im 19.Jahrhundert das Kommentieren auf dem Gebiet der Philosophie 
zu wuchern beginnt, kann man indirekt daran erkennen, daß die Sorge um die 
Originaltexte produktiv wird wie selten zuvor. Der Kommentar verschafft sich 
seine Basis in Editionen und Übersetzungen. Beide Textsorten sind Produkte 
einer Kommentarkultur, die mit dem Original zu sprechen beginnt. Das Inter-
esse an der Philosophie setzt sich seine eigenen Denkmale vor, wenn es intensiv 
an >>Werken<< von Philosophen arbeitet. In der Originalsprache wie in Überset-
zung wird die Philosophie Europas zu einem Textkorpus zusammengeschlossen, 
das seitdem nicht zu wachsen aufgehört hat. In Deutschland etwa gibt es bis 
zur Schwelle des 20.Jahrhunderts bereits eine Fülle von philosophischen Text-
ausgaben, darunter eine stattliche Reihe von Gesamtausgaben. 4 

3 S0ren Gosvig Olesen, La philosophie dans le texte, Mauvezin 1982, S. 162: >>En dehors des 
textes, Ia philosophie n'a pas d'histoire«. 

4 Eine sicher unvollständige Liste von großen Werkausgaben des 19. Jahrhunderts umfaßt die 
folgenden Autoren (nur deutsche Texte, Reihenfolge nach Erscheinungsdatum des ersten Bandes): 
]. G. Herder (45 Teile, Tübingen 1805-1820; 60 Teile, Tübingen 1827-1830), F. H. Jacobi 
(6 Bde., Leipzig 1812-1825), F. D. E. Schleiermacher (30 Bde., Berlin 1834-1864), G. E. Lessing 
(13 Bde., Berlin 1838-1840, 2. Aufl. 1853-1857), I. Kam (10 Bde., Leipzig 1838-1839; 11 Bde., 
Leipzig 1838-1842; 8 Bde., Leipzig 1867-1868), B. Spinoza (7 Bde., Stutegart 1841, 2. Aufl. 



252 IV. Historisierung der Philosophie 

Allein aus einem philosophischen Interesse ist die Existenz dieser Ausgaben 
nicht zu erklären, wie historisch gebeugt dieses auch immer wäre. Die Editions-
produktion ist eine Bewegung innerhalb des Buchmarkts und zugleich eine Per-
petuierung der philologischen Gelehrsamkeit, die sich in der Bemühung um 
die Sammlung von >>Werken« ausdrückt. Man kann das auf Programme und 
Absichtserklärungen zurückführen, etwa auf das Programm einer allgemeinen 
Philologisierung, das August Boeckh zu Beginn des 19.Jahrhunderts den histo-
rischen Wissenschaften vorschreiben wollte. 5 Auch für die Philosophie läßt sich 
sagen, daß man Text und gedankliche Gestalt identifiziert, daß eine radikale 
Schriftfixiertheit jede Überlegung nur in literarischer Gestalt anerkennt. Aber 
auch wenn diese >>Literarisierung<< der Philosophie bis heute nicht nachgelassen 
hat, stellt sie nicht das einzige Interesse der im 19.Jahrhundert sich ausbilden-
den Kommentarkultur dar. Einen anderen Blick gewinnt man unter Vorausset-
zung einer pädagogisch-kommunikativen Funktion der philosophischen Texte, 
wie sie der Philosophieunterricht nahelegt. Dort geschieht eine doppelte Her-
meneutisierung, indem Dozenten und Studenten die Philosophie aus den Tex-
ten in die Rede und das Gespräch zu heben versuchen, während sie zugleich 
ihre eigene Rede in die Texte als den Ort der eigentlichen Lebendigkeit der Phi-
losophie konzentrieren. Lesen und Interpretieren sind im Unterricht unlösbar 
verbunden, auch wenn damit widerstrebende Tendenzen in Spannung gehalten 
werden, weil die gegenständliche Autorität der Texte ihre maiemische Funktion 
oft lähmt.6 

Andere Formen des Kommentartexts sind im 19.Jahrhundert Abhandlungen 
und Geschichtsdarstellungen, und hier darf man nicht vergessen, daß diese Text-
sorten kaum Vorläufer kennen, erst recht nicht in den bald üblichen Mengen. 
Als Buch veröffentlichte Abhandlungen zu einzelnen Denkern sind im 19.Jahr-
hundert relativ neu, entstanden wohl aus den akademischen Dissertationen. 
Kleinere Formen sind Aufsätze, und auch diese entwickeln sich zusammen mit 

1871), J. G. Fichre (8 Bde., 1845-1846), L. Feuerbach (10 Bde., Leipzig 1846-1866), F. v. Baader 
(16 Bde., Leipzig 1850-1860), F. W.J. SeheHing (14 Bde., Srurrgarr 1856-1861), G. W. Leibniz 
(11 Bde., 1864-1884; 7 Bde., 1875-1890), J. S. Mill (12 Bde., 1869-1880), K. C. F. Krause (20 
Bde., Leipzig 1882-1907), J.F. Herharr (19 Bde., Langensalza 1887-1912). 

5 A. Boeckh, Encyklopädie und Methodologie der philologischen Wissenschaften, hg. v. Ernsr 
Braruschek, Leipzig 1877, 2. Auf!. 1886, Nachdruck des ersren Teils u. d. Tirel Enzyklopädie und 
Methodenlehre der philologischen Wissenschaften, Darmsrade 1966, S.18, 559f. Vgl. dazu Hans 
Gerhard Senger, »Die historisch-krirische Edirion historisch-kririsch berrachrer«, in: Buchsrabe 
und Geisr, hg. v. Walrer Jaeschke, Wilhelm G.Jacobs, Hermann Krings und Heinrich Schepers, 
Harnburg 1987, S.14. 

6 Friedrich Paulsen sah Philologie und Pädagogik grundsätzlich im Widersrreir, vgl. dessen Ge-
schichte des gelehrten Unrerrichrs auf den deutschen Schulen und Universitären vom Ausgang des 
Mirrelalrers bis zur Gegenwart, Bd.2, 3. Auf!. Leipzig 1919, S. 393f. 



Kommentieren und Versrehen 253 

den Zeitschriften erst im Laufe des Jahrhunderts. Gefördert wurde das histori-
sche Arbeiten in monographischer Form außer durch Seminare auch durch das 
Bedürfnis und die Notwendigkeit akademischer Qualifikation. Weiterhin sind 
intellektuelle Obsessionen und andere Motive ausschlaggebend, die nicht be-
sonders philosophiespezifisch sind. So forderten und förderten etwa auch die 
Preisfragen der Akademien und Universitäten die philosophiehistorisch-mono-
graphische Arbeit. 7 

Bezugspunkt des Kommentierens ist das philosophische Werk, evidente 
Größe des Werks ist der philosophische Autor. Er regiert sozusagen als feste Ein-
heit die Philosophiegeschichten, die seit dem 19.Jahrhundert weder Mytholo-
gie noch Religion berücksichtigen und Ideologien, populäres Bewußtsein und 
jegliche Art von Weltanschauung ausschließen. Die philosophiehistorische Ar-
beit des 19.Jahrhunderts besitzt in großen Teilen den Charakter der Testaments-
vollstreckung und dient dem Vermächtnis des zu Text gewordenen Denkers. 
Ein Mitherausgeber von Hegels Werken sprach 1831 an Hegels Grab: >>Seine 
Lehre zu bewahren, zu verkündigen, zu befestigen sei fortan unser Beruf<<.s Er 
benennt damit ein wesentliches Motiv im Hintergrund der philosophiehistori-
schen Aktivität seiner Zeit, nämlich die Etablierung eines Kanons von Meister-
denkern und die Fixierung von Autorität an die Gestalt der zitierbaren Aussage. 
Philosophie wird in Form des authentischen Texts zum Kulturgut, das bewahrt 
und bewundert wird. Wilhelm Dilthey spricht 1888 die Prämisse dieses literari-
schen Historismus aus, als er sagte, wiederum zu Hegel: >>Die Zeit des Kampfes 
mit Hegel ist vorüber, die seiner historischen Erkenntnis ist gekommen.<<9 Das 
Kommentieren erfaßt mit einer gewaltigen Kraft jeden großen Denker und ent-
reißt ihn sozusagen seiner eigenen Zeit, indem es ihn historisch in den Kanon 
der philosophischen Literatur einstellt, dessen Gliederung dann zum Maß sei-
ner Wertschätzung wird. 

7 Die Universität Leipzig etwa schrieb laut Deutschem Universitätskalender in den 1880er Jah-
ren vier philosophische Preisaufgaben aus, drei davon historisch orientiert. 1882: >>Die erkenntnis-
theoretischen und ethischen Ansichten des Bernhardinus Telesius sollen dargelegt und ihre etwaige 
Bedeutung für die Entwicklung der späteren Philosophie angegeben werden«; 1884: >>Es soll der 
Ursprung und die Entwickelung des pädagogischen Realismus innerhalb des 17. Jahrhunderts und 
insbesondere auf deutschem Boden nachgewiesen werden«; 1885: >>Eine Erörterung der Lehren, 
durch welche sich F. B. W. Hermann von Adam Smith unterscheidet«; 1886: >>Der Einfluss, wel-
chen der Zustand der Erwartung der Apperception von Sinnesvorstellungen ausübt, soll durch 
neue Versuche geprüft werden.<< 

s Friedrich Christoph Förster, zitiert in: Günther Nicolin (Hg.), Hege! in Berichten seiner Zeit-
genossen, Harnburg 1970, S.477. 

9 W. Dilthey, Rezension zu: Briefe von und an Hege!, hg. v. Kar! Hege! (1887}, in: Gesammel-
te Schriften, Bd.15, hg. v. Ulrich Herrrnann, Göttingen 1970, S.316, hier zitiert nach Wolfgang 
Henckrnann, »Fichte- Schelling- Hege!<<, in: Buchstabe und Geist [Anrn. 5], S.104. 



254 IV. Historisierung der Philosophie 

Die das Kommentieren grundlegende Arbeit ist das interpretierende Bezie-
hen von Autoren und Epochen, von individuellen Sinnstiftern und kollektiven 
Sinnräumen. Im Kommentar wirkt eine Hermeneutik der auslegenden Wech-
selwirkung, die zugleich vom Einzelnen wie vom Allgemeinen ausgehen kann, 
weil ihr an einer Synthese liegt, die den Kanon der großen Denker und deren 
Verhältnis untereinander in jeder Interpretation neu legitimiert. Diese Herme-
neutik wurde im 19.Jahrhundert auch explizit gemacht, vor allem im Werk des 
Theologen Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher. Ohne direkt im Zusammen-
hang mit philosophischen Schriften entwickelt worden zu sein, präzisiert die 
von Schleiermacher formulierte Kunst der Hermeneutik die im Kommentieren 
herrschende Spannung zwischen Autorintention und Epochengeist. 

Im Unterschied zu vorhergehenden Hermeneutiken zielt die Interpretation 
bei Schleiermacher nicht mehr nur auf den Geist des Autors, sondern darüber 
hinaus auf den Geist der Zeit, der Sprache und der Kultur. Der Text wird als 
eine eigene, insofern autorunabhängige historische Größe zugelassen, weil jeder 
Autor sich bereits vorliegender Ausdrucksformen bedienen muß, ob er sie da-
durch entscheidend modifiziert oder nicht.IO Im 18.Jahrhundert hatte die 
Theorie der Hermeneutik noch solche Voraussetzungen der Autorabsicht als 
von dieser selbst bestimmte Bedingungen des Autorwillens angesehen und folg-
lich jeglichen >>Text« als >>Rede« bestimmt. Bei Georg Friedrich Meier etwa fin-
det sich die Gleichstellung von Text und Rede im hermeneutischen Regelwerk 
selbst vollzogen, ohne eigens reflektiert zu sein. II 

Die subjektiv-intentionalistische Sinnauffassung der eher rationalistischen 
Verstehensiehren wird zwar bereits im 18.Jahrhundert durch die Bibelkritik und 
ihre Lehre vom >>Lokalen« gebrochen. Lessing etwa entwickelt in verschiedenen 
Streitschriften einen historischen Begriff der christlichen Religion als Apostel-
glaube, und der Theologe Johann Salomon Semler versuchte, Jesus aus den über 
ihn überlieferten Geschichten sozusagen konservativ als Juden zu verstehen.I2 

1° Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher, Hermeneutik und Kritik, hg. v. Manfred Frank, 
Frankfurt am Main 1977; dazu vgl. Hendrik Birus, >>Zwischen den Zeiten. Friedrich Schleierma-
cher als Klassiker der neuzeitlichen Hermeneutik«, in: Hermeneutische Positionen. Schleierma-
cher, Dilthey, Heidegger, Gadamer, hg. v. H. Birus, Göttingen 1982; Manfred Frank, Das indivi-
duelle Allgemeine. Textstrukturierung und -interpretation nach Schleiermacher, Frankfurt am 
Main 1977. 

11 Georg Friedrich Meier, Versuch einer allgemeinen Auslegungskunst [1757], Harnburg 1996, 
S. 43 (§ 105: »Der Text (texrus) ist die Rede, insofern sie als der Gegenstand der Auslegung be-
trachtet wird«); vgl. auch Maximilian Scherner, »>Text<. Untersuchungen zur Begriffsgeschichte«, 
in: Archiv für Begriffsgeschichte 39 (1996), S.103-160, bes. 126f., und allgemein zur Geschichte 
der Hermeneutik vor Schleiermacher Gustav G. Spet, Die Hermeneutik und ihre Probleme, hg. v. 
A. Haardt und R. Daube-Schackat, Freiburg 1993, S.43-144. 

12 Vgl. vom Verfasser, »Toleranz und historische Gleichgültigkeit. Zur Geschiehtsauffassung 



Kommentieren und Verstehen 255 

Aber die Lehre von den Umständen und Wirkungsbedingungen des historisch 
und literarisch »Neuen« gründete auf der Annahme einer Durchsichtigkeit der 
vergangeneo Verhältnisse und auf dem Vertrauen, Autorsinn und historische 
Bedingungen jederzeit auseinanderhalten zu können. Das gilt auch noch für 
Friedrich Ast und die von ihm skizzierte Dialektik von individuellem Geist und 
»Geist der Zeit<<. 13 Mit Schleiermacher dagegen wird nicht ein neues Verhältnis 
von Subjektivität und Objektivität des Sinns zur Sprache gebracht, vielmehr 
wird dieses Verhältnis als eigentlicher Gegenstand der Untersuchung bezeich-
net. Die Welt, in welcher der Autor lebt, bevor er sich auszudrücken beginnt, 
wird bei Schleiermacher nicht mehr als ein Mittel der Erforschung in Anspruch 
genommen, sondern ebenso als Gegenstand der Bemühung um Auslegung an-
heimgegeben wie der ausgedrückte Individualsinn des Autors selbst. Beide er-
schließen sich gegenseitig, heißt es bei Schleiermacher bezüglich der psycholo-
gischen und der grammatischen Wege der Auslegung. Aus solchen Kautelen der 
Hermeneutik kann man mit Rekurs auf Schleiermachers frühe Schriften zur 
Religion durchaus ein Programm des historischen Verstehens lesen, das eben 
darin besteht, den Autor und seine Zeit, Kultur, Wissenschaft als miteinander 
eng verwobene und deshalb als nicht unabhängig voneinander feststellbare 
Größen zu thematisieren.l4 

Für die historische Arbeit der Universitätsphilosophen sind diese Einsichten 
der Hermeneutik im 19.Jahrhundert so wenig verbindlich in Anschlag zu brin-
gen wie heute oder zu jeder anderen Zeit. Die Praxis der Auslegung kongruiert 
nicht unbedingt mit ihrer Theorie. Dennoch geht es hier um mehr als eine 
bloße Analogie der Hermeneutik zum Kommentieren auf philosophischem Ge-
biet. Denn die Historisierung der Philosophie besteht im 19.Jahrhundert in 
eben der Doppelbewegung einer autorfixierten und einer autorrelativierenden 
Interpretation, wie sie Schleiermacher auf den Punkt bringt. Man kann hier das 
(philologische) Bemühen um den Originaltext nicht von der (historiographi-

der Aufklärung«, in: Lessing und die Toleranz (Beiträge der vierten Internationalen Konferenz der 
Lessing-Society in Harnburg 1985). Sonderband zum Lessing-Yearbook, München 1987, 
S.115-128. 

13 Friedrich Ast, »Hermeneutik und Kritik«, in Seminar Philosophische Hermeneutik, hg. v. 
Hans-Georg Gadamer und Gortfried Boehm, Frankfurt am Main 1976, S.111-130; vgl. dazu 
Peter Szondi, Einführung in die literarische Hermeneutik, Frankfurt am Main 1975, S. 135-154. 

14 Vgl. Mario Longo, >>Philosophiegeschichtsschreibung nach der Aufklärung: Schleiermacher 
und der hermeneutische Zirkel von Philosophie und Geschichte der Philosophie«, in: Axel Bühler 
(Hg.), Unzeitgemäße Hermeneutik. Verstehen und Interpretation im Denken der Aufklärung, 
Frankfurt am Main 1994, S. 223-240 und vom Verfasser, »Zur Geschiehtsauffassung des herme-
neutischen Denkens«, in: Schleiermacher-Archiv Bd.1: Internationaler Schleiermacher-Kongress 
Berlin 1984, hg. v. Kurt Viktor Seige, Berlin 1985, S. 631-640. 



256 IV. Historisierung der Philosophie 

sehen) Darstellung der Philosophie trennen. Die Universitätsphilosophie des 
19.Jahrhunderts produziert gleichzeitig Texteditionen, Überblicksdarstellungen 
und Einzelstudien, weil in allen diesen Texten das Kommentieren zum Aus-
druck kommt. Abstoßungspunkt {und manchmal auch Kraftzentrum) des 
Kommentierens ist immer das einzelne philosophische Werk. 

»Ein großer Mann verdammt die Menschen dazu, ihn zu explizieren<<, no-
tiert Hege! einmaJ.15 Im folgenden Kapitel ist Spinoza ein solcher Denker, der 
zur Interpretation zwingt. Am Beispiel Spinoza wird klar, daß das akademische 
Bedürfnis der Lehre und das philosophische Bedürfnis der Ideen-Diskussion in 
ein kompliziertes Netz vielschichtiger Kommentierung eingeschrieben sind, 
deren Argumente nach Absichten, Orten und Adressen qualifiziert werden kön-
nen, worin aber vor allem eines festgehalten wird: Spinoza als Philosoph. Man 
hätte auch Platon auswählen können, Descartes oder Jakob Böhme: Überall gibt 
es ein mit den historiographischen Repräsentationen verknüpftes Raster von In-
terpretationen und Konstruktionen der philosophischen Bedeutsamkeit. Dabei 
spielen keineswegs nur bekannte Denker eine Rolle, die aus Spinoza ihren >>Hel-
den<< machen. 16 Die Historisierung der Philosophie Spinozas ist eine von vielen 
Akteuren getragene Inszenierung der Universitätsphilosophie, auch des 
Buchmarkts. 

Die Perspektive der Untersuchung richtet sich im folgenden Teil nicht direkt 
auf die Tätigkeit der Universitätsphilosophen, sondern indirekt auf das Ergeb-
nis ihres Tuns. Gefragt wird nicht, was die professionellen Philosophen an der 
Universität sagen, gefragt wird vielmehr, was über eine Philosophie wie die-
jenige Spinozas ausgesagt wird. Fokus der Analyse ist nicht das Subjekt des phi-
losophiehistorischen Diskurses, sondern sein Gegenstand. Das Blickfeld der 
Untersuchung wird entsprechend geweitet und umfaßt neben historiographi-
schen Texten auch Thesen, Preisarbeiten, Studien aller Art, Werkausgaben 
und Übersetzungen. Spinoza exemplifiziert als >>historisierte Philosophie<< die 
Vielfältigkeit der Weisen, im 19.Jahrhundert vergangenes Denken zu interpre-
tieren. 

15 G. W F. Hege!, »Aphorismen aus der Berliner Zeit«, in: Kar! Rosenkranz, Hegels Leben, Ber-
lin 1844, Neudruck Darmstadt 1977, S. 555, und in: Werke in zwanzig Bänden, Bd.11: Berliner 
Schriften, Frankfurt am Main 1970, S. 574. 

16 V gl. für einen solchen traditionellen Ansatz, der seine Repräsemarivität bei eingeführten Au-
toritäten abzusichern sucht, Albert William Levi, >>The Idea of Socrates: The Philosophie Hero in 
ehe nineteenth Cemury«, in: Journal of the History ofldeas 17 (1956), S. 89-108. 



Spinoza in der Philosophiegeschichtsschreibung 257 

I. Spinoza in der deutschen Philosophiegeschichtsschreibung 1800-1850 

Sowenig wie Spinoza selbst hat im 19.Jahrhundert seine Philosophie an Faszi-
nation verloren. Diese Faszination entzündete sich an den Lebensumständen 
des einzelgängerischen Denkers, dessen Zurückgezogenheit als Weltabgeschie-
denheit des Weisen und als Absage an die korrumpierte Welt der öffentlichen 
Vernunft erschien. Die Faszination nährte sich auch aus der Irritation durch 
das metaphysische Hauptwerk Spinozas, die Ethica, deren Radikalität in Inhalt 
und Form eine über hundertjährige theologisch-philosophische Verurteilung 
provozierte. Unter den Texten des 19.Jahrhunderts finden sich viele Zeug-
nisse der Faszination Spinozas, Romane und wissenschaftliche Abhandlungen, 
Werkausgaben und Aufsätze. Was im späten 18.Jahrhundert mit der Spinoza-
Begeisterung von Johann Wolfgang Goethe, Johann Gottfried Herder und 
Friedeich Heinrich Jacobi begann, setzt sich im 19.Jahrhundert fort: es ist das 
Jahrhundert einer intensiven Beschäftigung mit Spinoza und seiner Philoso-
phie. 

Die spezifische Intensität dieser Beschäftigung wirkt bis heute nach, wie im 
folgenden gezeigt werden soll. Was im 19.Jahrhundert stattfindet, ist keine Spi-
noza-Rezeption, keine bloße Interpretation von Leben und Werk, sondern der 
Anfang eines historischen Begreifens, das Rezeption wie Interpretation bis heute 
bestimmt. In der Beschäftigung mit Spinoza exemplifiziert das 19.Jahrhundert 
Formen des philosophiehistorischen Denkens, die immer noch prägend sind. 
Spinoza ist nicht nur Bezugspunkt für einen sich an der Vergangenheit versi-
chernden Diskurs über Philosophie und intellektuelle Aktivität, er spielt auch 
eine entscheidende Rolle bei der Herausbildung dieses Diskurses. 

Die unaufhörliche Vergegenwärtigung von Vergangenem, in der die Geistes-
geschichte sich konstituiert, bedeutet für Spinoza und den Spinozismus, daß 
das Interpretieren zugleich mit der Entdeckung von Bedeutung oder Erfindung 
von Bedeutsamkeit auch Mißverständnis, Ignoranz, Absicht und Vergessen mit 
sich bringt. Was heute jeder Historiker der Philosophie weiß, daß Spinoza in 
der europäischen Geistesgeschichte nicht einen einzigen festen Ort besetzt -
symbolisiert etwa durch die Stelle im Regal, an der Spinozas Werke stehen -, 
gelangt im 19.Jahrhundert erst zur Evidenz. Mit der Behandlung, die Spinoza 
damals widerfuhr, wird ein vielschichtiges historisches Verständnis von Philoso-
phie zur Sprache gebracht, das konstitutive Bedeutung für die gesamte, damals 
neu entstehende Philosophiegeschichtsschreibung hat. 



258 IV. Historisierung der Philosophie 

a) Das Interesse am Wortlaut: Werkausgaben und Monographien 

Das 19. Jahrhundert gibt der Beschäftigung mit Spinoza gleich anfangs eine 
neue Grundlage: 1802/1803 werden die Opera omnia von Heinrich Eberhard 
Gottlob Paulus herausgegeben. Paulus, Theologieprofessor in Jena, will Spinoza 
>>oculis omnium« bringen, vor aller Augen.J7 Es ist in der Tat die erste lateini-
sche Gesamtausgabe seit den im Todesjahr Spinozas 1677 veröffentlichten 
Opera posthuma. Der Ausgabe von Paulus folgen bis 1850 noch zwei weitere 
Gesamtausgaben: diejenige des Stuttgarter Bibliothekars August Friedrich 
Gfoerer in den dreißiger Jahren und in den vierziger Jahren diejenige von Karl 
Hermann Bruder, eines Pfarrvikars.'B Der gelehrten Bemühung um den 
authentischen Text zur Seite tritt die Drucklegung des >>deutschen<< Spinoza. 
Noch vor der Mitte des Jahrhunderts gibt der Schriftsteller Benhold Auerbach 
eine deutsche Übersetzung von Spinozas Werken heraus, die an die Stelle der-
jenigen tritt, die Schack Hermann Ewald, Sekretär beim Hofmarschallamt 
Gotha, gegen Ende des 18.Jahrhunderts veröffentlichte, die aber keine große 
Verbreitung gefunden zu haben scheint.l9 Im frühen 19.Jahrhundert gibt es 
darüber hinaus Einzelausgaben und Übersetzungen der Ethica und des Theolo-
gisch-Politischen Traktats. 

Das Interesse für die Texte Spinozas ist also in der ersten Hälfte des 19.Jahr-
hunderts zunächst ein dokumentarisches Interesse, das den Autor in die 
Bibliothek der philosophischen Hauptwerke einordnet, wie das im selben Zeit-
raum auch andere Philosophen erfuhren. In der zweiten Jahrhunderthälfte wird 
dann das Textkorpus Spinozas entscheidend erweitert, nachdem 1852 zu-
erst ein Abriß und 1862 dann der komplette Text der sogenannten >>Kur-
zen Abhandlung<< Spinozas Über Gott, den Menschen und seine Glückseligkeit 

17 Opera, quae supersunt omnia, hg. v. H. E. G. Paulus, Bd.1, Jena 1802, S. VI; Vgl. auch Carl 
Alexander Freiherr von Reichlin-Meldegg, besonders über die Vorworte zu dieser Ausgabe: H. E. 
G. Paulus und seine Zeit, Bd. 1, Stutegart 1853, S. 226-238. 

18 B. de Spinoza Opera philosophica omnia edidit et praefacionem adiecit A. F. Gfoerer, 2 Bde., 
Stutegart 1830-1831; ders., Opera quae supersunt omnia, ex editionibus principibus denuo edidit 
er praefarus, hg. v. K.H. Bruder, 3 Bde., Leipzig 1843-1846. 

19 Spinozas Philosophische Schriften, dt. von S.H. Ewald, 3 Bde., Gera 1787-1793 (Ethica in 
den Bänden 2 und 3 (1790 und 1793), in der zweiten Auflage 1796 als ein Band). Ewald blieb als 
Übersetzer offenbar lange anonym: Georg Samuel Francke kennt ihn 1808 noch nicht mit Namen, 
vgl. seinen Versuch über die neueren Schicksale des Spinozismus und seinen Einfluß auf die Philo-
sophie überhaupt und die Vernunfttheologie insbesondere, Schleswig 1808, S. 38. Spinoza's Sämt-
liche Werke, übersetzt von Berthold Auerbach, 5 Bde., Stutegart 1841. Auerbachs Übersetzung der 
Erhica wird heute noch aufgelegt (Darmstadt 1967). 



VI. UNIVERSITÄTSPHILOSOPHIE. ZwEITER VERSUCH 

1. Universität und das Interesse an Philosophie 

Die Geschichte der Philosophie des 19.Jahrhunderts zu erforschen und zu 
erzählen ist kein leichtes Unterfangen. Denn in den gewählten Zeitraum fällt 
die Etablierung und Verbreitung philosophiehistorischer Literatur, deren Krite-
rien bis heute maßgeblich sind. Eben diese Kriterien sind so beschaffen, daß 
sie eine historische Erkenntnis der Philosophie als kulturelle Größe in 
ihrer ganzen Wirksamkeit beschränken. Das Dilemma läßt sich so skizzie-
ren: Während einem ersten unbefangenen Blick auf das, was man allgemein 
und doch treffend »die Verhältnisse« nennt, im Fall des 19.Jahrhunderts nicht 
entgehen kann, daß Philosophen stärker als je zuvor an Universitäten anzu-
treffen sind, wählen die philosophischen Geschichtsbücher ihre zentralen Kapi-
tel ganz ohne Rücksicht darauf aus. Dort erscheinen Universitätsprofes-
soren wie Kam oder Herbart neben akademischen Außenseitern oder 
Fachfremden wie Marx oder Nietzsche. Das sind Namen deutscher Denker, 
aber für andere europäische Länder mit Universitäten gilt ähnliches. Nirgends 
instruiert ein unbefangener Blick den Philosophiehistoriker, immer schon ar-
beitet er im lnnern der Disziplin an den Problemen und Systemen >>großer<< 
Denker. 

Das Dilemma verschwindet, wenn man sich klarmacht, daß Philosophen 
unter Geschichte der Philosophie eine Rekapitulation oder Rekonstruktion phi-
losophischer Ideen, Probleme, Anschauungsweisen, Texte usw. verstehen, kei-
nesfalls eine Geschichte aller Aktivitäten von Philosophen. Das Dilemma taucht 
wieder auf, wenn man feststellt, daß selbst solche Bücher zur Geschichte der 
Philosophie, die von Philosophen aus dem Kreis großer Denker verfaßt wer-
den, nur im Ausnahmefall zu ihrer Philosophie gerechnet werden. Dabei finden 
sich schon im 19.Jahrhundert unter den Autoren philosophiehistorischer 
Werke eminente Philosophen wie Schelling, Hege! oder Dilthey. Auch im 
20.Jahrhundert ist das geistes-oder philosophiehistorische Denken für eine 
Reihe von Philosophen zentral, man denke an Heidegger, Adorno oder Fou-
cault, bei anderen wird es in den Hintergrund der Argumentation gedrängt, 
man denke an Wirtgenstein oder Sartre, bei wieder anderen durch eine Legen-
de wissenschaftsförmiger Paradigmenentwicklung sozusagen ersetzt, man denke 
an die Philosophische Phänomenologie oder an die Analytische Philosophie 
und deren Traditionspflege. 



358 VI. Universitätsphilosophie. Zweiter Versuch 

Wer also die Philosophiegeschichte im üblichen Verstand einer philosophi-
schen Hilfswissenschaft für >>sekundär<< hält, macht oft auch einen Schnitt in 
das Werk der >>primären<< Philosophen und separiert dort eigentliche, das heißt 
philosophisch interessante Werke, von uneigentlichen, etwa historischen. Die 
gebräuchlichen Lehrbücher, Monographien und Philosophiegeschichten prakti-
zieren dies. Das philosophiehistorische Interesse der Philosophen ist also äußerst 
selektiv. Es versammelt große Denker mit ihren Ideen und Methoden um einen 
Tisch und inszeniert immer wieder neu das Gespräch der Geister über Zeiten 
und Räume hinweg. 1 Wenig läßt es sich davon berühren, daß die Auseinander-
setzung mit der Philosophiegeschichte und ihre Bearbeitung selbst eine Ge-
schichte hat, die mit der europäischen Philosophie spätestens seit dem 19.Jahr-
hundert eng verbunden ist2, und erst recht distanziert es sich von Fragen, die 
seine eigene Praxis betreffen, die Bedingungen seiner Wirklichkeit. 

Man kann diese Beobachtung differenzierter darstellen. Viele meinen, es gebe 
heute ganz offensichtlich zwei grundsätzlich divergente Tendenzen im abend-
ländischen Philosophieren, deren eine dem historischen Denken zuneigt und 
deren andere ihm abschwören will. In Absetzung von dieser Behauptung zweier 
Tendenzen kann man tiefergehend zwei Kulturen des Umgangs mit der Philo-
sophie ausmachen, deren eine problemlos philosophisch genannt wird und ganz 
und gar selektiv verfährt (manche nennen es rationale Rekonstruktion, wenn 
hier vergangene Denker evoziert werden), und deren andere sich dem widmet, 
was man abgekürzt die Reproduktion von Philosophie nennen kann, die alle 
möglichen Kenntnisse beibringt, um das Entstehen, Bestehen und Wirken phi-
losophischer Entwürfe zu erläutern. Nun ist die zuerst angesprochene Differenz 
der philosophischen Orientierungen nur graduell, denn ein ganz und gar unhi-
storisches Philosophieren gibt es nicht. So unterscheiden sich die knappen Ver-

1 Vgl. Richard Rorty, »The Historiography of Philosophy: four Genres<<, in: Philosophy in 
Histoty. Essays in the Historiography of Philosophy, hg. v. R. Rorty, J. B. Schneewind, Q. Skinner, 
Cambridge 1984, S. 49-75, bes. S. 73. 

2 Die Geschichte der Philosophiegeschichte hat Martial Gueroult in den 1930er Jahren zu be-
schreiben begonnen; vgl. die aus dem Nachlaß herausgegebenen Bände Histoire de l'histoire de Ia 
philosophie (=Dianm!matique 1), Bd. 1: En occident, des origines jusqu'a Condillac, Bd. 2: En Al-
lemagne, de Leibniz a nos jours, Bd. 3: En France, de Condorcet a nos jours, Paris 1984 und 1988, 
sowie die Reflexion dazu: Philosophie de l'histoire de Ia philosophie (= Dianoematique II), Paris 
1979. Lucien Braun hatte zuvor als erster diese Disziplin bis Hege! nachgezeichnet, vgl. Histoire 
de l'histoire de Ia philosophie, Paris 1974, dt. erschienen als Geschichte der Philosophiegeschichte, 
in der Übersetzung von Franz Wimmer bearbeitet und mit einem Nachwort versehen vom Ver-
fasser, Darmstadt 1990. Vgl. Verfasser, »Theorie und Praxis der Philosophiegeschichte revidiert. 
Lucien Braun und Martial Gueroult im Gegensatz«, in: Zeitschrift für philosophische Forschung 
42 (1988), s. 666-681. 



Universität und das Inreresse an Philosophie 359 

weise etwa Wirtgensteins aufThesen von George Edward Moore graduell von 
den ausführlichen Diskussionen, denen Heidegger Aristoteles und Nietzsche 
unterzieht. Gradmesser ist hier die Intensität der Evokation >>anderen<< Den-
kens, die gewiß Extreme kennt, aber keine Ausnahmen. Es gibt keinen Philoso-
phen, der sich nicht auf andere Philosophen bezieht, wiewohl die Nachdrück-
lichkeit des Bezugs so weit variieren kann, daß die Rede von zwei Tendenzen 
des Philosophierens immerhin angebracht erscheint.3 Daß auch die zweite, kul-
turelle Differenz nicht absolut ist, läßt sich nun allerdings nicht auf gleiche 
Weise, etwa gestützt auf einen literarischen Befund, formulieren. Zwar ist der 
Unterschied zwischen dem philosophischen >>Geistergespräch<< und historisch-
philologischer Forschung evident, und auch Übergänge kann man sich vorstel-
len, gleichwohl handelt es sich nicht um den Unterschiedzweier Literaturen, 
zweier Auffassungsweisen oder zweier Arbeitsmethoden. Die Grenze zwischen 
einer philosophischen und einer philologischen Auffassung markiert Weisen des 
Umgangs mit Philosophie; sie trennt das freie Denken, das sich frei auf anderes 
Denken bezieht, von der wissenschaftlichen und pädagogischen Arbeit des 
Kommeneierens und Dozierens, wodurch Philosophie als Textkorpus und als 
Argumentationsweise vergegenwärtigt wird. Zugleich gilt, daß gerade die Verge-
genwärtigung von Philosophie in Forschung und Lehre mit jener Vision des 
freien Denkens einhergeht. Vor allem im Unterricht wird der Philosophie die 
Legende reinen Denkens angehängt, denn wo der Philosoph vom Philosophie-
lehrer in keiner Weise getrennt werden kann, finden wir das Ineinanderblenden 
jener beiden Umgangsformen am stärksten entwickelt. Daß der Universitäts-
philosoph kraft Amtes Lehrer der Philosophie ist, in seinem Selbstverständnis 
dagegen Philosoph, spiegelt sich vorzugsweise in der Produktion von Philoso-
phiegeschichten wider, das erstere nämlich in der bloßen Tatsache der philoso-
phiehistorischen Arbeit und ihres pädagogischen Einsatzes, das letztere in der 
Exposition und inhaltlichen Ausrichtung dieser Arbeit als Arbeit am Denken. 

Man kann so das eingangs genannte Dilemma verstärken und direkt danach 
fragen, woher die Unaufmerksamkeit der Philosophielehrer und -erklärer für 
die seit hundertfünfzig Jahren wirksamen Modalitäten ihrer Bildung stammt. 
Und man wird nicht umhin kommen, den akademischen Vermittlungs-
bemühungen, insofern sie sich historisch-philologischer Formen bedienen, eine 
grundsätzliche Textfixiertheit zu attestieren. Durch Texte und mit Texten wird 
die Philosophie sowohl den Studenten beigebracht wie von Experten bearbeitet. 
Das Bemühen um Verständnis reicht von kurzen historischen Überblicken bis 

3 Vgl. R. Rorty, »Philosophy as Science, as Metaphor, and as Politics«, in: ders., Essays on Hei-
degger and Others (Philosophical Papers 2), Cambridge 1991, S. 9-26, bes. S. 23. 



360 VI. Universirärsphilosophie. Zweiter Versuch 

zu detailversessenen Exegesen. Der Umgang mit Philosophie kann uferlos breit 
und in bezug auf mögliche Erkenntnisinteressen fast konturlos werden, wie bei 
den Editionen von Vorlesungs- und Seminarmanuskripten einiger weniger 
>>großer<< Philosophen, deren Werk in studentischen Mitschriften und durch pe-
nibles Rekonstruieren wöchentlicher oder sogar täglicher Denkfortschritte aus 
kleinsten Zeugnissen erhellt werden soll. Bei der Beschäftigung mit Hegel, Höl-
derlin und Nietzsche tobt sich noch gegenwärtig ein kaum gebändigtes philolo-
gisches Interesse in editorisch-minutiösen Dokumentationen und chronologi-
schen Mikrologien aus. Kaum lassen sich die Forschungsarbeiten in manchen 
Bereichen der Philosophie mit einem systematischen Interesse verbinden, so 
sehr hat sich die Qualität der textwissenschaftlichen Untersuchungen eigene 
Kriterien geschaffen, sind Fußnoten und andere Verweise auf kommentierende 
Literatur zum Standardverfahren der Interpretation avanciert. Die Philosophie-
geschichte selbst ist zum kollektiven Unternehmen geworden, weil das Speziali-
stentum längst überband genommen hat. Ein plastisches Beispiel ist Friedrich 
Überweg. Während er noch als einzelner Autor die Philosophiegeschichte im 
Grundriß skizzierte und seine beiden Bände bis 1871, als er erst 45jährig starb, 
bis zur dritten Auflage bringen konnte, tragen heute Fachleute aus mehreren 
europäischen Ländern zu seiner auf mindestens 30 Bände geplanten Neubear-
beitung bei. 4 Wenn darin einmal die Reihe am 19.Jahrhundert ist, wird die In-
stitutionalisierung der Philosophie an der Universität gewiß erwähnt werden, 
mindestens aber im Dargestellten durchscheinen- daß jedoch die akademische 
Praxis des Philosophierens eine eigene Berücksichtigung erfahren wird, ist wenig 
wahrscheinlich. 

Es ist auch nichts Geringes, die Grenzen der traditionellen Geschichtsschrei-
bung zu überschreiten und in die Bereiche dessen vorzudringen, was sich >>auch 
noch<< über Philosophie sagen läßt. Zwar läßt sich einiges leisten, indem man 
etwa die Berichte über das Leben der Philosophen vertieft. Solche Vertiefung 
gibt es gelegentlich, innerhalb der Philosophiegeschichtsschreibung und als 
selbständige Literatur, sie trägt allerdings nicht weit. Auf dem Weg der Biogra-
phie kann man philosophischen Werken und Ansätzen zwar zusätzliche Bedeu-
tung geben, besonders durch die Berücksichtigung von intellektuellen Kommu-
nikationsstrukturen, in die jeder Denker durch Studium, Briefwechsel, eigenen 
Unterricht, Vortragsverpflichtungen, Debatten usw. eingebunden ist. Über 
einen Zusatz jedoch wird die biographische Konjektur am traditionellen philo-
sophiehistorischen Bild selten hinausgelangen, weil sie dieses Bild voraussetzt. 

4 Paul Wilperr, "Oie Neugesralrung des >Überweg«<, in: Archiv für Geschichte der Philosophie 
43 (1961), S. 5-99; Jean-Pierre Schobinger, >>Gesamtvorworr« zu den vier Bänden "Überweg: Die 
Philosophie des 17.Jahrhunderrs«, Basel 1988, S. Ill-XX (= Vorabveröffentlichung von Bd.l). 



Universität und das Interesse an Philosophie 361 

Biographien erschließen die Denkwelt von Individuen, deren philosophische 
Auszeichnung meist schon als gesichert gilt, so daß gerade hier wenig Grund 
besteht, allgemeine Strukturen der Karriere zu behandeln. 

Entsprechend rückt die Universität nur gelegentlich in den Blick, vornehm-
lich bei einigen bekannten Figuren aus dem 19.Jahrhundert: Arthur Schopen-
hauers mißlungener Start einer akademischen Karriere oder Friedrich Wilhelm 
JosefSchellings kläglicher Abschluß derselben, beide an der Friedrich-Wilhelms-
Universität Berlin, werden etwa am Rande miterzählt. Das Ausbleiben bzw. die 
Enttäuschung ihrer Zuhörer wird als Anekdote vermerkt und die Verbitterung 
der beiden Dozenten beispielsweise durch einen Verweis auf den (hegeliani-
schen) Zeitgeist verständlich zu machen versucht. Für das denkerische Werk 
selbst bleibt das ohne Belang, weil das Philosophische als gewissermaßen kon-
textunabhängig angesehen wird, weil man in jedem Fall das Publikum der Phi-
losophie mit dem Lesepublikum identifiziert. 

Heute läßt sich bei der Vorstellung von >>der Philosophie selbst«, da sie längst 
allgemein akzeptiert ist, nicht ausmachen, ob sie ursprünglich von den Philoso-
phen stammt oder von ihren blinden Verehrern. Soviel steht aber fest: Solange 
die Vorstellung von dem, was Philosophie sei, durch diejenigen bestimmt wird, 
die sich ihr >>verschrieben« haben, steht keine Änderung der Philosophiege-
schichte in Aussicht. Denn das Schreiben der Philosophiegeschichten ist das 
probate Mittel der Fachgelehrten, ihre Disziplin zu beweisen, sich selbst und 
anderen. Ihr Selbstverständnis dient als Projektionsfläche für ihre historischen 
Erzählungen. Daß darin die Universität nicht vorkommt, daß die Praxis des 
Unterrichts sozusagen ausgeblendet wird, liegt einmal daran, daß institutionelle 
und andere soziale Tatsachen nicht sichtbar mit der Philosophie verbunden sein 
sollen. Diese Art der Ausblendung ist leicht zu rechtfertigen, denn die Imma-
nenz einer philosophiehistorischen Erzählung >>letzter Einsichten« verträgt in 
der Tat nicht allzu viele Zutaten und Hinweise auf >>auch noch wichtige<< Tatsa-
chen, so unbestreitbar diese für sich sein mögen. 

Es gibt aber noch eine andere Art der Ausblendung, die gewissermaßen kon-
stitutiv ist und nicht einen möglichen Inhalt betrifft. Weil für die Erzählung 
dessen, was Philosophiegeschichte ist, ein Bild der Philosophie als dem durch-
gängig identischen Subjekt der Geschichte unentbehrlich ist, laufen die Ge-
schichten der Philosophie in ihrer üblichen Präsentation immer darauf hin-
aus, ein solches Bild zu geben und es in der Gegenwart des Erzählers leuchten 
zu lassen. Wenn dabei die Universität neben der Philosophie gleichsam unsicht-
bar bleibt, kann das auch einen anderen Grund haben als den, daß sie zwar 
gesehen, aber als etwas Unwesentliches nicht eigens behandelt wird. Vielmehr 
kann die durch die Philosophiegeschichte ins Werk gesetzte Projektion des 
Bildes von >>der Philosophie selbst« auch den Ort nicht erfassen, von dem aus 



362 VI. Universitätsphilosophie. Zweiter Versuch 

dieses Bild entworfen wird. Um philosophiehistorische Erzählungen auf der 
Projektionsfläche eines philosophischen Selbstverständnisses ablaufen zu lassen, 
benötigt man einen Projektor. Eben dieser ist die Universität. 

Die These lautet also, daß die Universität nicht nur als akzidentelle, etwa 
biographischerschließbare Größe der Philosophie des 19.Jahrhunderts (und 
des 20.Jahrhunderts) anerkannt werden muß, sondern auch und vor allem als 
diejenige Institution, welche die Philosophen dazu gebracht hat (und bringt), 
ihr philosophisches Selbstverständnis mit philosophiehistorischen Erzählungen 
zu verschränken. Die Philosophiegeschichten blenden alles Historische jenseits 
»der Philosophie selbst« aus, weil sie einer akademischen Literaturgattung an-
gehören, die bestimmte Funktionen vor allem der Lehre, aber auch der For-
schung erfüllt, welche einen eingeschränkten Begriff der Philosophiegeschichte 
sinnvoll und erforderlich erscheinen lassen. Es ist nicht zufällig so, daß der Un-
terschied von Philosophen und Universitätsphilosophen von letzteren nicht the-
matisiert wird, sondern es zeigt die bis in die Banalität des Selbstverständlichen 
wirkende Macht der Universität als der für die Philosophie des 19. und 20.Jahr-
hunderts maßgeblichen Institution an, daß sie selbst keine philosophiehistori-
sche Berücksichtigung erfährt. Daß die Universitätsphilosophen glauben, die 
Universität sei ihrem Tun im Grunde fremd, läßt sich in diesem Sinne nicht an-
ders begreifen denn als >>deformation professionelle«, als Modifikation ihres 
Denkens durch die Institution. 

Es wurde in den voranstehenden Studien deutlich, daß mit dem Ausdruck Uni-
versitätsphilosophie ein Konglomerat von Tätigkeiten gemeint ist, die eine enor-
me Produktivität bezeugen und sich teilweise sogar gerrauer beschreiben lassen. 
Alle diese Tätigkeiten von Universitätsphilosophen sind Momente einer Praxis, 
durch welche die Philosophie mit der Gesellschaft überhaupt, mit der Kultur 
vermittelt wird bzw. sich vermittelt. Erst in einer umfassenden Berücksichti-
gung dieser Vermitdung wäre ein realistisches Bild der Philosophie zu 
gewinnen. Realismus würde in diesem Fall bedeuten, in der Neugier für Philo-
sophie, in der Hoffnung auf philosophische Einsicht, erst recht im Philosophie-
studium und in der wissenschaftlichen Beschäftigung mit Philosophie Tatsa-
chen der Philosophiegeschichte zu erkennen, nicht abstrakte Bedingungen ihrer 
Formulierung oder ihrer Rezeption. In die Richtung einer realistischen Defini-
tion von Philosophie gehen etwa Überlegungen von Amorrio Gramsci, der in 
seinen Bemühungen um eine Philosophie der Praxis dem Philosophieren eine ge-
wisse Spannweite zuweist. Am einen Ende stehen bei ihm die >>Philosophien der 
Philosophen<<, traditionell bevorzugter Gegenstand der Philosophiegeschichte. 
Am anderen Ende steht die Einsicht, daß jeder Mensch ein Philosoph ist, oder 
anders gesagt, daß jede Philosophie zugleich auch Weltanschauung und Ideolo-



Philosophieunterricht 363 

gie ist.S Karl Jaspers hat einen ähnlichen Gegensatz formuliert: »Jeder Mensch 
als Mensch philosophiert<<, heißt es bei ihm, und zugleich: >>Man findet zur Phi-
losophie nicht ohne den Weg über ihre Geschichte<<.6 Maurice Merleau-Ponty 
unterscheidet die >>akademische Welt<<, in der die Philosophen >>Beamte<< sind, 
und die >>philosophische Welt<<, wo es kein fremdes Urteil über das Denken 
geben kann. 7 Viele andere wären anzuführen, welche die Philosophie in ihrer 
doppelten Praxis als Fachdisziplin und als Denken ansprechen. Der historische 
Befund des 19.Jahrhunderts läßt vermuten, daß von Anfang an der stark spe-
zialisierten Universitätsphilosophie ein Interesse an Philosophie gegenübersteht 
bzw. parallel zu ihr existiert, das nicht nur »professionell<< beantwortet werden 
kann. 

Es ist allerdings noch niemandem gelungen, in einer konsensfähigen Weise 
dasjenige zu bestimmen, was man das Interesse an Philosophie nennen kann, 
und so bleibt der Ansatz bei den manifesten Tätigkeiten der Philosophen ein 
wenigstens probater Weg zur Erkenntnis derjenigen Praxis, die alle Philosophen 
annehmen, wenn nicht sogar erstreben. Praxis im hier gebrauchten Sinn setzt 
Interaktion voraus, die in der Universität sich im Verhältnis von Dozenten und 
Studenten der Philosophie ergibt, und jenseits davon in der Konkurrenz der 
Geschichtsbilder und Interpretationen kanonischer Texte, ohne die keine Kul-
tur geistiges Leben entwickelt. Die Universitätsphilosophie muß man also als 
eine bestimmte Investition in eine mögliche Praxis der Philosophie ansehen, 
und die Tätigkeit der Lehre im weitesten Sinn handelt mit dem symbolischen 
Kapital dieses Einsatzes. Welche Zinsen es trägt, läßt sich nicht errechnen, son-
dern in der Art der Anlage höchstens abschätzen. 

2. Philosophieunterricht 

Ein Grund dafür, von der Untersuchung der Universitätsphilosophie die The-
matisierung des universitären Unterrichts auszuschließen, mag die traditionelle 
Vorstellung bilden, die Philosophie sei nur literarisch vollständig repräsentier-
bar. In der Tat gilt, daß dort, wo Schriften fehlen, philosophisches Denken nur 
unterstellt werden kann. Insofern ist die Identifizierung der Philosophie mit 

5 Vgl. A. Gramsci, Philosophie der Praxis ( Gefängnishefte 10 und 11), hg. v. Wolfgang Fritz 
Haug, Harnburg 1995, S.1268f., 1345f. und 1375ff. 

6 K. Jaspers, Einführung in die Philosophie, München 1971 [zuerst 1953], 5.112; vgl. S. 92ff. 
und 102ff. 

7 M. Merleau-Ponry, Lob der Philosophie, in: Vorlesungen 1, Berlin 1973 (Phänomenologisch-
psychologische Forschungen 9), S. 32ff. 




