IMMANUEL KANT

Bemerkungen in den
»Beobachtungen

liber das Gefiihl des Schonen

und Erhabenen«

Neu herausgegeben und kommentiert von

Marie Rischmiiller

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



FELIX MEINER VERLAG

Im Digitaldruck »on demand« hergestelltes, inhaltlich mit der urspriing

lichen Ausgabe identisches Exemplar. Wir bitten um Verstandnis fir un-
vermeidliche Abweichungen in der Ausstattung, die der Einzelfertigung
geschuldet sind. Weitere Informationen unter: www.meiner.de/bod

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation

in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische
Daten sind im Internet Uiber <http://portal.dnb.de> abrufbar.

ISBN 978-3-7873-0900-9

ISBN eBook: 978-3-7873-2538-2

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 1991. Alle Rechte vorbehalten.
Dies gilt auch fiir Vervielféltigungen, Ubertragungen, Mikroverfilmungen
und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, so-
weit es nicht §§ 53 und 54 URG ausdriicklich gestatten. Gesamtherstellung:
BoD, Norderstedt. Gedruckt auf alterungsbestandigem Werkdruckpapier,
hergestellt aus 100% chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany.

www.meiner.de



EINLEITUNG

»im Aufschreiben aber wird Einheit erfordert, die uns
gleichsam unterwegens aufstoflende Neben Gedanken
merkt man am Rande an, und theilt sie nachher in ihre
Facher.« Kant, AA XXIV, 685

1. Die Gedanken, die Kant neben seinen »Beobachtungen tber das Gefiihl
des Schonen und Erhabenen« von 1764 auf eigens eingefiigten Blittern nie-
derschrieb, sind Nebengedanken in allen Schattierungen der Wortbedeu-
tung.

Beginnen wir mit dem, was sie nicht sind. Es sind keine Hauptgedanken:
Sie sind nicht zur Veréffentlichung, nicht zum Zweck der Umarbeitung der
»Beobachtungen«, nicht zur Vorbereitung einer bestimmten Publikation
und nicht zu Vorlesungszwecken bestimmt gewesen. Sie kreisen nicht um ein
einzelnes Thema, sie entwickeln keine sukzessive Argumentation, sie haben
keine einheitliche Form, ja, sie sind nicht einmal alle ausformuliert, nicht
einmal alle in derselben Sprache, nicht einmal alle Kants eigene Gedanken
und manche sind nicht einmal Gedanken.

Wie lassen sich Nebengedanken positiv charakterisieren? Im allgemeinen
verstehen wir darunter zweierlei: einmal den vom Hauptgedanken abschwei-
fenden, aber auf ihn in vielerlei Hinsicht bezogenen Gedanken. Er kann als
Zweifel, als Bestatigung, als Vergegenwirtigung zusitzlichen Materials oder
als weiterfuhrende Hypothese, als Analogie oder als systematisierendes Ele-
ment fir die Analyse des im Vordergrund stehenden Themas auftreten. Im
Denkprozef} selbst 1afit sich oft nicht unterscheiden, was Nebengedanke ist
und was nicht; das entscheidet sich erst im Rede- und Schreibprozef, in der
Entwicklung eines Gedankens, eines Themas, eines systematischen Ent-
wurfs, die dazu bestimmt sind, von anderen verstanden zu werden, sie zu
iberzeugen, sich mit ihren Gedanken auseinanderzusetzen. Der Nebenge-
danke in diesem rationalen Sinn zielt im Zusammenhang wissenschaftlicher
oder alltaglicher Diskussion auf Erklirung, Interpretation und Erkennt-
nis.

In einer zweiten Bedeutung verstehen wir umgangssprachlich unter einem
Nebengedanken die durch emn Wort, einen Satz oder ein Bild ausgeloste
Assoziation im Zusammenhang persénlicher Wiinsche, Angste, Bediirfnisse
und Idiosynkrasien.

In Kants Handexemplar trifft man auf Nebengedanken zu verschiedenen
wissenschaftlichen und philosophischen Themen, auf Uberlegungen zur ei-



XII Marie Rischmiiller

genen Lebenspraxis und auf primir emotional geprigte Assoziationen zu
beiden Bereichen, zur Philosophie und zum Alltagsleben.

Im Kontext seines ganzen Werks, der Druckschriften und des handschrift-
lichen Nachlasses, sind Kants »Bemerkungen« singular genau dieses Asso-
ziationsnetzes wegen. Anders noch als in den verstreuten, zeitlich oft weit
auseinanderliegenden Reflexionen in den Lehrbiichern von Meier, Achen-
wall und Baumgarten notiert Kant hier nicht nur einzelne Uberlegungen zu
speziellen Problemen, sondern offenbart Grundziige seines Philosophierens
und seiner Personlichkeit. Aber er offenbart sich in sehr Kantischer Weise,
nimlich versteckt, nicht ich- sondern sachbezogen. Es wire irrefithrend,
Kants »Bemerkungen« in seiner eigenen Schrift mit dem Etikett »wissen-
schaftliches Tagebuch« zu versehen, das B. Erdmann fiir die Notizen Kants
in Exemplaren der von ihm gebrauchten Lehrbiicher vorgeschlagen hat.!
Anhaltspunkte fiir eine tagebuchihnliche Chronologie fehlen, und der du-
8ere Befund des Manuskriptes schliefit nicht aus, daf§ Kant die Hauptmasse
der Reflexionen sogar innerhalb einer Woche niedergeschrieben hat. Auch
von einem personlichen Tagebuch kann nicht gesprochen werden, denn
Kant hatte eine tiefverwurzelte Aversion gegen seelensezierende Introspek-
tion, gegen die »Ausspihung« und »Abfassung einer inneren Geschichte des
unwillkiirlichen Laufs seiner Gedanken und Gefthle«.2 Die »Konigsberger
Gelehrten und Politischen Zeitungen« rezensierten 1771 eine anonyme
Schrift mit dem hibschen Titel, »Geheimes Tagebuch von einem Beobachter
seiner selbst.«® Die Selbstbeobachtung, schreibt Kant gegen diese Schrift in
der »Anthropologie«, »welche den Stoff zum Tagebuch eines Beobach-
ters seiner selbst abgiebt«, fithre »leichtlich zu Schwirmerei und Wahn-
sinn«, zu »Illuminatism« und »Terrorism«.*

Wihrend Montaigne dem 18. Jahrhundert als der Prototyp des »Egoti-
sten-Philosophen« galt, der aus der Betrachtung des eigenen Ich in allen
seinen Lebensauflerungen die ganze Welt zu erkennen sucht®, verkérpert
Kant, der Montaignes mit Gelassenheit und niichterner Aufgeklartheit ge-

! Vgl. Erdmann, Reflexionen Kants zur kritischen Philosophie, Bd. I, 30.

2 Anthropologie, AAVII, 133.

3 Konigsbergische Gelehrte und Politische Zeitungen, 1771, 75. Stiick, 297. Es ist dies
Lavaters Tagebuch vom Januar 1769; vgl. Johann Caspar Lavaters ausgewihlte Werke, hg.
Ernst Staehelin, Ziirich 1943, Bd. II, 30f.

4+ Anthropologie, AAVII, 132f.

5 Vgl. Der Zuschauer, 562. Stiick, 26ff.: »...so wie unfehlbar Montagne der irgste
Egotist gewesen, der auf dem Erdboden zu finden ist. Dieser pofiierliche alte Gasconier
hat alle seine Leibesgebrechen in seine Werke gewebet, und nachdem er von den Tugenden
und Fehlern anderer Menschen geredet, sogleich der Welt ausschwatzen missen, wie es
mit ihm selbst in diesem Sticke stiinde. .. Welch eine Abgeschmacktheit von Montagne,
dafl er uns saget, er liebe den weiflen Wein! was der Teufel liegt uns daran, daff wir wifien,
was er liebet.«



Einleitung XIII

troffenen Beobachtungen uberaus schitzte und hiufig ibernahm, den Ge-
gentypus. Sein beobachtender Blick ist ein distanzierter, der sich auf die
menschliche Natur im allgemeinen richtet. Das je eigentiimliche und eigen-
liebige Ich, etwa das Autoren-Ich, hat zuriickzutreten hinter der Sache,
hinter der Verallgemeinerungsfahigkeit seiner Gedanken. Kant halt sich an
den Ratschlag der Zeitschrift »Der Zuschauer, in seinen Werken, »niemals
von sich selbst zu reden«.®

Wenn Hamann die psychologische Analyse in den Romanen Richardsons
und Rousseaus euphorisch mit den Worten begrifit, daf} »nichts als die
Hollenfahrt der Selbsterkenntnis. . . uns den Weg zur Vergétterung« bahnt’,
so repliziert Kant, »daff man nicht viel erfreuliches zu finden vermuthet,
wenn man die schwirige Hollenfarth zur Erkenntnis seiner selbst anstellen
wirde«.? Selbst in den »Nebengedanken« Kants, diesem einmaligen Doku-
ment seiner Arbeits- und Denkweise, seiner zentralen Gedankenmotive und
psychischen Antriebskrafte, sind direkte Selbstaussagen duflerst sparlich
vertreten®: »ich bin selbst aus Neigung ein Forscher. .. Rousseau hat mich
zurechtgebracht. ..« — wir kennen diese Aulerungen, wir haben nach die-
sem Ich Kants gegriffen, wie nach dem festen Punkt, von dem aus Zugang zu
seinem Werk zu gewinnen ist.

Man kann mit Recht an einer philosophiehistorischen Praxis zweifeln, die
unter historistischem und psychologistischem Einfluf} dazu tbergegangen
ist, alles verfiigbare schriftliche Material eines bedeutenden Autors dem von
thm autorisierten Werk gleichzustellen. In der harmlosen Version beinhaltet
diese Praxis, dafl die Erschliefung der Quellen und des Entwicklungsgangs
des Autors Kant beispielsweise das Verstindnis der in der »Kritik der reinen
Vernunft« vorgetragenen Ideen erleichtert. Minder harmlos beinhaltet sie,
dafl das Verstindnis der Person und nicht die kritische Auseinandersetzung
mit der vorgetragenen Theorie in den Vordergrund riickt. Dem voyeuristi-
schen Blick erscheint dann jede Auferung, jeder Brief, jede noch so fliichtige
Notiz gleich bedeutsam fiir das philosophische Werk. Das sind jedoch
abstrakte Erwigungen. Ebenso wie es ein Traum der Philosophie war, sich
durch Verwirklichung ihrer Lehren selbst aufzuheben, so gab es den Traum
von dem sich selbst erklirenden, seine Entstehung und Vorgeschichte in sich
aufhebenden philosophischen Lehrbuch. In der Wirklichkeit philosophiege-
schichtlicher Forschung sind wir darauf angewiesen, alles verfiigbare Mate-
rial zusammenzutragen und kommentierend, erlduternd und interpretierend

¢ Der Zuschauer, 562. Stiick, 28. Vgl. das Bacon-Motto der Kritik der reinen Vernunft:
»De nobis ipsis silemus«.

7 Hamann in seiner Antwort auf Mendelssohns Rezension von Rousseaus »Nouvelle
Héloise« von 1762, zit. nach Hamann, Werke, ed. Nadler, Bd. I, 164.

8 Vgl. Anthropologie Philippi, p. 1.

® Vgl. die in Anmerkung zu 113,26 mitgeteilte Liste.



X1V Marie Rischmiiller

auszuwerten. Insofern mufl eine kursorische, abgebrochene Reflexion ge-
nauso getreu wiedergegeben werden wie der § 16 der transzendentalen
Deduktion. Bei der Bereitstellung verlifilichen Materials oder ihrer Uber-
prifung wird der Philosophiehistoriker den Voyeur und Detektiv spielen
mussen, inwiefern er es bleibt, hingt von der Form der Auswertung und
Interpretation ab.

Mit dem vorliegenden Band wird der philosophischen Forschung umtang-
reiches und neues Material bereitgestellt, das dem Interpreten ermdglichen
soll, den Veristelungen der Kantischen Assoziationen nachzugehen, je nach
spezifischem Interpretationsbediirfnis. Ob er den 4sthetischen, rechtsphilo-
sophischen oder anthropologischen Uberlegungen des Kant der 60er Jahre
nachgehen will, oder ob er mehr an der Methode des Denkens, der Ausein-
andersetzung mit bestimmten Autoren interessiert ist oder an einem Psycho-
gramm des »galanten Magisters« arbeitet, — all diesen Interpreten den
Umgang mit Kants »Nebengedanken« zu erleichtern, ist das Ziel der Neu-
edition.

Aber, so kann mit Lichtenberg angesichts der vielen, z.T. banalen An-
merkungen gefragt werden, »sind das nicht Subtilititen, braucht man das zu
wissen?«!® Und der Verfasser der »Sudelbiicher«, deren Form den Kanti-
schen »Nebengedanken« so verwandt ist, fihrt fort: »Gerade an diesen
simplen Fillen missen wir die Operationen des Verstandes kennen lernen.
Wollen wir dieses erst bei dem Zusammengesetzten tun, so ist alle Miihe
vergebens. Diese leichten Dinge schwer zu finden, verrdt keine geringen
Fortschritte in der Philosophie. — Was aber das andere anbetrifft, so antworte
ich: Nein! man braucht es nicht zu wissen; aber man braucht auch kein
Philosoph zu sein.«!!

Der Fiille des Materials und der von Kant angesprochenen, aber selten
argumentativ ausgefihrten Probleme, dem Reichtum der mittelbaren und
unmittelbaren Beziige zur zeitgendssischen Diskussion und zu anderen phi-
losophischen Texten und der Vielfalt der Verbindungslinien zum Werk des
»kritischen« Kant, — all dem konnten die Anmerkungen in keinem Fall
gerecht werden. Sie muflten beschrinkt werden: Bis auf Einzelfille ausge-
schlossen wurden Hinweise auf die weitere Entwicklung von Kants Philoso-
phie. Auf die in der bisherigen Sekundarliteratur erarbeiteten Quellenver-
weise und Interpretationen, insbesondere zu den rechtsphilosophischen und
asthetischen Themen, wird nur knapp verwiesen, auf eine paraphrasierende
Wiedergabe aber in der Regel verzichtet. Bei allen als Zitat, Anspielung oder
historisch-fakuschen Hinweisen erkennbaren Notizen ist der Kommentar

10 Zitiert nach A. Schone, Aufklirung aus dem Geist der Experimentalphysik, S. 21
(K 65).
't Ebenda (L 974).



Einleitung XV

beim Nachweis der Quellen um Objektivitit bemitht; die Subjektivitat der
Auswahl dessen, was dechiffriert und erliutert werden konnte, versteht sich
von selbst. In Anbetracht des bunten Mosaiks, das Kant uns mit seinen
»Bemerkungen« sehen 1afit, erlaubt sich auch der Kommentar eine gewisse
Farbigkeit.

II. Zur Jahreswende 1763/64 erschien Kants Schrift »Beobachtungen iiber
das Gefiihl des Schénen und Erhabenen« bei Kanter in Kénigsberg. Sie
markiert zwar den Eintritt des »galanten Magisters« in die Welt des Ge-
schmacks, ist aber im eigentlichen Sinn keine dsthetische Abhandlung. Die
Schrift bezeichnet einen neuen Abschnitt in der Entwicklung der Kantischen
Philosophie. Die Philosophie vom Himmel auf die Erde zu holen, heiflt die
Losung der sokratischen Wende Kants. Im Zusammenhang einer Auseinan-
dersetzung mit dem englischen Empirismus von Hutcheson, Locke und
Hume u.a. auf der einen Seite und der konzentrierten Rezeption des Rous-
seauschen Werks auf der anderen Seite wendet sich Kants Interesse von den
kosmogonischen Spekulationen der 5Cer Jahre hin zum Problem der Stel-
lung des Menschen in der Welt. Kant entdeckt plotzlich etwas, das »erhabe-
ner« ist als die »speculativischen Regeln«, mit denen er sich bisher befaflt
hat: »das Bewuftsein eines Gefiihls«, nimlich »das Gefiihl von der Schén-
heit und Wiirde der menschlichen Natur«.!? Kant beginnt mit dem morali-
schen Gefiihl als ethischer und dsthetischer Basiskategorie zu experimentie-
ren.’> So sehr er auch in der erkenntnistheoretischen Bewertung dieses
Gefiihls schwankt, so sehr treibt es ihn mit Rousseau zur Erforschung und
Beobachtung der Natur des Menschen.

In der lockeren, theoretisch anspruchslosen Form der Moralischen Wo-
chenschriften seiner Zeit'* teilt Kant dem Publikum auf eben die unterhalt-
sam-belehrende Weise seine erste Beobachtungen tber die verschiedenen
Gefiihle der verschiedenen Menschen und Rassen mit. In das zweiteilige
Schema des Schonen und Erhabenen ordnet er seine kleinen asthetischen
und moralischen Skizzen, Portrits temperamentbedingter Charaktere, Ka-
rikaturen zeitgendssischer Typen und Abziehbilder geschlechts- und rassen-
spezifischer Eigenschaften zu einem »Gemilde von prichtigem Ausdruck,
wo mitten unter groffer Mannigfaltigkeit Einheit hervorleuchtet, und das
Ganze der moralischen Natur, Schénheit und Wiirde an sich zeigt«. 13

Mit seiner die Fachwelt iberraschenden Beobachtungsschrift lag Kant im

12 Beobachtungen, AA II, 217.

13 Vgl. AA II, 298-300.

14 Vgl. die aufschlufireiche Standarduntersuchung von Martens, Die Botschaft der Tu-
gend.

1> AA L 227.



[1] Deckblatt Riickseite, gegentber 11 205
Die Kunst thorigt zu scheinen beym Manne und klug bey der Frau |

Ein Mensch kann auf den andern zweyerley vortheilhafte Rithrung machen
der | Achtung und der Liebe jene durch das Erhabene diese durch das
Schone. Das | Frauenzimmer vereinbart beyde. [Niemals ist ein] Diese
zusammenge|setzte Empfindung ist der grofleste Eindruck der auf das
menschliche 3| Hertz nur geschehen kann. Es kénnen aber nur zwey matte
Empfindungen | gleich stark seyn. Soll eine von beyden stark seyn so mufy
die andere | schwach seyn. Nun frage man sich welche von beyden man
schwichen wolle. | Grundsitze sind von der groflesten Erhabenheit. z. E.
die Selbstschitzung fodert | Aufopferung. eg. Ein Mann kann hifllich seyn
eine witzige Frau nicht. 1°]

Die Coguette tiberschreitet das Weibliche der rauhe Pedant das Minnliche |
Eine prude ist zu minnlich und ein petit maitre zu weiblich. |

Es ist licherlich daf} ein Mann durch Verstand und grofle Verdiensten ein
jung Frauenzimmer will verliebt machen. |

Die Verschiedenheit der Gmiither wie der Gesichter. Charaktere |
Parallele zwischen Gefiihl und Vermégen 9]

Ein zirterer Ein feinerer Geschmak |
stumpferer groberer |

<Die Theilnehmung an anderer natirlichem Unglik ist nicht nothwendig
wohl aber an anderer erlittenen Ungerechtigkeit> |

Das Getiihl wovon ich handle ist so bewandt daff ich nicht brauche gelehrt |
[zu verntnfteln] zu seyn um es zu empfinden. 29|

1,6 Hertz] XX 3,5: Herz 9 von der groflesten Erhabenheit] ms: die gréfesten Erhaben-
heit 14 Gmiither] Gemiither] XX 3,15: weiber 17 stumpferer] ms: stumpf  grobe-
rer] ms: grober



Bemerkungen 9

Die zirtliche Liebe hat eine grofle Mischung von Achtung ezc. |

Das Frauenzimmer verrith sich nicht leicht darum betrinkt es #°| sich nicht.

Weil es schwach ist so 1st es schlau. |

In der Ehe Einheit nicht Einigkeit |

Die zirtliche Liebe ist auch von der ehelichen Liebe unterschieden |

00 00CC

Titelblatt
[2] Vorderseite, oberer Rand

— Quod petis in te est | nec te quaesi-
veris extra  Persius |

11 205

von der moralischen Wiedergeburt |
Was eine wahre oder eingebildete Be-

diirfnis | befriedigt ist niitzlich |
mihi bonum |

unter »Beobachtungen«

Der erste Theil der Wissenschaft 3]
ist zetetisch, der andere dogma-
tisch |

Die Begierden welche dem Men-
schen durch seine Natur | nothwen-
dig seyn sind natiirliche Begierden. |

Der Mensch der keine andren Begierden und nicht in einem hoheren Grad
hat als durch die natirlichen nothwendig ist | heiffit der Mensch der Natur
und seine [Zufriedenheit] Fihigkeit durch das wenige befriedigt zu werden
1st 1% Gnugsamkeit der Natur. |

Die Menge der Erkenntnisse und andren Vollkommenbheit die zur Befriedi-
gung der Natur erfodert werden | ist die Einfalt der Natur. Der Mensch in

39 etc.] (fehlt in) XX 5,11 43 auch] erginzt, Liicke im Papier  ehelichen] ms: Ehe-
lichen? Ehrlichen? 44 06000 4] (wegen Lasion des Randes unleserliche Zeile)

2,1 der] ms: die 2 mec] ms: me 7 durch] durch? doch? 9 andren] XX 6,1: andere
hoheren] XX 6,2: hohern 12 andren] XX 6,6: andre



8 Immanuel Kant

Das feinere Gefiihl ist das wo das idealische <nicht chimirische den vor-
nehmsten Grund> | der Annehmlichkeit enthilt |

Voltaire gewufit und ich hoffe <Warum die Weiber unter einander verlegen
seyn> |

Dolce piccante Das angenehme Herbe |

Kihn <Der dreiste Zug den Alexander in den Kelch that war erhaben
obzwar unbesonnen> 25|

Die Pracht des Regenbogens der untergehenden Sonne |

Catons Tod. Aufopferung <Unsere jetzige Verfassung macht, dafl die Weiber
auch ohne Minner leben kdnnen welches alles verdirbt> |

wunderlich und seltsam |

Der Michtige ist giitig. Jonathan Wild. |

Der muthige Jingling. Tempel zu Epbesus 3°|

Die Frauen sind stark weil sie schwach seyn <ihr Muth> |

Die Mannspersohnen werden nach Vapeurs und hysterischen Zufillen lok-

ker. |

Hut unter den Armen |

<Selbstrache ist erhaben. Gewisse Laster sind erhaben. Meuchelmord ist teig
und niedertrichtig. Mancher hat nicht einmal Muth zu groflen Lastern.> |

Liebe und Achtung 3°|

Die Geschlechterliebe setzt jederzeit die wolliistige Liebe | voraus entweder
in der Empfindung oder der Erinnerung. |

Diese wolliistige Liebe ist auch entweder grob oder fein |

22 Annehmlichkeit] XX 4,4: Annahmlichkeit 23 gewufit] gewuflt? Genuf}? gewifl? /
(fehltin) XX 4,5 31 stark] XX 5,1: starker 33 Armen] Armen? Armeen?



10 Immanuel Kant

welchem so wohl Einfalt als Gnugsamkeit der Natur | angetroffen wird ist
der Mensch der Natur. |

Derjenige so mehr hat begehren lernen als was durch die Natur nothwendig
ist 1st ippig. 13

unter »Schonen und Erhabenen«

Die Bedirfnisse des Menschen der Natur sind [die Nothdurft] machen
ent |

Eine Ursache weswegen die Vorstellungen des Todes die | Wirkung nicht
thun, die sie kdnnten ist weil wir von Natur | billig gar nicht daran denken
solten als geschiftige Wesen |

[3] Riickseite

Die Lustigkeit ist Gbermithig, listig und zerstohrend aber die Seele in
Ruhe | ist wohlwollend und giitig. |

Der Witz gehort zu entbehrlichen Dingen | ein Mann der diesen bey einer
Frau zur Hauptsache | macht ist eben so als wenn er Meerkatzen und Papa-
geyen °| zu kaufen seyn Vermogen aufwendete. |

Eine von den Ursachen weswegen die Ausschweifung des weiblichen | Ge-
schlechts im unverheyratheten Stande verwerflicher ist | besteht darin weil
wenn die Minner in diesem Stande | ausgeschweift haben sie gleich wohl
dadurch sich nicht 1) zur Untreue in Ehen vorbereiten denn ihre Listern-
heit | hat wohl zugenommen aber ihr Vermogen abgenommen | dagegen bey
einer Frau das Vermdgen unbeschrenkt | ist wenn nun die Lusternheit
zunimmt so wird | sie durch nichts zuriik gehalten deswegen wird °| von
unzichtigen Weibsbildern praesumirt sie | werden untreue Weiber seyn nicht
aber von | dergleichen Minnern |

Aller Zweck der Wissenschaft ist entweder eruditiv (Gedachtnis) | oder Spe-
culation (Vernunft), Beydes mufl darauf hinauslaufen 2°| den Menschen
verstindiger (kliger weiser) in der der menschlichen Natur | tberhaupt
angemessenen Welt zu machen und also gnugsamer |

19 solten] solten? sollen?
3,3 Der Witz gehort] Der Witz gehort? Der Reitz geschickt? 13 Verméogen] XX 7,4:
Verlangen 20 Speculation] XX 7,9: speculativ. Beydes] ms: Beyde



Bemerkungen 11

Eine zirtliche Weiberliebe hat die Eigenschaft andere sittliche | Eigenschaf-
ten zu entwickeln aber die wolliistige sie | niederzudriicken. 23|

<Der Geschmak der moralisch ist macht dafl man die Wissenschaft die nicht
bessert gring halt> |

Die gefihlvolle Seele in Ruhe ist die grofieste Vollkommenbheit | in Rede in
Poesie Gesellschaft kann aber nicht immer seyn, sondern ist das letzte Ziel |
Auch so gar in Ehen. Junge Leute haben wohl viel Empfindung | aber wenig
Geschmak der enthusiastische oder begeisterte Stil verdirbt *°] den Ge-
schmak. Verkehrter Geschmak durch Romane und galante Tindeleyen. |
Der gesunde verzirtelte verwohnte Geschmak. |

Ein verstindiger aber nicht kluger Mann nicht listig | ein kluger aber nicht
weiser Mann. hohere Manieren |

Das Frauenzimmer hat einen feinen Geschmak in der Wahl desjenigen was
auf die Empfindungen 3°| des Mannes wirken kann und der Mann einen
stumpfen. Daher gefillt er am besten wenn er | am wenigsten daran denkt zu
gefallen. Dagegen hat das Frauenzimmer einen [stumpf] gesunden | Ge-
schmak an demjenigen was ihre eigenen Empfindungen angeht |

Eingeschossenes Blatt nach Titelblatt
[4] Vorderseite

Birtige Weiber unbirtige Manner. Wacker haufilich |

Die Ehre des Mannes besteht in der Schitzung seiner selbst des Weibes im
Urtheil anderer. | Der Mann heyrathet nach seinem Urtheil das Weib nicht
wieder der Eltern Urtheil | Das Weib setzet der Ungerechtigkeit Thrinen der
Mann Zorn entgegen. |

Richardson [fihrt bis. . .] giebt bisweilen ein Urtheil des Seneca einem Weibe
in®| den Mund und setzet dazu wie mein Bruder sagt. Wire sie verheyrathet |
so wiirde es heissen wie mein Mann mir sagt. |

Minner werden sif$ gegen die Weiber wenn die Weiber minnlich werden. |

Beleidigung der Weiber in der Gewohnbheit ihnen zu schmeicheln. | Die

26 Geschmak] XX 7,14: Geschmack 32 Geschmak] XX 7,21: Geschmack 34 Manie-
ren] Manieren? Maniren? 38 Geschmak] ms: schmack (Blattecke abgerissen)



12 Immanuel Kant

Weichlichkeit rottet mehr die Tugend aus als die Liiderlichkeit 1°] das Ehr-
wirdige einer Hausfrau. |

Eitelkeit der Weiber macht daf} sie nur gliklich sind im Schimmer | ausser
Hause |

Der Muth einer Frau bestehet in dem gedultigen Ertragen der Ubel um
ihrer | Ehre oder um der Liebe willen. Des Mannes in dem Eifer sie trozig 15|
zu vertreiben. |

Omphale néthigte den Herkules zu spinnen. |

Da so viele lippische Bediirfnisse uns weichlich machen so kann uns | der
blofle ungekiinstelte moralische Trieb nicht genug Krifte geben | daher etwas
phantastisches dazu kommen muf} 2°|

Woher der Stoiker sagt: Mein Freund ist kranck was gehts mich an | Kein
Mensch ist der nicht das schweere Joch der Meinung fiihlet und | keiner

schafft es ab. |

Das Chimirische der Freundschaft in unserem Zustande und das phantasti-
sche | im Alten. Aristoteles 25|

Cervantes hitte besser gethan wenn er anstatt die phantastische und roma-
nische | Leidenschaft licherlich zu machen sie besser dirigirt hitte. | Die
Romane machen edle Frauenzimmer phantastisch und gemeine albern. |
edle Minner auch phantastisch, gemeine faul |

Rousseaus Buch dient die Alten zu bessern 0|

Nach der Einfalt der Natur kann ein Weib nicht viel Gutes thun | ohne durch
Vermittelung des Mannes. Im Zustande der Ungleichheit | und des Reich-
thums kann es unmittelbar |

Moralischer Luxus. In Sentiments die ohne Wirkung seyn |

Die innere Bekiimmernis tiber das Unvermdgen zu helfen oder tiber **| die
Aufopferung wenn man hilft imgleichen die eigene Feigheit welche uns

4,12 gliklich] XX 8,21: glucklich 14 gedultigen] XX 8,23: geduldigen 18 viele] ms:
viel  19derblofie] ms: die blosse 21 Stoiker| ms: Stoicker  kranck] XX 9,5: krank



Bemerkungen 13

glauben macht daf andre viel leiden ob sie gleich es billig | ertragen konnten
macht das Mitleiden. Ubrigens ist dieses ein grofies | Gegenmittel gegen den
Eigennutz. Diese Triebe sind insgesamt | beym natiirlichen Menschen sehr

kalt. 49]

Die natiirlichen Erhebungen sind Erniedrigungen unter seinen Stand | z. E.
sich zum Stande des Handwerkers erheben |

Die verhiltnismiflige Schitzung ist zwar unndthig aber | im Stande der
Ungleichheit und Ungerechtigkeit ist es gut sich mit einem gewifen | Stoltz
oder wenigstens Gleichgiltigkeit gegen die aufgeblasenen Groflen zu #°|
setzen um gegen Gringere gleich zu seyn |

Man muf} mit einer gewissen Weite |

[5] Riickseite, gegentiber Druckseite B1

Obgleich ein langer Mann darum nicht ein grofler Mann ist | so stimmt die
korperliche Grofle doch mit dem Urtheil Gber | die moralische |

Es ist leichter einen Edelmann als einen Menschen zu erziehen. | Er sey ein
Verichter des gemeinen Gesindels denn so 5| muf} er jederzeit den Arbeitsa-
men und Unterdriickten nennen | damit man glaube er sey geschaffen thn zu
ernihren. | Die Gelehrten in China lassen sich die Nigel an der | linken Hand
wachsen |

Unter allen Stinden ist keiner unnutzlicher als der 1] Gelehrte so lange es in
der natiirlichen Einfalt ist | und keiner néthiger als derselbe im Stande der |
Unterdritkung durch Aberglauben oder Gewalt |

Die Bedachtsamkeiten gehdren zur kleinen und schénen Gemiithsart | Das
Frauenzimmer hat eben so grofle Affecten als der Mann 19| aber sie sind
dabey tberlegter vornemlich was die | Anstindigkeit betrift der Mann ist
unbesonnen. Die | Chinesen und Indianer haben eben so grofie Affecten
als die | Europier aber sie sind gelassener. Das Frauenzimmer | ist rachgie-
rig 20|

Die aufgehende Sonne ist eben so prichtig als die | untergehende aber der

39 insgesamt] XX 10,1: insgesammt 41 nattrlichen] ms: natiirl: / XX 10,3: natiirliche
47 einer gewissen Weite] einer gewissen Weite? einem gewissen Weibe?
5,13 Unterdritkung} XX 10,20: unterdrickung



ANMERKUNGEN

Die Ziffernkombinationen (000,00) zu Anfang jeder Anmerkung verweisen mit Seiten-
und Zeilenangabe auf die zugehorige Textstelle im vorliegenden Band. Bezogen sind die
Angaben jedoch auf die Seiten und Zeilen der Kantischen Handschrift, vgl. zum Verfahren
S. XXII der »Einleitung«.

Die Anmerkungen bestehen aus:

- Nachweisen der im Text vorkommenden Verweise und Bezugnahmen Kants auf seine

Quellen;

— Querverweisen innerhalb des vorliegenden Textes;

— Hinweisen auf Parallelstellen in anderen Schriften Kants;

- Hinweisen auf Sekundarliteratur und Interpretationsvorschlige;
— Ubersetzungen der lateinisch abgefaiten Passagen;

— Sacherklirungen und Kommentaren.

Ausfihrlich zitiert werden die Schriften, auf die sich Kant explizit und implizit bezieht
nicht nur, wenn es sich um eindeutig zu lokalisierende Quellen handelt, sondern auch, um
Kants Verhaltnis zur Vorlage hinsichtlich seiner Rezeption, seiner kritischen Auseinan-
dersetzung und des Zusammenhangs mit anderen Passagen zu dokumentieren.

Wenn Parallelstellen aus seinen anderen Werken zur Entschliisselung einer Reflexion
beitragen kdnnen, werden sie im Wortlaut wiedergegeben, ansonsten aufgelistet. Wenn es
sich um nicht eindeutig feststellbare Bezugnahmen oder allgemeinere Anspielungen auf
bestimmte Autoren und Schriften handelt, werden diese in kiirzerer Form zitiert.

Der vorliegende Anmerkungsteil verdankt den Erliuterungen von Adickes und Leh-
mann zu den »Bemerkungen« in AA XX 1-192 viele Hinweise; ausdriickliche Verweise
erfolgen fiir zusitzliche Informationen oder bei divergierenden Ergebnissen.

1,11 Die Coquette...] Zu den Charakteren der Koketten und des »Petitmaitre« vgl.
84,23; 137,24; und 61,1: »Die Charaktere der menschlichen Natur sind die Ausartungen
von threr Bestimmung.«

Vgl. Beobachtungen, AA 11 241: »Eitelkeit und Moden kénnen wohl diesen natiirlichen
Trieben eine falsche Richtung geben und aus mancher Mannsperson einen stifien Herren,
aus dem Frauenzimmer aber eine Pedantin oder Amazone machen, allein die Natur sucht
doch jederzeit zu ihrer Ordnung zuriickzufithren.« (Vgl. Praktische Philosophie Herder,
AA XXVII 1089)

Die moralischen Wochenschriften in der 1. Hilfte des 18. Jahrhunderts gaben hiufig
kritische Portrits der Exponenten des galanten und hofisch-aristokratischen Lebensstils,
denen sie das Bild des guten Biirgers gegeniiberstellten. (Vgl. Martens, Die Botschaft der
Tugend, 3541f.)

Eine Erklirung fiir den Ursprung des Begriffs »Petitmaitre« gibt Voltaire in Le siécle de
Louis XIV. von 1751. Wihrend des Biirgerkriegs zur Zeit der Regentschaft Annas von
Osterreich fiir den minderjihrigen Ludwig hatte man den Teil der aufstindischen Fronde,
die sich um den Prinzen von Condé scharte, die »Partei der kleinen Herren« genannt, weil
sie die Herren im Staat sein wollten. »Von all jenen Wirren ist keine weitere Spur geblieben
als der Ausdruck -kleine Herren:, den man heute von der geckenhaften und schlecht
erzogenen Jugend gebraucht, und der Name >Frondeurs<, den man den Tadlern der Regie-
rung gibt.« (Zit. nach ed. Habs, 40)



138 Anmerkungen 1,24

1,13 Es ist licherlich .. .] Vgl. 94,18: die Achtung, die der iltere Mann durch Verstand
und Verdienste einfl5fit, soll eine Ehe besonders eintrichtig machen kénnen, wie Kant am
Beispiel des Gatten von Rousseaus Julie in der Nouvelle Héloise zeigen will. Den licher-
lichen Aspekt stellt Montaigne heraus: »Doch kann ich wohl sagen, dafl ich oft die
Schwiche ihres Geistes habe entschuldigen gesehen, wenn nur der Korper schon gewesen
ist. Aber ich habe niemals gesehen, daff ein Frauenzimmer die Hand nach einem etwas
hinfilligen Kérper ausgestreckt, wenn gleich der Geist darinn noch so schén, verstandig
und erfahren gewesen ist. Warum bekémmt nicht eine unter ihnen Lust, diesen c¢dlen
sokratischen Tausch, des K&rpers mit dem Geiste zu unternehmen, und durch ihre vollen
Schenkel einen grofien und philosophischen Verstand, als mit dem héochsten Preise den sie
geben kann, zu erkaufen.« (Essass, zit. nach ed. 1753ff., Bd. 1,1. Buch, 19. Hauptstick,
104)

Sicher war Kant auch die Geschichte von Januarius und Maja bekannt: In Popes
komischer Erzihlung in der Manier Chaucers beschliefit ein 60jihriger zu heiraten und
fordert seine Freunde auf, eine Braut fiir ihn zu suchen. Bedingung — sie muf jung sein,
denn »keine verschlagene Witwe soll mir ins Bett kommen: diese sind viel zu klug, als daf§
ein Hagestolz sie heyrathen sollte; wie der Geistliche Spitzfinder wird, der durch viele
Schulen gegangen ist, so lernen auch zweymal verheyrathete Frauen den Handel gar zu
gut verstehen: aber junge und zirtliche Jungfrauen lassen sich leicht von uns regieren, und
wie Wachs bilden und formen, wie es uns gefillt.« (Pope, Simtliche Werke, ed. 1759,
Bd. 2, 167) Tatsichlich findet man ein junges Midchen, Maja, die ob seines Reichtums in
die Ehe einwilligt. Sie scheint wie Wachs in seinen Hinden zu sein, wihrend in Wirk-
lichkeit er derjenige ist, der regiert wird. Selbst seine Augen gehdren nicht mehr ihm: Als
er Maja mit ihrem jungen Liebhaber erwischt, befiehlt sie thm, die Augen zu schlieflen,
denn was er zu sehen meine, sei Ausgeburt seiner Phantasie und beweise einen sie aufler-
ordentlich erschreckenden Mangel an Vertrauen in ihre Liebe. Dieselbe Anekdote von der
Frau, die ihren betrogenen Ehemann davon iiberzeugt, dafl die Treulosigkeit im Auge des
Betrachters liegt, erzihlt auch Helvetius; Kant spielt mit der Notiz von 65,27 auf dessen
Version an. (Vgl. die in der Anm. zu 65,27 gegebene Belegstelle)

1,19 Das Gefiihl wovon...] Zum hier erstmals angesprochenen Gefiihl, das dem Ver-
stand vorausgeht, vgl. die Parallelstellen: 12,26; 12,315 15,13; 21,1; 27,18; 30,14; 32,6;
39,1; 39,10; 39,30; 92,16; 101,5; 108,16; 109,7; 116,7; 117,7; 121,7; 125,29; 129,31; 136,8
und 139,4.

1,23 Voltaire...] Vgl. AA XV 96; die Anm. von Lehmann in AA XX 490 und die
Anm. zu 145,32,

1,24 Dolce piccante...] Vgl. AA XV 43 (Rfl. 153) als Zusatz zu § 658 von Baumgar-
tens Metaphysik; AA XV 252 (Rfl. 584): »Der Schmerz muf sich einschleichen: dolce
picqvante«. Vgl. die Anm. von Lehmann in AA XX 490; Rousseau, Brief an d’Alembert,
in: Schriften I, 3531. und Burke, dessen Untersuchung unserer Ideen vom Erbabenen und
Schonen von 1757 unterscheidet zwischen dem »delightful horror« des Erhabenen und
dem »siiflen Leid« des Schénen. (Zur Frage, ob Kant schon zu diesem Zeitpunkt Burke
kennen konnte, vgl. Bibliographie)

Hume geht in seinem Essay tiber die Tragddie von 1757, der 1759 auf Deutsch erschien,
niher auf das »dolce piccante« ein. Es scheint, so Hume, ein unerklirliches Vergniigen,
das die Zuschauer einer guten Tragddie beim Anblick von Leid, Gewalt, Angst und
anderen Leidenschaften, die an sich unangenehm und abstofiend sind, empfinden: »Sie
sind in eben dem Grade vergniigt, als sie betriibt gemacht werden; und nie sind sie gliick-
licher, als wenn sie mit Thrinen, Seufzern und Schluchzen, ithrer Betriibniff Luft machen,
und ihr Herz erleichtern, das von der zirtlichen Sympathie und Mitleiden aufgeschwollen
ist.« (Von dem Trauerspiel, in: Hume, Vier Abhandlungen, 1759, 218.) Die unangeneh-
men und schmerzlichen Gefiihle werden durch die Schénheit der Darstellung gesteigert



1,27 Anmerkungen 139

und zugleich besinftigt durch das angenehme Gefiihl, das aus der Bewunderung des
Schénen entsteht: »Eben so macht die Erdichtung des Trauerspiels die Leidenschaft sanf-
ter, nicht blos dadurch, daf§ sie die Betriibniff schwichet oder vermindert, sondern daf} ste
ein neues Gefiihl einfl6fit.« (226) Die Infusion neuer Gefiihle, welcher Art auch immer,
verstirke stets das vorherrschende Gefiihl, so z.B. Eifersucht die Liebe: »Die Eifersucht
ist eine verdrieliche Leidenschaft, doch kann der angenehme Affekr der Liebe schwerlich
ohne einige Dose davon, in seiner vélligen Stirke und Heftigkeit bestehen. Die Abwesen-
heit eréfnet gleichfals eine grofie Quelle zu Klagen unter Verliebten und macht thnen das
grofite Miflvergniigen; und doch ist nichts ihrer gegenseitigen Liebe zutraglicher, als
kurze Abwechselungen von der Art. . . Eifersucht und Abwesenheit in der Liebe machen
das dolce piccante der Italiener aus, welches sie so wesentlich zu allem Vergniigen halten. «
(228)

1,25 Kiihn . ..} Kant spielt mit dem »dreisten Zug« des Alexanders auf eine Geschichte
an, die von Plutarch in seinem »Leben Alexanders« erzihlt wird: Alexander war durch
einen Brief benachrichtigt worden, dafl sein Arzt Philippus vom Perserkénig Darius
bestochen worden sei, ihn zu vergiften; diesen Brief gab er Philippus zu lesen, wihrend er
das Glas, das thm jener gereicht hatte, in einem Zuge leerte. Vermutlich denkt Kant hier
aber nicht an Plutarch, sondern an Rousseau, der im 2. Buch des Emile sich ausfiihrlicher
mit dieser Episode beschiftigt: »Die meisten tadelten Alexanders Tollkiihnheit, einige
bewunderten nach dem Beispiel des Erziehers seine Entschlossenheit und seinen Mut, so
daf} ich plétzlich verstand, daff keiner der Anwesenden sah, worin die wirkliche Schénheit
dieser Geste bestand. Was mich betrifft, sagte ich ihnen, so scheint mir, wire in Alexan-
ders Haltung auch nur eine Spur von Mut und Entschlossenheit zu finden, wire sie nur
eine Extravaganz.« (Emile oder iiber die Erziehung, zit. nach ed. Rang, 247) Nicht als
Extravaganz, sondern als Ausdruck eines moralischen Gefiihls fiir das Gute wertet Rous-
seau die Geste: »Alexander glaubte an die Tugend. Seinen Kopf und sein Leben setzte er
an diesen Glauben, seine grofie Seele war zu diesem Glauben geschaffen. Was fiir ein
schénes Glaubensbekenntnis war das Einnehmen dieser Medizin! Nein, kein Sterblicher
legte noch ein so erhabenes ab! Wenn es noch einen modernen Alexander gibt, so weise er
sich durch solche Ziige aus.« (248)

Vgl. auch Emile, 4. Buch, 497 und Herders Notiz aus Kants Vorlesungen: »Alexanders
Handlung war grof}, weil er an seiner Treue nicht verzweifelte.« (Praktische Philosophie
Herder, AA XXVII 21)

1,26 Die Pracht...] Die Pracht der untergehenden Sonne erklirt Kant fiir erhaben im
Gegensatz zur schénen Pracht der aufgehenden Sonne. (Vgl. 5,21; 92,22 und 101,26)

1,27 Catons Tod...] Vgl. die Anm. von Lehmann in AA XX 490. - Der Tod von
Marcus Portius Cato, dem Jiingeren (95-46 v.u.Z.) ist im 18. Jahrhundert hiufig als
heroisches Beispiel zur Rechtfertigung des Selbstmordes herangezogen worden. Bekannt
ist Joseph Addisons 1713 uraufgefiihrte Tragddie Cato. J. Chr. Gottsched hat sich bei der
Abfassung von seinem Der sterbende Cato (1732) an das Vorbild des Englinders gehalten,
wenn auch daneben der Cator d’Utigue von Deschamps (1715) herhalten mufite.

Mit dem Sieg Caesars bei Thapsus sah Cato das Ende der freien Republik besiegelt und
nahm sich das Leben. Dafl sein Motiv, Selbstmord zu begehen, nicht Feigheit, sondern
»Aufopferung« fiir die Freiheit war, »und die Tyrannen erzittern liefl« (so driickt es
Rousseau aus; Nowuvelle Héloise, 398 und 2. Discours, Schriften [, 263) — das hatte bereits
Montaigne zu zeigen versucht: »Dieser Mann war in Wahrheit ein Muster, welches die
Natur erwihlt, um zu zeigen, wie weit die menschliche Tugend und Standhaftigkeit gehen
kénnte.« (Essais, Bd. 1, 1. Buch, 36. Hauptstick, 416) Entsprechend erliutert Kant sei-
nen Hinweis auf Cato in einer seiner Vorlesungen: »Alle grofien Dinge sind von Enthu-
siasten ausgerichtet, z.E. Kato starb: — vielleicht zu weit, wenn man es kaltsinnig
betrachtet, da er aber der Patriotismus in abstracto war, das Bild von Rom, und der



140 Anmerkungen 1,29

Befehlshaber der Helden im Elysium: his dantem jura Catonem (Virgil) war vor die
Fretheit ein Opfer.« (Praktische Philosophie Herder, AA XXVII 40)

Wie Rousseau, so scheint auch Kant zu unterscheiden zwischen dem bewundernswer-
ten Selbstmord eines Cato und dem einer Frau wie Arria: sie ist entartet (vgl. die Anm. zu
68,2). Hume hat sich ebenfalls in seinem Essay Of Suicide von 1757 auf Cato und Arria
berufen. Seine beiden bemerkenswert freien und unorthodoxen Aufsitze iiber den Selbst-
mord und die Unsterblichkeit der Seele erschienen erstmals 1783, zusammen mit Rous-
seaus zwel Briefen Gber den Selbstmord aus der Nouwvelle Héloise. Geschrieben bereits
1757, hat Hume seine beiden Aufsitze, vermutlich ihrer Brisanz wegen, nicht, wie
urspriinglich geplant, mit den Essays tiber die Tragddie und den Geschmack drucken
lassen. Zu Catos Selbstmord schreibt er: »Cato and Brutus, Arrea and Portia acted
heroically; those who now imitate their example ought to receive the same praises from
posterity.« (Zit. nach ed. Lenz, 160) Die Erwihnung von Catos Tod in AA II 224 belegt,
dafl Kant nicht an den Stellen auf Themen der Beobachtungen eingeht, wo man es erwar-
ten dirfte und miifite, wenn seine Notizen als Umarbeitung der Beobachtungen in
Angriff genommen worden wiren.

1,29 Der Michtige ist...] Zu Fieldings Roman jonathan Wilde vgl. AA VII 163;
AA XV 695f. und die Anm. von Lehmann in AA XX 490f.

Zur Bestimmung der Begriffe »Giite« und »Gnade« auf der einen und »Gerechtigkei-
ten« und »Schuldigkeiten« auf der andern Seite in den Bemerkungen vgl. 5,27; 33,14;
82,10; 103,15; 112,1; 118,16; 121,1; 126,1; 139,15 139,25; und 142,1; sowie AA XV 115,
610 und 6951.

Kants Quelle ist Henry Fieldings Lebensgeschichte des Herrn Jonathan Wild des Gro-
fen von 1743, die 1750 und 1759 in deutscher Ubersetzung erschien. In Fieldings Satire
auf den ein Jahr zuvor gestiirzten Premier Robert Walpole ist der Michtige gerade nicht
giitig. Jonathan Wilde — der am Galgen endende Hehler, Dieb und Mérder — wird von
Fielding als grofler Mann apostrophiert, da er wie Cisar und Alexander frei von der
menschlichen Schwiche der »Gitigkeit« war (334).

Wie bestimmt Fielding das Verhiltnis von Macht und Giite? In seiner Vorrede behaup-
tet er, die Macht der Grofien bestehe darin, »alle Arten des Ubels dem menschlichen
Geschlechte« zuzufiigen, »die Giite hingegen suchet vielmehr solches abzuwenden. « (5)
Die Vorstellung von einem groflen Mann sei daher von der eines guten Mannes wohl zu
unterscheiden. Michtig werde man nur durch konsequente Unterdriickung der eigenen
wohlwollenden Impulse anderen gegentiber und durch zielstrebiges Ausnutzen anderer
fiir die eigenen Zwecke. Der Zweck der Machtgewinnung und -erhaltung verlange biswei-
len den taktisch wohl dosierten Einsatz des Mittels »Giite«, mit dem die Abhingigen und
Unterdriickten zahmgehalten werden: »Wenn der michtige Caesar durch eine wunder-
volle Grofle des Geistes, die Freyheit seines Vaterlandes zernichtet, und alle Gewalt an
sich gerissen hat, so wird als deutlicher Beweis seiner Grofimuth die Freygebigkeit bey-
gebracht, die er gegen seine Anhinger, und gegen die Werkzeuge bezeiget, durch deren
Hilfe er sein Vornehmen vollfiihret und seine Macht befestigt hat.« (6) Es ist somit licher-
lich, das Verhiltnis des Machthabers zu den von ihm Unterdrickten mit dem Wort
»Giite« zu charakterisieren. Folgerichtig versteht Fielding Gute als Abweichung von der
Bestimmung des Michtigen »viel und grofies Ubel zu stiften«. Gemif dieser »Bestim-
mung« zeichnet er mit der Figur des Jonathan Wilde den »grofien Mannx, der, sich selbst
alle Rechte vindizierend, keinerlei Handlungen der Giite ausiibt (334). Michtig schreitet
er fort bis zum bitteren Galgen-Ende. Die Ironie der Darstellung Fieldings beruht auf
dem Kontrast zwischen einer Realitit, in der die Unterdriickten noch die Giite ihrer
Unterdriicker preisen, und einer Romanhandlung, in der das reine Machtprinzip gefeiert
wird.

Genau das hat Kant gesehen: »Doch kann man auch komisch kontrastieren und einen



1,32 Anmerkungen 141

augenscheinlichen Widerspruch im Ton der Wahrheit, oder etwas offenbar Verichtliches
in der Sprache der Lobpreisung vortragen, um die Ungereimtheit noch fiihlbarer zu
machen, wie Fielding in seinem Jonathan Wild dem Groflen. ..« (AA VII 162)

Denn der Widerspruch ist klar; die Michtigen, die sich an kein Gesetz gebunden
glauben, sind nicht befugt, glitig zu sein: »Man glaubt, der selbst gesetze giebt, sey an kein
Gesetz gebunden. sunt superis sua jura. Die Fiirsten haben keinen Begrif von Rechten, die
thnen im wege stehen, sondern reden héchstens von Gitigkeit.« (AA XV 610)

Das gesellschaftskritische Moment der Kantischen Uberlegungen zum Begriff der
Giite darf nicht Ubersehen werden; er ist dem Begriff der Schuldigkeit entgegengesetzt
(vgl. 30,14), der auf der Basis der Reziprozitit die rechtlichen Beziehungen zwischen
frelen und gleichen Biirgern regelt. Demgegeniiber gehort der Begriff der Giite in die
Sphire der verdienstlichen Handlungen und variiert nach Beschaffenheit der jeweiligen
Gesellschaft, in der solche stattfinden. In einer Gesellschaft struktureller Ungleichheit ist
die Ausiibung glitiger Handlungen mangelhaftes Substitut fiir das Fehlen von Handlun-
gen aus Schuldigkeit; im natiirlichen Zustand sind es Handlungen, die nach Erfillung der
Schuldigkeiten stattfinden. Wihrend also Giite im natirlichen Zustand (bzw. in einer
Gesellschaft der wiederhergestellten Natur auf der Grundlage von Freiheit, Gleichheit
und Gerechtigkeit) durchaus eine positive Bedeutung hat, wenn sie die Fihigkeit, das
Gute zu tun, beinhaltet, hat Giite im Gesellschaftszustand der Ungleichheit einen zumeist
negativen Sinn, selbst wenn die Bereitschaft, das Gute zu wollen, vorhanden ist.

Die begrifflichen Probleme, die das seiner Intension und Extension nach iiberlastete
Wort »Giite« aufwirft, sind nicht zu tbersehen. Deshalb experimentiert Kant bei der
Behandlung der verdienstlichen im Gegensatz zu den rechtlich geforderten Handlungen
auch mit dem Wort »Gnade« (vgl. 112,1). Gnidige Handlungen sind danach solche, die
Unterdriickungsverhiltnisse kaschieren, giitige Handlungen dagegen erfolgen als zusitz-
licher Beitrag zum Wohl anderer, nachdem alle Pflichten ihnen gegeniiber erfillt sind.

Besser als der Satz, »der Michtige ist gltig«, wiirde daher, »der Michtige ist gnidig«
mit den Vorstellungen, die Kant mit Jonathan Wilde verbindet, ibereinstimmen. In seiner
Interpretation der fraglichen drei Worte wurde Schmucker ein Opfer der Begriffsverwir-
rung. Ohne auf Fieldings Roman einzugehen, leitet er den Satz aus dem Kontext der
Kantischen Uberlegungen zum moralischen Gefiihl ausfiihrlich ab und kommt zu dem
Schluf}: Es werde damit ein Grundgedanke Rousseaus ausgesprochen, dafl die Giite wie
alle anderen altruistischen Triebe wirksam werden kénne nur dort, wo die Krifte grofler
sind als die Bedirfnisse der Menschen und eine Ausdehnung der natiirlichen Selbstliebe
stattfinde. (Vgl. Schmucker, Die Urspriinge der Ethik Kants, 1881f.) Der Hinweis auf
Rousseau ist an sich ebenso richtig, wie der Hinweis, dafl Gute fir Kant nicht nur die
Bereitwilligkeit, das Gute zu wollen, sondern die Fahigkeit, das Gute zu tun, beinhaltet
(vgl. 30,29). Falsch hingegen ist, wie Schmucker beide Hinweise auf die fragliche Text-
stelle bezieht. (192) Denn er identifiziert die Fihigkeit eines Menschen, Gutes zu tun mit
dem »Michtigen« an einer Stelle, wo Kant mit Fielding von Machthabern, Firsten etc.
spricht.

1,30 Der muthige Jingling...] Vgl. die Anm. von Adickes und Lehmann in
AA XX 491. — Wahrscheinlich bezieht sich Kant hier ebenfalls auf Fieldings Roman jona-
than Wilde, der das Beispiel vom Jungling, der den Tempel zu Ephesos verbrannte,
anfuhrt (Jonathan Wild, ed. 1759, 315). Fielding scheint der Fall symptomatisch fir eine
geschichtliche Uberlieferung zu sein, die nicht die guten, sondern die groflen Taten rithmt
und mutig nennt, was skrupellos heiflen mifite.

1,31 Die Frauen sind...] Vgl. 4,14; 8,12 und 40,15.

1,32 Die Mannspersohnen werden. ..] Die »Vapeurs« waren eine spasmodisch-neuro-
tische Modekrankheit der franzésischen Damen des 18. Jahrhunderts.

Vgl. AA XV 841: »Langeweile (= Zustand des abgestumpften Genusses, des Ekels und



142 Anmerkungen 1,42

Ueberdrusses an Gegenstinden) beherrscht die vornehmen Weiber unter dem Namen
Vapeurs; sie winschen in solchem Zustande etwas, und wissen nicht zu was, sie sind so
wie die kleinen Kinder wenn sie grinsen, und sollten wie jene die Ruthe bekommen.«

Vgl. auch AA VII 237; AA 11 246.

1,33 Hut unter den...] Vgl. AA VII 246: »Der Zerstreuete (wie Terrasson mit der
Nachtmiitze statt der Periicke auf dem Kopf und dem Hut unter dem Arm, voll von dem
Streit iiber den Vorzug der Alten und der neuen in Ansehung der Wissenschaften, gravi-
titisch einhertretend) wird belacht, darum aber doch nicht ausgelacht.«

Vgl. zu Kants Verwendung der Anekdote auflerdem AA II 269 und 490; AA IV 12;
AA XV 752 und 851; AA XX 188.

Kant besaf} die Schrift von Terrasson, Philosophie nach ihrem allgemeinen Einflusse,
auf alle Gegenstinde des Geistes und der Sitten in der Ausgabe von 1756 (vgl. Warda,
Kants Biicher, 55). Dort, in einem beigefiigten Sendschreiben an den Herausgeber, ist
auch die Quelle fiir die Anekdote von »einer ziemlich seltsamen Zerstreuung. . ., davon
ich ein Augenzeuge gewesen bin, und das ich nie vergessen konnen. Der Herr Abt Ter-
rasson wohnete bey seinem Verwandten, im dritten Stocke, welches die einzige Wohnung
war, die man ihm hatte einriumen konnen. Wenn er nun ausgehen wollte, kleidete er sich
hier fast ginzlich an, und kam ganz schwarz gekleidet herunter: er hatte sogar seine
Kniebinder um, sein Kéllerchen um den Hals, seinen Mantel umgenommen, und seinen
Hut unter dem Arme. Es fehlete ihm nichts, als die Perriicke, und die Schuhe, die er ganz
fertig in einem untern Saal stehen fand; wohin er eine grofie rothe Miitze und ein Paar
Pantoffeln von eben der Farbe, in Verwahrung legete, die er bey seiner Rickkunft wieder
hinaus nahm. Eines Tages, nachdem er seinen Nachtisch nach Gewohnheit abgewartet
hatte, und hinunter gieng um auszugehen, war er von seinem Homer dermaflen einge-
nommen, daf} er den untern Saal vorbeygieng, ohne hinein zu treten und seine Perriicke
und Schuhe zu nehmen. So gieng er denn aus der Rue Serpente, wo er wohnete, mit seiner
Miitze und den rothen Pantoffeln, nach der St. Michaelsbriicke zu. Sie kénnen leicht
denken, mein Herr, daff die Vortibergehenden zu lachen angefangen. Endlich sagete ihm
eine Frau, worliber man lachete. Er dankete ihr, und gieng ganz gelassen nach Hause,
seine vergessenen Sachen zu suchen; und indem er hinein trat, sagete er: ich habe dem
Pobel hier in der Nachbarschaft einen kleinen Zeitvertreib gemachet, der ihn nichts
gekostet hat, und mich auch nicht.« (Philosophie nach ibrem allgemeinen Einflusse,
451.)

1,34 Selbstrache ist erhaben. . .] Dafi mancher nicht einmal den Mut zu grofien Lastern
hat, konnte Kant bei Rousseau lesen. Im 4. Buch des Emile ereifert sich dieser iiber die
entarteten Menschen seiner Zeit: »Niedertrichtig und feige selbst in thren Lastern, haben
sie auch nur eine jammerliche Seele, weil ihre verbrauchten Korper frihzeitig verdorben
wurden; kaum bleibt ihnen geniigend Leben, sich zu bewegen. Ihre spitzfindigen Gedan-
ken zeugen von einem leeren Geist; sie kennen kein grofies und edles Gefihl; sie haben
weder Einfachheit noch Stirke; in allem gemein und von niedriger Bosheit, sind sie nichts
weiter als unniitz, gaunerhaft und falsch; sie besitzen nicht einmal den Mut, grofie Ver-
brecher zu werden.« (681; vgl. Letzte Antwort, Schriften 1, 117)

Helvétius formuliert: »Dieses sind Leute, deren Geist nicht die geringste Fahigkeit,
und deren Seele keine Tugend besitzt: denen zu grofien Bosewichtern nichts, als Herz
fehlet.« (Discurs iiber den Geist des Menschen, ed. 1760, 11, 23. Kap., 225)

Das jetzige Zeitalter ist ein »Stand der Schwache« — so nimmt der junge Herder das
Motiv aus Kants Vorlesung mit nach Haus —, »da man nicht einmal zu groflen Lastern,
geschweige denn zu groflen Tugenden fihig ist.« (Praktische Philosophie Herder,
AA XXVII 88) Dieser Zustand sei arger als der von Baumgarten kritisierte Zustand der
Brutalitat,

1,42 In der Ehe...] Vgl. zu Kants Auffassung von der Ehe, als der Einheit Entgegen-



2,17 Anmerkungen 143

gesetzter, im Gegensatz zur Freundschaft, als der Einigkeit zwischen Gleichartigen 47,24;
57,30; 86,11 und die Herdersche Notiz: »In der Ehe aber muff nicht bloff Einigkeit,
sondern Einheit seyn — zu dem Einen Zweck, der Vollkommenheit der Ehe — Dazu hat
nun die Natur verschiedene Gaben in beide gelegt, dadurch einer Gber den andern
herrscht: — das Frauenzimmer reizt, der Mann riihrt, die Frau bewundert, der Mann liebt;
und so herrscht einer iiber den andern; . .. Sezzt eine gelehrte Frau, eine dreiste grofie; so
ist sie ein Competent meiner Wiirde; ich kann Gber sie nicht herrschen und die Ehe nicht
vollkommen werden.« (Praktische Philosophie Herder, AA XXVII 27)

2 (Titelblatt) Quer am rechten Auflenrand des Titelblattes stehen, nicht von Kants
Hand, die Worte, »blaugehefft mit Papier durchschossen«. Wahrscheinlich eine Anord-
nung Kants an den Buchbinder, wie Adickes notiert (Depositum 3 a). »Blaugehefft« lafit
auch Hamann sich einige Biicher durchschieflen. (Vgl. Hamann-Briefwechsel, Bd. II,
285)

2,1 Quod petis in...] Die Worte »Quod petis in te est« (was du begehrst, ist in dir)
gehoren bei Persius, Sat. I 7 nicht zu dem Nachsatz »nec te quaesiveris extra« (suche dich
nicht aufler dir); vgl. Kants Stammbuchvers in AA XII 416 vom 27. Mirz 1777 u.d.;
AA XII 583; und die Anm. von Lehmann in AA XX 491.

Das Persius-Zitat verwendet auch Pope im 3. Buch seiner Dunciade: »Was du suchst,
ist in dir! Betrachte dich, und erkenne, daff jedes Ungeheuer in deiner Seele seines Glei-
chen findet.« (Zit. nach ed. 1778, 5. Bd., 318)

Kants Motto wirkt wie ein Leitmotiv der Moderne: das Bewufitwerden der Kraft der
Einzelnheit, der Kraft der Freiheit. Fur Kant ist es wohl die Formulierung einer person-
lichen Erfahrung. Nicht zufillig notiert er in derselben Zeile: »von der moralischen
Wiedergeburt«. Worin diese moralische Erneuerung besteht, wird aus dem Zusammen-
hang der ins Handexemplar gestreuten Bemerkungen deutlicher werden, als durch den
bloflen Verweis auf Rousseau, der ihn »zurechtgebracht« hat. Die Erfahrung einer »Wie-
dergeburt« scheint ein zeitgendssisches Kollektivphinomen gewesen zu sein. Hamann,
Hippel, Scheffner, Herder —der ganze Kdnigsberger Freundeskreis in der Mitte der 60er ~
sie »erleben hier in der weiten, tatenfrohen Atmosphire alle, das, was Hippel bei sich die
>Seelenmanumissions, die Freilassung der Seele und den totalen Umbruch ihrer Einstel-
lung zum Leben, genannt hat«. (Stavenhagen, Kant und Konigsberg, 26)

2,5 Der erste Theil...] Vgl. parallel dazu 140,26 u. 145,11, wo Kant die Rolle des
Zweifels fiir die Wissenschaft niher bestimmt. Wie Descartes in seinem Discours de la
méthode und Rousseau zu Beginn vom »Glaubensbekenntnis des savoyischen Vikars«
(Emile, 4. Buch. 547), hilt auch Kant die Verfassung der Ungewifheit und des Zweifels
am »Lehrbegriff« fiir die Vorbedingung der philosophischen Wissenschaft. Dafl nicht alle
Wissenschaft in ihrem ersten Teil zetetisch ist, sondern dies nach Kant der Philosophie
eigentiimlich ist, geht hervor aus der Ausformulierung des hier notierten Gedanken in
bezug auf die Methode des Philosophie-Unterrichts in seiner Vorlesungsankiindigung fiir
das Wintersemester von 1765/66: »Die eigenthiimliche Methode des Unterrichts in der
Weltweisheit ist zetetisch, wie sie einige Alte nannten, d.i. forschend, und wird nur
bei schon geiibterer Vernunft in verschiedenen Stiicken dogmatisch, d.1. entschieden.«
Denn da ein »Buch der Weltweisheit«, aus dem die Philosophie sich reproduktiv erlernen
lieBe, nicht zur Verfiigung steht, »soll der philosophische Verfasser, den man etwa bei der
Unterweisung zum Grunde legt, nicht wie das Urbild des Urtheils, sondern nur als eine
Veranlassung selbst iiber ihn, ja sogar wider ihn zu urtheilen angesehen werden, und die
Methode selbst nachzudenken und zu schlieffen ist es, deren Fertigkeit der Lehrling
eigentlich sucht. ..« (AA II 307)

2,17 Eine Ursache weswegen...] Kant scheint hier widerspriichlich zu sein: einmal
behauptet er mégliche positive Wirkungen der Todesgewiflheit, andererseits halt er die
»Prospicientz« des Todes fiir unnatiirlich. (Vgl. 96,9 und AA VII 167)



144 Anmerkungen 3,7

Montaigne hat sich, als er das Diktum Ciceros, philosophieren heifit sterben lernen,
wiederaufnahm, ihnlich widerspriichlich geaufiert: »Die Vorbereitung zum Tode ist die
Vorbereitung zur Freyheit. Wer sterben gelernet hat, hat ein Sklave zu seyn verlernet.
Derjenige, welcher recht eingesehen hat, dafl der Verlust des Lebens kein Ungliick ist,
weifl in seinem Leben von keinem Ungliicke... Der Tod mag mich immer tber dem
Kohlpflanzen finden.« (Essais, Bd. 1, 1. Buch, 19. Hauptstiick, 1151.)

In Rousseaus Nouvelle Héloise beschreibt der Atheist Wolmar, wie seine gliubige Frau
Julie ihre Sterbe-Szene detailliert plant und dennoch darauf beharrt, nicht an den Tod zu
denken: »Ich aber habe auf solche Art zu leben gesucht, daf§ ich nicht an den Tod zu
denken brauchte, und nun, da er sich nihert, sehe ich ihm ohne Schrecken entgegen.« (6.
Teil, 11. Brief, 7521.)

3,1 Die Lustigkeit ist...] Zum Terminus »die Seele in Ruhe« vgl. die Anm. zu
3,27.

3,3 Der Witz gehort...] Das Wort »Witz« benutzt Kant dem damaligen Sprachge-
brauch entsprechend im Sinne von »Geist« und nicht, wie Schlapp meint, als direkte
Ubersetzung von »wit« (vgl. Kants Lebre vom Genie, 35). Die Zeitschrift Der Zuschaner
(Nr. 225) iibersetzte so eine Bemerkung von J. Swift, die in dem von Addison und Steele
herausgegebenen Spectator stand: »Uber eine Spur von Witz in einer Frau freuen wir uns
ebenso wie {iber ein paar Worte, die ein Papagey richtig herausbringt.« (Vgl. 64,40;
103,13; vgl. Rousseau, Emile, 5. Buch, 818)

Aller Wahrscheinlichkeit nach verstand Kant ohnehin nur ein paar Brocken Englisch.
Der Frage, ob Kant Englisch konnte, die vor allem vor dem Hintergrund von Kants
Hume-Rezeption in der ilteren Kant-Philologie kontrovers diskutiert wurde, ist W. Stark
genauer nachgegangen. Wihrend Erdmann die Frage entschieden verneinte (vgl. Kant und
Hume um 1762, 63f.) und Vaihinger ebenso entschieden bejahte (vgl. Die neue Kant-
ausgabe, 114), scheint es angebracht, die Frage differenzierter zu stellen: War Kant fa-
hig, englischsprachige Texte mit Verstindnis zu lesen, oder besafl er nur eine Kenntnis
einzelner Worte? Fiir alle Zitate aus oder Anspielungen auf Werke englischer Autoren
in Kants Druckschriften und Nachlaf}, die von der Ja-Fraktion als Bestitigung fiir Kants
Lektiire in der Originalsprache aufgefafit werden, lassen sich die deutschen Ubersetzun-
gen oder ausfihrliche Rezensionen nachweisen, aus denen Kant zitiert. Bezliglich der
Aussagen seiner Zeitgenossen zu etwaigen Englischkenntnissen Kants verweist Stark auf
einen Brief Hamanns, der zur Zeit der von Erdmann ausgeldsten Kontroverse nicht
bekannt war: Am 25. 10. 1780 schreibt Hamann an Herder, daf »Kant, Lauson, Kreutz-
feld, Hippel« seine Ubersetzung der Humeschen Dialoge »durchgesehen und ihr vii bon
gegeben, wiewohl nur einer im stande gewesen, sie mit dem Englischen zu vergleichen. «
(Hamann-Briefwechsel, Bd. 4,229) Der Eine ist ~ Kreutzfeld, Hamanns Schiler im Eng-
lischen. Die Fahigkeit, englische Texte zu lesen, hatte Kant also aller Wahrscheinlichkeit
nach nicht, wohl aber kannte er einzelne Worte (ant = Tante; Non sense, bull), deren
Orthographie ihm allerdings schon Schwierigkeiten bereitete (vgl. AA VII, 262,26: Ant
statt: aunt). (Die gesamte Anmerkung verdanke ich einem schriftlichen Hinweis von W.
Stark, Marburg.) Zu Kants mangelnden Franzdsisch-Kenntnissen vgl. die Anm. zu
140,26.

3,7 Einevon den...] Vgl. 40,30; 60,9; 97,28; 100,27; 104,36; 111,8; 113,18 und 132,1;
sowie die Anm. von Lehmann in AA XX 491; AA XV 584. — Wihrend das Thema der
weiblichen Sexualitit in den Beobachtungen und in der Anthropologie nicht erértert wird,
bzw. nur als Tugend der Keuschheit Erwihnung findet, wird Kant hier ausfihrlicher: Da
die sexuelle Potenz der Frau unbeschrinkt sei und ihr ein Mann, threr natiirlichen Nei-
gung nach, nicht geniigen konne, mufl sie »durch Liebe und Ehre davon abgehalten
werden, treulos zu seyn« (60,9). Denn gefihrlich ist ihre Treulosigkeit vor allem deshalb,
weil der Ehemann jederzeit auch als Vater erkennbar sein soll (vgl. 113,18). Wie Kant sehr



4.1 Anmerkungen 145

richtig bemerkt, besteht ein wesentlicher Zusammenhang zwischen dem gesellschaft-
lichen Tabu iiber »wolliistigen Ausschweifungen« von Ehefrauen und dem biirgerlichen
Eigentums- und Erbrecht. Im Rahmen einer Gesellschaft, die dem Mann seine Ehefrau als
Eigentum zuordnet, will er sie unberiihrt und verlangt absolute Treue, um sie von dem
Verbrechen abzuhalten, einem fremden Abkdmmling das Erbrecht zukommen zu lassen.
Alle Gesetzbiicher, die bis heute die verschiedene Beurteilung des Ehebruchs bei Mann
und Frau verfechten, fiihren die besondere Schwere des von der Frau begangenen Seiten-
sprungs an, durch den die Mdglichkeit besteht, daf§ ein Bastard in die Familie eindringt.
Denselben Grund fiihrt Rousseau fiir das weibliche Treuegebot an (vgl. Emile, 5. Buch,
726). Er war aber konsequent und aufrichtig genug, die Heuchelei zu brandmarken, die
stets den Ehebruch des Mannes bagatellisiert. Ein verbreitetes, scheinbar rationales Argu-
ment in dieser Hinsicht gibt Kant wieder, wenn er behauptet, dafl die nach vorehelicher
Ausschweifung erschépfte Potenz den Mann daran hindern werde, seine Ehefrau, selbst
wenn er es wollte, zu betrigen; wihrend umgekehrt einer zunehmenden Listernheit der
Frauen keine physischen Grenzen gesetzt seien: ihr Vermogen ist unbeschrinkt. (Es ist
vollig unverstindlich, warum Lehmann (AA XX 7,4) statt des Wortes »Vermogen« das
»Verlangen« liest.)

3,19 Aller Zweck der...] Vgl. 16,14 u. 6. — Der spitere Zusatz auf derselben Seite
(Zeile 26): »Der Geschmack, der moralisch ist, macht, daff man die Wissenschaft, die
nichts bessert, gering hilt«, bezieht sich auf diese Reflexion tiber den Zweck der Wissen-
schaft.

Fiir Kants durch seine Rousseau-Lektiire angeleitete sokratische Wende zum irdischen
Nutzen der Philosophie gibt es in den Bemerkungen viele Belege: vgl. etwa das »Glau-
bensbekenntnis« im 4. Buch des Emile (552, 567, 581) zu Rousseaus Beschrinkung der
Philosophie auf diejenigen Probleme, die fir die Praxis von Bedeutung sind. Er unter-
scheidet zwischen »evidenten« Erkenntnissen und den von ihnen abgeleiteten »wahren«
Erkenntnissen (552).

3,23 Eine zirtliche Weiberliebe. ..] Die Entwicklung der sittlichen Eigenschaften des
Emile beispielsweise ist undenkbar ohne die vom Erzieher sorgsam dirigierte »zirtliche
Weiberliebe« (vgl. 4. Buch, 438-468, 657, 660, 7301{.; 5. Buch, besonders 775, 788, 860).
Vgl. zum selben Motiv Richardsons Roman Pamela von 1740 und die Anm. zu 4,5.

3,27 Die gefiihlvolle Seele. ..] Der Topos von der »Seele in Ruhe« ist seit der Antike
bekannt. Auf Epikurs »tugendhafte Seele in Ruhe« weist Kant selbst hin (128,35). Win-
ckelmann, Mendelssohn und Lessing verwandten diese Redefigur im Riickgriff auf
Longin (vgl. Mendelssohn, Asthetische Schriften, ed. Best. 19).

Das hohe Lob einer »gefithlvollen Seele in Ruhe« singt Julie in ithrem Schwanengesang:
»Ein gefiihlvolles Herz scheut die Ruhe, die es nicht kennt; es empfinde sie nur einmal, so
wird es sie nicht mehr zu verlieren wiinschen.« (Nouvelle Héloise, 6. Teil, 8. Brief, 725)
Und im Emile sagt Rousseau: »Denn allein, wenn alle seine Krifte titig sind und seine
Seele dennoch in Frieden ist, ist der Mensch wohlgeordnet.« (2. Buch, 188) — Vgl. die
Parallelstellen: 3,1; 6,1; 35,3; 92,22; 119,3; 123,1; 128,35; 137,11.

3,31 Verkehrter Geschmak durch...] Kants Verhiltnis zum Roman wird in den Anm.
zu 4,28 und 39,24 behandelt.

3,35 Das Frauenzimmer hat...] Vgl. Rousseau, Emile, 5. Buch, 7711f.

4,1 Birtige Weiber unbartige...] Ergreifend schlicht beschreibt Kants ironische Um-
kehrung, daff die Natur die Weiber ohne Bart, aber mit Hiuslichkeit und die Manner mit
Bart und Mut wolle. Gehorsam notiert Herder in sein Kollegheft: »Man vermische nicht
beide Geschlechter: — das Weibische ist am Weibe nicht Tadel; wohl aber das Minnliche;
und in unseren Lindern ist wegen der wenigen Unterweisung das Frauenzimmer naher an
der Natur als z.E. in Frankreich. die Amazonen.« (Praktische Philosophie Herder,
AA XXVII 50)



146 Anmerkungen 4,5

Die Verminnlichung der Frau, das »Amazonenhafte« und die entsprechende Verweich-
lichung des Mannes — die >confusion des sexesc — wurde im 18. Jahrhundert von vielen
beklagt. Kants Lieblingsbeispiel ist die allzu gelehrte Madame de Chastelet, die sich doch
tunlichst gleich einen Bart ankleben sollte. Die Dissoziation zu ithrer Erwihnung in den
Beobachtungen (AA 11 2251.) weist auch hier auf die Unabhingigkeit der Bemerkungen
hin. Lessing verdffentlicht 1759 einen Artikel iiber »Die neuen Amazonen« (Werke,
Bd. V, 174f.). Besonders scharf wandte sich Rousseau gegen die Tendenzen zur Aufhe-
bung der fixierten Rollen (vgl. Nouvelle Héloise, 2. Teil, 21. Brief). Die Pariserinnen
hatten ihr Geschlecht entstellt, das Gute an ihnen sei mehr mannlicher Art. Aufklirer wie
Montesquieu und Fénélon hatten als Hauptgrund der Verderbtheit der Frauen die falsche
oder mangelnde Erziehung angesehen und daher die gleiche Erziehung fiir beide Ge-
schlechter gefordert. Nach Rousseaus und Kants Auffassung wiirde gleiche Erziehung bei
nattirlicher Ungleichheit zur Einmischung der Frauen in minnliche Angelegenheiten fiih-
ren und das bestehende Ubel noch verschlimmern.

»Ist es einmal bewiesen, dafl Mann und Frau nicht gleichartig sind noch sein dirfen,
weder von Charakter noch von Anlagen, so folgt daraus, dafl sie nicht die gleiche Erzie-
hung genieflen diirfen.« (Rousseau, Emile, 5. Buch, 730) Die Ehre des Mannes unter-
scheide sich daher von der einer Frau: »Allein schon durch das Gesetz der Natur sind die
Frauen ebenso wie die Kinder dem Urteil der Minner ausgesetzt — es gentigt nicht, dafl sie
achtenswert sind, sie miissen geachtet werden; es gentigt nicht, dafl sie sittsam sind. sie
mussen als sittsam anerkannt werden; ihre Ehre liegt nicht nur in ihrem Verhalten, son-
dern in ithrem Ruf, und es ist unmdglich, dafl eine Frau, die es zulifit, als ehrlos zu gelten,
jemals ehrbar ist. Der rechtschaffene Mann hingt nur von sich selber ab und kann der
offentlichen Meinung trotzen. .. die Meinung der Gesellschaft ist fir die Manner das
Grab der Tugend, fiir die Frauen aber ihr Thron.« (733).

4,5 Richardson giebt bisweilen. . .] Die sensationelle Wirkung des Romanciers Samuel
Richardson (1689-1761) im 18. Jahrhundert ist heute kaum mehr vorstellbar. Sie war
stirker noch als die ohnehin auflergewdhnliche Wirkung Rousseaus. Verstandlich wird sie
nur durch eine Ursachenbiindelung: dem Bediirfnis nach einer Botschaft der Tugend, der
Bereitschaft der sich auf ihre Privatheit zuriickziehenden Biirger, ihrem Seelenleben zer-
gliedernd nachzugehen, die von Richardson formulierte Opposition biirgerlich-purita-
nisch-empfindsamer Lebensauffassung gegen die frivole und genufisiichtige Lebenshal-
tung der adligen Oberschicht. Wenn seine Zeit nach Moralpredigten verlangte, so war der
puritanische Buchdrucker, der meinte, er miisse seine Clarissa tragisch enden lassen,
damit nicht die Libertins triumphierten, der geeignete Moralprediger. Anfang 1740
erschien der erste Teil seines Romans Pamela, or Virtue Rewarded, der die Geschichte
eines einfachen Midchens erzihlt, das in einem vornehmen Londoner Haus als Zofe
dient. Der Sohn ihrer Herrin, Squire B. —, verliebt sich in Pamela und versucht sie sich
nach dem Tode seiner Mutter durch Geschenke, Schmeicheleien, Drohungen und eine
hachst ungalante Entfihrung gefiigig zu machen. Von ihrer Standhaftigkeit und Tugend
bekehrt, heiratet er sie schliefilich. Die langwierige und zihe Geschichte wird — ein
Novum in der Romanliteratur — von dem Opfer Pamela in Briefen und Tagebichern
aufgezeichnet. Jede eigene und fremde Seelenregung wird festgehalten. Gebannt wie sie
selbst, kann der Leser ihrer Verfiihrung zusehen, »wodurch sich der Charakter des Men-
schen, der wilden Ausschweifungen ergeben ist, in seinem gehorigen verichtlichen Lichte
zeiget. Indessen wird dieser Ruchlose, durch den Grund der guten Lehren, die ihm eine
vortreffliche Mutter in seinen ersten Jahren beygebracht hatte, durch seine Neigung gegen
ein tugendhaftes junges Frauenzimmer, durch ihr liebenswiirdiges Beyspiel, und ihre
unabliflige Geduld, nachdem sie seine Gemahlinn ward, mit der Linge der Zeit vollig
bekehret.« (So Richardson in der Vorrede zur Geschichte des Herrn Carl Grandison, die
Christian Firchtegott Gellert 1754 tibersetzt hat.)



4.5 Anmerkungen 147

Der seelensezierende Roman bereitete dem Leser das voyeuristische Vergniigen, sich
an die Stelle des jeweils Schreibenden versetzen zu konnen. Die genaue Beobachtung der
Alltagswelt in dieser unwahrscheinlichen Geschichte des Siegs der Tugend tiber alle Stan-
des-, Vermdgens- und Geschlechterunterschiede erlaubte dem Leser die Imagination
einer moglichen anderen Wirklichkeit. All jene Neuheiten jedenfalls begeisterten das
Publikum und binnen eines Jahres wurde Richardson zu einer europiischen Berithmtheit.
(Vgl. Korshin, The Widening Circle; Price, Die Aufnabme Literatur in Deutschland,;
Oppel, Der Einflufi der englischen Literatur auf die deutsche.)

1748 erschien Richardsons siebenbindige Clarissa, or the History of a Young Lady.
Clarissa wird von dem verfithrerischen Wiistling Lovelace entfiihrt, in ein Londoner
Bordell gebracht, vergewaltigt und »zu einem frithzeitigen Tode gefithrt. Eltern werden
dadurch gewarnet, die Neigung ihrer Kinder, in der wichtigsten Sache ihres Lebens nicht
zu zwingen und Kinder werden erinnert, von einem Manne, der keine guten Grundsitze
hat, auch nach den schonsten Versprechungen nicht zuviel zu hoffen. Gleichwohl {iber-
windet die Heldin ihre Priifungen... Ihr grausamer Zerstorer erscheinet beschimt. ..
Selbstliebe und eitler Stolz erheben ihn immer wieder... bis er umkémmt, und mit
Schuld, Gewissensbissen und Schrecken beladen ins Grab sinket. Seine Briefe werden
hoffentlich dem aufgeweckten Teile der Mannspersohnen allerley niitzliche Unterweisun-
gen, wider den Misbrauch des Witzes und der Jugend, des Ranges und des Vermdgens und
eines jeden dusserlichen Vorzuges geben.« (Vorrede zum Grandison, ed. 1754, Bd. 1)

In seinem dritten groflen Briefroman von 1754, The History of Sir Charles Grandison,
entwirft Richardson das ebenso vollkommene, aber weniger tragische minnliche Gegen-
stiick zur Clarissa, »das Beyspiel eines Mannes, der durch eine Mannichfaltigkeit priifen-
der Umstinde stets iibereinstimmend und wohl gehandelt, weil alle seine Handlungen
durch einen einzigen unverinderlichen Grundsatz regieret werden, eines Mannes, der
Religion und Tugend hat, Lebhaftigkeit und Feuer besitzet, der, vollkommen und ange-
nehm fir sich gliicklich ist, und andere gliicklich macht. Aus dem angefiihrten erhellet,
daf} die Ausgabe gegenwirtiger Sammlung, so wenig als die beyden vorigen, blosse Ergot-
zung zu ihrer letzten, ja nicht einmal zu ihrer vornehmsten Absicht hat. Ein viel edlerer
Zweck ist ithr Gegenstand. « (Ibid.)

Das ausfihrliche Zitat belegt die Nihe zu wiederkehrenden Motiven in Kants Bemer-
kungen, etwa zum Frauenbild, zum richtigen Lebensstil, zum Tugendpathos etc. Nicht
jeder schlof sich dem tberschwenglichen Urteil Gellerts an — »Unsterblich ist Homer,
unsterblich bei Christen / der Brite Richardson«—, doch die von ihm entworfenen Figuren
bekamen Leitbildfunktion fiir eine ganze Generation.

Mendelssohn, sicher keiner der allzu Empfindsamen, sei als unverdichtiger Zeuge
angefuhrt. 1757 schreibt er iber Richardson: »Er hat sich eine idealische Schonheit zum
Muster vorgesetzt, und in der Natur die Ziige aufgesucht, die zusammengenommen einen
so vollkommenen Charakter bilden. Er hat die Natur verschénert.« (Asthetische Schrif-
ten, 182) Diderot schreibt ein Eloge de Richardson, und Rousseau verwandte eine Masse
formaler und materialer Elemente der Romantechnik Richardsons bei der Ausarbeitung
der Nouvelle Héloise. Man habe, so urteilt er im Brief an d’Alembert, »bisher, in welcher
Sprache auch immer, keinen Roman geschrieben, der Clarissa auch nur annihernd gleich-
kime«. (Schriften 1, 417) Das zu indern, tut Rousseau sein Bestes und entfacht damit in
Deutschland einen Streit um die Rangliste: Wahrend Mendelssohns Rezension der Nox-
velle Héloise (10. Teil der Literaturbriefe, 255-297) Rousseaus Seelenanalysen im Ver-
gleich zu Richardson »unwahr und gekinstelt« findet, meint Hamann, dafl »Rousseau in
der Moral weiter gekommen als Richardson, ...da8 er die Regeln zu dichten tiefer
einsieht, gliicklicher und geschickter anzuwenden weifl. Ob aber die Heloise oder die
Clarissa mehr Leser und Liebhaber finden wird«, das bleibe abzuwarten (zit. nach Unger,
Hamann und die Aufklirung, 346).



148 Anmerkungen 4,21

Richardsons Moralpredigten waren in England schon recht bald auf Kritik gestofien.
Fielding empfand die Mischung aus tugendhafter Unschuld, kalkulierender Selbstbeob-
achtung und berechnender Vorsicht in der Pamela als verlogen und stellte sie 1741 in einer
anonymen Parodie Shamela als Heuchlerin vor. Und wihrend ganz England gebannt den
hinhaltenden Widerstand der keuschen Pamela verfolgt, gibt Fielding ihr in seinem
Roman joseph Andrews einen nicht weniger keuschen Bruder zur Seite, der den entspre-
chenden Anfechtungen von seiten seiner Herrin, Lady Booby, standhaft widersteht.
Bewuflt wird hier die Welt des Alltags zum Gegenstand gemacht, die Welt der Postkut-
schen und Dorfschulen, der Landjunker und Strauchdiebe, der reisenden Buchhindler,
Winkeladvokaten und Wucherer. Hatte Richardson die Romanform entdeckt fiir die
Beobachtung der sich selbst beobachtenden Individuen, so beginnt mit Fielding der
Roman genutzt zu werden fiir die Beobachtung der im Alltag aufeinanderstoffienden
Biirger — einer Uiberaus Jicherlichen Welt. Seine Schilderungen machen lachen, nicht durch
burleske Situationen wie im pikarischen Roman, sondern durch die Enthillung von
Affektation, Eitelkeit und Heuchelei: »wenn man entdeckt, dafl jemand geradezu das
Gegentell dessen ist, was er zu sein vorgibt«. (Vorrede zum Joseph Andrews, 12)

An die Echtheit der Empfindungen in Richardsons Romanen glaubt auch Kant nicht
(vgl. AA XV 348 u. AA VII 121). In der Anthropologie wiirdigt er beide Autoren so:
»Doch kann man auch komisch contrastiren und einen augenscheinlichen Widerspruch
im Ton der Wahrheit, oder etwas offenbar Verichtliches in der Sprache der Lobpreisung
vortragen, um die Ungereimtheit noch fiihlbarer zu machen, wie Fielding in seinem
Jonathan Wild dem Grofien, ... und z. B. einen herzbeklemmenden Roman, wie Clarissa,
lustig und mit Nutzen parodiren und so die Sinne stirken, dadurch dafl man sie vom
Widerstreite befreit, den falsche und schidliche Begriffe thnen beigemischt haben.«
(AA VII 163) Immerhin, Kant gesteht sein Herzklopfen, das er bei der Lektiire eines
Romans fiihlte!

In allen seinen Romanen liflt Richardson seine 15-19jahrigen Heldinnen, weltunerfah-
ren und altklug zugleich, Urteile fillen, die sie sich unméglich selbst angeeignet haben
kénnen. Das Lehrbuchhafte und Sentenzidse findet adiquaten Ausdruck in populiren
Sentenzensammlungen, wie z. B. der von C. F. Weifle 1757 herausgegebenen Sammlung
der gemeinniitzigen Lebren, Warnungen und moralischen Anmerkungen aus den Werken
des Herrn Samuel Richardson.

4,8 Minner werden siiff . ..] Schmeichelei als eine Beleidigung fiir die Frauen ansehen
zu missen, meinen Richardsons Heldinnen: »ibertriebene Schmeichelayen erniedrigen
mich allezeit« (Grandison, Bd. 1, 28). »Dafl die Schmeichelay das Laster der Mannsper-
sohnen ist; dafl sie uns zu erheben suchen, damit sie uns erniedrigen mégen, und sich also
auf dem Ruine des Stolzes, den sie zu finden, oder einzufléssen hoffen, zu erhohen
glauben. « (38) — Vgl. ebenso Rousseau, Brief an d’Alembert. Schriften 1, 440.

4,17 Omphale néthigte den...] Ein Fall der »confusion des sexes«: nach seinen 12
erfolgreich bestandenen Proben kehrte Herkules nach Theben zurlick und erlitt einen
Nervenzusammenbruch. Als er in einem seiner Wahnsinnsanfille das delphische Orakel
pliinderte und somit Apoll beleidigte, verkiindete ihm die Pythia, dafl er sich drei Jahre
lang als Sklave verdingen miisse, um von seinem Wahnsinn geheilt zu werden. Der gott-
lichen Aufforderung entsprechend, trat Herkules in den Dienst von Ompbhale, der
Kénigin von Lydien. Sein Sklavendienst bestand in einem Rollentausch: Wihrend Om-
phale sich seiner Keule und seiner Léwenhaut bediente, trug er Frauenkleider und drehte
den Spinnrocken. — Vgl. die Anm. zu 56,21.

4,21 Woher der Stoiker...] Die Quelle Kants durfte der Spectator sein. Die deutsche
Ubersetzung von 1742 lautet: »So wie die stoischen Weltweisen alle Leidenschaften tiber-
haupt untersagen, so verstatten sie auch einem weisen Mann nicht einmal mit eines
anderen Betriibnis Mitleiden zu haben. Wann du deinen Freund bekimmert siehst,



4,28 Anmerkungen 149

schreibt Epiktetus, so kannst du wohl auch einen traurigen Blick annehmen, und ihn
beklagen: aber hiite dich ja, daff dein Schmerz nicht ernstlich sey. Diejenigen von dieser
Secte, die noch strenger sind, wollten auch nicht einmal den duflerlichen Schein einer
solchen Betriibnif} zugeben, sondern, wenn man ihnen ein Leid erzihlte, welches zuwei-
len wohl gar einem ihrer nichsten Anverwandten widerfahren war, so sprachen sie, was
geht es mich an? Gieng man noch weiter und beschrieb alle Umstinde bey diesem
Ungliicke, und zeigte, wie ein Uebel aus dem anderen gekommen wire, so sprachen sie
abermal: Das kann alles war seyn, aber was geht es mich an?« (Der Zuschauer, 6. Theil,
397. Stiick, 9)

Kant sieht durch diese stoische Uberlieferung seine und Rousseaus Ansicht bestitigt,
dafl Mitleid ohne die Fihigkeit, Abhilfe zu schaffen, miiflig, sinnlos und nur ein weiteres
tuberflissiges Produkt falsch verstandener Zivilisierung ist. Die allgemeine Menschen-
liebe, Sympathie und Mitleid miissen im Zaum gehalten werden — das merkt sich auch
Herder: »Werden die theilnehmenden Neigungen blind, ohne Nutzen, so muf der Stoiker
sagen: wenn du andern nicht helfen kannst: so sprich, was gehts dich an?« (Praktische
Philosophie Herder, AA XXVII 54)

Den Spectator kannte auch Rousseau und benutzt die stoische Formel im Emile: »Au-
fer den wenigen unmittelbaren und sehr spiirbaren Beziehungen, die die Dinge zu uns
haben, haben wir von Natur aus nur eine tiefe Gleichgiiltigkeit fiir alles ibrige. Ein Wilder
wiirde keinen Fufl rithren, um das Funktionieren der schénsten Maschine und alle Wun-
der der Elektrizitit zu betrachten. Was geht das mich an? ist das dem Ignoranten
vertrauteste und dem Weisen angemessenste Wort.« (3. Buch, 430)

4,22 Kein Mensch ist...] Metapher und Begriff vom »schweeren Joch der Meinung«
konnte Kant bel Rousseau finden: »Er soll es wissen, erfahren und spiren, rechtzeitig
spuren, das harte Joch auf seinem stolzen Haupt, das die Natur dem Menschen auferlegt,
das schwere Joch der Notwendigkeit, unter das sich jedes endliche Wesen beugen mufi. Er
soll diese Notwendigkeit in den Dingen sehen, niemals in der Laune der Menschen.«
(Emile, 2. Buch, 208) Denn: »Abhingigkeit von den Menschen dagegen erzeugt alle
Laster, durch die der Herr und der Sklave sich gegenseitig verderben. « (197) - Vgl. parallel
46,15; und 72,3.

4,24 Das Chimarische der...] Vgl. die Anm. von Lehmann in AA XX 4911.: »Anspie-
lung auf das bekannte Zitat aus Diog. Laert. V1,21; vgl. AA VI 470: Freundschaft in ihrer
Reinigkeit oder Vollstindigkeit... gedacht, ist das Steckenpferd der Romanschreiber;
wogegen Aristoteles sagt: meine lieben Freunde, es giebt keinen Freund!« — Vgl. AA XI
319; AA XV 433 und 687; Starke, Kants Menschenkunde, 91 und hier: 143,31.

Brandt hat darauf hingewiesen, dafl das angebliche Aristoteles-Zitat auf einer Textver-
drehung beruht und es vielmehr heiflen mufi: »Wem (viele) Freunde sind, der hat keinen
Freund. Eine fir Platon und Aristoteles typischer Abwehr der Vielheit gegen das Eine,
keine philistrése Anrede an >Freunde« mit dem Hinweis, daff es keinen Freund gibt!« (Die
Interpretation philosophischer Werke, 200)

4,26 Cervantes hitte besser...] Gemeint ist natiirlich dessen Don Quichote, der zwi-
schen 1605 und 1615 entstanden ist und 1753 in zweiter Auflage unter dem Titel Des
beriibmten Ritters Don Quixote von Mancha lustige und sinnreiche Geschichte auf
Deutsch erschien.

Wenn Kant kritisiert, dafl der Don Quichote phantastische Leidenschaften nur licher-
lich mache, ohne sie in niitzliche Bahnen zu lenken, forderte er dem Buch etwas ab, was es
nicht sein will und noch gar nicht sein kann: — ein Propagandawerk fir birgerliche
Moralvorstellungen.

4,28 Die Romane machen...] Es ist nicht klar, ob Kant hier bestimmte Romane
meint, etwa die galanten Schiferromane oder die empfindsamen Briefromane Richard-
sons, oder nur das gingige Verdikt iiber den unseriésen Roman schlechthin wiederholt. In



150 Anmerkungen 4,30

der zeitgendssischen Hierarchie der literarischen Formen stand das Drama obenan, der
Roman tauchte in der Gattungspoetik kaum auf. Zwar ist nach 1740 ein rapider Auf-
schwung der Zahl der Romanproduktionen zu verzeichnen und der Roman wird entdeckt
in seinen Propagandaméglichkeiten fiir die Botschaft der Tugend; dennoch findet das
Urteil von Johannes Heinrich Heldegger (1633-1698) uber die ligenhaften Liebesge-
schichten, um die es im Roman einzig gehe, noch breite Zustimmung. (Vgl. Vosskamp,
Romantheorie in Deutschland, 121-131) Tatsichlich hat Heidegger recht: Die Liebesge-
schichten werden zum eigentlichen Gegenstand der Romanhandlungen, nur andert sich
allmihlich die Bewertung dieses Fakts. Vgl. dazu die Anm. zu 39,24.

4,30 Rousseaus Buch dient...] Kant meint offenbar den Emile. — Die Frage, wann er
den Emile gelesen hat, schien durch die gern wiedergegebene Anekdote, die Borowski in
seiner Kant-Biographie erzihlt, hinreichend beantwortet zu sein: »Des J. J. Rousseau
Werke kannte er alle und dessen Emile hielt thn bei seiner ersten Erscheinung einige Tage
von den gewohnlichen Spaziergingen zurick.« (Darstellung des Lebens und Charakters
Immanuel Kants, zit. nach ed. 1912, 79)

Der Emule erschien Ende Mai 1762 in Paris, noch im August war J. G. Hamann das
Buch nicht bekannt. (Vgl. Hamann, Briefwechsel, Bd. 2, 168) Borowski, dessen Aussage
es nahelegt, das Datum fiir Kants Lektiire des Emile, unter Beriicksichtigung einer Trans-
portdauer von Paris nach Kénigsberg, in die zweite Hilfte des Jahres 1762 zu verlegen,
war selbst kein unmittelbarer Zeuge des vor lauter Rousseau-Begeisterung Aufler-Takt-
Geratens Kants, der angeblichen »Normaluhr« von Kénigsberg. Denn Borowski verlief§
Konigsberg im Juli 1762. (Vgl. Wendland, Ludwig Ernst von Borowski, 12) Vermutlich
referiert Borowski nur eine ihm zugetragene Anekdote; eine glaubwiirdige Information
zu dem Datierungsproblem bietet er nicht. Doch noch Gulyga Ubernimmt in seiner
Kant-Biographie von 1977 den Klatsch Borowskis als Fakt. (Vgl. Gulyga, Kant, 58)

Daf Kant den Emile erst nach der Jahreswende 1763/64 — dem Erscheinungsdatum der
Beobachtungen — gelesen hat, erscheint ebenfalls unwahrscheinlich: Wir wissen, dafi ein
Exemplar des in Amsterdam im April 1762 erschienenen Contrat Social im Juli 1762 in
Konigsberg ankam; der Buchhindler Kanter hatte es als Souvenir seinen lesehungrigen
Freunden mitgebracht (vgl. Hamann, Briefwechsel, Bd. 2, 163). Und wir wissen, daf§ die
Nouwvelle Héloise, im Januar 1761 verdffentlicht, von Hamann und Scheffner im Januar
1762 gelesen worden ist (vgl. 104 f. und 122; vgl. Scheffner, Briefwechsel, Bd. 4, 480) und
zwei Jahre spiater von Hamann und Mendelssohn rezensiert wurde (vgl. Unger, Hamann
und die Aufklirung, 346). Der rege Konigsberger Briefverkehr belegt, dafl Kant seit
Anfang der 1760er Jahre ein ebenso starkes Interesse an den Schriften des Genfers genom-
men hat, wie Hamann und Scheffner (vgl. Hamann, Briefwechsel, Bd. 2, 9, 104, 122,
139f., 1541., 156, 336 und Scheffner, Briefwechsel, Bd. 1, 255¢., 258, 260f., 263, 265, 271,
274). — (Die Hinweise verdanke ich W. Stark.)

Diese Nachrichten sprechen dafiir, daf8 Kant noch vor Abfassung der Beobachtungen
alle drei Schriften Rousseaus gelesen hat. Was in den handschriftlichen Bemerkungen im
Handexemplar dieser Schrift von Kant protokolliert wird, ist nicht die erste Lektiire eines
Werks, sondern die kritische Auseinandersetzung mit allen Schriften Rousseaus, ein-
schliefflich der beiden Discours mit thren Anhingen. Den Beweis erbringt die Sammlung
der Anmerkungen und Belegstellen im vorliegenden Band.

Zwischen 1761 und 1765 hat Kant wieder und wieder Rousseaus Schriften gelesen,
denn nach dem »ersten Eindruck« vom Genie des Autors (35,4) »muf < Kant> den Rous-
seau so lange lesen, bis mich die Schénheit der Ausdriike gar nicht mehr stdhrt«. (24, 26)
Kants Bemerkungen berichten vom zweiten Eindruck und vom allmihlichen Abklingen
der Betdubungserscheinungen.

Wenn Kant hier notiert, daf§ Rousseaus Buch die »Alten« zu bessern dient, verbindet er
damit einen ganz konkreten Bezug, der aus dem Vergleich mit der Vorlesungsankiindi-



4,41 Anmerkungen 151

gung fir 1765-1766 erhellt: »Diese Methode der sittlichen Untersuchung ist eine schone
Entdeckung unserer Zeiten und ist, wenn man sie in ihrem vélligen Plane erwigt, den
Alten ginzlich unbekannt gewesen.« (AA II 312)

Es sind die »alten« Morallehren aus der Zeit vor der Entdeckung Rousseaus, der
Methode, die »Natur des Menschen, die immer bleibt, und deren eigenthtiimliche Stelle in
der Schépfung« zu bestimmen. (311) Diese Ethiken basierten zwar auf dem unmittelbaren
Gefihl des Guten (sentiment), doch aus Mangel an Methode und Prizision tendierten sie
dazu, das wirkliche Wesen der menschlichen Natur mit seinen zufilligen Erscheinungs-
formen zu verwechseln. Die Erwihnung von Shaftesbury, Hutcheson und Hume (311)
stellt dann vollends klar, daf8 Kant von den Moral-Sense-Philosophen spricht.

4,34 Moralischer Luxus. ..} Mitleid als moralischer Luxus und Chimaire erscheint bei
Kant und Rousseau immer wieder auf der schwarzen Liste, die all die Gblen Folgen
iibertriebener Verfeinerung im Gesellschaftszustand verzeichnet. (Vgl. u.a. 108,1)

Im 2. Discours hatte Rousseau das Mitleid als einen natiirlichen Widerwillen dagegen
erklirt, andere Menschen leiden und sterben zu sehen. In dieser Phase fehlt noch das
Moment der Einbildungskraft, wodurch sich der Mitfiihlende in das andere Wesen ver-
setzt und aus dieser Identifikation heraus handelt. Der Stilisierung des urspriinglich
einfachen Gefiihls zur allgemeinen Menschenliebe und sentimentalen, wortreichen und
tatenarmen Teilnahmebekundung entspricht die in der Gesellschaft vorherrschende Praxis
der Mitleidlosigkeit. Im Emile spricht Rousseau dem Kind das Mitleid und Mitgefihl wie
die »affections« iberhaupt ab — Triebe, die er dem Wilden konzediert hatte und die eine
moralische Beziehung zu anderen Menschen, ein »sentiment relatif«, voraussetzen. Die
ganze Entwicklung der Beziehungsgefiihle vom Mitleid iiber die »humanité« zu Freund-
schaft, Moral, Religion und Gewissen bis schliefllich zu Liebe, Ehe und Biirgertugend,
wie sie Rousseau im 4. und 5. Buch beschreibt, dient dem Nachweis, daff nicht die
Gesetze, nicht die von der Religion geforderte allgemeine Menschenliebe und nicht die
rational-aufklirerische Pflichtenlehre, sondern das moralische Gefiih]l den Menschen zu
klarsichtigem und tatkriftigem Mitleid bestimmen kann. Der moralische Instinkt entsteht
gleichurspriinglich mit dem »amour de soi«, wihrend die Eigenliebe (»amour-propre«) —
ein im Gesellschaftszustand entstehendes kiinstliches Gefiihl —, die Individuen dazu
bestimmt, einzig ihrem Eigennutz zu folgen.

Der menschlichen Anlage der Perfektibilitit entsprechend konnten mit zunehmender
Verstandesfihigkeit die urspriinglich einfachen Gefiihle des Mitleids und der Selbstliebe
(bzw. die eigenniitzigen und gemeinniitzigen Instinkte) die Grundlage einer selbstbe-
stimmten und frei gewihlten Unterwerfung unter den allgemeinen Willen und die Uber-
einstimmung mit dem allgemeinen Wohl sein. Dem stehen jedoch die Metamorphosen der
Eigenliebe im Wege, die sich im Vergleich mit anderen verwandelt in Neid, Eifersucht,
Eitelkeit, Hochmut und Stolz. Innerhalb einer Gesellschaft, wo der freie Wille versklavt
wird durch die ungerechte soziale Ordnung und die menschlichen Beziehungen entartet
sind, weil die Fihigkeit, sich in den anderen hineinzuversetzen, auf narzifitisch orientierte
und primierte Vergleiche beschrinkt ist - in einer solchen Gesellschaft wird Moral zum
Luxus.

Zum Begriff »sentiment« vgl. 86,23; 92,16; 131,5; 140,34; und die Definition, die sich
in Homes 1763 iibersetzen Elements of Criticism findet: »Every thought suggested by a
passion or emotion is termed a sentiment. « (Bd. 2, 149) Zur Interpretation vgl. Forschner,
Gesetz und Fretheit, 128.

4,41 Die natiirlichen Erhebungen . ..] Sich zum Stande eines Handwerkers zu erheben
und diese Erniedrigung als Erhéhung aufzufassen ~ ein solches Paradox (das, indem es die
Normen einer hierarchisch-stindisch organisierten Gesellschaft einfach umkehrt, verrit,
wie sehr thre Werteskala verinnerlicht wurde) hat Kant natiirlich von Rousseau. Emiles
Erzieher lif}t ihn ein Handwerk lernen, um »ihn in den Stand des Menschen zu erheben«



152 Anmerkungen 5,27

(3. Buch, 412). »Ungliicklicherweise kénnen wir nicht all unsre Zeit an der Werkbank
zubringen. Wir sind keine Arbeiter-Lehrlinge, wir sind Menschen-Lehrlinge; und die
Lehrzeit dieses letzteren Berufs ist mithevoller und dauert linger als die andere. ... unser
Ehrgeiz ist nicht so sehr darauf aus, schreinern zu lernen, als uns zum Stand des Schrei-
ners zu erheben.« (423)

4,43 Die verhiltnismiflige Schitzung. ..] Die Standesunterschiede beruhen primir auf
der verhiltnismafligen Schitzung der Menschen untereinander: vgl. Rousseau, 3. und 4.
Buch des Emile; und die Parallelstellen hier: 28,25; 76,5; 76,28; 78,20; 135,1 u.d.

5,4 Es ist leichter...] Vgl. Rousseau, Emile, 116, 133, 412 und hier: 18,34.

5,8 Die Gelehrten in...] Den Grund fiir die Erwahnung dieser Sitte kann man der
einschligigen Stelle in Kants physischer Geographie entnehmen: »Die Gelehrten (in
China) schneiden sich die Nigel an ihrer linken Hand niemals ab zum Zeichen ihrer
Profession.« (AA IX 378) (Der Hinweis stammt von W. Stark.)

5,10 Unter allen Stinden...] Die Profession des Gelehrten, unniitz im Naturzustand,
durch Eitelkeit, Arroganz und Dummbheit entartet und véllig iberschitzt im Gesell-
schaftszustand, bleibt fiir Kant dennoch eine ganz besondere. Im Stand der Unterdrik-
kung wird Wissenschaft als ihr eigenes Gegengift unentbehrlich.

Zu Kants Auffassung von der Rolle der Wissenschaft vgl. 2,5; 3,19; 5,27; 11,7; 18,21;
28,24; 31,3; 31,14; 31;23; 32,10; 33,17; 33,33; 33,38; 36,1; 36,20; 83,23; 93,26; und
120,23; bei Rousseau vgl. 1. Discours, Schriften 1, 55 und 2. Discours, Schriften 1, 135.

5,27 Weil in dem...] Wihrend im »natiirlichen Zustande« Vernunft und Giite den
Menschen ohne Wissenschaft und Zwang regieren konnen, bedarf er dazu im Gesell-
schaftszustand, der selbst ein gewaltsamer Zustand ist (82,10), des Zwangs. Das Tugend-
gesetz zwingt ihn zum Guten, nur die Wissenschaft kann ithn zur Vernunft zwingen.
Das Gliick aber ist verloren: »Der ist gliicklich, der gut ist ohne Tugend... Der ist
glicklich, der verstindig ist ohne Wissenschaft.« (Praktische Philosophische Herder,
AA XXVII 64)

Vgl. ebenso 50,3; 60,34; 118,16; 121 und AA XX 184; Versuch iiber die Krankbeiten des
Kopfes, AA 11 269; Traume eines Geistersebers, AA 11372 und AA IV 404f.

Zur Interpretation vgl. Schmucker, Die Urspriinge der Ethik Kants, 210f. Zum inhalt-
lichen und sprachlichen Vorbild Rousseau vgl. den Emile, 5. Buch: »Im tiefsten Wald
geboren, hitte er — glicklicher und freier gelebt; da er aber gegen nichts anzukimpfen
gehabt hitte, um seinen Neigungen nachzugehen, wire er gut gewesen ohne Verdienst, er
wire nicht tugendhaft gewesen; und jetzt kann er es trotz seiner Leidenschaften sein.
Allein der Anschein der Ordnung laflt thn sie erkennen und lieben. Das allgemeine Wohl,
das anderen nur als Vorwand dient, ist fir ihn allein ein wirklicher Beweggrund. Er lernt,
sich zu beherrschen, sich zu tiberwinden, sein eigenes Interesse dem allgemeinen Inter-
esse zu opfern.« (941) »... obgleich wir Gott gut nennen, nennen wir ihn nicht tugend-
haft, weil es fiir ihn keiner Anstrengung bedarf, das Gute zu tun. . . ich habe dich eher gut
als tugendhaft gemacht. Wer aber nur gut ist, bleibt es nur solange, wie es ihm angenehm
ist: Die Giite zerbricht und vergeht unter dem Schock der menschlichen Leidenschaf-
ten... Was ist nun der tugendhafte Mensch? Derjenige, der sein Verlangen zu besiegen
weif}; denn damit folgt er seiner Vernunft, seinem Gewissen; er tut seine Pflicht; er hilt
sich in der Ordnung, und nichts kann ithn davon ablenken. Bis jetzt warst du nur schein-
bar frei; du besaflest die widerrufliche Freiheit eines Sklaven, dem man nichts befohlen
hat. Nun sei wahrhaft frei; lerne dein eigener Herr zu werden; ...« (887)

Rousseau hat zwar immer zwischen naturlicher Gute und erzwungener Tugend unter-
schieden, aber in der Bewertung geschwankt. Wihrend im Emile der Selbstzwang der
Tugend als positive Grundbedingung fiir die Erhaltung der Freiheit des einzelnen in der
Gesellschaft angesehen wird, ist Rousseau die Notwendigkeit der zwanghaften Tugend-
ethik im ganzen eher Beweis fiir den Fortschritt der menschlichen Gattung zum Schlech-





