
IMMANUEL KANT 

Bemerkungen in den 

»Beobachtungen 
über das Gefühl des Schönen 

und Erhabenen« 

Neu herausgegeben und kommentiert von 

Marie Rischmüller 

FELIX MEINER VERLAG 
HAMBURG 



FELI X MEI N ER V ER LAG

Im Digitaldruck »on demand« hergestelltes, inhaltlich mit der ursprüng 
lichen Ausgabe identisches Exemplar. Wir bitten um Verständnis für un-
vermeidliche Abweichungen in der Ausstattung, die der Einzelfertigung 
geschuldet sind. Weitere Informationen unter: www.meiner.de/bod

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  
in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische  
Daten sind im Internet über ‹http://portal.dnb.de› abrufbar.
isbn 978-3-7873-0900-9 
ISBN eBook: 978-3-7873-2538-2

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 1991. Alle Rechte vorbehalten. 
Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen 
und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, so-
weit es nicht §§  53 und 54 URG ausdrücklich gestatten. Gesamtherstellung: 
BoD, Norderstedt. Gedruckt auf alterungsbeständigem Werkdruckpapier, 
hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany.
� www.meiner.de



EINLEITUNG 

»im Aufschreiben aber wird Einheit erfordert, die uns 
gleichsam unterwegens aufstoßende Neben Gedanken 
merkt man am Rande an, und thei!t sie nachher in ihre 
Fächer.<< Kam, AA XXIV, 685 

I. Die Gedanken, die Kant neben seinen »Beobachtungen über das Gefühl 
des Schönen und Erhabenen« von 1764 auf eigens eingefügten Blättern nie-
derschrieb, sind Nebengedanken in allen Schattierungen der Wortbedeu-
tung. 

Beginnen wir mit dem, was sie nicht sind. Es sind keine Hauptgedanken: 
Sie sind nicht zur Veröffentlichung, nicht zum Zweck der Umarbeitung der 
»Beobachtungen«, nicht zur Vorbereitung einer bestimmten Publikation 
und nicht zu Vorlesungszwecken bestimmt gewesen. Sie kreisen nicht um ein 
einzelnes Thema, sie entwickeln keine sukzessive Argumentation, sie haben 
keine einheitliche Form, ja, sie sind nicht einmal alle ausformuliert, nicht 
einmal alle in derselben Sprache, nicht einmal alle Kants eigene Gedanken 
und manche sind nicht einmal Gedanken. 

Wie lassen sich Nebengedanken positiv charakterisieren? Im allgemeinen 
verstehen wir darunter zweierlei: einmal den vom Hauptgedanken abschwei-
fenden, aber auf ihn in vielerlei Hinsicht bezogenen Gedanken. Er kann als 
Zweifel, als Bestätigung, als Vergegenwärtigung zusätzlichen Materials oder 
als weiterführende Hypothese, als Analogie oder als systematisierendes Ele-
ment für die Analyse des im Vordergrund stehenden Themas auftreten. Im 
Denkprozeß selbst läßt sich oft nicht unterscheiden, was Nebengedanke ist 
und was nicht; das entscheidet sich erst im Rede- und Schreibprozeß, in der 
Entwicklung eines Gedankens, eines Themas, eines systematischen Ent-
wurfs, die dazu bestimmt sind, von anderen verstanden zu werden, sie zu 
überzeugen, sich mit ihren Gedanken auseinanderzusetzen. Der Nebenge-
danke in diesem rationalen Sinn zielt im Zusammenhang wissenschaftlicher 
oder alltäglicher Diskussion auf Erklärung, Interpretation und Erkennt-
ms. 

In einer zweiten Bedeutung verstehen wir umgangssprachlich unter einem 
Nebengedanken die durch ein Wort, einen Satz oder ein Bild ausgelöste 
Assoziation im Zusammenhang persönlicher Wünsche, Ängste, Bedürfnisse 
und Idiosynkrasien. 

In Kants Handexemplar trifft man auf Nebengedanken zu verschiedenen 
wissenschaftlichen und philosophischen Themen, auf Überlegungen zur ei-



XII Marie Rischmüller 

genen Lebenspraxis und auf primär emotional geprägte Assoziationen zu 
beiden Bereichen, zur Philosophie und zum Alltagsleben. 

Im Kontext seines ganzen Werks, der Druckschriften und des handschrift-
lichen Nachlasses, sind Kants >>Bemerkungen<< singulär genau dieses Asso-
ziationsnetzes wegen. Anders noch als in den verstreuten, zeitlich oft weit 
auseinanderliegenden Reflexionen in den Lehrbüchern von Meier, Achen-
wall und Baumgarten notiert Kant hier nicht nur einzelne Überlegungen zu 
speziellen Problemen, sondern offenbart Grundzüge seines Philosophierens 
und seiner Persönlichkeit. Aber er offenbart sich in sehr Kantischer Weise, 
nämlich versteckt, nicht ich- sondern sachbezogen. Es wäre irreführend, 
Kants >>Bemerkungen<< in seiner eigenen Schrift mit dem Etikett >>wissen-
schaftliches Tagebuch<< zu versehen, das B. Erdmann für die Notizen Kants 
in Exemplaren der von ihm gebrauchten Lehrbücher vorgeschlagen hat. 1 

Anhaltspunkte für eine tagebuchähnliche Chronologie fehlen, und der äu-
ßere Befund des Manuskriptes schließt nicht aus, daß Kant die Hauptmasse 
der Reflexionen sogar innerhalb einer Woche niedergeschrieben hat. Auch 
von einem persönlichen Tagebuch kann nicht gesprochen werden, denn 
Kant hatte eine tiefverwurzelte Aversion gegen seelensezierende Introspek-
tion, gegen die >>Ausspähung<< und >>Abfassung einer inneren Geschichte des 
unwillkürlichen Laufs seiner Gedanken und Gefühle<<. 2 Die >> Königsberger 
Gelehrten und Politischen Zeitungen<< rezensierten 1771 eine anonyme 
Schrift mit dem hübschen Titel, >>Geheimes Tagebuch von einem Beobachter 
seiner selbst.<<3 Die Selbstbeobachtung, schreibt Kant gegen diese Schrift in 
der >>Anthropologie<<, >>welche den Stoff zum Tagebuch eines Beobach-
ters seiner selbst abgiebt<<, führe >>leichtlich zu Schwärmerei und Wahn-
sinn<<, zu >>Illuminatism<< und >>Terrorism«. 4 

Während Montaigne dem 18. Jahrhundert als der Prototyp des >>Egoti-
sten-Philosophen<< galt, der aus der Betrachtung des eigenen Ich in allen 
seinen Lebensäußerungen die ganze Welt zu erkennen sucht5 , verkörpert 
Kant, der Montaignes mit Gelassenheit und nüchterner Aufgeklärtheit ge-

1 Vgl. Erdmann, Reflexionen Kants zur kritischen Philosophie, Bd. I, 30. 
2 Anthropologie, AA VII, 133. 
3 Königsbergische Gelehrte und Politische Zeitungen, 1771, 75. Stück, 297. Es ist dies 

Lavaters Tagebuch vom Januar 1769; vgl. Johann Caspar Lavaters ausgewählte Werke, hg. 
Ernst Staehelin, Zürich 1943, Bd. II, 30f. 

4 Anthropologie, AA VII, 132 f. 
5 Vgl. Der Zuschauer, 562. Stück, 26 ff.: » ... so wie unfehlbar Montagne der ärgste 

Egotist gewesen, der auf dem Erdboden zu finden ist. Dieser poßierliche alte Gasconier 
hat alle seine Leibesgebrechen in seine Werke gewebet, und nachdem er von den Tugenden 
und Fehlern anderer Menschen geredet, sogleich der Welt ausschwarzen müssen, wie es 
mit ihm selbst in diesem Stücke stünde ... Welch eine Abgeschmacktheit von Montagne, 
daß er uns saget, er liebe den weißen Wein! was der Teufelliegt uns daran, daß wir wißen, 
was er liebet.« 



Einleitung XIII 

troffeneu Beobachtungen überaus schätzte und häufig übernahm, den Ge-
gentypus. Sein beobachtender Blick ist ein distanzierter, der sich auf die 
menschliche Natur im allgemeinen richtet. Das je eigentümliche und eigen-
liehige Ich, etwa das Autoren-Ich, hat zurückzutreten hinter der Sache, 
hinter der Verallgemeinerungsfähigkeit seiner Gedanken. Karrt hält sich an 
den Ratschlag der Zeitschrift >>Der Zuschauer«, in seinen Werken, >>niemals 
von sich selbst zu reden«. 6 

Wenn Hamann die psychologische Analyse in den Romanen Richardsons 
und Rousseaus euphorisch mit den Worten begrüßt, daß >>nichts als die 
Höllenfahrt der Selbsterkenntnis ... uns den Weg zur Vergötterung« bahnt!, 
so repliziert Karrt, >>daß man nicht viel erfreuliches zu finden vermuthet, 
wenn man die schwürige Höllenfarth zur Erkenntnis seiner selbst anstellen 
würde«. 8 Selbst in den >>Nebengedanken« Kants, diesem einmaligen Doku-
ment seiner Arbeits- und Denkweise, seiner zentralen Gedankenmotive und 
psychischen Antriebskräfte, sind direkte Selbstaussagen äußerst spärlich 
vertreten9 : >>ich bin selbst aus Neigung ein Forscher ... Rousseau hat mich 
zurechtgebracht ... « - wir kennen diese Äußerungen, wir haben nach die-
sem Ich Kants gegriffen, wie nach dem festen Punkt, von dem aus Zugang zu 
seinem Werk zu gewinnen ist. 

Man kann mit Recht an einer philosophiehistorischen Praxis zweifeln, die 
unter historistischem und psychologistischem Einfluß dazu übergegangen 
ist, alles verfügbare schriftliche Material eines bedeutenden Autors dem von 
ihm autorisierten Werk gleichzustellen. In der harmlosen Version beinhaltet 
diese Praxis, daß die Erschließung der Quellen und des Entwicklungsgangs 
des Autors Karrt beispielsweise das Verständnis der in der >>Kritik der reinen 
Vernunft« vorgetragenen Ideen erleichtert. Minder harmlos beinhaltet sie, 
daß das Verständnis der Person und nicht die kritische Auseinandersetzung 
mit der vorgetragenen Theorie in den Vordergrund rückt. Dem voyeuristi-
schen Blick erscheint dann jede Äußerung, jeder Brief, jede noch so flüchtige 
Notiz gleich bedeutsam für das philosophische Werk. Das sind jedoch 
abstrakte Erwägungen. Ebenso wie es ein Traum der Philosophie war, sich 
durch Verwirklichung ihrer Lehren selbst aufzuheben, so gab es den Traum 
von dem sich selbst erklärenden, seine Entstehung und Vorgeschichte in sich 
aufhebenden philosophischen Lehrbuch. In der Wirklichkeit philosophiege-
schichtlicher Forschung sind wir darauf angewiesen, alles verfügbare Mate-
rial zusammenzutragen und kommentierend, erläuternd und interpretierend 

6 Der Zuschauer, 562. Stück, 28. Vgl. das Bacon-Motto der Kritik der reinen Vernunft: 
>>De nobis ipsis silemus«. 

7 Hamann in seiner Antwort auf Mendelssohns Rezension von Rousseaus »Nouvelle 
Heloise<< von 1762, zit. nach Hamann, Werke, ed. Nadler, Bd. li, 164. 

8 Vgl. Anthropologie Philippi, p. 1. 
9 Vgl. die in Anmerkung zu 113,26 mitgeteilte Liste. 



XIV Marie Rischmüller 

auszuwerten. Insofern muß eine kursorische, abgebrochene Reflexion ge-
nauso getreu wiedergegeben werden wie der § 16 der transzendentalen 
Deduktion. Bei der Bereitstellung verläßlichen Materials oder ihrer Über-
prüfung wird der Philosophiehistoriker den Voyeur und Detektiv spielen 
müssen, inwiefern er es bleibt, hängt von der Form der Auswertung und 
Interpretation ab. 

Mit dem vorliegenden Band wird der philosophischen Forschung umfang-
reiches und neues Material bereitgestellt, das dem Interpreten ermöglichen 
soll, den Verästelungen der Kamischen Assoziationen nachzugehen, je nach 
spezifischem Interpretationsbedürfnis. Ob er den ästhetischen, rechtsphilo-
sophischen oder anthropologischen Überlegungen des Kant der 60er Jahre 
nachgehen will, oder ob er mehr an der Methode des Denkens, der Ausein-
andersetzung mit bestimmten Autoren interessiert ist oder an einem Psycho-
gramm des >>galanten Magisters« arbeitet, - all diesen Interpreten den 
Umgang mit Kants »Nebengedanken« zu erleichtern, ist das Ziel der Neu-
edition. 

Aber, so kann mit Lichtenberg angesichts der vielen, z. T. banalen An-
merkungen gefragt werden, »sind das nicht Subtilitäten, braucht man das zu 
wissen?« 10 Und der Verfasser der »Sudelbücher«, deren Form den Kanti-
schen »Nebengedanken« so verwandt ist, fährt fort: »Gerade an diesen 
simplen Fällen müssen wir die Operationen des Verstandes kennen lernen. 
Wollen wir dieses erst bei dem Zusammengesetzten tun, so ist alle Mühe 
vergebens. Diese leichten Dinge schwer zu finden, verrät keine geringen 
Fortschritte in der Philosophie.- Was aber das andere anbetrifft, so antworte 
ich: Nein! man braucht es nicht zu wissen; aber man braucht auch kein 
Philosoph zu sein.« 11 

Der Fülle des Materials und der von Kant angesprochenen, aber selten 
argumentativ ausgeführten Probleme, dem Reichtum der mittelbaren und 
unmittelbaren Bezüge zur zeitgenössischen Diskussion und zu anderen phi-
losophischen Texten und der Vielfalt der Verbindungslinien zum Werk des 
>>kritischen« Kant, - all dem konnten die Anmerkungen in keinem Fall 
gerecht werden. Sie mußten beschränkt werden: Bis auf Einzelfälle ausge-
schlossen wurden Hinweise auf die weitere Entwicklung von Kants Philoso-
phie. Auf die in der bisherigen Sekundärliteratur erarbeiteten Quellenver-
weise und Interpretationen, insbesondere zu den rechtsphilosophischen und 
ästhetischen Themen, wird nur knapp verwiesen, auf eine paraphrasierende 
Wiedergabe aber in der Regel verzichtet. Bei allen als Zitat, Anspielung oder 
historisch-faktischen Hinweisen erkennbaren Notizen ist der Kommentar 

10 Zitiert nach A. Schöne, Aufklärung aus dem Geist der Experimentalphysik, S. 21 
(K 65). 

II Ebenda (L 974). 



Einleitung XV 

beim Nachweis der Quellen um Objektivität bemüht; die Subjektivität der 
Auswahl dessen, was dechiffriert und erläutert werden konnte, versteht sich 
von selbst. In Anbetracht des bunten Mosaiks, das Kant uns mit seinen 
>>Bemerkungen« sehen läßt, erlaubt sich auch der Kommentar eine gewisse 
Farbigkeit. 

II. Zur Jahreswende 1763/64 erschien Kants Schrift »Beobachtungen über 
das Gefühl des Schönen und Erhabenen« bei Kanter in Königsberg. Sie 
markiert zwar den Eintritt des »galanten Magisters<< in die Welt des Ge-
schmacks, ist aber im eigentlichen Sinn keine ästhetische Abhandlung. Die 
Schrift bezeichnet einen neuen Abschnitt in der Entwicklung der Kamischen 
Philosophie. Die Philosophie vom Himmel auf die Erde zu holen, heißt die 
Losung der sokratischen Wende Kants. Im Zusammenhang einer Auseinan-
dersetzung mit dem englischen Empirismus von Hutcheson, Locke und 
Hume u. a. auf der einen Seite und der konzentrierten Rezeption des Rous-
seauschen Werks auf der anderen Seite wendet sich Kants Interesse von den 
kosmogonischen Spekulationen der SOer Jahre hin zum Problem der Stel-
lung des Menschen in der Welt. Kant entdeckt plötzlich etwas, das >>erhabe-
ner<< ist als die »Speculativischen Regeln<<, mit denen er sich bisher befaßt 
hat: >>das Bewußtsein eines Gefühls<<, nämlich >>das Gefühl von der Schön-
heit und Würde der menschlichen Natur<<. 12 Kant beginnt mit dem morali-
schen Gefühl als ethischer und ästhetischer Basiskategorie zu experimentie-
ren .13 So sehr er auch in der erkenntnistheoretischen Bewertung dieses 
Gefühls schwankt, so sehr treibt es ihn mit Rousseau zur Erforschung und 
Beobachtung der Natur des Menschen. 

In der lockeren, theoretisch anspruchslosen Form der Moralischen Wo-
chenschriften seiner Zeit14 teilt Kant dem Publikum auf eben die unterhalt-
sam-belehrende Weise seine erste Beobachtungen über die verschiedenen 
Gefühle der verschiedenen Menschen und Rassen mit. In das zweiteilige 
Schema des Schönen und Erhabenen ordnet er seine kleinen ästhetischen 
und moralischen Skizzen, Porträts temperamentbedingter Charaktere, Ka-
rikaturen zeitgenössischer Typen und Abziehbilder geschlechts-und rassen-
spezifischer Eigenschaften zu einem >>Gemälde von prächtigem Ausdruck, 
wo mitten unter großer Mannigfaltigkeit Einheit hervorleuchtet, und das 
Ganze der moralischen Natur, Schönheit und Würde an sich zeigt<<. 15 

Mit seiner die Fachwelt überraschenden Beobachtungsschrift lag Kant im 

12 Beobachtungen, AA II, 217. 
ll Vgl. AA II, 298-300. 
14 Vgl. die aufschlußreiche Standarduntersuchung von Martens, Die Botschaft der Tu-

gend. 
15 AA II, 227. 



[1 J Deckblatt Rückseite, gegenüber II 205 

Die Kunst thörigt zu scheinen beym Manne und klug bey der Frau I 

Ein Mensch kann auf den andern zweyerley vonheilhafte Rührung machen 
der I Achtung und der Liebe jene durch das Erhabene diese durch das 
Schöne. Das I Frauenzimmer vereinbart beyde. [Niemals ist ein] Diese 
zusammengelsetzte Empfindung ist der größeste Eindruck der auf das 
menschliche 5 1 Hertz nur geschehen kann. Es können aber nur zwey matte 
Empfindungen I gleich stark seyn. Soll eine von beyden stark seyn so muß 
die andere I schwach seyn. Nun frage man sich welche von beyden man 
schwächen wolle. I Grundsätze sind von der größesten Erhabenheit. z. E. 
die Selbstschätzung fodert I Aufopferung. eg. Ein Mann kann häßlich seyn 
eine witzige Frau nicht. 10 1 

Die Coquette überschreitet das Weibliche der raube Pedant das Männliche I 
Eine prude ist zu männlich und ein petit maitre zu weiblich. I 

Es ist lächerlich daß ein Mann durch Verstand und große Verdiensten ein 
jung Frauenzimmer will verliebt machen. I 

Die Verschiedenheit der Gmüther wie der Gesichter. Charaktere I 

Parallele zwischen Gefühl und Vermögen 15 1 

Ein zärterer 
stumpferer 

Ein feinerer Geschmak I 
gröberer I 

<Die Theilnehmung an anderer natürlichem Unglük ist nicht nothwendig 
wohl aber an anderer erlittenen Ungerechtigkeit> I 

Das Gefühl wovon ich handle ist so bewandt daß ich nicht brauche gelehrt I 
[zu vernünfteln] zu seyn um es zu empfinden. 20 1 

1,6 Hertz J XX 3,5: Herz 9 von der größesten Erhabenheit] ms: die größesten Erhaben-
heit 14 Gmüther] Gemüther] XX 3,15: weiber 17 stumpferer] ms: stumpf gröbe-
rer] ms: gröber 



Bemerkungen 9 

Die zärtliche Liebe hat eine große Mischung von Achtung etc. 

Das Frauenzimmer verräth sich nicht leicht darum betrinkt es 40 1 sich nicht. 
Weil es schwach ist so ist es schlau. I 

In der Ehe Einheit nicht Einigkeit I 

Die zärtliche Liebe ist auch von der ehelichen Liebe unterschieden I 

000000 

Titelblatt 
[2] Vorderseite, oberer Rand 

- Quod petis in te est I nec te quaesi-
veris extra Persius I 

unter »Beobachtungen« 

Die Begierden welche dem Men-
schen durch seine Natur I nothwen-
dig seyn sind natürliche Begierden. I 

II 205 

von der moralischen Wiedergeburt I 
Was eine wahre oder eingebildete Be-
dürfnis I befriedigt ist nützlich I 

mihi bonum I 

Der erste Theil der Wissenschaft 5 1 

ist zetetisch, der andere dogma-
tisch I 

Der Mensch der keine andren Begierden und nicht in einem höheren Grad 
hat als durch die natürlichen nothwendig ist I heißt der Mensch der Natur 
und seine [Zufriedenheit] Fähigkeit durch das wenige befriedigt zu werden 
ist 10 1 Gnugsamkeit der Natur. I 

Die Menge der Erkenntnisse und andren Vollkommenheit die zur Befriedi-
gung der Natur erfodert werden I ist die Einfalt der Natur. Der Mensch in 

39 etc.] (fehlt in) XX 5,11 43 auch] ergänzt, Lücke im Papier ehelichen] ms: Ehe-
lichen? Ehrlichen? 44 o o o o o o] (wegen Läsion des Randes unleserliche Zeile) 
2,1 der] ms: die 2 nec] ms: ne 7 durch] durch? doch? 9 andren) XX 6,1: andere 
höheren) XX 6,2: hohem 12 andren) XX 6,6: andre 



8 lmmanuel Kam 

Das feinere Gefühl ist das wo das idealische <nicht chimärische den vor-
nehmsten Grund> I der Annehmlichkeit enthält I 

Voltaire gewußt und ich hoffe <Warum die Weiber unter einander verlegen 
seyn> I 

Dolce piccante Das angenehme Herbe I 

Kühn <Der dreiste Zug den Alexander in den Kelch that war erhaben 
obzwar unbesonnen> 251 

Die Pracht des Regenbogens der untergehenden Sonne I 

Catons Tod. Aufopferung <Unsere jetzige Verfassung macht, daß die Weiber 
auch ohne Männer leben können welches alles verdirbt> I 

wunderlich und seltsam I 

Der Mächtige ist gütig. Jonathan Wild. I 

Der muthige Jüngling. Tempel zu Ephesus 30 1 

Die Frauen sind stark weil sie schwach seyn <ihr Muth> I 

Die Mannspersahnen werden nach Vapeurs und hysterischen Zufällen lok-
ker. I 

Hut unter den Armen I 

< Selbstrache ist erhaben. Gewisse Laster sind erhaben. Meuchelmord ist feig 
und niederträchtig. Mancher hat nicht einmal Muth zu großen Lastern.> I 

Liebe und Achtung 351 

Die Geschlechterliebe setzt jederzeit die wollüstige Liebe I voraus entweder 
in der Empfindung oder der Erinnerung. I 

Diese wollüstige Liebe ist auch entweder grob oder fein I 

22 Annehmlichkeit] XX 4,4: Annahmlichkeit 
(fehlt in) XX 4,5 31 stark] XX 5,1: starker 

23 gewußt] gewußt? Genuß? gewiß? I 
33 Armen] Armen? Armeen? 



10 Immanuel Kant 

welchem so wohl Einfalt als Gnugsamkeit der Natur I angetroffen wird ist 
der Mensch der Natur. I 

Derjenige so mehr hat begehren lernen als was durch die Natur nothwendig 
ist ist üppig. 15 1 

unter >>Schönen und Erhabenen« 

Die Bedürfnisse des Menschen der Natur sind [die Nothdurft] machen 
ent I 

Eine Ursache weswegen die Vorstellungen des Todes die I Wirkung nicht 
thun, die sie könnten ist weil wir von Natur I billig gar nichtdarandenken 
solten als geschäftige Wesen I 

[3] Rückseite 

Die Lustigkeit ist übermüthig, lästig und zersröhrend aber die Seele m 
Ruhe I ist wohlwollend und gütig. I 

Der Witz gehört zu entbehrlichen Dingen I ein Mann der diesen bey einer 
Frau zur Hauptsache I macht ist eben so als wenn er Meerkatzen und Papa-
geyen 5 1 zu kaufen seyn Vermögen aufwendete. I 

Eine von den Ursachen weswegen die Ausschweifung des weiblichen I Ge-
schlechts im unverheyratheten Stande verwerflicher ist I besteht darin weil 
wenn die Männer in diesem Stande I ausgeschweift haben sie gleich wohl 
dadurch sich nicht 10 1 zur Untreue in Ehen vorbereiten denn ihre Lüstern-
heit I hat wohl zugenommen aber ihr Vermögen abgenommen I dagegen bey 
einer Frau das Vermögen unbeschrenkt I ist wenn nun die Lüsternheit 
zunimmt so wird I sie durch nichts zurük gehalten deswegen wird 15 1 von 
unzüchtigen Weibsbildern praesumirt sie I werden untreue Weiber seyn nicht 
aber von I dergleichen Männern I 

Aller Zweck der Wissenschaft ist entweder eruditiv (Gedächtnis) I oder Spe-
culation (Vernunft), Beydes muß darauf hinauslaufen 20 1 den Menschen 
verständiger (klüger weiser) in der der menschlichen Natur I überhaupt 
angemessenen Welt zu machen und also gnugsamer I 

19 solten] solten? sollen? 
3,3 Der Witz gehört] Der Witz gehört? Der Reitz geschickt? 13 Vermögen] XX 7,4: 
Verlangen 20 Speculation] XX 7,9: speculativ Beydes] ms: Beyde 



Bemerkungen 11 

Eine zärtliche Weiberliebe hat die Eigenschaft andere sittliche I Eigenschaf-
ten zu entwickeln aber die wollüstige sie I niederzudrücken. 25 1 

<Der Geschmak der moralisch ist macht daß man die Wissenschaft die nicht 
bessert gring hält> I 

Die gefühlvolle Seele in Ruhe ist die größeste Vollkommenheit I in Rede in 
Poesie Gesellschaft kann aber nicht immer seyn, sondern ist das letzte Ziel I 
Auch so gar in Ehen. Junge Leute haben wohl viel Empfindung I aber wenig 
Geschmak der enthusiastische oder begeisterte Stil verdirbt 30 I den Ge-
schmak. Verkehrter Geschmak durch Romane und galante Tändeleyen. I 
Der gesunde verzärtelte verwöhnte Geschmak. I 

Ein verständiger aber nicht kluger Mann nicht listig I ein kluger aber nicht 
weiser Mann. höhere Manieren I 

Das Frauenzimmer hat einen feinen Geschmak in der Wahl desjenigen was 
auf die Empfindungen 35 1 des Mannes wirken kann und der Mann einen 
stumpfen. Daher gefällt er am besten wenn er I am wenigstendarandenkt zu 
gefallen. Dagegen hat das Frauenzimmer einen [stumpf] gesunden I Ge-
schmak an demjenigen was ihre eigenen Empfindungen angeht I 

Eingeschossenes Blatt nach Titelblatt 
[4] Vorderseite 

Bärtige Weiber unbärtige Männer. Wacker häußlich I 

Die Ehre des Mannes besteht in der Schätzung seiner selbst des Weibes im 
Unheil anderer. I Der Mann heyrathet nach seinem Unheil das Weib nicht 
wieder der Eltern U rtheill Das Weib setzet der Ungerechtigkeit Thränen der 
Mann Zorn entgegen. I 

Richardson [führt bis ... ] giebt bisweilen ein U rtheil des Seneca einem Weibe 
in 5 1 den Mund und setzet dazu wie mein Bruder sagt. Wäre sie verheyrathet I 

so würde es heissen wie mein Mann mir sagt. I 

Männer werden süß gegen die Weiber wenn die Weiber männlich werden. I 
Beleidigung der Weiber in der Gewohnheit ihnen zu schmeicheln. I Die 

26 Geschmak] XX 7,14: Geschmack 32 Geschmak] XX 7,21: Geschmack 34 Manie-
ren] Manieren? Maniren? 38 Geschmak] ms: schmack (Blattecke abgerissen) 



12 lmmanuel Kam 

Weichlichkeit rottet mehr die Tugend aus als die Lüderlichkeit 10 1 das Ehr-
würdige einer Hausfrau. I 

Eitelkeit der Weiber macht daß sie nur glüklich sind im Schimmer I ausser 
Hause I 

Der Muth einer Frau besteher in dem gedultigen Ertragen der Übel um 
ihrer I Ehre oder um der Liebe willen. Des Mannes in dem Eifer sie trozig 15 1 

zu vertreiben. I 

Omphale nöthigte den Herkules zu spinnen. I 

Da so viele läppische Bedürfnisse uns weichlich machen so kann uns I der 
bloße ungekünstelte moralische Trieb nicht genug Kräfte geben I daher etwas 
phantastisches dazu kommen muß 20 1 

Woher der Stoiker sagt: Mein Freund ist kranck was gehts mich an I Kein 
Mensch ist der nicht das schweere Joch der Meinung fühlet und I keiner 
schafft es ab. I 

Das Chimärische der Freundschaft in unserem Zustande und das phantasti-
sche I im Alten. Aristoteles 25 1 

Cervantes hätte besser gethan wenn er anstatt die phantastische und roma-
nische I Leidenschaft lächerlich zu machen sie besser dirigirt hätte. I Die 
Romane machen edle Frauenzimmer phantastisch und gemeine albern. I 

edle Männer auch phantastisch, gemeine faul I 

Rousseaus Buch dient die Alten zu bessern 30 1 

Nach der Einfalt der Natur kann ein Weib nicht viel Gutes thun I ohne durch 
Vermittelung des Mannes. Im Zustande der Ungleichheit I und des Reich-
rhums kann es unmittelbar I 

Moralischer Luxus. In Sentiments die ohne Wirkung seyn I 

Die innere Bekümmernis über das Unvermögen zu helfen oder über 35 1 die 
Aufopferung wenn man hilft imgleichen die eigene Feigheit welche uns 

4,12 glüklich] XX 8,21: glücklich 
viel 19 der bloße] ms: die blosse 

14 gedu!tigen] XX 8,23: geduldigen 18 viele] ms: 
21 Stoiker] ms: Stoicker kranck] XX 9,5: krank 



Bemerkungen 13 

glauben macht daß andre vielleiden ob sie gleich es billig I ertragen könnten 
macht das Mitleiden. Übrigens ist dieses ein großes I Gegenmittel gegen den 
Eigennutz. Diese Triebe sind insgesamt I beym natürlichen Menschen sehr 
kalt. 401 

Die natürlichen Erhebungen sind Erniedrigungen unter seinen Stand I z. E. 
sich zum Stande des Handwerkers erheben I 

Die verhältnismäßige Schätzung ist zwar unnöthig aber I im Stande der 
Ungleichheit und Ungerechtigkeit ist es gut sich mit einem gewißen I Stoltz 
oder wenigstens Gleichgültigkeit gegen die aufgeblasenen Großen zu 45 1 

setzen um gegen Gringere gleich zu seyn I 

Man muß mit einer gewissen Weite I 

[5] Rückseite, gegenüber Druckseite B 1 

Obgleich ein langer Mann darum nicht ein großer Mann ist I so stimmt die 
körperliche Größe doch mit dem Unheil über I die moralische I 

Es ist leichter einen Edelmann als einen Menschen zu erziehen. I Er sey ein 
Verächter des gemeinen Gesindels denn so 5 1 muß er jederzeit den Arbeitsa-
men und Unterdrückten nennen I damit man glaube er sey geschaffen ihn zu 
ernähren. I Die Gelehrten in China lassen sich die Nägel an der I linken Hand 
wachsen I 

Unter allen Ständen ist keiner unnutzlicher als der 10 1 Gelehrte so lange es in 
der natürlichen Einfalt ist I und keiner nöthiger als derselbe im Stande der I 
Unterdrükung durch Aberglauben oder Gewalt I 

Die Bedachtsamkeiten gehören zur kleinen und schönen Gemüthsart I Das 
Frauenzimmer hat eben so große Affecten als der Mann 15 1 aber sie sind 
dabey überlegter vornernlieh was die I Anständigkeit betrift der Mann ist 
unbesonnen. Die I Chinesen und Indianer haben eben so große Affecten 
als die I Europäer aber sie sind gelassener. Das Frauenzimmer I ist rachgie-
rig 201 

Die aufgehende Sonne ist eben so prächtig als die I untergehende aber der 

39 insgesamt] XX 10,1: insgesammt 41 natürlichen] ms: natürl: I XX 10,3: natürliche 
47 einer gewissen Weite] einer gewissen Weite? einem gewissen Weibe? 
5,13 Unterdrükung] XX 10,20: Unterdrückung 



ANMERKUNGEN 

Die Ziffernkombinationen (000,00) zu Anfang jeder Anmerkung verweisen mit Seiten-
und Zeilenangabe auf die zugehörige Textstelle im vorliegenden Band. Bezogen sind die 
Angaben jedoch auf die Seiten und Zeilen der Kamischen Handschrift, vgl. zum Verfahren 
S. XXII der »Einleitung<<. 

Die Anmerkungen bestehen aus: 
- Nachweisen der im Text vorkommenden Verweise und Bezugnahmen Kants auf seine 

Quellen; 
- Querverweisen innerhalb des vorliegenden Textes; 
- Hinweisen auf Parallelstellen in anderen Schriften Kants; 
- Hinweisen auf Sekundärliteratur und lnterpretationsvorschläge; 

Übersetzungen der lateinisch abgefaßten Passagen; 
Sacherklärungen und Kommentaren. 
Ausführlich zitiert werden die Schriften, auf die sich Kant explizit und implizit bezieht 

nicht nur, wenn es sich um eindeutig zu lokalisierende Quellen handelt, sondern auch, um 
Kants Verhältnis zur Vorlage hinsichtlich seiner Rezeption, seiner kritischen Auseinan-
dersetzung und des Zusammenhangs mit anderen Passagen zu dokumentieren. 

Wenn Parallelstellen aus seinen anderen Werken zur EntschlüsseJung einer Reflexion 
beitragen können, werden sie im Wortlaut wiedergegeben, ansonsten aufgelistet. Wenn es 
sich um nicht eindeutig feststellbare Bezugnahmen oder allgemeinere Anspielungen auf 
bestimmte Autoren und Schriften handelt, werden diese in kürzerer Form zitiert. 

Der vorliegende Anmerkungsteil verdankt den Erläuterungen von Adickes und Leb-
mann zu den >>Bemerkungen<< in AA XX 1-192 viele Hinweise; ausdrückliche Verweise 
erfolgen für zusätzliche Informationen oder bei divergierenden Ergebnissen. 

1,11 Die Coquette ... ] Zu den Charakteren der Koketten und des »Petitmaitre<< vgl. 
84,23; 137,24; und 61,1: »Die Charaktere der menschlichen Natur sind die Ausartungen 
von ihrer Bestimmung.<< 

Vgl. Beobachtungen, AA li 241: »Eitelkeit und Moden können wohl diesen natürlichen 
Trieben eine falsche Richtung geben und aus mancher Mannsperson einen süßen Herren, 
aus dem Frauenzimmer aber eine Pedantin oder Amazone machen, allein die Natur sucht 
doch jederzeit zu ihrer Ordnung zurückzuführen.<< (Vgl. Praktische Philosophie Herder, 
AA XXVII 1089) 

Die moralischen Wochenschriften in der 1. Hälfte des 18. Jahrhunderts gaben häufig 
kritische Porträts der Exponenten des galanten und höfisch-aristokratischen Lebensstils, 
denen sie das Bild des guten Bürgers gegenüberstellten. (Vgl. Martens, Die Botschaft der 
Tugend, 354 ff.) 

Eine Erklärung für denUrsprungdes Begriffs » Petitmaitre<< gibt Voltaire in Le siecle de 
Louis XIV. von 1751. Während des Bürgerkriegs zur Zeit der Regentschaft Annas von 
Österreich für den minderjährigen Ludwig hatte man den Teil der aufständischen Fronde, 
die sich um den Prinzen von Conde scharte, die »Partei der kleinen Herren<< genannt, weil 
sie die Herren im Staat sein wollten. »Von alljenen Wirren ist keine weitere Spur geblieben 
als der Ausdruck >kleine Herren<, den man heute von der geckenhaften und schlecht 
erzogenen Jugend gebraucht, und der Name >Frondeurs<, den man den Tadlern der Regie-
rung gibt.<< (Zit. nach ed. Habs, 40) 



138 Anmerkungen 1,24 

1,13 Es ist lächerlich ... ] Vgl. 94,18: die Achtung, die der ältere Mann durch Verstand 
und Verdienste einflößt, soll eine Ehe besonders einträchtig machen können, wie Kant am 
Beispiel des Gatten von Rousseaus Juliein der Nouvelle Heloise zeigen will. Den lächer-
lichen Aspekt stellt Montaigne heraus: »Doch kann ich wohl sagen, daß ich oft die 
Schwäche ihres Geistes habe entschuldigen gesehen, wenn nur der Körper schön gewesen 
ist. Aber ich habe niemals gesehen, daß ein Frauenzimmer die Hand nach einem etwas 
hinfälligen Körper ausgestreckt, wenn gleich der Geist darinn noch so schön, verständig 
und erfahren gewesen ist. Warum bekömmt nicht eine unter ihnen Lust, diesen l"dlen 
sokratischen Tausch, des Körpers mit dem Geiste zu unternehmen, und durch ihre vollen 
Schenkel einen großen und philosophischen Verstand, als mit dem höchsten Preise den sie 
geben kann, zu erkaufen.« (Essais, zit. nach ed. 1753ff., Bd. 1,1. Buch, 19. Hauptstück, 
104) 

Sicher war Kant auch die Geschichte von ]anuarius und Maja bekannt: In Popes 
komischer Erzählung in der Manier Chaucers beschließt ein 60jähriger zu heiraten und 
fordert seine Freunde auf, eine Braut für ihn zu suchen. Bedingung- sie muß jung sein, 
denn >>keine verschlagene Witwe soll mir ins Bett kommen: diese sind viel zu klug, als daß 
ein Hagestolz sie heyrathen sollte; wie der Geistliche Spitzfinder wird, der durch viele 
Schulen gegangen ist, so lernen auch zweymal verheyrathete Frauen den Handel gar zu 
gut verstehen: aber junge und zärtliche Jungfrauen lassen sich leicht von uns regieren, und 
wie Wachs bilden und formen, wie es uns gefällt.<< (Pope, Sämtliche Werke, ed. 1759, 
Bd. 2, 167) Tatsächlich findet man ein junges Mädchen, Maja, die ob seines Reichtums in 
die Ehe einwilligt. Sie scheint wie Wachs in seinen Händen zu sein, während in Wirk-
lichkeit er derjenige ist, der regiert wird. Selbst seine Augen gehören nicht mehr ihm: Als 
er Maja mit ihrem jungen Liebhaber erwischt, befiehlt sie ihm, die Augen zu schließen, 
denn was er zu sehen meine, sei Ausgeburt seiner Phantasie und beweise einen sie außer-
ordentlich erschreckenden Mangel an Vertrauen in ihre Liebe. Dieselbe Anekdote von der 
Frau, die ihren betrogenen Ehemann davon überzeugt, daß die Treulosigkeit im Auge des 
Betrachters liegt, erzählt auch Helvetius; Kant spielt mit der Notiz von 65,27 auf dessen 
Version an. (Vgl. die in der Anm. zu 65,27 gegebene Belegstelle) 

1,19 Das Gefühl wovon ... ] Zum hier erstmals angesprochenen Gefühl, das dem Ver-
stand vorausgeht, vgl. die Parallelstellen: 12,26; 12,31; 15,13; 21,1; 27,18; 30,14; 32,6; 
39,1; 39,10; 39,30; 92,16; 101,5; 108,16; 109,7; 116,7; 117,7; 121,7; 125,29; 129,31; 136,8 
und 139,4. 

1,23 Voltaire ... ] Vgl. AA XV 96; die Anm. von Lehmann in AA XX 490 und die 
Anm. zu 145,32. 

1,24 Dolce piccante ... ] Vgl. AA XV 43 (Rfl. 153) als Zusatz zu§ 658 von Baumgar-
tens Metaphysik; AA XV 252 (Rfl. 584): >>Der Schmerz muß sich einschleichen: dolce 
picqvante<<. Vgl. die Anm. von Lehmann in AA XX 490; Rousseau, Brief an d'Alembert, 
in: Schriften I, 353 f. und Burke, dessen Untersuchung unsererIdeenvom Erhabenen und 
Schönen von 1757 unterscheidet zwischen dem >>delightful horror<< des Erhabenen und 
dem >>süßen Leid<< des Schönen. (Zur Frage, ob Kant schon zu diesem Zeitpunkt Burke 
kennen konnte, vgl. Bibliographie) 

Hume geht in seinem Essay über die Tragödie von 1757, der 1759 auf Deutsch erschien, 
näher auf das »dolce piccante<< ein. Es scheint, so Hume, ein unerklärliches Vergnügen, 
das die Zuschauer einer guten Tragödie beim Anblick von Leid, Gewalt, Angst und 
anderen Leidenschaften, die an sich unangenehm und abstoßend sind, empfinden: »Sie 
sind in eben dem Grade vergnügt, als sie betrübt gemacht werden; und nie sind sie glück-
licher, als wenn sie mit Thränen, Seufzern und Schluchzen, ihrer Betrübniß Luft machen, 
und ihr Herz erleichtern, das von der zärtlichen Sympathie und Mitleiden aufgeschwollen 
ist.<< (Von dem Trauerspiel, in: Hume, Vier Abhandlungen, 1759, 218.) Die unangeneh-
men und schmerzlichen Gefühle werden durch die Schönheit der Darstellung gesteigert 



1,27 Anmerkungen 139 

und zugleich besänftigt durch das angenehme Gefühl, das aus der Bewunderung des 
Schönen entsteht: >>Eben so macht die Erdichtung des Trauerspiels die Leidenschaft sanf-
ter, nicht blos dadurch, daß sie die Betrübniß schwächet oder vermindert, sondern daß sie 
ein neues Gefühl einflößt.<< (226) Die Infusion neuer Gefühle, welcher Art auch immer, 
verstärke stets das vorherrschende Gefühl, so z. B. Eifersucht die Liebe: >>Die Eifersucht 
ist eine verdrießliche Leidenschaft, dÖch kann der angenehme Affekt der Liebe schwerlich 
ohne einige Dose davon, in seiner völligen Stärke und Heftigkeit bestehen. Die Abwesen-
heit eröfnet gleichfals eine große Quelle zu Klagen unter Verliebten und macht ihnen das 
größte Mißvergnügen; und doch ist nichts ihrer gegenseitigen Liebe zuträglicher, als 
kurze Abwechselungen von der Art ... Eifersucht und Abwesenheit in der Liebe machen 
das dolce piccante der Italiener aus, welches sie so wesentlich zu allem Vergnügen halten.« 
(228) 

1,25 Kühn ... ] Kam spielt mit dem >>dreisten Zug« des Alexanders auf eine Geschichte 
an, die von Plutarch in seinem >>Leben Alexanders« erzählt wird: Alexander war durch 
einen Brief benachrichtigt worden, daß sein Arzt Philippus vom Perserkönig Darius 
bestochen worden sei, ihn zu vergiften; diesen Brief gab er Philippus zu lesen, während er 
das Glas, das ihm jener gereicht hatte, in einem Zuge leerte. Vermutlich denkt Kam hier 
aber nicht an Plutarch, sondern an Rousseau, der im 2. Buch des Emile sich ausführlicher 
mit dieser Episode beschäftigt: >>Die meisten tadelten Alexanders Tollkühnheit, einige 
bewunderten nach dem Beispiel des Erziehers seine Entschlossenheit und seinen Mut, so 
daß ich plötzlich verstand, daß keiner der Anwesenden sah, worin die wirkliche Schönheit 
dieser Geste bestand. Was mich betrifft, sagte ich ihnen, so scheint mir, wäre in Alexan-
ders Haltung auch nur eine Spur von Mut und Entschlossenheit zu finden, wäre sie nur 
eine Extravaganz.« (Emile oder über die Erziehung, zit. nach ed. Rang, 247) Nicht als 
Extravaganz, sondern als Ausdruck eines moralischen Gefühls für das Gute wertet Rous-
seau die Geste: »Alexander glaubte an die Tugend. Seinen Kopf und sein Leben setzte er 
an diesen Glauben, seine große Seele war zu diesem Glauben geschaffen. Was für ein 
schönes Glaubensbekenntnis war das Einnehmen dieser Medizin! Nein, kein Sterblicher 
legte noch ein so erhabenes ab! Wenn es noch einen modernen Alexander gibt, so weise er 
sich durch solche Züge aus.« (248) 

Vgl. auch Emile, 4. Buch, 497 und Herders Notiz aus Kants Vorlesungen: >>Alexanders 
Handlung war groß, weil er an seiner Treue nicht verzweifelte.« (Praktische Philosophie 
Herder, AA XXVII 21) 

1,26 Die Pracht ... ] Die Pracht der untergehenden Sonne erklärt Kant für erhaben im 
Gegensatz zur schönen Pracht der aufgehenden Sonne. (Vgl. 5,21; 92,22 und 101,26) 

1,27 Catons Tod ... ] Vgl. die Anm. von Lebmann in AA XX 490. - Der Tod von 
Marcus Portius Cato, dem Jüngeren (95-46 v. u. Z.) ist im 18. Jahrhundert häufig als 
heroisches Beispiel zur Rechtfertigung des Selbstmordes herangezogen worden. Bekannt 
istJoseph Addisons 1713 uraufgeführte Tragödie Cato. J. Chr. Gottsched hat sich bei der 
Abfassung von seinem Der sterbende Cato (1732) an das Vorbild des Engländers gehalten, 
wenn auch daneben der Caton d'Utique von Deschamps (1715) herhalten mußte. 

Mit dem Sieg Caesars bei Thapsus sah Cato das Ende der freien Republik besiegelt und 
nahm sich das Leben. Daß sein Motiv, Selbstmord zu begehen, nicht Feigheit, sondern 
»Aufopferung« für die Freiheit war, »und die Tyrannen erzittern ließ« (so drückt es 
Rousseau aus; Nouvelle Heloise, 398 und 2. Discours, Schriften I, 263)- das hatte bereits 
Montaigne zu zeigen versucht: »Dieser Mann war in Wahrheit ein Muster, welches die 
Natur erwählt, um zu zeigen, wie weit die menschliche Tugend und Standhaftigkeit gehen 
könnte.« (Essais, Bd. 1, 1. Buch, 36. Hauptstück, 416) Entsprechend erläutert Kam sei-
nen Hinweis auf Cato in einer seiner Vorlesungen: »Alle großen Dinge sind von Enthu-
siasten ausgerichtet, z. E. Kato starb: - vielleicht zu weit, wenn man es kaltsinnig 
betrachtet, da er aber der Patriotismus in abstracto war, das Bild von Rom, und der 



140 Anmerkungen 1,29 

Befehlshaber der Helden im Elysium: his dantem jura Catonem (Virgil) war vor die 
Freiheit ein Opfer.<< (Praktische Philosophie Herder, AA XXVII 40) 

Wie Rousseau, so scheint auch Kam zu unterscheiden zwischen dem bewundernswer-
ten Selbstmord eines Cato und dem einer Frau wie Arria: sie ist entartet (vgl. die Anm. zu 
68,2). Hume hat sich ebenfalls in seinem Essay OfSuicide von 1757 auf Cato und Arria 
berufen. Seine beiden bemerkenswert freien und unorthodoxen Aufsätze über den Selbst-
mord und die Unsterblichkeit der Seele erschienen erstmals 1783, zusammen mit Raus-
seaus zwei Briefen über den Selbstmord aus der Nouvelle Heloise. Geschrieben bereits 
1757, hat Hume seine beiden Aufsätze, vermutlich ihrer Brisanz wegen, nicht, wie 
ursprünglich geplant, mit den Essays über die Tragödie und den Geschmack drucken 
lassen. Zu Catos Selbstmord schreibt er: >>Cato and Brutus, Arrea and Portia acted 
heroically; those who now imitate their example ought to receive the same praises from 
posterity.« (Zit. nach ed. Lenz, 160) Die Erwähnung von Catos Tod in AA II 224 belegt, 
daß Kam nicht an den Stellen auf Themen der Beobachtungen eingeht, wo man es erwar-
ten dürfte und müßte, wenn seine Notizen als Umarbeitung der Beobachtungen in 
Angriff genommen worden wären. 

1,29 Der Mächtige ist. .. ] Zu Fieldings Roman Jonathan Wilde vgl. AA VII 163; 
AA XV 695f. und die Anm. von Lehmann in AA XX 490f. 

Zur Bestimmung der Begriffe >>Güte« und >>Gnade« auf der einen und >>Gerechtigkei-
ten« und >>Schuldigkeiten« auf der andern Seite in den Bemerkungen vgl. 5,27; 3::J,14; 
82,10; 103,15; 112,1; 118,16; 121,1; 126,1; 139,1; 139,25; und 142,1; sowie AA XV 115, 
610 und 695f. 

Kants Quelle ist Henry Fieldings Lebensgeschichte des Herrn Jonathan Wild des Gro-
ßen von 1743, die 1750 und 1759 in deutscher Übersetzung erschien. In Fieldings Satire 
auf den ein Jahr zuvor gestürzten Premier Robert Walpole ist der Mächtige gerade nicht 
gütig. Jonathan Wilde- der am Galgen endende Hehler, Dieb und Mörder- wird von 
Fielding als großer Mann apostrophiert, da er wie Cäsar und Alexander frei von der 
menschlichen Schwäche der >>Gütigkeit« war (334). 

Wie bestimmt Fielding das Verhältnis von Macht und Güte? In seiner Vorrede behaup-
tet er, die Macht der Großen bestehe darin, >>alle Arten des Übels dem menschlichen 
Geschlechte« zuzufügen, >>die Güte hingegen suchet vielmehr solches abzuwenden.« (5) 
Die Vorstellung von einem großen Mann sei daher von der eines guten Mannes wohl zu 
unterscheiden. Mächtig werde man nur durch konsequente Unterdrückung der eigenen 
wohlwollenden Impulse anderen gegenüber und durch zielstrebiges Ausnutzen anderer 
für die eigenen Zwecke. Der Zweck der Machtgewinnung und-erhaltungverlange biswei-
len den taktisch wohl dosierten Einsatz des Mittels »Güte«, mit dem die Abhängigen und 
Unterdrückten zahmgehalten werden: >>Wenn der mächtige Caesar durch eine wunder-
volle Größe des Geistes, die Freyheit seines Vaterlandes zernichtet, und alle Gewalt an 
sich gerissen hat, so wird als deutlicher Beweis seiner Großmuth die Freygebigkeit bey-
gebracht, die er gegen seine Anhänger, und gegen die Werkzeuge bezeiget, durch deren 
Hülfe er sein Vornehmen vollführet und seine Macht befestigt hat.« (6) Es ist somit lächer-
lich, das Verhältnis des Machthabers zu den von ihm Unterdrückten mit dem Wort 
>>Güte« zu charakterisieren. Folgerichtig versteht Fielding Güte als Abweichung von der 
Bestimmung des Mächtigen >>viel und großes Übel zu stiften«. Gemäß dieser >>Bestim-
mung« zeichnet er mit der Figur des Jonathan Wilde den »großen Mann«, der, sich selbst 
alle Rechte vindizierend, keinerlei Handlungen der Güte ausübt (334). Mächtig schreitet 
er fort bis zum bitteren Galgen-Ende. Die Ironie der Darstellung Fieldings beruht auf 
dem Kontrast zwischen einer Realität, in der die Unterdrückten noch die Güte ihrer 
Unterdrücker preisen, und einer Romanhandlung, in der das reine Machtprinzip gefeiert 
wird. 

Genau das hat Kam gesehen: >>Doch kann man auch komisch kontrastieren und einen 



1,32 Anmerkungen 141 

augenscheinlichen Widerspruch im Ton der Wahrheit, oder etwas offenbar Verächtliches 
in der Sprache der Lobpreisung vortragen, um die Ungereimtheit noch fühlbarer zu 
machen, wie Fielding in seinem Jonathan Wild dem Großen ... << (AA VII 162) 

Denn der Widerspruch ist klar; die Mächtigen, die sich an kein Gesetz gebunden 
glauben, sind nicht befugt, gütig zu sein: »Man glaubt, der selbst gesetze giebt, sey an kein 
Gesetz gebunden. sunt superis sua jura. Die Fürsten haben keinen Begrif von Rechten, die 
ihnen im wege stehen, sondern reden höchstens von Gütigkeit.<< (AA XV 610) 

Das gesellschaftskritische Moment der Kamischen Überlegungen zum Begriff der 
Güte darf nicht übersehen werden; er ist dem Begriff der Schuldigkeit entgegengesetzt 
(vgl. 30,14), der auf der Basis der Reziprozität die rechtlichen Beziehungen zwischen 
freien und gleichen Bürgern regelt. Demgegenüber gehört der Begriff der Güte in die 
Sphäre der verdienstlichen Handlungen und variiert nach Beschaffenheit der jeweiligen 
Gesellschaft, in der solche stattfinden. In einer Gesellschaft struktureller Ungleichheit ist 
die Ausübung gütiger Handlungen mangelhaftes Substitut für das Fehlen von Handlun-
gen aus Schuldigkeit; im natürlichen Zustand sind es Handlungen, die nach Erfüllung der 
Schuldigkeiten stattfinden. Während also Güte im natürlichen Zustand (bzw. in einer 
Gesellschaft der wiederhergestellten Natur auf der Grundlage von Freiheit, Gleichheit 
und Gerechtigkeit) durchaus eine positive Bedeutung hat, wenn sie die Fähigkeit, das 
Gute zu tun, beinhaltet, hat Güte im Gesellschaftszustand der Ungleichheit einen zumeist 
negativen Sinn, selbst wenn die Bereitschaft, das Gute zu wollen, vorhanden ist. 

Die begrifflichen Probleme, die das seiner Intension und Extension nach überlastete 
Wort »Güte<< aufwirft, sind nicht zu übersehen. Deshalb experimentiert Kant bei der 
Behandlung der verdienstlichen im Gegensatz zu den rechtlich geforderten Handlungen 
auch mit dem Wort >>Gnade<< (vgl. 112,1). Gnädige Handlungen sind danach solche, die 
Unterdrückungsverhältnisse kaschieren, gütige Handlungen dagegen erfolgen als zusätz-
licher Beitrag zum Wohl anderer, nachdem alle Pflichten ihnen gegenüber erfüllt sind. 

Besser als der Satz, »der Mächtige ist gütig<<, würde daher, »der Mächtige ist gnädig<< 
mit den Vorstellungen, die Kant mit Jonathan Wilde verbindet, übereinstimmen. In seiner 
Interpretation der fraglichen drei Worte wurde Schmucker ein Opfer der Begriffsverwir-
rung. Ohne auf Fieldings Roman einzugehen, leitet er den Satz aus dem Kontext der 
Kamischen Überlegungen zum moralischen Gefühl ausführlich ab und kommt zu dem 
Schluß: Es werde damit ein Grundgedanke Rousseaus ausgesprochen, daß die Güte wie 
alle anderen altruistischen Triebe wirksam werden könne nur dort, wo die Kräfte größer 
sind als die Bedürfnisse der Menschen und eine Ausdehnung der natürlichen Selbstliebe 
stattfinde. (Vgl. Schmucker, Die Ursprünge der Ethik Kants, 188ff.) Der Hinweis auf 
Rousseau ist an sich ebenso richtig, wie der Hinweis, daß Güte für Kant nicht nur die 
Bereitwilligkeit, das Gute zu wollen, sondern die Fähigkeit, das Gute zu tun, beinhaltet 
(vgl. 30,29). Falsch hingegen ist, wie Schmucker beide Hinweise auf die fragliche Text-
stelle bezieht. (192) Denn er identifiziert die Fähigkeit eines Menschen, Gutes zu tun mit 
dem »Mächtigen<< an einer Stelle, wo Kant mit Fielding von Machthabern, Fürsten etc. 
spricht. 

1,30 Der muthige Jüngling ... ] Vgl. die Anm. von Adickes und Lehmann in 
AA XX 491.- Wahrscheinlich bezieht sich Kant hier ebenfalls auf Fieldings Romanjona-
than Wilde, der das Beispiel vom Jüngling, der den Tempel zu Ephesos verbrannte, 
anführt (Jonathan Wild, ed. 1759, 315). Fielding scheint der Fall symptomatisch für eine 
geschichtliche Überlieferung zu sein, die nicht die guten, sondern die großen Taten rühmt 
und mutig nennt, was skrupellos heißen müßte. 

1,31 Die Frauen sind ... ] Vgl. 4,14; 8,12 und 40,15. 
1,32 Die Mannspersahnen werden ... ] Die »VapeurS<< waren eine spasmodisch-neuro-

tische Modekrankheit der französischen Damen des 18. Jahrhunderts. 
Vgl. AA XV 841: »Langeweile(= Zustand des abgestumpften Genusses, des Ekels und 



142 Anmerkungen 1,42 

Ueberdrusses an Gegenständen) beherrscht die vornehmen Weiber unter dem Namen 
Vapeurs; sie wünschen in solchem Zustande etwas, und wissen nicht zu was, sie sind so 
wie die kleinen Kinder wenn sie grinsen, und sollten wie jene die Ruthe bekommen.<< 

Vgl. auch AA VII 237; AA II 246. 
1,33 Hut unter den ... ] Vgl. AA VII 246: »Der Zerstreuete (wie Terrasson mit der 

Nachtmütze statt der Perücke auf dem Kopf und dem Hut unter dem Arm, voll von dem 
Streit über den Vorzug der Alten und der neuen in Ansehung der Wissenschaften, gravi-
tätisch einhertretend) wird belacht, darum aber doch nicht ausgelacht.<< 

Vgl. zu Kants Verwendung der Anekdote außerdem AA II 269 und 490; AA IV 12; 
AA XV 752 und 851; AA XX 188. 

Kant besaß die Schrift von Terrasson, Philosophie nach ihrem allgemeinen Einflusse, 
auf alle Gegenstände des Geistes und der Sitten in der Ausgabe von 1756 (vgl. Warda, 
Kants Bücher, 55). Dort, in einem beigefügten Sendschreiben an den Herausgeber, ist 
auch die Quelle für die Anekdote von >>einer ziemlich seltsamen Zerstreuung ... , davon 
ich ein Augenzeuge gewesen bin, und das ich nie vergessen können. Der Herr Abt Ter-
rasson wohnete beyseinem Verwandten, im dritten Stocke, welches die einzige Wohnung 
war, die man ihm hatte einräumen können. Wenn er nun ausgehen wollte, kleidete er sich 
hier fast gänzlich an, und kam ganz schwarz gekleidet herunter: er hatte sogar seine 
Kniebänder um, sein Köllerehen um den Hals, seinen Mantel umgenommen, und seinen 
Hut unter dem Arme. Es fehlete ihm nichts, als die Perrücke, und die Schuhe, die er ganz 
fertig in einem untern Saal stehen fand; wohin er eine große rothe Mütze und ein Paar 
Pantoffeln von eben der Farbe, in Verwahrung legete, die er bey seiner Rückkunft wieder 
hinaus nahm. Eines Tages, nachdem er seinen Nachtisch nach Gewohnheit abgewartet 
hatte, und hinunter gieng um auszugehen, war er von seinem Homer dermaßen einge-
nommen, daß er den untern Saal vorbeygieng, ohne hinein zu treten und seine Perrücke 
und Schuhe zu nehmen. So giengerdenn aus der Rue Serpente, wo er wohnete, mit seiner 
Mütze und den rothen Pantoffeln, nach der St. Michaelsbrücke zu. Sie können leicht 
denken, mein Herr, daß die Vorübergehenden zu lachen angefangen. Endlich sagete ihm 
eine Frau, worüber man lachete. Er dankete ihr, und gieng ganz gelassen nach Hause, 
seine vergessenen Sachen zu suchen; und indem er hinein trat, sagete er: ich habe dem 
Pöbel hier in der Nachbarschaft einen kleinen Zeitvertreib gemacher, der ihn nichts 
gekostet hat, und mich auch nicht.<< (Philosophie nach ihrem allgemeinen Einflusse, 
45f.) 

1,34 Selbstrache ist erhaben ... ] Daß mancher nicht einmal den Mut zu großen Lastern 
hat, konnte Kant bei Rousseau lesen. Im 4. Buch des Emile ereifert sich dieser über die 
entarteten Menschen seiner Zeit: »Niederträchtig und feige selbst in ihren Lastern, haben 
sie auch nur eine jämmerliche Seele, weil ihre verbrauchten Körper frühzeitig verdorben 
wurden; kaum bleibt ihnen genügend Leben, sich zu bewegen. Ihre spitzfindigen Gedan-
ken zeugen von einem leeren Geist; sie kennen kein großes und edles Gefühl; sie haben 
weder Einfachheit noch Stärke; in allem gemein und von niedriger Bosheit, sind sie nichts 
weiter als unnütz, gaunerhaft und falsch; sie besitzen nicht einmal den Mut, große Ver-
brecher zu werden.<< (681; vgl. Letzte Antwort, Schriften I, 117) 

Helvetius formuliert: »Dieses sind Leute, deren Geist nicht die geringste Fähigkeit, 
und deren Seele keine Tugend besitzt: denen zu großen Bösewichtern nichts, als Herz 
fehlet.<< (Diseurs über den Geist des Menschen, ed. 1760, II, 23. Kap., 225) 

Das jetzige Zeitalter ist ein »Stand der Schwäche<< - so nimmt der junge Herder das 
Motiv aus Kants Vorlesung mit nach Haus -, »da man nicht einmal zu großen Lastern, 
geschweige denn zu großen Tugenden fähig ist.<< (Praktische Philosophie Herder, 
AA XXVII 88) Dieser Zustand sei ärger als der von Baumgarten kritisierte Zustand der 
B rutali tä t. 

1,42 In der Ehe ... ] Vgl. zu Kants Auffassung von der Ehe, als der Einheit Entgegen-



2,17 Anmerkungen 143 

gesetzter, im Gegensatz zur Freundschaft, als der Einigkeit zwischen Gleichartigen 47,24; 
57,30; 86,11 und die Herdersehe Notiz: »In der Ehe aber muß nicht bloß Einigkeit, 
sondern Einheit seyn - zu dem Einen Zweck, der Vollkommenheit der Ehe- Dazu hat 
nun die Natur verschiedene Gaben in beide gelegt, dadurch einer über den andern 
herrscht: -das Frauenzimmer reizt, der Mann rührt, die Frau bewundert, der Mann liebt; 
und so herrscht einer über den andern; ... Sezzt eine gelehrte Frau, eine dreiste große; so 
ist sie ein Competent meiner Würde; ich kann über sie nicht herrschen und die Ehe nicht 
vollkommen werden.<< (Praktische Philosophie Herder, AA XXVII 27) 

2 (Titelblatt) Quer am rechten Außenrand des Titelblattes stehen, nicht von Kants 
Hand, die Worte, »blaugehefft mit Papier durchschossen<<. Wahrscheinlich eine Anord-
nung Kants an den Buchbinder, wie Adickes notiert (Depositum 3 a). >>Blaugehefft<< läßt 
auch Hamann sich einige Bücher durchschießen. (Vgl. Hamann-Briefwechsel, Bd. II, 
285) 

2,1 Quod petis in ... ] Die Worte »Quod petis in te est<< (was du begehrst, ist in dir) 
gehören bei Persius, Sat. I 7 nicht zu dem Nachsatz »nec te quaesiveris extra<< (suche dich 
nicht außer dir); vgl. Kants Stammbuchvers in AA XII 416 vom 27. März 1777 u. ö.; 
AA XII 583; und die Anm. von Lehmann in AA XX 491. 

Das Persius-Zitat verwendet auch Pope im 3. Buch seiner Dunciade: »Was du suchst, 
ist in dir! Betrachte dich, und erkenne, daß jedes Ungeheuer in deiner Seele seines Glei-
chen findet.<< (Zit. nach ed. 1778, 5. Bd., 318) 

Kants Motto wirkt wie ein Leitmotiv der Moderne: das Bewußtwerden der Kraft der 
Einzelnheit, der Kraft der Freiheit. Für Kam ist es wohl die Formulierung einer persön-
lichen Erfahrung. Nicht zufällig notiert er in derselben Zeile: »von der moralischen 
Wiedergeburt<<. Worin diese moralische Erneuerung besteht, wird aus dem Zusammen-
hang der ins Handexemplar gestreuten Bemerkungen deutlicher werden, als durch den 
bloßen Verweis auf Rousseau, der ihn »Zurechtgebracht<< hat. Die Erfahrung einer »Wie-
dergeburt<< scheint ein zeitgenössisches Kollektivphänomen gewesen zu sein. Hamann, 
Hippe!, Scheffner, Herder-der ganze Königsherger Freundeskreis in der Mitte der 60er-
sie »erleben hier in der weiten, tatenfrohen Atmosphäre alle, das, was Hippe! bei sich die 
>Seelenmanumission<, die Freilassung der Seele und den totalen Umbruch ihrer Einstel-
lung zum Leben, genannt hat<<. (Stavenhagen, Kant und Königsberg, 26) 

2,5 Der erste Theil. .. ] Vgl. parallel dazu 140,26 u. 145,11, wo Kant die Rolle des 
Zweifels für die Wissenschaft näher bestimmt. Wie Descartes in seinem Discours de la 
mhhode und Rousseau zu Beginn vom »Glaubensbekenntnis des savoyischen Vikars<< 
(Emile, 4. Buch. 547), hält auch Kant die Verfassung der Ungewißheit und des Zweifels 
am »Lehrbegriff<< für die Vorbedingung der philosophischen Wissenschaft. Daß nicht alle 
Wissenschaft in ihrem ersten Teil zetetisch ist, sondern dies nach Kant der Philosophie 
eigentümlich ist, geht hervor aus der Ausformulierung des hier notierten Gedanken in 
bezugauf die Methode des Philosophie-Unterrichts in seiner Vorlesungsankündigung für 
das Wintersemester von 1765/66: »Die eigenthümliche Methode des Unterrichts in der 
Weltweisheit ist zetetisch, wie sie einige Alte nannten, d.i. forschend, und wird nur 
bei schon geübterer Vernunft in verschiedenen Stücken do gm a tis eh, d. i. entschieden.<< 
Denn da ein »Buch der Weltweisheit<<, aus dem die Philosophie sich reproduktiv erlernen 
ließe, nicht zur Verfügung steht, »soll der philosophische Verfasser, den man etwa bei der 
Unterweisung zum Grunde legt, nicht wie das Urbild des Urtheils, sondern nur als eine 
Veranlassung selbst über ihn, ja sogar wider ihn zu unheilen angesehen werden, und die 
Methode selbst nachzudenken und zu schließen ist es, deren Fertigkeit der Lehrling 
eigendich sucht ... << (AA II 307) 

2,17 Eine Ursache weswegen ... ] Kam scheint hier widersprüchlich zu sein: einmal 
behauptet er mögliche positive Wirkungen der Todesgewißheit, andererseits hält er die 
»ProspicientZ<< des Todes für unnatürlich. (Vgl. 96,9 und AA VII 167) 



144 Anmerkungen 3,7 

Montaigne hat sich, als er das Diktum Ciceros, philosophieren heißt sterben lernen, 
wiederaufnahm, ähnlich widersprüchlich geäußert: >>Die Vorbereitung zum Tode ist die 
Vorbereitung zur Freyheit. Wer sterben gelernet hat, hat ein Sklave zu seyn verlernet. 
Derjenige, welcher recht eingesehen hat, daß der Verlust des Lebens kein Unglück ist, 
weiß in seinem Leben von keinem Unglücke ... Der Tod mag mich immer über dem 
Kohlpflanzen finden.<< (Essais, Bd. 1, 1. Buch, 19. Hauptstück, 115f.) 

In Rousseaus Nouvelle Heloise beschreibt der Atheist Wolmar, wie seine gläubige Frau 
Julie ihre Sterbe-Szene detailliert plant und dennoch darauf beharrt, nicht an den Tod zu 
denken: »Ich aber habe auf solche Art zu leben gesucht, daß ich nicht an den Tod zu 
denken brauchte, und nun, da er sich nähert, sehe ich ihm ohne Schrecken entgegen.<< (6. 
Teil, 11. Brief, 752 f.) 

3,1 Die Lustigkeit ist ... ] Zum Terminus »die Seele in Ruhe<< vgl. die Anm. zu 
3,27. 

3,3 Der Witz gehört ... ] Das Wort »WitZ<< benutzt Kant dem damaligen Sprachge-
brauch entsprechend im Sinne von »Geist<< und nicht, wie Schlapp meint, als direkte 
Übersetzung von »wit<< (vgl. Kants Lehre vom Genie, 35). Die Zeitschrift Der Zuschauer 
(Nr. 225) übersetzte so eine Bemerkung von J. Swift, die in dem von Addison und Steele 
herausgegebenen Spectator stand: »Über eine Spur von Witz in einer Frau freuen wir uns 
ebenso wie über ein paar Worte, die ein Papagey richtig herausbringt.<< (Vgl. 64,40; 
103,13; vgl. Rousseau, Emile, 5. Buch, 818) 

Aller Wahrscheinlichkeit nach verstand Kant ohnehin nur ein paar Brocken Eng!tsch. 
Der Frage, ob Kant Englisch konnte, die vor allem vor dem Hintergrund von Kants 
Hume-Rezeption in der älteren Kam-Philologie kontrovers diskutiert wurde, ist W. Stark 
genauer nachgegangen. Während Erdmann die Frage entschieden verneinte (vgl. Kant und 
Hume um 1762, 63f.) und Vaihinger ebenso entschieden bejahte (vgl. Die neue Kam-
ausgabe, 114 ), scheint es angebracht, die Frage differenzierter zu stellen: War Kant fä-
hig, englischsprachige Texte mit Verständnis zu lesen, oder besaß er nur eine Kenntnis 
einzelner Worte? Für alle Zitate aus oder Anspielungen auf Werke englischer Autoren 
in Kants Druckschriften und Nachlaß, die von der Ja-Fraktion als Bestätigung für Kants 
Lektüre in der Originalsprache aufgefaßt werden, lassen sich die deutschen Übersetzun-
gen oder ausführliche Rezensionen nachweisen, aus denen Kant zitiert. Bezüglich der 
Aussagen seiner Zeitgenossen zu etwaigen Englischkenntnissen Kants verweist Stark auf 
einen Brief Hamanns, der zur Zeit der von Erdmann ausgelösten Kontroverse nicht 
bekannt war: Am 25. 10. 1780 schreibt Hamann an Herder, daß »Kant, Lauson, Kreutz-
feld, Hippe!<< seine Übersetzung der Humeschen Dialoge »durchgesehen und ihr vu bon 
gegeben, wiewohl nur einerimstande gewesen, sie mit dem Englischen zu vergleichen.<< 
(Hamann-Briefwechsel, Bd. 4,229) Der Eine ist- Kreutzfeld, Hamanns Schüler im Eng-
lischen. Die Fähigkeit, englische Texte zu lesen, hatte Kant also aller Wahrscheinlichkeit 
nach nicht, wohl aber kannte er einzelne Worte (ant =Tante; Non sense, bull), deren 
Orthographie ihm allerdings schon Schwierigkeiten bereitete (vgl. AA VII, 262,26: Ant 
statt: aunt). (Die gesamte Anmerkung verdanke ich einem schriftlichen Hinweis von W. 
Stark, Marburg.) Zu Kants mangelnden Französisch-Kenntnissen vgl. die Anm. zu 
140,26. 

3,7 Eine von den ... ] Vgl. 40,30; 60, 9; 97,28; 100,27; 104,36; 111,8; 113,18 und 132,1; 
sowie die Anm. von Lehmann in AA XX 491; AA XV 584.- Während das Thema der 
weiblichen Sexualität in den Beobachtungen und in der Anthropologie nicht erörtert wird, 
bzw. nur als Tugend der Keuschheit Erwähnung findet, wird Kant hier ausführlicher: Da 
die sexuelle Potenz der Frau unbeschränkt sei und ihr ein Mann, ihrer natürlichen Nei-
gung nach, nicht genügen könne, muß sie »durch Liebe und Ehre davon abgehalten 
werden, treulos zu seyn<< (60, 9). Denn gefährlich ist ihre Treulosigkeit vor allem deshalb, 
weil der Ehemann jederzeit auch als Vater erkennbar sein soll (vgl. 113,18). Wie Kant sehr 



4,1 Anmerkungen 145 

richtig bemerkt, besteht ein wesentlicher Zusammenhang zwischen dem gesellschaft-
lichen Tabu über »wollüstigen Ausschweifungen« von Ehefrauen und dem bürgerlichen 
Eigentums- und Erbrecht. Im Rahmen einer Gesellschaft, die dem Mann seine Ehefrau als 
Eigentum zuordnet, will er sie unberührt und verlangt absolute Treue, um sie von dem 
Verbrechen abzuhalten, einem fremden Abkömmling das Erbrecht zukommen zu lassen. 
Alle Gesetzbücher, die bis heute die verschiedene Beurteilung des Ehebruchs bei Mann 
und Frau verfechten, führen die besondere Schwere des von der Frau begangenen Seiten-
sprungs an, durch den die Möglichkeit besteht, daß ein Bastard in die Familie eindringt. 
Denselben Grund führt Rousseau für das weibliche Treuegebot an (vgl. Emile, 5. Buch, 
726). Er war aber konsequent und aufrichtig genug, die Heuchelei zu brandmarken, die 
stets den Ehebruch des Mannes bagatellisiert. Ein verbreitetes, scheinbar rationales Argu-
ment in dieser Hinsicht gibt Kant wieder, wenn er behauptet, daß die nach vorehelicher 
Ausschweifung erschöpfte Potenz den Mann daran hindern werde, seine Ehefrau, selbst 
wenn er es wollte, zu betrügen; während umgekehrt einer zunehmenden Lüsternheit der 
Frauen keine physischen Grenzen gesetzt seien: ihr Vermögen ist unbeschränkt. (Es ist 
völlig unverständlich, warum Lehmann (AA XX 7,4) statt des Wortes »Vermögen<< das 
>>Verlangen<< liest.) 

3,19 Aller Zweck der ... ] Vgl. 16,14 u. ö. -Der spätere Zusatz auf derselben Seite 
(Zeile 26): »Der Geschmack, der moralisch ist, macht, daß man die Wissenschaft, die 
nichts bessert, gering hält<<, bezieht sich auf diese Reflexion über den Zweck der Wissen-
schaft. 

Für Kants durch seine Rousseau-Lektüre angeleitete sokratische Wende zum irdischen 
Nutzen der Philosophie gibt es in den Bemerkungen viele Belege: vgl. etwa das »Glau-
bensbekenntnis<< im 4. Buch des Emile (552, 567, 581) zu Rousseaus Beschränkung der 
Philosophie auf diejenigen Probleme, die für die Praxis von Bedeutung sind. Er unter-
scheidet zwischen »evidenten<< Erkenntnissen und den von ihnen abgeleiteten »wahren<< 
Erkenntnissen (552). 

3,23 Eine zärtliche Weiberliebe ... ] Die Entwicklung der sittlichen Eigenschaften des 
Emile beispielsweise ist undenkbar ohne die vom Erzieher sorgsam dirigierte »Zärtliche 
Weiberliebe<< (vgl. 4. Buch, 438-468, 657, 660, 730ff.; 5. Buch, besonders 775, 788, 860). 
Vgl. zum selben Motiv Richardsons Roman Pamela von 1740 und die Anm. zu 4,5. 

3,27 Die gefühlvolle Seele ... ] Der Topos von der »Seele in Ruhe<< ist seit der Antike 
bekannt. Auf Epikurs »tugendhafte Seele in Ruhe« weist Kant selbst hin (128,35). Win-
ckelmann, Mendelssohn und Lessing verwandten diese Redefigur im Rückgriff auf 
Longin (vgl. Mendelssohn, Ästhetische Schriften, ed. Best. 19). 

Das hohe Lob einer »gefühlvollen Seele in Ruhe« singtJuliein ihrem Schwanengesang: 
»Ein gefühlvolles Herz scheut die Ruhe, die es nicht kennt; es empfinde sie nur einmal, so 
wird es sie nicht mehr zu verlieren wünschen.« (Nouvelle Heloise, 6. Teil, 8. Brief, 725) 
Und im Emile sagt Rousseau: »Denn allein, wenn alle seine Kräfte tätig sind und seine 
Seele dennoch in Frieden ist, ist der Mensch wohlgeordnet.« (2. Buch, 188)- Vgl. die 
Parallelstellen: 3,1; 6,1; 35,3; 92,22; 119,3; 123,1; 128,35; 137,11. 

3,31 Verkehrter Geschmak durch ... ] Kants Verhältnis zum Roman wird in den Anm. 
zu 4,28 und 39,24 behandelt. 

3,35 Das Frauenzimmer hat ... ] Vgl. Rousseau, Emile, 5. Buch, 771 ff. 
4,1 Bärtige Weiberunbärtige ... ] Ergreifend schlicht beschreibt Kants ironische Um-

kehrung, daß die Natur die Weiber ohne Bart, aber mit Häuslichkeit und die Männer mit 
Bart und Mut wolle. Gehorsam notiert Herder in sein Kollegheft: »Man vermische nicht 
beide Geschlechter: -das Weibische ist am Weibe nicht Tadel; wohl aber das Männliche; 
und in unseren Ländern ist wegen der wenigen Unterweisung das Frauenzimmer näher an 
der Natur als z. E. in Frankreich. die Amazonen.« (Praktische Philosophie Herder, 
AA XXVII 50) 



146 Anmerkungen 4,5 

Die Vermännlichung der Frau, das »Amazonenhafte<< und die entsprechende Verweich-
lichung des Mannes -die >confusion des sexes<- wurde im 18. Jahrhundert von vielen 
beklagt. Kants Lieblingsbeispiel ist die allzu gelehrte Madame de Chastelet, die sich doch 
tunliehst gleich einen Bart ankleben sollte. Die Dissoziation zu ihrer Erwähnung in den 
Beobachtungen (AA li 225f.) weist auch hier auf die Unabhängigkeit der Bemerkungen 
hin. Lessing veröffentlicht 1759 einen Artikel über "Die neuen Amazonen<< (Werke, 
Bd. V, 174ff.). Besonders scharf wandte sich Rousseau gegen die Tendenzen zur Aufhe-
bung der fixierten Rollen (vgl. Nouvelle Heloise, 2. Teil, 21. Brief). Die Pariserinnen 
hätten ihr Geschlecht entstellt, das Gute an ihnen sei mehr männlicher Art. Aufklärer wie 
Montesquieu und Fenelon hatten als Hauptgrund der Verderbtheit der Frauen die falsche 
oder mangelnde Erziehung angesehen und daher die gleiche Erziehung für beide Ge-
schlechter gefordert. Nach Rousseaus und Kants Auffassung würde gleiche Erziehung bei 
natürlicher Ungleichheit zur Einmischung der Frauen in männliche Angelegenheiten füh-
ren und das bestehende Übel noch verschlimmern. 

»Ist es einmal bewiesen, daß Mann und Frau nicht gleichartig sind noch sein dürfen, 
weder von Charakter noch von Anlagen, so folgt daraus, daß sie nicht die gleiche Erzie-
hung genießen dürfen.<< (Rousseau, Emile, 5. Buch, 730) Die Ehre des Mannes unter-
scheide sich daher von der einer Frau: »Allein schon durch das Gesetz der Natur sind die 
Frauen ebenso wie die Kinder dem Urteil der Männerausgesetzt-es genügt nicht, dag sie 
achtenswert sind, sie müssen geachtet werden; es genügt nicht, daß sie sittsam sind. sie 
müssen als sittsam anerkannt werden; ihre Ehre liegt nicht nur in ihrem Verhalten, son-
dern in ihrem Ruf, und es ist unmöglich, daß eine Frau, die es zuläßt, als ehrlos zu gelten, 
jemals ehrbar ist. Der rechtschaffene Mann hängt nur von sich selber ab und kann der 
öffentlichen Meinung trotzen ... die Meinung der Gesellschaft ist für die Männer das 
Grab der Tugend, für die Frauen aber ihr Thron.<< (733). 

4,5 Richardson giebt bisweilen ... ] Die sensationelle Wirkung des Romanciers Samuel 
Richardson (1689-1761) im 18. Jahrhundert ist heute kaum mehr vorstellbar. Sie war 
stärker noch als die ohnehin außergewöhnliche Wirkung Rousseaus. Verständlich wird sie 
nur durch eine U rsachenbündelung: dem Bedürfnis nach einer Botschaft der Tugend, der 
Bereitschaft der sich auf ihre Privatheit zurückziehenden Bürger, ihrem Seelenleben zer-
gliedernd nachzugehen, die von Richardson formulierte Opposition bürgerlich-purita-
nisch-empfindsamer Lebensauffassung gegen die frivole und genußsüchtige Lebenshal-
tung der adligen Oberschicht. Wenn seine Zeit nach Moralpredigten verlangte, so war der 
puritanische Buchdrucker, der meinte, er müsse seine Clarissa tragisch enden lassen, 
damit nicht die Libertins triumphierten, der geeignete Moralprediger. Anfang 1740 
erschien der erste Teil seines Romans Pamela, or Virtue Rewarded, der die Geschichte 
eines einfachen Mädchens erzählt, das in einem vornehmen Londoner Haus als Zofe 
dient. Der Sohn ihrer Herrin, Squire B. -, verliebt sich in Pamela und versucht sie sich 
nach dem Tode seiner Mutter durch Geschenke, Schmeicheleien, Drohungen und eine 
höchst ungalante Entführung gefügig zu machen. Von ihrer Standhaftigkeit und Tugend 
bekehrt, heiratet er sie schließlich. Die langwierige und zähe Geschichte wird - ein 
Novum in der Romanliteratur- von dem Opfer Pamela in Briefen und Tagebüchern 
aufgezeichnet. Jede eigene und fremde Seelenregung wird festgehalten. Gebannt wie sie 
selbst, kann der Leser ihrer Verführung zusehen, >>wodurch sich der Charakter des Men-
schen, der wilden Ausschweifungen ergeben ist, in seinem gehörigen verächtlichen Lichte 
zeiget. Indessen wird dieser Ruchlose, durch den Grund der guten Lehren, die ihm eine 
vortreffliche Mutter in seinen ersten Jahren beygebracht hatte, durch seine Neigung gegen 
ein tugendhaftes junges Frauenzimmer, durch ihr liebenswürdiges Beyspiel, und ihre 
unabläßige Geduld, nachdem sie seine Gemahlinn ward, mit der Länge der Zeit völlig 
bekehret.<< (So Richardson in der Vorrede zur Geschichte des Herrn Carl Grandison, die 
Christian Fürchtegott Geliert 1754 übersetzt hat.) 



4,5 Anmerkungen 147 

Der seelensezierende Roman bereitete dem Leser das voyeuristische Vergnügen, sich 
an die Stelle des jeweils Schreibenden versetzen zu können. Diegenaue Beobachtung der 
Alltagswelt in dieser unwahrscheinlichen Geschichte des Siegs der Tugend über alle Stan-
des-, Vermögens- und Geschlechterunterschiede erlaubte dem Leser die Imagination 
einer möglichen anderen Wirklichkeit. All jene Neuheiten jedenfalls begeisterten das 
Publikum und binnen eines Jahres wurde Richardson zu einer europäischen Berühmtheit. 
(Vgl. Korshin, The Widening Circle; Price, Die Aufnahme Literatur in Deutschland; 
Oppel, Der Einfluß der englischen Literatur auf die deutsche.) 

1748 erschien Richardsons siebenbändige Clarissa, or the History of a Young Lady. 
Clarissa wird von dem verführerischen Wüstling Lovelace entführt, in ein Londoner 
Bordell gebracht, vergewaltigt und >>ZU einem frühzeitigen Tode geführt. Eltern werden 
dadurch gewarnet, die Neigung ihrer Kinder, in der wichtigsten Sache ihres Lebens nicht 
zu zwingen und Kinder werden erinnert, von einem Manne, der keine guten Grundsätze 
hat, auch nach den schönsten Versprechungen nicht zuviel zu hoffen. Gleichwohl über-
windet die Heidin ihre Prüfungen ... Ihr grausamer Zerstörer erscheinet beschämt ... 
Selbstliebe und eitler Stolz erheben ihn immer wieder ... bis er umkömmt, und mit 
Schuld, Gewissensbissen und Schrecken beladen ins Grab sinket. Seine Briefe werden 
hoffentlich dem aufgeweckten Teile der Mannspersahnen allerley nützliche Unterweisun-
gen, wider den Misbrauch des Witzes und der Jugend, des Ranges und des Vermögens und 
eines jeden äusserlichen Vorzuges geben.<< (Vorrede zum Grandison, ed. 1754, Bd. 1) 

In seinem dritten großen Briefroman von 1754, The History of Sir Charles Grandison, 
entwirft Richardson das ebenso vollkommene, aber weniger tragische männliche Gegen-
stück zur Clarissa, »das Beyspiel eines Mannes, der durch eine Mannichfaltigkeit prüfen-
der Umstände stets übereinstimmend und wohl gehandelt, weil alle seine Handlungen 
durch einen einzigen unveränderlichen Grundsatz regieret werden, eines Mannes, der 
Religion und Tugend hat, Lebhaftigkeit und Feuer besitzet, der, vollkommen und ange-
nehm für sich glücklich ist, und andere glücklich macht. Aus dem angeführten erhellet, 
daß die Ausgabe gegenwärtiger Sammlung, so wenig als die beyden vorigen, blosse Ergät-
zung zu ihrer letzten, ja nicht einmal zu ihrer vornehmsten Absicht hat. Ein viel edlerer 
Zweck ist ihr Gegenstand.<< (Ibid.) 

Das ausführliche Zitat belegt die Nähe zu wiederkehrenden Motiven in Kants Bemer-
kungen, etwa zum Frauenbild, zum richtigen Lebensstil, zum Tugendpathos etc. Nicht 
jeder schloß sich dem überschwenglichen Urteil Gellerts an- »Unsterblich ist Homer, 
unsterblich bei Christen I der Brite Richardson << -, doch die von ihm entworfenen Figuren 
bekamen Leitbildfunktion für eine ganze Generation. 

Mendelssohn, sicher keiner der allzu Empfindsamen, sei als unverdächtiger Zeuge 
angeführt. 1757 schreibt er über Richardson: »Er hat sich eine idealische Schönheit zum 
Muster vorgesetzt, und in der Natur die Züge aufgesucht, die zusammengenommen einen 
so vollkommenen Charakter bilden. Er hat die Natur verschönert.<< (Ästhetische Schrif-
ten, 182) Diderot schreibt ein Eloge de Richardson, und Rousseau verwandte eine Masse 
formaler und materialer Elemente der Romantechnik Richardsons bei der Ausarbeitung 
der Nouvelle Heloise. Man habe, so urteilt er im Brief an d'Alembert, »bisher, in welcher 
Sprache auch immer, keinen Roman geschrieben, der Clarissa auch nur annähernd gleich-
käme<<. (Schriften I, 417) Das zu ändern, tut Rousseau sein Bestes und entfacht damit in 
Deutschland einen Streit um die Rangliste: Während Mendelssohns Rezension der Nou-
velle Heloise (10. Teil der Literaturbriefe, 255-297) Rousseaus Seelenanalysen im Ver-
gleich zu Richardson »unwahr und gekünstelt<< findet, meint Hamann, daß »Rousseau in 
der Moral weiter gekommen als Richardson, ... daß er die Regeln zu dichten tiefer 
einsieht, glücklicher und geschickter anzuwenden weiß. Ob aber die Heloise oder die 
Clarissa mehr Leser und Liebhaber finden wird<<, das bleibe abzuwarten (zit. nach Unger, 
Hamann und die Aufkldrung, 346). 



148 Anmerkungen 4,21 

Richardsons Moralpredigten waren in England schon recht bald auf Kritik gestoßen. 
Fielding empfand die Mischung aus tugendhafter Unschuld, kalkulierender Selbstbeob-
achtung und berechnender Vorsicht in der Pamela als verlogen und stellte sie 17 41 in einer 
anonymen Parodie Shamela als Heuehierin vor. Und während ganz England gebannt den 
hinhaltenden Widerstand der keuschen Pamela verfolgt, gibt Fielding ihr in seinem 
Roman]oseph Andrews einen nicht weniger keuschen Bruder zur Seite, der den entspre-
chenden Anfechtungen von seiten seiner Herrin, Lady Booby, standhaft widersteht. 
Bewußt wird hier die Welt des Alltags zum Gegenstand gemacht, die Welt der Postkut-
schen und Dorfschulen, der Landjunker und Strauchdiebe, der reisenden Buchhändler, 
Winkeladvokaten und Wucherer. Hatte Richardson die Romanform entdeckt für die 
Beobachtung der sich selbst beobachtenden Individuen, so beginnt mit Fielding der 
Roman genutzt zu werden für die Beobachtung der im Alltag aufeinanderstoßenden 
Bürger- einer überaus lächerlichen Welt. Seine Schilderungen machen lachen, nicht durch 
burleske Situationen wie im pikarischen Roman, sondern durch die Enthüllung von 
Affektation, Eitelkeit und Heuchelei: »wenn man entdeckt, daß jemand geradezu das 
Gegenteil dessen ist, was er zu sein vorgibt«. (Vorrede zum]oseph Andrews, 12) 

An die Echtheit der Empfindungen in Richardsons Romanen glaubt auch Kant nicht 
(vgl. AA XV 348 u. AA VII 121). In der Anthropologie würdigt er beide Autoren so: 
»Doch kann man auch komisch contrastiren und einen augenscheinlichen Widerspruch 
im Ton der Wahrheit, oder etwas offenbar Verächtliches in der Sprache der Lobpreisung 
vortragen, um die Ungereimtheit noch fühlbarer zu machen, wie Fielding in seinem 
Jonathan Wild dem Großen, ... und z. B. einen herzbeklemmenden Roman, wie Clarissa, 
lustig und mit Nutzen parodiren und so die Sinne stärken, dadurch daß man sie vom 
Widerstreite befreit, den falsche und schädliche Begriffe ihnen beigemischt haben.<< 
(AA VII 163) Immerhin, Kant gesteht sein Herzklopfen, das er bei der Lektüre eines 
Romans fühlte! 

In allen seinen Romanen läßt Richardson seine 15-19jährigen Heidinnen, weltunerfah-
ren und altklug zugleich, Urteile fällen, die sie sich unmöglich selbst angeeignet haben 
können. Das Lehrbuchhafte und Sentenziöse findet adäquaten Ausdruck in populären 
Sentenzensammlungen, wie z. B. der von C. F. Weiße 1757 herausgegebenen Sammlung 
der gemeinnützigen Lehren, Warnungen und moralischen Anmerkungen aus den Werken 
des Herrn Samuel Richardson. 

4,8 Männer werden süß ... ] Schmeichelei als eine Beleidigung für die Frauen ansehen 
zu müssen, meinen Richardsons Heidinnen: >>übertriebene Schmeichelayen erniedrigen 
mich allezeit<< (Grandison, Bd. 1, 28). »Daß die Schmeichelay das Laster der Mannsper-
sohnen ist; daß sie uns zu erheben suchen, damit sie uns erniedrigen mögen, und sich also 
auf dem Ruine des Stolzes, den sie zu finden, oder einzuflössen hoffen, zu erhöhen 
glauben.<< (38)- Vgl. ebenso Rousseau, Brief an d'Alembert. Schriften I, 440. 

4,17 Omphale nöthigte den ... ] Ein Fall der »Confusion des sexes<<: nach seinen 12 
erfolgreich bestandenen Proben kehrte Herkules nach Theben zurück und erlitt einen 
Nervenzusammenbruch. Als er in einem seiner Wahnsinnsanfälle das delphische Orakel 
plünderte und somit Apoll beleidigte, verkündete ihm die Pythia, daß er sich drei Jahre 
lang als Sklave verdingen müsse, um von seinem Wahnsinn geheilt zu werden. Der gött-
lichen Aufforderung entsprechend, trat Herkules in den Dienst von Omphale, der 
Königin von Lydien. Sein Sklavendienst bestand in einem Rollentausch: Während Om-
phale sich seiner Keule und seiner Löwenhaut bediente, trug er Frauenkleider und drehte 
den Spinnrocken. - Vgl. die Anm. zu 56,21. 

4,21 Woher der Stoiker ... ] Die Quelle Kants dürfte der Spectator sein. Die deutsche 
Übersetzung von 1742 lautet: »So wie die stoischen Weltweisen alle Leidenschaften über-
haupt untersagen, so verstauen sie auch einem weisen Mann nicht einmal mit eines 
anderen Betrübnis Mitleiden zu haben. Wann du deinen Freund bekümmert siehst, 



4,28 Anmerkungen 149 

schreibt Epiktetus, so kannst du wohl auch einen traurigen Blick annehmen, und ihn 
beklagen: aber hüte dich ja, daß dein Schmerz nicht ernstlich sey. Diejenigen von dieser 
Secte, die noch strenger sind, wollten auch nicht einmal den äußerlichen Schein einer 
solchen Betrübniß zugeben, sondern, wenn man ihnen ein Leid erzählte, welches zuwei-
len wohl gar einem ihrer nächsten Anverwandten widerfahren war, so sprachen sie, was 
geht es mich an? Gieng man noch weiter und beschrieb alle Umstände bey diesem 
Unglücke, und zeigte, wie ein Uebel aus dem anderen gekommen wäre, so sprachen sie 
abermal: Das kann alles war seyn, aber was geht es mich an?<< (Der Zuschauer, 6. Theil, 
397. Stück, 9) 

Kant sieht durch diese stoische Überlieferung seine und Rousseaus Ansicht bestätigt, 
daß Mitleid ohne die Fähigkeit, Abhilfe zu schaffen, müßig, sinnlos und nur ein weiteres 
überflüssiges Produkt falsch verstandener Zivilisierung ist. Die allgemeine Menschen-
liebe, Sympathie und Mitleid müssen im Zaum gehalten werden - das merkt sich auch 
Herder: >>Werden die theilnehmenden Neigungen blind, ohne Nutzen, so muß der Stoiker 
sagen: wenn du andern nicht helfen kannst: so sprich, was gehts dich an?<< (Praktische 
Philosophie Herder, AA XXVII 54) 

Den Spectator kannte auch Rousseau und benutzt die stoische Formel im Emile: >>Au-
ßer den wenigen unmittelbaren und sehr spürbaren Beziehungen, die die Dinge zu uns 
haben, haben wir von Natur aus nur eine tiefe Gleichgültigkeit für alles übrige. Ein Wilder 
würde keinen Fuß rühren, um das Funktionieren der schönsten Maschine und alle Wun-
der der Elektrizität zu betrachten. Was geht das mich an? ist das dem Ignoranten 
vertrauteste und dem Weisen angemessenste Wort.<< (3. Buch, 430) 

4,22 Kein Mensch ist ... ] Metapher und Begriff vom >>schweeren Joch der Meinung<< 
konnte Kant bei Rousseau finden: >>Er soll es wissen, erfahren und spüren, rechtzeitig 
spüren, das harte Joch auf seinem stolzen Haupt, das die Natur dem Menschen auferlegt, 
das schwere Joch der Notwendigkeit, unter das sich jedes endliche Wesen beugen muß. Er 
soll diese Notwendigkeit in den Dingen sehen, niemals in der Laune der Menschen.<< 
(Emile, 2. Buch, 208) Denn: »Abhängigkeit von den Menschen dagegen erzeugt alle 
Laster, durch die der Herr und der Sklave sich gegenseitig verderben.<< (197)- Vgl. parallel 
46,15; und 72,3. 

4,24 Das Chimärische der ... ] Vgl. die Anm. von Lehmann in AA XX 491 f.: >>Anspie-
lung auf das bekannte Zitat aus Diog. Laert. V 1,21; vgl. AA VI 470: Freundschaft in ihrer 
Reinigkeit oder Vollständigkeit ... gedacht, ist das Steckenpferd der Romanschreiber; 
wogegen Aristoteles sagt: meine lieben Freunde, es giebt keinen Freund!<<- Vgl. AA XI 
319; AA XV 433 und 687; Starke, Kants Menschenkunde, 91 und hier: 143,31. 

Brandt hat darauf hingewiesen, daß das angebliche Aristoteles-Zitat auf einer Textver-
drehung beruht und es vielmehr heißen muß: >>Wem (viele) Freunde sind, der hat keinen 
Freund. Eine für Platon und Aristoteles typischer Abwehr der Vielheit gegen das Eine, 
keine philiströse Anrede an >Freunde< mit dem Hinweis, daß es keinen Freund gibt!<< (Die 
Interpretation philosophischer Werke, 200) 

4,26 Cervantes hätte besser ... ] Gemeint ist natürlich dessen Don Quichote, der zwi-
schen 1605 und 1615 entstanden ist und 1753 in zweiter Auflage unter dem Titel Des 
berühmten Ritters Don Quixote von Mancha lustige und sinnreiche Geschichte auf 
Deutsch erschien. 

Wenn Kant kritisiert, daß der Don Quichote phantastische Leidenschaften nur lächer-
lich mache, ohne sie in nützliche Bahnen zu lenken, forderte er dem Buch etwas ab, was es 
nicht sein will und noch gar nicht sein kann: - ein Propagandawerk für bürgerliche 
Moralvorstellungen. 

4,28 Die Romane machen ... ] Es ist nicht klar, ob Kant hier bestimmte Romane 
meint, etwa die galanten Schäferromane oder die empfindsamen Briefromane Richard-
sons, oder nur das gängige Verdikt über den unseriösen Roman schlechthin wiederholt. In 



150 Anmerkungen 4,30 

der zeitgenössischen Hierarchie der literarischen Formen stand das Drama obenan, der 
Roman tauchte in der Gattungspoetik kaum auf. Zwar ist nach 1740 ein rapider Auf-
schwung der Zahl der Romanproduktionen zu verzeichnen und der Roman wird entdeckt 
in seinen Propagandamöglichkeiten für die Botschaft der Tugend; dennoch findet das 
Urteil von Johannes Heinrich Heidegger (1633-1698) über die lügenhaften Liebesge-
schichten, um die es im Roman einzig gehe, noch breite Zustimmung. (Vgl. Vossk.tmp, 
Romantheorie in Deutschland, 121-131) Tatsächlich hat Heidegger recht: Die Liebesge-
schichten werden zum eigentlichen Gegenstand der Romanhandlungen, nur ändert sich 
allmählich die Bewertung dieses Fakts. Vgl. dazu die Anm. zu 39,24. 

4,30 Rousseaus Buch dient ... ] Kant meint offenbar den Emile. -Die Frage, wann er 
den Emile gelesen hat, schien durch die gern wiedergegebene Anekdote, die Borowski in 
seiner Kam-Biographie erzählt, hinreichend beantwortet zu sein: »Des J.]. Rousseau 
Werke kannte er alle und dessen Emile hielt ihn bei seiner ersten Erscheinung einige Tage 
von den gewöhnlichen Spaziergängen zurück.<< (Darstellung des Lebens und Charakters 
lmmanuel Kants, zit. nach ed. 1912, 79) 

Der Emile erschien Ende Mai 1762 in Paris, noch im August war]. G. Hamann das 
Buch nicht bekannt. (Vgl. Hamann, Briefwechsel, Bd. 2, 168) Borowski, dessen Aussage 
es nahelegt, das Datum für Kants Lektüre des Emile, unter Berücksichtigung einer Trans-
portdauer von Paris nach Königsberg, in die zweite Hälfte des Jahres 1762 zu verlegen, 
war selbst kein unmittelbarer Zeuge des vor lauter Rousseau-Begeisterung Außer-Takt-
Geratens Kants, der angeblichen >>Normaluhr<< von Königsberg. Denn Borowski verließ 
Königsberg im Juli 1762. (Vgl. Wendland, Ludwig Ernst von Borowski, 12) Vermutlich 
referiert Borowski nur eine ihm zugetragene Anekdote; eine glaubwürdige Information 
zu dem Datierungsproblem bietet er nicht. Doch noch Gulyga übernimmt in seiner 
Kant-Biographie von 1977 den Klatsch Borowskis als Fakt. (Vgl. Gulyga, Kant, 58) 

Daß Kant den Emile erst nach der Jahreswende 1763/64- dem Erscheinungsdatum der 
Beobachtungen - gelesen hat, erscheint ebenfalls unwahrscheinlich: Wir wissen, daß ein 
Exemplar des in Amsterdam im April 1762 erschienenen Cantrat Social im Juli 1762 in 
Königsberg ankam; der Buchhändler Kanter hatte es als Souvenir seinen lesehungrigen 
Freunden mitgebracht (vgl. Hamann, Briefwechsel, Bd. 2, 163). Und wir wissen, daß die 
Nouvelle Heloise, im Januar 1761 veröffentlicht, von Hamann und Scheffner im Januar 
1762 gelesen worden ist (vgl. 104 f. und 122; vgl. Scheffner, Briefwechsel, Bd. 4, 480) und 
zwei Jahre später von Hamann und Mendelssohn rezensiert wurde (vgl. Unger, Hamann 
und die Aufklärung, 346). Der rege Königsherger Briefverkehr belegt, daß Kant seit 
Anfang der 1760er Jahre ein ebenso starkes Interesse an den Schriften des Genfers genom-
men hat, wie Hamann und Scheffner (vgl. Hamann, Briefwechsel, Bd. 2, 9, 104, 122, 
139f., 154f., 156, 336 und Scheffner, Briefwechsel, Bd. 1, 255f., 258, 260f., 263,265, 271, 
274).- (Die Hinweise verdanke ich W. Stark.) 

Diese Nachrichten sprechen dafür, daß Kant noch vorAbfassungder Beobachtungen 
alle drei Schriften Rousseaus gelesen hat. Was in den handschriftlichen Bemerkungen im 
Handexemplar dieser Schrift von Kant protokolliert wird, ist nicht die erste Lektüre eines 
Werks, sondern die kritische Auseinandersetzung mit allen Schriften Rousseaus, ein-
schließlich der beiden Discours mit ihren Anhängen. Den Beweis erbringt die Sammlung 
der Anmerkungen und Belegstellen im vorliegenden Band. 

Zwischen 1761 und 1765 hat Kant wieder und wieder Rousseaus Schriften gelesen, 
denn nach dem »ersten Eindruck<< vom Genie des Autors (35,4) »muß< Kam> den Rous-
seau so lange lesen, bis mich die Schönheit der Ausdrüke gar nicht mehr stöhrt<<. (24, 26) 
Kants Bemerkungen berichten vom zweiten Eindruck und vom allmählichen Abklingen 
der Betäubungserscheinungen. 

Wenn Kant hier notiert, daß Rousseaus Buch die »Alten<< zu bessern dient, verbindet er 
damit einen ganz konkreten Bezug, der aus dem Vergleich mit der Vorlesungsankündi-



4,41 Anmerkungen 151 

gung für 1765-1766 erhellt: >>Diese Methode der sittlichen Untersuchung ist eine schöne 
Entdeckung unserer Zeiten und ist, wenn man sie in ihrem völligen Plane erwägt, den 
Alten gänzlich unbekannt gewesen.<< (AA li 312) 

Es sind die »alten<< Morallehren aus der Zeit vor der Entdeckung Rousseaus, der 
Methode, die »Natur des Menschen, die immer bleibt, und deren eigenthümliche Stelle in 
der Schöpfung<< zu bestimmen. (311) Diese Ethiken basierten zwar auf dem unmittelbaren 
Gefühl des Guten (sentiment), doch aus Mangel an Methode und Präzision tendierten sie 
dazu, das wirkliche Wesen der menschlichen Natur mit seinen zufälligen Erscheinungs-
formen zu verwechseln. Die Erwähnung von Shaftesbury, Hutehesan und Hume (311) 
stellt dann vollends klar, daß Kant von den Moral-Sense-Philosophen spricht. 

4,34 Moralischer Luxus ... ] Mitleid als moralischer Luxus und Chimäre erscheint bei 
Kant und Rousseau immer wieder auf der schwarzen Liste, die all die üblen Folgen 
übertriebener Verfeinerung im Gesellschaftszustand verzeichnet. (Vgl. u. a. 108,1) 

Im 2. Discours hatte Rousseau das Mitleid als einen natürlichen Widerwillen dagegen 
erklärt, andere Menschen leiden und sterben zu sehen. In dieser Phase fehlt noch das 
Moment der Einbildungskraft, wodurch sich der Mitfühlende in das andere Wesen ver-
setzt und aus dieser Identifikation heraus handelt. Der Stilisierung des ursprünglich 
einfachen Gefühls zur allgemeinen Menschenliebe und sentimentalen, wortreichen und 
tatenarmen Teilnahmebekundung entspricht die in der Gesellschaft vorherrschende Praxis 
der Mitleidlosigkeit. Im Emile spricht Rousseau dem Kind das Mitleid und Mitgefühl wie 
die »affections<< überhaupt ab -Triebe, die er dem Wilden konzediert hatte und die eine 
moralische Beziehung zu anderen Menschen, ein »Sentiment relatif<<, voraussetzen. Die 
ganze Entwicklung der Beziehungsgefühle vom Mitleid über die »humanite<< zu Freund-
schaft, Moral, Religion und Gewissen bis schließlich zu Liebe, Ehe und Bürgertugend, 
wie sie Rousseau im 4. und 5. Buch beschreibt, dient dem Nachweis, daß nicht die 
Gesetze, nicht die von der Religion geforderte allgemeine Menschenliebe und nicht die 
rational-aufklärerische Pflichtenlehre, sondern das moralische Gefühl den Menschen zu 
klarsichtigem und tatkräftigem Mitleid bestimmen kann. Der moralische Instinkt entsteht 
gleichursprünglich mit dem »amour de soi<<, während die Eigenliebe (»amour-propre<<)-
ein im Gesellschaftszustand entstehendes künstliches Gefühl -, die Individuen dazu 
bestimmt, einzig ihrem Eigennutz zu folgen. 

Der menschlichen Anlage der Perfektibilität entsprechend könnten mit zunehmender 
Verstandesfähigkeit die ursprünglich einfachen Gefühle des Mitleids und der Selbstliebe 
(bzw. die eigennützigen und gemeinnützigen Instinkte) die Grundlage einer selbstbe-
stimmten und frei gewählten Unterwerfung unter den allgemeinen Willen und die Über-
einstimmung mit dem allgemeinen Wohl sein. Dem stehen jedoch die Metamorphosen der 
Eigenliebe im Wege, die sich im Vergleich mit anderen verwandelt in Neid, Eifersucht, 
Eitelkeit, Hochmut und Stolz. Innerhalb einer Gesellschaft, wo der freie Wille versklavt 
wird durch die ungerechte soziale Ordnung und die menschlichen Beziehungen entartet 
sind, weil die Fähigkeit, sich in den anderen hineinzuversetzen, auf narzißtisch orientierte 
und prämierte Vergleiche beschränkt ist - in einer solchen Gesellschaft wird Moral zum 
Luxus. 

Zum Begriff »Sentiment<< vgl. 86,23; 92,16; 131,5; 140,34; und die Definition, die sich 
in Hornes 1763 übersetzen Elements of Criticism findet: »Every thought suggested by a 
passion or emotion is termed a sentiment.<< (Bd. 2, 149) Zur Interpretation vgl. Forschner, 
Gesetz und Freiheit, 128. 

4,41 Die natürlichen Erhebungen ... ] Sich zum Stande eines Handwerkers zu erheben 
und diese Erniedrigung als Erhöhung aufzufassen- ein solches Paradox (das, indem es die 
Normen einer hierarchisch-ständisch organisierten Gesellschaft einfach umkehrt, verrät, 
wie sehr ihre Werteskala verinnerlicht wurde) hat Kant natürlich von Rousseau. Emiles 
Erzieher läßt ihn ein Handwerk lernen, um »ihn in den Stand des Menschen zu erheben<< 



152 Anmerkungen 5,27 

(3. Buch, 412). »Unglücklicherweise können wir nichtallunsre Zeit an der Werkbank 
zubringen. Wir sind keine Arbeiter-Lehrlinge, wir sind Menschen-Lehrlinge; und die 
Lehrzeit dieses letzteren Berufs ist mühevoller und dauert länger als die andere .... unser 
Ehrgeiz ist nicht so sehr darauf aus, schreinern zu lernen, als uns zum Stand des Schrei-
ners zu erheben.« (423) 

4,43 Die verhältnismäßige Schätzung ... ] Die Standesunterschiede beruhen primär auf 
der verhältnismäßigen Schätzung der Menschen untereinander: vgl. Rousseau, 3. und 4. 
Buch des Emile; und die Parallelstellen hier: 28,25; 76,5; 76,28; 78,20; 135,1 u. ö. 

5,4 Es ist leichter ... ] Vgl. Rousseau, Emile, 116, 133,412 und hier: 18,34. 
5,8 Die Gelehrten in ... ] Den Grund für die Erwähnung dieser Sitte kann man der 

einschlägigen Stelle in Kants physischer Geographie entnehmen: »Die Gelehrten (in 
China) schneiden sich die Nägel an ihrer linken Hand niemals ab zum Zeichen ihrer 
Profession.« (AA IX 378) (Der Hinweis stammt von W. Stark.) 

5,10 Unter allen Ständen ... ] Die Profession des Gelehrten, unnütz im Naturzustand, 
durch Eitelkeit, Arroganz und Dummheit entartet und völlig überschätzt im Gesell-
schaftszustand, bleibt für Kant dennoch eine ganz besondere. Im Stand der Unterdrük-
kung wird Wissenschaft als ihr eigenes Gegengift unentbehrlich. 

Zu Kants Auffassung von der Rolle der Wissenschaft vgl. 2,5; 3,19; 5,27; 11,7; 18,21; 
28,24; 31,3; 31,14; 31;23; 32,10; 33,17; 33,33; 33,38; 36,1; 36,20; 83,23; 93,26; und 
120,23; bei Rousseau vgl. 1. Discours, Schriften I, 55 und 2. Discours, Schriften I, 1.35. 

5,27 Weil in dem ... ] Während im >>natürlichen Zustande« Vernunft und Güte den 
Menschen ohne Wissenschaft und Zwang regieren können, bedarf er dazu im G"sell-
schaftszustand, der selbst ein gewaltsamer Zustand ist (82, 10), des Zwangs. Das Tugend-
gesetz zwingt ihn zum Guten, nur die Wissenschaft kann ihn zur Vernunft zwingen. 
Das Glück aber ist verloren: »Der ist glücklich, der gut ist ohne Tugend ... Der ist 
glücklich, der verständig ist ohne Wissenschaft.« (Praktische Philosophische Herder, 
AA XXVII 64) 

Vgl. ebenso 50,3; 60,34; 118, 16; 121 und AA XX 184; Versuch über die Krankheiten des 
Kopfes, AA li 269; TrCiume eines Geistersehers, AA li 372 und AA IV 404 f. 

Zur Interpretation vgl. Schmucker, Die Ursprünge der Ethik Kants, 210f. Zum inhalt-
lichen und sprachlichen Vorbild Rousseau vgl. den Emile, 5. Buch: >>Im tiefsten Wald 
geboren, hätte er- glücklicher und freier gelebt; da er aber gegen nichts anzukämpfen 
gehabt hätte, um seinen Neigungen nachzugehen, wäre er gut gewesen ohne Verdienst, er 
wäre nicht tugendhaft gewesen; und jetzt kann er es trotz seiner Leidenschaften sein. 
Allein der Anschein der Ordnung läßt ihn sie erkennen und lieben. Das allgemeine \X'ohl, 
das anderen nur als Vorwand dient, ist für ihn allein ein wirklicher Beweggrund. Er lernt, 
sich zu beherrschen, sich zu überwinden, sein eigenes Interesse dem allgemeinen Inter-
esse zu opfern.<< (941) » ... obgleich wir Gott gut nennen, nennen wir ihn nicht tugend-
haft, weil es für ihn keiner Anstrengung bedarf, das Gute zu tun ... ich habe dich eher gut 
als tugendhaft gemacht. Wer aber nur gut ist, bleibt es nur solange, wie es ihm angenehm 
ist: Die Güte zerbricht und vergeht unter dem Schock der menschlichen Leidenschaf-
ten ... Was ist nun der tugendhafte Mensch? Derjenige, der sein Verlangen zu besiegen 
weiß; denn damit folgt er seiner Vernunft, seinem Gewissen; er tut seine Pflicht; er hält 
sich in der Ordnung, und nichts kann ihn davon ablenken. Bis jetzt warst du nur schein-
bar frei; du besaßest die widerrufliche Freiheit eines Sklaven, dem man nichts befohlen 
hat. Nun sei wahrhaft frei; lerne dein eigener Herr zu werden; ... << (887) 

Rousseau hat zwar immer zwischen natürlicher Güte und erzwungener Tugend unter-
schieden, aber in der Bewertung geschwankt. Während im Emile der Selbstzwang der 
Tugend als positive Grundbedingung für die Erhaltung der Freiheit des einzelnen in der 
Gesellschaft angesehen wird, ist Rousseau die Notwendigkeit der zwanghaften Tugend-
ethik im ganzen eher Beweis für den Fortschritt der menschlichen Gattung zum Schiech-




