
Hartwig Schmidt

Nichts und Zeit

Metaphysica dialectica – urtümliche Figuren

Meiner



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische 

Daten sind im Internet über ‹http://dnb.d-nb.de› abrufb ar.
ISBN: 978-3-7873-1840-7

www.meiner.de

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2007. Alle Rechte vorbehalten. Dies betrifft   
auch die Vervielfältigung und Übertragung einzelner Textabschnitte durch 
alle Verfahren wie Spei cherung und Übertragung auf Papier, Transparente, 
Filme, Bänder, Platten und andere Medien, soweit es nicht §§  53 und 54 URG 
ausdrücklich gestatten. Umschlagabbildung: Salvador Dalí, Weiche Uhren. 
Umschlaggestaltung: Jens-Sören Mann. Satz: Type & Buch Kusel, Hamburg. 
Druck und Bindung: Druckhaus Nomos, Sinzheim. Werkdruck papier: alte-
rungsbeständig nach ANSI-Norm resp. DIN-ISO 9706, hergestellt aus 100% 
chlorfrei gebleichtem Zellstoff . Printed in Germany.



INHALT

VORREDE  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  7

EINFÜHRUNG

Diff erenz von Diff erenz und Unterschied . . . . . . . . . . . . . . . . . .  17
Es ist – Unterschiedenheit resp. Entität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  22
Es ist nicht – Negation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  26
Es ist nicht, was es ist – Antinomie. Neufassung des 

Satzes vom Widerspruch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  36
Es ist doch, wenn es nicht ist – das Nichtseiende  . . . . . . . . . . .  44
Das Etwas – eine stoische Inspiration  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  48
Etwas und SPF – die Beschaff enheit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  51
Off enheit und Geschlossenheit – die paradoxe Wendung  . . . .  52
Diff erieren und Negieren – die Andersheit  . . . . . . . . . . . . . . . .  58
Es gibt – das fragwürdige Es, das gibt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  62

DAS NICHTS

Das Nichts ist nicht? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  67
Das Nichts ist nichts?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  70
Das Nichts gibt es?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  75
Nichts gibt Etwas  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  79
Neutralität, Jenseitigkeit und Transzendenz . . . . . . . . . . . . . . . .  82
Die Aporie des Nichts  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  87
Nichten selbst, Nichten an sich und nichten-ohne-sich  . . . . . .  94
individuus, individuieren und adindividuieren  . . . . . . . . . . . . .  105
Das Nichts: adindividuieren  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  113
Performative Denkweisen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  121
Das Nichts: daß Etwas gegeben  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  123
Das genuine Individuum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  126
Die Individuation  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  133
Das Individuum mit der Individuation als Individualität  . . . .  136



DIE ZEIT

Zeit, Ereignis und Zeitigen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  141
Anders als Bewegung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  145
Die sogenannte Uhrzeit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  151
Physikalische Chronometrie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  156
Daßheit und Washeit – Entscheidung eines augustinischen 

 Aporems  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  164
Die implosive Off enheit der Gegenwart – Entscheidung eines 

 zweiten augustinischen Aporems  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  170
Unmittelbares Wiederholen – Dissens mit Hegel  . . . . . . . . . . .  175
Leere Sinnlichkeit – Dissens mit Husserl  . . . . . . . . . . . . . . . . . .  181
Kreative Gegebenheit – Dissens mit Bergson  . . . . . . . . . . . . . .  185
Zeitliche Nihilität – Dissens mit Heidegger  . . . . . . . . . . . . . . . .  193
Das Ereignis par excellence – das Werden und sein Luxurieren  218

Anmerkungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  226

Personenregister  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  234

6 | inhalt



VORREDE

Das Nichts will weder wie ein Etwas noch einfach wie nichts genom-
men werden, will mit irgendeinem Etwas genausowenig verwechselt 
werden wie mit irgendeiner Negation, und handle es sich um die 
äußerste, die kurz nichts heißt. Jenseits von Etwas und nichts hat 
man es zu denken – das ist die Richtung, die mein Text dem Denken 
des Nichts gibt. Von der Tradition weicht er ab, soweit sie das Nichts 
in der einen oder anderen Weise auf Negation zu reduzieren bemüht 
war. Zumeist tat sie das. Das Nichts als eine besonders ausladende 
Negation und diese Negation als das sogenannte Nichtsein, darin 
besteht nachgerade ein Stereotyp der abendländischen Philosophie-
geschichte. Keineswegs allein der älteren, wenn man daran denkt, 
wie noch mitten im 20. Jahrhundert Jean Paul Sartre  zwischen den 
Begriff en des Nichts und des Nichtseins übergangslos wechselte, als 
bildeten sie Synonyme1. Aus der bedrückenden Enge solcher Gleich-
setzung verdient der Gedanke ans Nichts erlöst zu werden. Dabei 
kann trotz übermächtiger Traditionslinien an theoriegeschichtlich 
bereits verfügbare Einsichten angeschlossen werden. Vor allem im 
neuzeitlichen Philosophieren wurden die Gegenstimmen vernehm-
bar – als Hegel  zwischen Nichts und Nichtsein zu unterscheiden 
suchte2, Schelling  die Negation erst im Übergang vom Nichts zum 
Etwas auft auchen sah3 und Heidegger  schließlich das Nichts sowohl 
gegen das Nicht als auch gegen die Negation verwahrte4. An die 
inspirierenden Einsichten läßt sich allerdings nur anschließen. Von 
der durch Heidegger vorangetriebenen Emanzipation aus der Enge 
der Negation profi tierte die Aufmerksamkeit für Gestalten, in denen 
uns das Nichts begegne, ungleich mehr als der Begriff  des Nichts. Je 
gediegener die begegnenden Gestalten gedacht wurden, desto mehr 
muß die dem Begriff  gegenüber geübte Zurückhaltung auff allen. 
Diese Reserve aufzugeben, blieb Aufgabe, und ist das auch nach 
neueren Arbeiten zum Th ema geblieben. Bis auf den Tag müht man 
sich, den Begriff  des Nichts als einen der Negativität zu deuten und 
unter bloß extensional radikalisierenden Titeln wie schlechthinnige 
Negation5 zu reinternieren.

Während der Begriff  der Negation in gewissen Diskursregionen 

 | 7



bis heute die maßlose Anwendung fi ndet, für die symptomatisch die 
angestrengte Reduktion des Nichts steht, geriet er in anderen Regio-
nen in Verruf. Unbehagen an der Negation breitete sich aus, und 
keineswegs nur dort, wo es in dem schrillen Urteil eklatierte, die 
Negation habe – mit einem bekannten Ausdruck von Octavio Paz  
– aufgehört schöpferisch zu wirken. Darauf ließ und läßt sich nun 
auf mannigfache Weise reagieren. Eine Möglichkeit wurde darin 
gesehen, die Negation aus dem Kreis der denkmächtigen, Denk-
weise prägenden Kategorien zu entlassen und durch einen anderen 
Begriff  zu ersetzen. Etwa durch den der Diff erenz, wie das in beson-
ders leicht nachvollziehbarer Weise Gilles Deleuze  verheißen hat6. 
Eine andere Aussicht eröff net sich, wenn man die guten Gründe, die 
für jenes Unbehagen sprechen, weniger in der Eigentümlichkeit der 
Negation als vielmehr in ihrer Paradigmatisierung, Dogmatisierung 
oder Prinzipialisierung fi ndet. Sodann gilt es die Negation, statt sie 
an den Rand der Terminologie drängen zu wollen, in der Mitte der 
Denkweise zu relativieren, sie gerade unter dem Begriff  der Nicht-
heit oder Nihilität zu relativieren, sie also vor Dogmatisierung zu 
bewahren, indem sie als eine und nur eine Gestalt der Nichtheit 
erkannt wird. Dieser Aussicht hat sich der vorliegende Text ver-
schrieben. Er folgt der Erwartung, daß die Negation weder als das 
einzige, noch gar als das führende nichtende Verhalten7 gelten kann. 
Nichten und Verneinen, Nihilität und Negativität werden sich näher 
besehen als diff erent erweisen. Ganz so wie das lateinische non nur 
bedingt nein bedeutet, das eine Mal mit nein, das andere Mal mit 
nicht übersetzt werden will. Eine vertraute Regel, die zur theoreti-
schen Erwartungshaltung ermuntern darf. Die Erwartung einmal 
ausgebildet, springen einschlägige Phänomene ins Auge. Allererst 
an der Zeit. Das Noch-nicht und Nicht-mehr, ohne das die Zeit kaum 
denkbar, gibt ein solches Phänomen her. Hegel  tat ihm Gewalt an, 
als er in der Zeit blanke Negativität wüten und zur ganz abstrakt auf 
sich bezogenen schrumpfen sah.8 Dabei widersetzt sich das Nicht-
mehr einer Deutung unter Begriff en der Negation wie kein und 
nichts auf fühlbare Weise. Was nicht mehr geschieht, ist dennoch 
alles andere als kein Geschehen und in diesem Sinne ungeschehen, 
nicht geschehen. Unter Umständen werden wir sogar darauf po-
chen, daß es niemals wie ungeschehen gemacht werden darf, nie-
mals mit tilgender Negation zu rechnen hat. Innerhalb der Figur des 

8 | nichts und zeit



Nicht-mehr bedeutet nicht off ensichtlich etwas anderes als im Falle 
der Negation oder Verneinung. So zeichnet sich an der Zeit eine 
Nichtheit ohne Negativität ab. Und man braucht noch nicht einmal 
zu unterstellen, in Phänomenen wie diesem begegne einem das 
Nichts, um zu sehen, wie sehr ihr Begreifen einer grundbegriffl  ichen 
Vergewisserung bedarf, die schon das Nichts gleichgültig gegen 
Negation denkt. Von daher muß es sich verstehen lassen, was die in 
Negativität unaufl ösliche Nihilität ausmacht, inwiefern sie derart 
irreduzibel ausfällt, daß unser Wort nicht nur bedingt zur Vernei-
nungspartikel taugt. Das Nichts und die Zeit, bis an diesen Punkt 
will ich die Untersuchung führen.

Für die Wahl des Th emas gibt es noch ein Hintergrundmotiv. Es 
betrifft   das Schicksal der Dialektik. Es betrifft   mithin eine ganze 
Familie von Denkweisen; wenn im vorliegenden Text der Begriff  der 
Dialektik fällt, ist durchweg an eine Vielfalt geistverwandter Den-
kungsarten gedacht.9 Bis heute wirken wenigsten drei Konzeptionen 
der Dialektik fort. Zum einen die topische Dialektik. Hierzulande ist 
es vor allem Rüdiger Bubner , der die Dialektik als Topik konzipiert 
hat.10 Das ideengeschichtliche Vorbild liefert die aristotelische Topik, 
insbesondere mit ihren ersten beiden Kapiteln.11 Eine Kunst des 
Erfi ndens nennt Aristoteles  dort die Dialektik. Ein Erfi nden von 
ersten Prinzipien für sämtliche Wissenschaft en, das sich dazu spe-
zifi scher Schlüsse mit gewissermaßen lebensweltlich gestützten 
Prämissen bedient. Zum anderen die hermeneutische Dialektik, als 
deren Stammvater Friedrich Daniel Schleiermacher  gilt. Hans-Georg 
Gadamer  hat sie als die Kunst konzipiert, im Wechselspiel von Fra-
gen und Antworten, im Auffi  nden der eigentlichen Fragen das 
Denken ins Off ene zu stellen, es zu öff nen und off en zu halten, auf 
daß sich uns tiefere Wahrheit off enbare.12 Schließlich, aber nicht 
zuletzt: Dialektik in jener Gestalt, die ihr vornehmlich Hegel  gege-
ben hat, die man gemeinhin Widerspruchsdialektik nennt, die mir 
am treff endsten allerdings als Dialektik der Negativität bezeichnet 
zu werden scheint. Denn ihr Element ist das Prinzip der Negativität. 
Alles hat notwendig sein Negatives an sich – was es ist, kann es nur 
sein, indem es ebensogut nicht das ist, was es doch ist – so treibt es 
von sich aus über sich hinaus. Diese Konzeption der Dialektik ist 
von der Absicht, über Nichts und Zeit, Nihilität und Negativität 
nachdenken zu wollen, am direktesten betroff en. Dem Prinzip der 

vorrede | 9



Negativität verdankt sich die enorme Beweglichkeit, die an Hegels 
Denken erstaunt, und im Vergleich mit der sich die Denkungsart 
der Kritiker zumeist wie eine intellektuelle Immobilie ausnimmt. 
Ihm sind aber auch gewisse Schranken geschuldet. So bleibt seine 
Dialektik eine dichotomische, darin hält sie es mit der von ihr so oft  
verschmähten traditionellen Logik. Dialektik muß dichotomisch 
bleiben, solange sie der Negation huldigt, deren Zweiwertigkeit das 
Logiklehrbuch per Matrix beteuert. Es blamiert die Dialektik nicht, 
daß man ihr Schranken vorhalten kann. Wie sollte ausgerechnet von 
ihr die fertige Form erwartet werden dürfen? Dialektik tendiert 
dazu, sogar ihr Wesen zu ändern. Diese Neigung läßt zumal das 
Prinzip der Negativität erkennen. Seine Figur – daß ein Jedes das 
Negative seiner an sich hat und ebendeshalb über sich hinausweist 
– muß das Prinzip selbst auch durchlaufen. Negativität wäre alles 
andere als dialektisch, triebe sie nicht von sich aus über Negativität 
hinaus. An dieser Stelle setzt besagtes Hintergrundmotiv ein: Wenn 
etwas über eine Dialektik, deren Grenzen das Prinzip der Negativi-
tät gezogen hat, hinausführt, dann das Sinnen auf die in Negation 
keinesfalls aufgehende Nihilität. Und es käme alles andere als ver-
wunderlich, wenn einem in dieser Suchrichtung die anderen dialek-
tischen Figuren – die Kunst des schlüssigen Erfi ndens und die 
Kunst, fragend das Denken ins Off ene zu stellen – auf neue Weise 
begegneten. Aber das soll einstweilen ein hintergründiges Motiv 
bleiben. 

Bevor ich nun anfange, erklärte Absichten auszuführen, stellt 
sich noch die alte Frage nach dem Anfang in der Philosophie. Sie 
zielt eigentlich auf das Anfangen des Philosophierens. Jeder philo-
sophische Gedankengang hat dort anzufangen, wo Philosophieren 
anfängt. Womit fängt es an? Damit, etwas Selbstverständliches als 
unselbstverständlich zu gewahren, um sich schließlich seiner verge-
wissern zu müssen. Indem von etwas Selbstverständlichem gewahr 
wird, wie unselbstverständlich es sich näher besehen ausnimmt, wie 
rätselhaft , merkwürdig, fragwürdig, entsteht jenes Staunen, mit dem 
nach Meinung der Alten alles Philosophieren beginnt. Durch ein 
Staunen vermittelt, ist Philosophieren lustvoll. Daß es sich in dieser 
einen Bestimmung so wenig erschöpft  wie in jeder anderen, versteht 
sich. Es genügt an dieser Stelle, das Philosophieren von seinem An-
fang her zu charakterisieren. Der aber liegt darin, Selbstverständ-

10 | nichts und zeit



liches unselbstverständlich zu machen und dieserart die Vergewis-
serung heraufzubeschwören. Die Philosophie kennt keinen aparten 
Gegenstandsbereich, schon gar nicht einen von größter Allgemein-
heit. Philosophieren kann man über ein einziges Individuum, sogar 
mit Befunden, die allein seiner Einzigartigkeit gerecht zu werden 
suchen. Genuin philosophische Fragen lassen sich weder gegen-
ständlich eingrenzen noch gleichsam dingfest machen. Worin be-
steht zum Beispiel ein philosophisches Fragen nach der Zeit? Selbst 
nach dem Wesen der Zeit wird nur allzuoft  hoff nungslos unphilo-
sophisch gefragt. Von welcher Art der Bewegung die Zeit ihrem 
Wesen nach sei, von der Art der Kinesis oder der Metabole? Das ist 
so eine Frage – Ilja Prigogine  hat sie zugunsten der Metabole ent-
schieden13 – eine von den ganz und gar unphilosophischen Wesens-
fragen; arglos nimmt sie die ausgesprochene Selbstverständlichkeit 
hin, daß die Zeit halt vergeht, verrinnt, verläuft  und schon deshalb 
irgendeine Art von Bewegung ausmachen muß, wenn nicht die eine, 
dann die andere, auf alle Fälle eine der Bewegung. Aber wenn die 
Zeit für eine Bewegung gehalten werden dürft e, müßte sie doch wie 
jede Bewegung in der Zeit geschehen. Die Zeit müßte dann noch 
ihrerseits eine Zeit haben. Und soweit man die Zeit selbst wieder in 
der Zeit geschehen sieht, hat man die Frage nach ihr off enkundig 
mehr vor sich hergeschoben als beantwortet. In Überlegungen wie 
dieser geriet für Aristoteles , Plotin , Bolzano  eine Selbstverständlich-
keit von besonderer Hartnäckigkeit höchst unselbstverständlich. 
Erst die daraus entspringende Frage gehört zu den eigentlich philo-
sophischen. Wie läßt sich die Zeit anders als Bewegung begreifen, 
mithin anders auch als jene Bewegung, die Ruhe genannt wird, 
obwohl es jenseits von Bewegung und Ruhe gar nichts geben zu 
können scheint? Erst die erlebte und in Erstaunen versetzende Frag-
würdigkeit des bis dahin fraglos Gewissen stift et genuin philosophi-
sche Fragen. Unter den kunstvollen Weisen des Philosophierens 
verdanken viele ihre geistesgeschichtliche Wirkungsmächtigkeit 
namentlich der Kraft , die sie gegen den Sog des Selbstverständlichen 
aufzubieten helfen. Die Antinomik etwa, die Immanuel Kant  gerne 
im Kanon der Philosophie etablieren wollte, weil sie die Vernunft  
zur Selbstprüfung nötigt, sie mit der Nase darauf stößt, wie tief sie 
noch in gemeinen Menschenverstand verstrickt ist, vor allem in die 
ihm so selbstverständliche Annahme, bloße Erscheinungen für 

vorrede | 11



Dinge an sich selbst halten zu dürfen.14 Oder die transzendentale 
Epoché, die Edmund Husserl  praktiziert hat, um sich des Selbstver-
ständlichen in der Form des natürlichen Seinsglaubens zu enthal-
ten.15 Oder der von Ludwig Wittgenstein  aufgegebene Kampf gegen 
die Verhexung unseres Denkens durch die Sprache16, der doch ge-
rade deshalb geführt werden muß, weil das Selbstverständliche sein 
mitunter schon grauenhaft es Beharrungsvermögen nicht zuletzt aus 
der Festschreibung, aus sprachlicher Fixierung bezieht. Des Th omas  
methodische Antithetik, Hegels  Anspruch, das Bekannte erst noch 
erkennen zu müssen, Martin Heideggers  Art, die philosophischen 
Auff assungen im Hinterfragen und Überschreiben vulgärer Auff as-
sungen zu gewinnen – alles Weisen der Verunselbstverständlichung. 
In der Haltung zum Selbstverständlichen diff eriert Philosophie von 
vornherein mit Wissenschaft . Wissenschaft  strebt danach, sich 
gleichsam wie ein Hochhaus auf bebensicherem Fundament aufzu-
türmen. Ihre Legitimation steht und fällt damit, ihr Anspruch auf 
Exaktheit, auf Beweiskraft , auf überlegenes Expertenwissen. So 
trachtet sie nach gesicherten Grundlagen, sucht nach Ausgangs-
punkten von einer über allen Zweifel erhabenen Gewißheit. Solche 
Gewißheit läßt sich allein in zwei Sphären fi nden. Beim Glauben 
oder beim Selbstverständlichen. Aufgeklärt wie man ist, hat man 
sich für das letztere entschieden und verleiht ihm seriöse Taufna-
men, nennt es die Axiome, die Lemmata, das Evidente, die gesicher-
ten Protokollsätze, die absoluten Daten, die zuverlässigen Quellen. 
Natürlich hat die Wissenschaft  in ihrer ertragreichen Geschichte so 
manche Selbstverständlichkeit überführt – etwa die von Sonnenauf-
gang und Sonnenuntergang auf das Sinnfälligste bezeugte Bewe-
gung der Sonne um die Erde – ja, strenge Wissenschaft  muß einfach 
jeweils bestimmte Selbstverständlichkeiten überführen, um das 
Ihrige zu vollbringen, sie kann das aber nur zu dem Preis leisten, 
dafür bei jeweils anderen ihre fraglos gewissen Ansätze zurückge-
winnen zu wollen. Die Philosophie geht anders vor. Sie trachtet 
nicht nach Ausgangspunkten und Grundlegungen von unzweifel-
haft er Gewißheit. Es sei denn, man versucht sie wissenschaft lich zu 
betreiben, wie das René Descartes  mustergültig vorgegeben hat, mit 
seinem Versuch, beim Ich-denke eine gegen Zweifel resistente Ur-
prämisse festzuschreiben, um dabei prompt einer Selbstverständ-
lichkeit aufzusitzen, die inzwischen von einer echten Wissenschaft  

12 | nichts und zeit



mit unverkennbarer Süffi  sanz demontiert wird, der Unterstellung 
nämlich, daß ich es bin, der denkt, wenn ich sage und meine, daß 
ich denke. Anstatt bei Grundlegungen von zweifelsfreier Gewißheit 
zur Ruhe kommen zu wollen, ist Philosophie die Furie unentwegter 
Vergewisserung. Die Sicherheit, die sie zu bieten hat, besteht vor-
nehmlich in der Aussicht, ihr vergewisserndes Tun mit Sicherheit 
fortzusetzen. In der Wissenschaft  darf man unbehelligt einen Ansatz 
damit rechtfertigen, daß er von selbst einleuchtet, daß er evident ist. 
In der Philosophie gibt es kaum etwas, das so unlauter anmutet wie 
dies. Noch in ihren Gefi lden auf Selbstverständlichkeit zu pochen, 
grenzt an Dummheit, an die Manier, Grenzen zu verkennen, die zu 
erkennen man eigentlich intelligent und gebildet genug ist. Das 
Selbstverständliche versteht sich gern von selbst, d. h. grundlos. 
Philosophie läßt den klammheimlich erhobenen Anspruch, grund-
los gelten zu dürfen, nicht gelten, indem sie erst dem Unselbstver-
ständlichen traut. Dadurch ist sie von Anfang an rational. Gleich-
wohl sie am Ende sogar die selbstverständlich gewordene Formel 
Nihil est sine ratione unselbstverständlich machen wird, um womög-
lich doch noch auf etwas Grund- und Bodenloses zu stoßen. So ist 
sie rationalen Geblüts, aber nicht rationalistisch. Wie sie schon 
lustvoll ist aber nicht unbedingt hedonistisch. Wissen ist Macht, 
sonderlich wenn es sich von selbst versteht. Auf das selbstverständ-
liche Wissen stützt sich mancherlei Macht, zumal die Diktatur des 
Man, die im trendbewußten Diskursbetrieb leichtes Spiel hat. Mit 
der bekommt Philosophie, die auf sich hält, zu tun. 

Das Selbstverständliche hat seinen angestammten Platz, seinen 
typischen Ort, nicht überall ist es zu Hause. Wenn ich Gedanken-
stränge, theoretische Netzwerke oder die mentalen Strukturen 
ganzer Lebenswelten durchmustere und auf Selbstverständliches hin 
inspiziere, fi nde ich es weniger in Konsequenzen, Konklusionen und 
Ausläufern als vielmehr in den jeweiligen Denkeinsätzen, Ausgangs-
punkten und Fundamenten. Richtig heimisch ist es in den eher still-
schweigend als ausdrücklich gemachten Voraussetzungen derselben. 
Dort breitet sich seine einheimische Sphäre aus, in alldem, was aus-
gesprochene Grundsätze, Grundüberzeugungen, Grundbegriff e, 
unausgesprochen unterstellen. In der natürlichen Einstellung, im 
kulturgeschichtlich sedimentierten Apriori, im Horizont von Le-
benswelten und anderen Kulturräumen. Dort liegt es verborgen, 

vorrede | 13



verborgen durch entrückende Ferne oder blind machende Nähe. Die 
Philosophie, die ihm von Anfang an nachstellt, hat schon deshalb 
über kurz oder lang mit Fundamentalem, mit sogenannten letzten 
Dingen zu schaff en. Allerdings, und das erheischt mindestens 
gleichstarke Betonung, sie befaßt sich mit ihnen doch nicht gera-
dezu, nicht auf schlicht defi nierende, klassifi zierende, kompilierende 
Weise, sondern so, wie sie gerade in ihrer Fundamentalität, im Status 
des Grundlegenden durchsetzt und untersetzt sind mit lauter von 
selbst einleuchtenden, fraglos gewissen Unterstellungen, und sei es 
nur mit der Unterstellung, daß es sich bei ihnen um Grundlegendes 
handelt. Begriff e, die wie der des Seienden als grund legende gelten, 
kann man auf das Genaueste defi nieren, kompilieren und klassifi -
zieren ohne eine einzige philosophische Überlegung angestellt zu 
haben. Keiner dieser Begriff e verbürgt von sich aus den philosophi-
schen Gebrauch. Philosophisch statt bloß weltanschaulich werden 
sie gebraucht, nicht ohne sie als Hort und Bastion der Selbstver-
ständlichkeit auszumachen und in eine vergewissernde Bewegung 
hineinzuziehen. Beides zusammengenommen, der einheimische 
Ort der hartnäckigsten Selbstverständlichkeiten einerseits und der 
typisch philosophische Umgang mit ihnen andererseits, macht das 
Philosophieren zu einem Tun, das am treff endsten das alte Wort 
metaphysika herauskehrt. Die Fügung von meta und physika ver-
stand sich urtümlich vordergründig örtlich und durchdringend 
gegenständlich, indem sie zunächst dasjenige auszeichnet, was nach 
der physis komme und als solches zum Gegenstand einer aparten 
Disziplin erhoben zu werden verdiene. Später dann verstand sie sich 
eher inhaltlich, als eine eigentümliche Figur, als eine gewisse Wen-
dung; ganz ähnlich dem Umschlagen und Hinausgehen, das der 
Begriff  der Metabole assoziiert. 17 Diesen Sinnes meint sie das Sich-
abwenden von der physis und gleichzeitige Sichhinwenden zu etwas 
anderem. Vom Seienden der physika sich abzuwenden, wegzuwen-
den, und zugleich zu einem anderen sich hinzuwenden; hin zu ei-
nem anderen Seienden und zum Seienden überhaupt, hin vielleicht 
auch zu einem eigentlich Seienden, hin schließlich aber zu alldem, 
was es jenseits vom Seienden zu denken gibt. Dies meinend, kehrt 
die alte Wortfügung in der Tat eine Wendung und Figur heraus, die 
das Philosophieren von Anfang an vollführt und durchläuft . Es ist, 
als würde man die typisch metaphysische Figur näher ausformulie-

14 | nichts und zeit



ren, wenn man sie eingedenk dessen, wie Philosophieren anhebt, 
folgendermaßen überschreibt: Vom Seienden der physika in seiner 
ganzen Selbstverständlichkeit sich abwenden, zugleich sich ihm erst 
zuwenden, sich ihm als einem anderen, weil unselbstverständlich 
gewordenen zuwenden – so wie es eben anders als von selbst sich 
versteht, anders als fraglos gewiß sich darbietet – sich mithin seiner 
vergewissern, um in der Vergewisserung seiner selbstevidenten 
Aura bei etwas ganz anderem anzulangen, jenseits des Seienden 
nämlich. In der Richtung solcher Wendung winkt dem Denken die 
unselbstverständliche Wahrheit18, die Wahrheit der Vergewisserung, 
die kurz Weisheit heißt. So ist Philosophieren von vornherein meta-
physisch und der Begriff  der Metaphysik der passende Beiname für 
klassisches (oder neoklassisches) Philosophieren.

Meine Untersuchung wird konsequenterweise bei einer beson-
ders hartnäckigen, um nicht zu sagen, ordinären Selbstverständlich-
keit einsetzen. Mich ihrer vergewissernd, stoße ich auf ein eher 
unselbstverständliches Gebilde. Auf die Diff erenz von Diff erenz und 
Unterschied. Innerhalb dieser Diff erenz fi ndet sich das Seiende und 
Nichtseiende plaziert, aber nicht allein das, sondern auch etwas, das 
zu beiden neutral, ja jenseitig steht, und das nach einer auf die Stoa 
zurückgehenden Anregung als das Etwas bezeichnet werden soll. All 
das, was ist bzw. nicht ist einerseits, und das Etwas, das es gibt, an-
dererseits. Dieser Teil des Buches trägt den traditionellen Titel Ein-
führung, treff ender wäre er als Heranführung bezeichnet. Er führt 
an den Punkt heran, an dem sich begründet die Frage nach dem 
Nichts stellt. Bei der Figur Es-gibt-Etwas drängt sie sich auf. Ein 
durch seine Selbstverständlichkeit fast unmerkliches Es, jenes Es, 
das gibt, wenn es Etwas gibt, steht mir für das Nichts. Davon handelt 
dann der zweite Teil des Buches. Nachdem ich vom Seienden zum 
Etwas und von diesem wiederum zu der Frage nach dem Nichts 
vorgedrungen bin, steht im dritten Teil eine Art Reise rückwärts an. 
Sie führt zurück zu etwas, das es anders als das Nichts in der Tat gibt, 
zu dem Etwas namens Zeit. 

vorrede | 15



EINFÜHRUNG

Differenz von Differenz und Unterschied

1 Um wie angekündigt bei einer Selbstverständlichkeit einzusetzen: 
Alles Seiende – alles, was existiert, was ist – unterscheidet sich, fi n-
det sich von seinesgleichen und in sich unterschieden. Überall Un-
terschied. Sogar Identitäten könnte es hier nicht geben, ohne sich 
voneinander zu unterscheiden und wenigstens dieserart den Unter-
schied an sich zu haben. Allenthalben Unterschiedenheit. Nicht, als 
würde diese Feststellung eine eherne Gewißheit hergeben, einen 
über allen Zweifel erhabenen Ausgangspunkt markieren. Es handelt 
sich wirklich bloß um eine Selbstverständlichkeit; fraglos gewiß und 
von selbst einleuchtend. Vor allem in folgendem Sinne. Selbstredend 
ist das, was auf Anhieb Unterschied genannt wurde, genau genom-
men vielerlei: Verschiedenheit, Kontrast, Divergenz, Disproportion, 
Distanz Andersheit, Abweichen und Abheben, Gegensatz, Disso-
nanz, Dissens, Dissimination usw. usf. Aber selbstredend zieht sich 
durch all dies eines hindurch, eines kommt in allem vor, spielt in 
allem mit. Daß dem so ist und was das ist, trägt der Sprachgebrauch 
vor sich her. Ein Kontrast, eine Ungleichheit, ein Dissens usw. macht 
selbstredend zugleich einen Unterschied aus, während ein Unter-
schied nicht unbedingt zugleich einen Kontrast, eine Ungleichheit, 
einen Dissens usw. ausmacht. Gleichviel also, ob jene Vielheit durch-
weg aus den besonderen Formen einer allgemeinen Beziehung be-
steht, oder aus den zahlreichen Abkömmlingen eines Grundverhält-
nisses, oder ob sie eine Familie von vielen nahen und entfernten 
Verwandten bildet, so oder so ist sie die Vielheit von Einem, und 
dieses Eine heißt im Deutschen Unterschied. Die Vielheit von Ei-
nem, das Unterschied heißt – das ist die einschlägige von Selbstver-
ständlichkeit gezeichnete Figur. Allenthalben der Unterschied in 
seiner ganzen Vielgestaltigkeit. Dazu paßt es, wenn Hegel  von der 
Verschiedenheit über den Gegensatz bis zum Widerspruch lauter 
verwandelte Formen des Unterschieds ausmacht19, lauter Formen, 
die zwar keineswegs vollständig sich zurückführen lassen auf den 
einfachen Unterschied, aber doch gleich Metamorphosen auf ihn 

 | 17



zurückgehen. Von selbst versteht sich sicherlich nicht die schon 
recht anspruchsvolle Idee der Metamorphose, wohl aber die 
schlichte Figur, die sie auf ihre Weise ausführt. Was immer auch nur 
entfernt an ein Scheiden, ans Diskontinuierliche erinnert, wird un-
bedingt eine Form, eine Gestalt, einen Abkömmling jenes Einen 
darstellen, das als Unterschied bezeichnet gehört. Es gibt ganz 
selbstverständlich die Unterschiedenheit mit ihrer schier unüber-
sehbaren Vielgestaltigkeit, und einschlägig gibt es nur sie, so daß 
alles, was einschlägig überhaupt in Betracht kommt, zu ihren For-
men oder Gestalten und Ablegern gehören muß. Das mag erklären, 
weshalb der von romanischen Philosophien inspirierte emphatische 
Diff erenzbegriff  innerhalb deutschsprachiger Diskurse weithin wie 
ein bloßes Synonym für den angestammten Begriff  des Unterschie-
des gehandelt und hantiert wird, wie das passende Fremdwort zum 
urtümlich deutschen Ausdruck, bestenfalls aber zur Auszeichnung 
besonders tiefgehender Unterschiede. Das kommt, weil selbstver-
ständlich auch der Begriff  der Diff erenz nur einen Unterschied bzw. 
eine Art von Unterschied meinen kann. Allein, die Selbstverständ-
lichkeit hat etwas von Hinfälligkeit an sich; so massiv sie sich prima 
vista aufdrängt, so unselbstverständlich gerät sie zu Ende gedacht. 

2 Man braucht lediglich bei dem angesprochenen Seienden, das 
sich allenthalben unterscheidet, weiterzudenken, braucht nur einige 
wenige Denkschritte weiterzugehen, um auf eine Frage zu stoßen, 
in Gestalt derer die so selbstverständliche Allgegenwart von Unter-
schied höchst unselbstverständlich wird. Auf eben die Frage war 
Martin Heidegger  gestoßen, bei einem wiederholt angestellten Ge-
dankengang über Sein und Seiendes, der üblicherweise unter dem 
begriffl  ichen Titel der ontologischen Diff erenz gelesen und gedeutet 
wird. Heidegger hat nämlich nicht nur besagte Diff erenz behauptet, 
um sie begreifen zu können, hat er sich zudem in besonders lichten 
Momenten gefragt, ob sie noch einen richtiggehenden Unterschied 
ausmacht, ob sie vielleicht jenseits von Unterschied gedacht werden 
muß, jenseits der ganze Unterschiedenheit samt ihrer Formenviel-
falt. Um den Punkt zu erinnern, an dem die Frage aufb richt. Off en-
kundig läßt sich Seiendes ohne Sein unmöglich denken. Ebenso 
unmöglich kann das Sein seinerseits sein. Das Sein will mithin an-
ders als ein Seiendes, anders als ein bloßer Spezialfall des Seienden 

18 | nichts und zeit



gedacht werden. Seiendes ist, das Sein hingegen gibt es. Wenn sich 
das so verhält, dann muß der Unterschied, der Seiendes gegen Sei-
endes abhebt, ganz anders ausfallen als die Diff erenz von Sein und 
Seiendem. Diese Diff erenz und jener Unterschied müßten sich dann 
sogar als von ganz anderer Typik, ja von anderer Wesensart erwei-
sen. Der Unterschied zwischen Seiendem und Seiendem bleibt stets 
einer zwischen zwei im Grunde gleichen Gegenständen, er bleibt 
ihrer Identität untergeordnet. Anders die Diff erenz von Sein und 
Seiendem. Die gilt es gerade in der nämlichen Hinsicht anders zu 
denken, wenn denn das Sein vor Verwechslung mit einem Seienden 
bewahrt gehört. Aber darf sie dann überhaupt noch wie ein Unter-
schied gefaßt werden? Mit dieser Frage ist die Selbstverständlichkeit 
einer Allgegenwart von Unterschiedenheit bereits dahin. Freilich 
liegt es immer noch verführerisch nahe, die Frage bejahend zu be-
antworten und einfach zwei Arten des Unterschiedes anzunehmen, 
bei den sezierten Bezügen von zweierlei Sorten der Unterschieden-
heit zu sprechen. Der Unterschied zwischen Seiendem und Seien-
dem als die eine Sorte, die Diff erenz von Sein und Seiendem als die 
andere. Mit einer solchen Deutung wäre die gerade fragwürdig ge-
ratene Selbstverständlichkeit noch einmal bekräft igt, und es ent-
spricht der Sogkraft  des Selbstverständlichen, zu seiner Apologetik 
zu verführen. Heidegger widersetzt sich der Verführung, geht einen 
begriff sstrategisch bedeutsamen Schritt weiter. Eine Passage in sei-
ner Hegellektüre20 zeigt das besonders deutlich. Dort legt er sich die 
Frage vor, ob man von einem Unterschied zwischen Sein und Seien-
dem sprechen kann, ob also die ontologische Diff erenz ebensogut 
als ein bestimmter Unterschied aufgefaßt werden darf. Die Antwort 
fällt abschlägig aus. Im gegebenen Fall von einem Unterschied zu 
sprechen, heißt es, würde bedeuten, eine nur vordergründige und in 
Wahrheit verderbliche Fassung des Verhältnisses von Sein und Sei-
endem zu wählen. Solche Rede verbiete sich, weil der Unterschied, 
und zwar jeglicher, die Unterschiedenen gleichsetze. Man kann 
nicht unterscheiden, ohne die Unterschiedenen vorab schon in einer 
Hinsicht gleichgesetzt zu haben und ihre Gleichheit als wesentliche, 
grundsätzliche oder sonstwie fundamentale zu unterstellen. Sein 
und Seiendes im Verhältnis des Unterschiedes zu wähnen, bedeutete 
daher unweigerlich, die beiden unterderhand gleichzusetzen, sie als 
im Prinzip gleichartige zu unterstellen, um gerade auf diese Weise 

einführung | 19



das Sein doch noch dem Seienden zuzuschlagen.21 Was aber doch 
tunlichst vermieden werden sollte. Nimmt man die nachgelassene 
Entscheidung an, muß man sich auf folgende Konsequenz einlassen. 
Die Beziehung des Seins zum Seienden gilt es dann als eine Diff e-
renz zu denken, die keineswegs mit einem Unterschied verwechselt 
werden will, von der es vielmehr heißen muß: Diff erenz statt Unter-
schied. Wenn die terminologische Entscheidung aufrecht erhalten 
werden kann, müßten wir eine unverwandt anmutende Konstella-
tion allen Ernstes ins Auge fassen: Wir hätten dann eine Diff erenz 
von Diff erenz und Unterschied anzunehmen bzw. einen Unterschied 
zwischen Unterschied und Diff erenz. Womit Diff erenz natürlich 
aufh örte, als bloßes Fremdwort für Unterschied zu dienen. 

3 Tatsächlich läßt sich jene terminologische Entscheidung aufrecht-
erhalten, sie empfi ehlt sich sogar der Kanonisierung. Das deutsche 
Wort Unterschied, mit der ihm eigentümlichen Verknüpfung von 
unter und scheiden, taugt ja sinnfällig dazu, eine ebenso eigentüm-
liche Geschiedenheit auszuzeichnen. Unter-Scheiden, das bezeich-
net doch die Scheidung unter Einem, die untergeordnete Geschie-
denheit. Erst in dieser eingeschränkten Bezugnahme erfüllen sich 
die vorgängigen Bedeutungen der zusammengefügten Worte. Un-
terschied, so darf es heißen, ist das der Identität subsumierte Schei-
den. Dagegen läßt sich die Diff erenz als eine abheben, die der Sub-
sumtion zuvorkommt. Nach alldem wirkt es abgeschmackt, das 
Denken der Diff erenz mit einer Vorliebe für tiefere Unterschiede zu 
verwechseln. Vielmehr verheißt und verlangt es, etwas zu denken, 
das noch mit der Unterschiedenheit diff eriert. Gerade auf die Diff e-
renz von Diff erenz und Unterschied kommt es an. Allerdings macht 
die sprachliche Wendung Unterschied und Diff erenz allein im Deut-
schen einen Sinn, sie steht nicht zu Gebote, wo mit romanischer 
Zunge philosophiert wird. Aber die Idee, das Scheiden seinerseits 
geschieden zu sehen, und zwar so, daß es in einem Falle der Identi-
tät untergeordnet ist, während es im anderen Falle solcher Unter-
ordnung zuvorkommt, diese Idee entwickelte sich gerade in der 
französischen Philosophie zur Blüte. Dafür steht vor allem der von 
Gilles Deleuze  unternommene Vorstoß, eine reine Diff erenz gegen, 
sozusagen, unreine Diff erenzen abzusetzen22, sowie Jacques Derri-
das  berühmte Begriff s- und Lautbildung diff érence / diff érance.23 Es 

20 | nichts und zeit



liegt nun nahe, eine Synonymität zu vermuten, das romanisch ge-
stimmte Paar diff érence / diff érance und die an einer deutschen 
Lautung festgemachte Begriffl  ichkeit von Unterschied und Diff erenz 
für quasi synonym zu erklären. Immerhin heißt es über die diff é-
rance, sie sei kein gegenwärtig Seiendes und falle unter keine der 
Kategorien des Seienden24, während der diff érence die Bindung zum 
Seienden gleichsam auf der Stirn geschrieben stehe, und dieser 
Vergleich stimmt mit dem artikulierten Sinn des Paares Diff erenz / 
Unterschied auff ällig gut zusammen. Deshalb gleich von Synonymi-
tät zu sprechen, als ließen sich die nämlichen Begriff spaare verlust-
los ineinander übersetzen, bedeutete allerdings eine gewisse Roheit 
gegen das jeweils eigentümliche muttersprachliche Klangmaterial, 
mit dem in beiden Fällen erklärtermaßen gearbeitet wird. Aus dem 
gleichen Grund kann es sich viel weniger noch um konkurrierende 
Begriffl  ichkeiten handeln. Es wird eine Verwandtschaft  bestehen, 
von Synonymität und Konkurrenz gleichermaßen weit entfernt.

4 Die geläufi ge Gleichsetzung von Unterschied und Diff erenz wird 
im vorliegenden Text also aufgegeben – zugunsten der Diff erenz von 
Diff erenz und Unterschied. Aber dieser Schritt läßt sich nur gehen, 
indem eine weitere Diff erenzierung mitgedacht wird. Wiederholung 
und Identität müssen gleichfalls auseinandergedacht werden, und 
zwar so, daß diese mit der Unterschiedenheit korreliert und jene 
mit der Diff erenz. Unterschied und Identität einerseits, Diff erenz 
und Wiederholung anderseits – eingebettet in die beiden Korrela-
tionen lassen sich die in Rede stehenden Begriff e der Geschieden-
heit gegeneinander absetzen. Die deutsche Lautung Unter-Scheiden 
vermag sinnfällig zu stehen für die Geschiedenheit unter Einem. 
Unterschied, das kann und soll die untergeordnete Diff erenz bedeu-
ten. Untergeordnet worunter? Der Punkt muß genauer formuliert 
werden, als das zuvor geschah. Der Unterschied ist die der Wieder-
holung subsumierte Diff erenz. Und sofern die Wiederholung diese 
Rolle spielt, muß sie gleichfalls eine aparte Gestalt annehmen. Die 
Diff erenz dominierend und zum Unterschied herabsetzend, gerät 
die Wiederholung hypertroph, wächst sie zur Selbigkeit aus. Selbig-
keit, das soll die dominante Wiederholung bedeuten. Dieser Begriff  
bildet das Pendant zum altgriechischen Ausdruck tautotes und zu 
der spätlateinischen Bildung identitas, von der sich im Deutschen 

einführung | 21



das einschlägige Fremdwort der Identität herleitet. Unterschied 
einerseits und Selbigkeit (oder Identität) anderseits, das ist die eine 
Korrelation. Wie der Unterschied in der herabgesetzten Diff erenz be-
steht, so die Selbigkeit in der überhöhten Wiederholung. Aber diese 
Korrelation unterstellt off enkundig, es ließen sich Diff erenz und 
Wiederholung auch ohne das vertraute Antlitz des Unterschiedes 
und der Selbigkeit denken, es gebe ein Diff erieren und Wiederholen, 
dem das Unter- und Überordnen per se abgeht. Das ist gemeint. 
Wo Diff erieren und Wiederholung stattfi ndet, handelt es sich nur 
bedingt um Unterschied und Identität. Was sie per se ausmachen, 
worin sie unmittelbar bestehen, davon wird ausführlicher noch zu 
reden sein. Zunächst hält sich der Gedankengang vordergründig an 
die vertrauten Gesichter, die sie uns gemeinhin zuwenden. Deren 
Begriff e beziehen sich auf ein und nur ein Verhältnis. Dasjenige 
Verhältnis, das von Seiten der Wiederholung die Selbigkeit genannt 
zu werden verdient, muß von Seiten der Diff erenz als Unterschied 
bezeichnet werden. Die Selbigkeit, also die der Diff erenz obwaltende 
Wiederholung, macht dasselbe Verhältnis aus wie der Unterschied, 
dieselbe Beziehung wie die der Wiederholung unterworfene Diff e-
renz. Was sollte die Selbigkeit auch anders vermögen, als im Ver-
gleich mit allem Vergleichbaren dasselbe zu sein? Der Unterschied 
als solcher dagegen muß sich von der Selbigkeit unterscheiden; er 
kann in jeder Hinsicht nur halten, was sein Name verspricht, er 
vermag sich von allem immerfort nur zu unterscheiden. Insoweit 
fällt das Verhältnis, das allein eines ist, asymmetrisch aus und verrät 
darin die edlere Herkunft . Schließlich und endlich erweist sich der 
Unterschied zwischen Unterschied und Selbigkeit aber doch als die 
bunte Vorderseite einer tristen Kehrseite, als die schillernde Front 
der fahlen Selbigkeit von Selbigkeit und Unterschied.

Es ist – Unterschiedenheit resp. Entität

5 Weil und insofern etwas unterschieden ist, ist es überhaupt. Nur 
das Unterschiedene ist – in dem emphatischen Sinne des Seienden. 
Etwas ist, ist da, ist so oder so bzw. es hat Sein, hat Sosein und Da-
sein, es existiert, wie man nicht selten und in durchaus problemati-
scher Weise zu sagen pfl egt, sobald und solange es sich unterschei-

22 | nichts und zeit



det. In der Unterschiedenheit liegt das Bleiben, das etwas zu etwas 
Seiendem macht. Darin, daß die Wiederholung dominiert und das 
Diff erieren sich also unter der Wiederholung hält, im Rahmen der 
Wiederholung bleibt, liegt jenes Bleiben, das dazu berechtigt zu 
sagen: es ist. Den Namen Seiendes trägt etwas mit Fug, weil und 
insofern es sich unterscheidet und dieserart bleibt. Was man in der 
Tradition Dasein genannt hat, das liegt also hinlänglich in einem So, 
in dem So der Unterschiedenheit. Dieses So, und nur das, stift et 
Dasein. Und ein So, das Dasein verbürgt, macht jene Figur aus, die 
traditionell Sosein genannt ward. Parmenides  sagt, nur Seiendes ist.25 
Das besagt viel mehr als die tautologische Versicherung, daß all das, 
was ist, in der Tat ist. Der Spruch des Eleaten meint, es verbiete sich, 
allem Erdenklichen zuschreiben zu wollen, daß es sei. Im Falle des 
Nichts beispielsweise ginge die Zuschreibung fehl. Allein das Sei-
ende ist. Und weil es sich verbietet, allem Erdenklichen einzuräu-
men, zu sein, erhebt sich die Frage, wann es sich denn um dasjenige 
handelt, von dem sich mit Recht behaupten läßt, daß es ist, wann 
und wo oder unter welchen Bedingungen es sich bei etwas um etwas 
Seiendes handelt. Daß allein Seiendes ist und keineswegs alles Er-
denkliche, darf a priori für wahr gelten26, nur, wann macht etwas 
allen Ernstes etwas Seiendes aus? Die vorgeschlagene Antwort lau-
tet: Wenn es etwas Unterschiedenes ausmacht, also etwas, das kraft  
subsumierter Diff erenz ein Bleiben hat. Ausschließlich dieses ist. 
Auf Augustinus 27 geht eine Denkfi gur zurück, die in der Kurzfassung 
namentlich René Descartes  bekannt gemacht hat. Voller Zweifel fragt 
man sich: existiere ich überhaupt, bin ich? Schon um daran zweifeln 
zu können, muß ich allerdings zweifelsfrei denken, und denke ich, 
so bin ich doch. Der Schluß unterstellt, wer denkt, müsse deshalb 
auch sein, damit er denken kann, müsse er erst einmal existieren. 
Der Denkende ist notwendigerweise, das wird unterstellt. Mit wel-
chem Recht jedoch? Soweit Denken als eine Lebensäußerung voll-
zogen und Denkkraft  als Lebenskraft  verausgabt wird, müssen die 
Denkenden sicher leben, aber wieso soll Leben unbedingt Existenz 
verbürgen, warum sollte zu leben unbedingt heißen, zu sein? Die 
Frage mag als überfl üssig erscheinen, weil das Erfragte selbstver-
ständlich anmutet, für den Fall machte es sich der Vernunft  gerade 
durch seine Selbstverständlichkeit verdächtig. Nach der vorgeschla-
genen Konditionierung für den Begriff  des Seienden müßte das 

einführung | 23



Leben, um durch seinen Vollzug Entität zu verbürgen, typischer-
weise in niederbeugenden Unterschieden und fi xierenden Identitä-
ten verlaufen. Aber kaum etwas erliegt dieser Fixierung weniger als 
das Leben. Und was das Denken als solches betrifft  , unabhängig von 
einer unter Umständen ausbedungenen Lebendigkeit denkender 
Wesen: an Entität gebunden fi ndet es sich allein in einer Form, in 
der Form des Bewußtseins, soweit es als Element oder Teil oder 
Gestalt des Bewußtsein sich vollzieht. Ausschließlich in dieser Form 
läuft  das Denken vordergründig in den Bahnen des Unterscheidens 
und Identifi zierens ab, innerhalb derer es an Seiendes gebunden ist 
und seinerseits richtiggehend ist. Nur ein ganz engherziges Denken 
über das Denken kann dieses so unentrinnbar zwischen Unterschei-
den und Identifi zieren eingeklemmt sehen, daß sein zweifelsfreier 
Vollzug hinlänglich dazu berechtigen dürft e, es selbst wie schon das 
Gedachte für seiend zu halten, und den Denkenden gleich inklusive. 
Eine Formel wie esse est percipi28 läßt sogar den Versuch einer Ant-
wort auf die Frage nach dem Zu-sein vermissen, es sei denn, Wahr-
nehmen und Empfi nden geschehen unbedingt als Unter-Scheiden. 
Von sich aus impliziert das Es-ist weder Objektivität noch Subjekti-
vität, notwendigerweise unterstellt es nur die Unterschiedenheit, die 
ihrerseits zur Objektivität und Subjektivität völlig gleichgültig steht. 
Wer sagt, die für seiend gehaltenen Dinge würden subjektiv fi ngiert, 
imaginiert, konstruiert, oder aber, diese Dinge existierten doch 
objektiv, sagt über das, was sie zu seienden macht oder machen 
könnte, kein Wort. Auch kein einschränkendes Wort. Das fi ngierte 
Seiende gar für ein eigentlich Nichtseiendes zu nehmen, bedeutete 
ein vollständiges Mißverständnis der Entität. Man hat am Gebrauch 
des Wortes ist Gebrauchsweisen ausdiff erenziert. Gottlob Frege  
schied seinen Gebrauch als bloße Kopula von seinem Gebrauch als 
Ausdruck logischer Gleichungen29, Bertrand Russell  diff erenzierte 
zwischen seiner prädikativen und seiner existentiellen Verwen-
dung30, Ludwig Wittgenstein  sah es in dem Satz, Die Rose ist rot, auf 
andere Weise gebraucht als in der Gleichung, 2 mal 2 ist 4.31 In wel-
cher Richtung immer das Ausdiff erenzieren diverser Gebrauchsfor-
men von ist unternommen und weitergetrieben werden mag32, es 
unterscheidet Unterschiedenheit, scheidet solche von solcher Un-
terschiedenheit. Die Aussage, S ist, die soviel meint wie, S existiert, 
und die damit die sogenannte existentielle Anwendungsform des 

24 | nichts und zeit



Wortes ist bildet – sie bedeutet, daß etwas überhaupt als ein Unter-
schiedenes fi guriert. S ist P – die sogenannte prädikative Verwen-
dungsform – bedeutet dagegen näher und bestimmter schon: Etwas 
unterscheidet sich von etwas wie von sich selbst, oder wie von einem 
anderem an ihm. Etwas unterscheidet sich also von etwas als es 
selbst vom anderen an ihm. So fi guriert dieses als ein Prädikat, das 
jenes an sich hat. 

6 Ohne Unterschiedenheit also keine Entität – kann man dafür 
auch sagen: Ohne Identität keine Entität? Letztere Formulierung gab 
Willard Van Orman Quine33  einem Gedanken, um dessen willen sich 
zahlreiche Autoren zitieren ließen.34 Die zitierte Formel hat ihre 
Richtigkeit. Ohne Selbigkeit keine Seiendheit, darin faßt sich der 
vorstehende Gedankengang sehr wohl nach einer Seite hin zusam-
men. Allerdings nur unter der Voraussetzung, daß die Selbigkeit 
wahr gedacht wird – als Schatten der Unterschiedenheit. Die Her-
absetzung der Diff erenz, ihre Erniedrigung zum Unterschied macht 
das ontische Grundgeschehen aus, das die Kultur des seßhaft en 
Menschen charakterisiert. Von daher versteht sich Selbigkeit resp. 
Identität, allein von daher. Unter-Scheiden wirft  Identität ab. Und 
wie schon die Identität von der Unterschiedenheit her gedacht wer-
den will, so erst recht die Entität. Interessanter als Quines Formel 
wirkt ohnehin die Umkehrung, die Donald Davidson  vorgenommen 
hat: Ohne Entität keine Identität35. Nachgerade verheißungsvoll er-
scheint sie im Kontext der vorstehenden Th esen über Diff erenz und 
Unterschied. Vor diesem Hintergrund mündet sie in eine Konse-
quenz ein, die ihrem Autor allerdings nicht vorgeschwebt haben 
muß. Mit einer zur epigrammatischen Intonation berechtigenden 
Emphase zu sagen, ohne Entität keine Identität, macht erst Sinn, 
wenn es etwas gibt, das Entität vollständig vermissen läßt, wenn sich 
also etwas denken läßt, das man unter dem Seienden vergeblich 
sucht, dem Entität vollends abgeht, und das es dennoch gibt. Bar 
aller Entität und doch gegeben. Angesichts seiner kann dann sinn-
voll betont werden, ohne Entität auch keine Identität; soweit jenes 
etwas die Entität vermissen läßt, insoweit auch eine Identität. Um 
danach mit der Folgerung fortzusetzen: Was es in der Tat gibt, ob-
schon ihm Entität abgeht, das müßte sich anders verstehen als etwas 
Identisches und Unterschiedenes. Ein richtiggehendes Gegebenes 

einführung | 25



und doch anders als ein Unterschiedenes / Identisches. Eine wirklich 
verlockende Aussicht, der ich mich allerdings nicht sogleich hinge-
ben kann; vorerst habe ich mich noch an das Unterschiedene und 
mithin seiende zu halten.

Es ist nicht – Negation

7 Zur Selbigkeit verfestig und überhöht, zieht die Wiederholung 
Grenzen. Das Wiederholte, das sich im Diff erieren identisch behar-
rend durchhält, wenn es dieses dominiert und zum Unterscheiden 
erniedrigt, setzt ihm damit eine Grenze. Vor allem im Begrenzen 
off enbart die Selbigkeit den Charakter der Dominanz, namentlich 
in der Begrenztheit verrät das Unterscheiden den Charakter der Un-
terordnung. Alles Unterschiedene, alles Seiende hat ein begrenztes 
und in diesem Sinne geschlossenes So. Als Grenze und Begrenztheit 
zeigen sich Selbigkeit und Unterschied zugleich um eine nennens-
werte Bestimmung erweitert. Was auswendig von seiner Grenze, ist 
das Seiende nicht. Indem etwas unterschieden ist, ist es überhaupt, 
kennt es die Grenze, und all das, was auswendig von der Grenze, ist 
es nicht. So impliziert jegliche Unterschiedenheit zusammen mit der 
Grenze ein Es-ist-nicht. Unterschieden von etwas bedeutet zugleich 
nicht dieses. Was selbst bei denkbar behutsamen Umgang mit der 
Partikel nicht wenigstens soviel besagt: unveräußerlich eingelassen 
in die Unterschiedenheit fi ndet sich ein Nichten. Dafür steht die Par-
tikel ja zweifelsfrei, für ein Nichten. Per se verquickt damit zeigt sich 
die Unterschiedenheit erst recht als die prozessierende Unterschie-
denheit, die den Namen Veränderung verdient. Alle Veränderung 
– mit dem Werden überhaupt nur bei leichtgläubiger Extrapolation 
zu verwechseln – zeichnet sich durch folgendes Verhältnis zwischen 
wiederholenden und wechselnden Bestimmungen des Seienden aus. 
Die wiederholenden Bestimmungen verhalten sich zu den wech-
selnden wie wesentliche, substantiale, eigentliche Bestimmungen 
zu erscheinenden, akzidentellen, uneigentlichen. Indem aber das 
Wiederholte im Vergleich mit dem Wechselnden die Schwere des 
Wesentlichen hat, behauptet es sich als die Identität des in Verände-
rung begriff enen Seienden. So bleibt das Seiende noch in unentweg-
ter Veränderung dasselbe, und genau so hält sich die Veränderung 

26 | nichts und zeit



in Grenzen. Als die erscheinenden, akzidentellen, uneigentlichen 
sind die wechselnden Bestimmungen darauf begrenzt, die wieder-
holenden zu variieren, zu modifi zieren, immer anders auszuprägen, 
ihnen immerfort und unentwegt wechselnde Ausdruckformen zu 
geben. In dem Flachhalten des Wechselnden auf dem Niveau von 
rastlos einander ablösenden Ausdrucksformen desselben liegt die 
Grenze. Die Grenze des Seienden kann freilich überschritten wer-
den, und sie wird überschritten, aber doch mit dem Eff ekt, daß die 
Überschreitung dieses Seiende nicht ist. Man mag der Unterschie-
denheit durch alle erdenklichen Gestalten und Ausläufer folgen, 
sie wird sich unbedingt in unaufl öslicher Verbindung mit einem 
Nichten darbieten. Ebenso unbedingt wird aber auch das Nichten 
seinerseits in solcher Verbindung als ein bestimmtes, besonderes, 
apartes sich erweisen. Wovon es unzertrennlich ist, davon erfährt es 
Besonderung. Stets also wird es sich bei ihm um alles andere als um 
ein Nichten schlechthin und überhaupt handeln können. Wie auch 
die Partikel nicht in diesem Kontext eine eingeschränkte Bedeutung 
angenommen haben muß. Welche eingeschränkte Bedeutung hat sie 
im besagten Kontext, und welche aparte Gestalt das Nichten in der 
markierten Konstellation? Die Behauptung ist die: Eingelassen in die 
Unterschiedenheit, gebunden an die Grenze, die Grenze gleichsam 
exekutierend – dieserart ist das Nichten Negation oder Verneinung, 
und sein partikularer sprachlicher Ausdruck hat sodann die engere 
Bedeutung der Verneinungspartikel. Von der auf diese Weise kon-
ditionierbaren Negation wird sich noch zeigen, wie unüberbrückbar 
fern sie dem Noch-nicht und Nicht-mehr der Zeit steht. Es ist die 
Negation und nur die Negation, wovon sich die Unterschiedenheit 
niemals trennen läßt. So die Behauptung, die freilich der Begrün-
dung bedarf. Daß Nichten und Negation auseinandergehen, versteht 
sich, daß aber die Negation in der behaupteten Weise spezifi ziert 
werden darf, versteht sich deshalb noch lange nicht. Mit welchem 
Recht wird das behauptet? 

8 Zwei gleichermaßen einseitige Verfahren gilt es beim Bilden des 
Begriff s der Negation zu meiden. Das eine ist das von Ludwig Witt-
genstein  kritisierte. Man sucht nach einer Natur der Negation, um 
mit der Autorität des Natürlichen auf den rechten Gebrauch des 
Begriff es der Negation schließen zu können. Als würden aus der 

einführung | 27



Natur der Negation die Regeln über Negationszeichen beispiels-
weise richtiggehend gefolgert werden können, so daß die Negation 
eigentlich vor den einschlägigen grammatischen Regeln vorhanden 
sein müßte.36 Das Verfahren mußte moniert werden, unterstellt es 
doch, dem Wortgebrauch und grammatischen Reglement ginge der 
Eigensinn so vollständig ab, daß ihnen nur übrig bleibt, eine vorge-
gebene Natur der Negation abzubilden. Hiernach kann man sich 
verführt fühlen, im Gegenzug allein vom Sprachgebrauch und sei-
nen Regeln her einen Begriff  der Negation aufb auen zu wollen. 
Darin besteht das andere, kaum minder einseitige Verfahren. Man 
verheißt, den Begriff  der Negation zu defi nieren, zu explizieren oder 
auf andere Weise zu bilden, in der Ausführung jedoch begnügt man 
sich damit, die gebräuchlichen Regeln der ausgesprochenen Vernei-
nung zu beschreiben, eine fraglos hingenommene Wahrheitsmatrix 
der Negation an ausgewählten Sätzen der Alltagsrede zu erläutern 
und in wechselnden Formulierungen auszuformulieren. Die Arbeit 
am Begriff  bleibt in Gebrauchsbeschreibungen stecken. Und wäh-
rend Versuche, mit der erstgenannten Methode zu arbeiten, histo-
risch nur selten unternommen wurden, so selten, daß man nach den 
Adressaten von Wittgensteins Polemik intensiv suchen muß, er-
scheint die zweitgenannte Methode als die geläufi ge. Christoph Sig-
wart  hat sie sogar zur unausweichlich einzigen Möglichkeit erklärt. 
Was der Begriff  der Negation bedeutet, vermag niemand zu defi nie-
ren, versichert er, es lasse sich lediglich an das erinnern, was ein 
jeder dabei tut.37 Die Gleichsetzung von Bedeutung und Gebrauch 
bildet den Kern des Verfahrens. Dadurch fällt es uneingeschränkt 
der Kritik anheim, die John R. Searle  an der Gebrauchstheorie der 
Bedeutung38 geübt hat. Reduktion der Begriff sbildung auf Gebrauchs-
beschreibungen hier, möglichst vollständige Zurückführung des 
Begriff s und seines Gebrauchs auf eine Natur der Negation dort – 
beide Verfahren leiden in ungleicher Weise an der gleichen Zumu-
tung vollständiger Kommensurabilität. Von der einen zur anderen 
wechselnd, kehrt man lediglich die Richtung der Reduktion um. 
Wie kann statt dessen vorgegangen werden? Den Einseitigkeiten 
vorgezogen zu werden verdient eine Assoziation von Gedanke und 
Wort. Sie besteht in der Zusammenführung eines Gedankengangs, 
der auf den Begriff  gebracht zu werden verlangt, mit einem Wort, 
das zu dieser Begriff sbildung kraft  seiner gebrauchsorientierten 

28 | nichts und zeit



Bedeutungskapazität taugt. Erstens. Die Situation, in der sich das 
erforderlich macht, ist typischerweise und grob skizziert die: Wir 
philosophieren und stoßen dabei auf ein zu Denkendes, das wir 
zwar mit vielfältigen Aussagen einkreisen, die alle schon gewisse 
Begriff e zur Anwendung bringen, jedoch ohne mit einem von ihnen 
den Gedankengang auf den Begriff  bringen zu können. Eine weiter-
führende Begriff sbildung steht an. Zweitens. Zu diesem Zweck fragt 
sich, welches Wort dazu taugt, den Gedankengang zu fassen, um 
sodann, gleichsam aufgeladen von ihm, zum vollen philosophischen 
Begriff  auszuwachsen oder neuformuliert zu werden. Alle sprachli-
chen Ausdrücke, die der artikulierte Gedankengang bereits verwen-
det, scheiden dafür aus. Welches unbenutzte Wort ihn zu fassen 
ver mag, entscheidet sich am Sprachgebrauch. Den gilt es für viele 
oder wenige Kandidaten aufzuarbeiten, um sich vor allem der ge-
staltbaren Bedeutungsmöglichkeiten zu vergewissern. Auf daß 
drittens schließlich beschieden werden kann: welches Wort hat das 
gebrauchsabhängige Fassungsvermögen, jenes Gedankenensemble 
als seine Bedeutung anzunehmen und diesen Sinnes als philosophi-
scher Begriff  zu fungieren. Statt eine Zurückführung anzustrengen, 
sei es des Semantischen auf das Pragmatische, sei es umgekehrt des 
Pragmatischen auf das Semantische, wird die Zusammenführung 
beider versucht, anstelle der Reduktion eine Assoziation. Zwischen 
Semantik und Pragmatik einen Primat zu vergeben, entfällt damit 
off enkundig. 

9 Eine von den Situationen, die der zurechtgelegten Methode das 
Feld eröff nen, war eigentlich schon eingetreten, gleich zu Beginn der 
laufenden Überlegungen über Negation. Sie war nur verkannt und 
vertuscht worden durch einen gewohnheitsmäßigen Einsatz des 
Wortes nicht. Ich will an der Stelle noch einmal einsetzen, absicht-
lich mit zunächst gleichlautenden Aussagen. Zur Selbigkeit verfe-
stigt und überhöht, hieß es, zieht die Wiederholung Grenzen. Das 
Wiederholte, das sich im Diff erieren identisch beharrend durchhält, 
wenn es dieses dominiert und zum Unterscheiden erniedrigt, setzt 
ihm damit eine Grenze. Vor allem im Begrenzen off enbart die Sel-
bigkeit den Charakter der Dominanz, namentlich in der Begrenzt-
heit verrät das Unterscheiden den Charakter der Unterordnung. 
Alles Unterschiedene, alles Seiende hat ein begrenztes und in die-

einführung | 29



sem Sinne geschlossenes So. Als Grenze und Begrenztheit zeigen 
sich Selbigkeit und Unterschied zugleich um eine nennenswerte 
Bestimmung erweitert. Bis zu dieser Ankündigung war der Gedan-
kengang schon einmal gelangt. Daran schließe nun eine erneute 
Fortsetzung an, die den eher gewohnheitsmäßigen Einsatz von Aus-
drücken der Nichtheit meidet und dazu mit folgendem Schluß an-
hebt. Wenn es das dominante Wiederholen ist, was die Grenze zieht, 
dann wird sich die Grenze selbst auch als der heikle Ort eines noch 
spezifi scheren Wiederholens erweisen, eines, das wie ein Prozeß des 
Grenzens geschieht, wie ein logischer Grenzverkehr gleichsam. Und 
tatsächlich stößt man an der Stelle auf ein Wiederholen von ganz 
besonderer Art. Es handelt sich um die defi nite Wiederholung, die 
endgültige. Deren Endgültigkeit besteht in einem Ineinanderspielen 
von Ausschließen, Einschließen und Abschließen. Erstens geschieht 
sie als das Ausschließen von etwas. Sie wiederholt dieses zwar, je-
doch einzig und allein als das Ausgeschlossene. Zweitens geschieht 
sie als das Einschließen von etwas anderem. Sie wiederholt das glei-
chermaßen, aber doch als das Eingeschlossene. Drittens schließt sie 
sich ab, indem sie das eine ausschließt und das andere einschließt. 
Letzteres befi ndet sich damit inwendig, ersteres auswendig. Dazwi-
schen scheint noch einmal die Grenze auf. Alles zusammen macht 
defi nites Wiederholen aus. Soweit der Gedankengang, der die Un-
terschiedenheit, die Entität weiter auslegt und dazu allein bei zuvor 
angestellten Überlegungen anschließt. Mehrgliedrig wie er noch in 
der Zusammenfassung ausfällt – defi nites Wiederholen – wartet er 
darauf, auf einen Begriff  gebracht zu werden. Keiner der bereits 
verwandten Termini kommt dafür in Betracht, welcher dann? Wel-
ches Wort taugt zu der anstehenden Begriff sbildung, indem es sei-
nem Gebrauch nach, mit den daran ablesbaren Bedeutungsmöglich-
keiten, dem absolvierten Gedankengang entgegenkommt? Vermut-
lich ist das der Ausdruck Negation bzw. Verneinung. Die Vermutung 
gehört auf den Prüfstand, unter der Frage, ob dieser Ausdruck sei-
nem Gebrauch nach über das semantische Fassungsvermögen ver-
fügt, um defi nites Wiederholen bedeuten zu können. 

10 Der einschlägige Sprachgebrauch, der die Vermutung allein 
rechtfertigen könnte, ist in wichtigen Punkten längst festgehalten, 
ausgedeutet und teilweise schwarz auf weis normiert worden. Ich 

30 | nichts und zeit



brauche das lediglich aufzubereiten und kann dabei von allen ins 
Detail gehenden Diff erenzierungen (z. B. zwischen interner und 
externer Negation) absehen. Den Anfang mag eine Gebrauchseigen-
schaft  machen, die Gottlob Frege  die Ergänzungsbedürft igkeit der 
Verneinung nennt. Sie besteht darin, daß jedes ausdrückliche Ne-
gieren als die Verneinung von etwas gebraucht wird.39 Besser gesagt, 
um der drohenden Dopplung vorzubeugen, als Nichten-von-etwas 
geschieht ausgesprochenes Verneinen. Die geläufi ge Symbolik ~A 
erinnert sinnfällig daran. Das verdient auch herausgestrichen zu 
werden, es könnte ja noch ein Nichten-zu-etwas oder dergleichen 
geben. Ferner. Als das Nichten-von-etwas vollzogen, gilt die Nega-
tion stets einem Vorgängigem. Negation erfahren kann ausschließ-
lich etwas ihr gegenüber Vorgängiges. In diesem Sinne beschreibt 
John Dewey  die speziell wissenschaft liche Praxis der verneinenden 
Aussage als Verwerfung von Material.40 Griffi  ger läßt sich die Bin-
dung der Negation ans Vorgängige kaum fassen, als daß man das 
letztere wie ein Material verworfen sieht. Ganz ähnlich, wenn Witt-
genstein  erwägt, ob das Wörtchen nicht, das er off ensichtlich für die 
Verneinungspartikel nimmt, eine abwehrende Geste macht.41 Die 
abwehrende Geste wird sicher nur einem Vorgängigen gelten. Eine 
weitere Eigenheit nennt Frege  den Hüllencharakter der Verneinung. 
Er vergleicht sie mit einer Hülle, die sich, statt aus eigener Kraft , nur 
durch das Umhüllte aufrecht hält.42 In der symbolischen Fassung ~A 
steht dafür der augenscheinliche Vorzeichencharakter der Negation. 
Er besagt, die Verneinung bezieht sämtlichen Inhalt vom Vernein-
ten; abgesetzt gegen das Verneinte, geriete das Negationszeichen 
inhaltslos und bedeutungslos. Dafür okkupiert die Verneinung in-
haltlich das Verneinte restlos, unverkürzt, uneingeschränkt. Sie 
beinhaltet nichts anderes als dieses, und sie beinhaltet es in Gänze, 
sie repräsentiert es geradezu, nur eben mit einem dazukommenden, 
hinzutretenden Vorzeichen. Das heißt, sie repräsentiert es zwar 
vollständig, aber doch auf eine besondere Weise. Negation wird also, 
um Zwischenbilanz zu ziehen, so gebraucht, daß erstens nur ein 
Nichten von etwas gemeint sein kann, zweitens und genauer das 
Nichten von etwas Vorgängigem, und dies drittens unter der Bedin-
gung, daß das Vorgängige, das Verneinte dabei eine ebenso vollstän-
dige wie spezifi sche Repräsentation erfährt. Diese der Negation ei-
gentümliche Weise vollständigen Repräsentierens macht off enkun-

einführung | 31



dig erst den springenden Punkt, und sie ist fraglich. Worin sie 
besteht, müßte sich eigentlich an den formulierten Regeln ausdrück-
lichen Negierens zeigen. Die Regeln der Wahrheitsbewertung, der 
doppelten Verneinung und des Ponierens, an diesen vordergründig 
normativen Gebrauchweisen müßte sich die fragliche Weise voll-
ständiger Repräsentation ablesen lassen. Das könnte sogar leicht 
fallen, stünden die Regeln unstrittig fest. Tatsächlich sind sie ziem-
lich umstritten. Nahezu unumstritten steht höchstens die zuletzt 
aufgeführte da: Daß Negation poniert, daß sie zugleich etwas bejaht, 
etwas setzt oder auf andere Weise poniert. Zwar erhob sich auch 
dagegen wenigstens einmal prominenter Einspruch – als Th eodor W. 
Adorno 43 die Dialektik von derlei affi  rmativem Wesen befreien wollte 
– noch dieser Einspruch erkannte jedoch in seinem Widerpart 
übermächtiges Brauchtum. Weithin gilt als Regel: Negation poniert. 
Schon bei dem direkt anschließenden Fragepunkt, was die Negation 
poniere, überwiegt dann der Dissens. Während man zumeist an-
nimmt, Verneinungen verweisen regelmäßig auf das Konträre des 
Verneinten, wird in einer bei Platons  Dialogen44 anknüpfenden 
Traditionslinie darauf beharrt, die Verneinung verweise regelmäßig 
lediglich auf etwas vom Verneinten Verschiedenes, höchstens mög-
licherweise also auf das Konträre. Der Dissens hat Folgen für weitere 
Gebrauchsformen. Als nächstes betrifft   das die doppelte Vernei-
nung. Allein dann, wenn die Negation etwas Konträres poniert, 
kommt es folgerichtig, zu unterstellen, doppelte Verneinung sei 
gleichbedeutend mit Affi  rmation – duplex negatio affi  rmatio est. Nur 
soweit die Verneinung das Konträre impliziert, kann ihre Verdopp-
lung das Konträre der Verneinung und also eine Bejahung implizie-
ren. Damit man etwas bejaht hat, indem man seine Verneinung 
abermals verneint, damit man also das Konträre der Verneinung 
getan hat, indem man auch sie wieder verneint, muß schon die ein-
fache Verneinung auf Konträres verweisen. Und wird eben dies 
bestritten, muß auch die in klassischer Formulierung überlieferte 
Regel bestritten werden, wie das neben anderen Edmund Husserl , er 
mit besonderer Vehemenz, getan hat.45 Aus dem gleichen Grunde 
unterliegt ferner die Wahrheitsbewertungsregel der Negation dem 
Dissens. Die geläufi gste Fassung der Regel, bekannt vor allem als 
symbolische Wahrheitsmatrix, besagt: Die Verneinung einer wahren 
Aussage ist falsch, die einer falschen wahr.46 Anwenden läßt sie sich 

32 | nichts und zeit



off enkundig nur auf Verneinungen, die überhaupt der Wahrheitsbe-
wertung unterstehen, auf die propositionalen47, selbst für diese kann 
sie aber nur unter einer Voraussetzung gelten, die gerade fraglich ist. 
Denn aus der Wahrheit einer Aussage folgt die Falschheit ihrer 
Verneinung ausschließlich dann, wenn die Verneinung unbedingt 
den konträren Wert der verneinten Aussage annimmt, diesen kon-
trären Wert hat sie jedoch mit Notwendigkeit anzunehmen nur, 
wenn sie überhaupt das Konträre des Verneinten poniert. Allein 
unter dieser fragwürdigen Voraussetzung. In summa, es steht dahin, 
worum die geläufi ge Wahrheitswerteregel auch nur für die einschlä-
gigen Verneinungen ex cathedra gelten und den rechten Gebrauch 
verbürgen soll, wie es auch dahin steht, ob doppelte Verneinung zu 
Recht als eine Bejahung gebraucht wird, und dies schon deshalb, 
weil es vor allem dahin steht, was die Negation poniere. Fest steht 
allenfalls, daß sie poniert. Wenigstens soviel läßt sich aus einem 
überwiegend strittigen Gebrauch als nahezu unstrittig gebräuchlich 
bergen. Daran dürft e sich endlich jene fragliche Weise vollständigen 
Repräsentierens auffi  nden lassen, um derentwillen ich mich der 
durchgegangenen Gebrauchsregeln zu vergewissern hatte. Am Po-
nieren, am Gebrauch von Negation als einer ponierenden, daran 
also, daß die Verneinung von etwas regelmäßig den Verweis auf 
etwas anderes als das Verneinte zumindest implizit mit meinen 
muß, eben daran wird sich auch zeigen, wie sie das Verneinte zwar 
vollständig, aber doch auf eine besondere und ihr allein eigene 
Weise repräsentiert. Ein verneinender Satz mag prototypisch so 
lauten: Es ist nicht dieses. Der vergewisserten Regel entspricht es, 
wenn der Satz sich wenigstens implizit um ein Sondern verlängert: 
Es ist nicht dieses, sondern etwas anderes. Der Satz führt unausge-
sprochen sogar eine Schlußfi gur mit: Wenn es nicht dieses ist, dann 
etwas anderes, irgendwas auf alle Fälle. Eingedenk dessen darf ich 
nun festhalten, daß der für das Verneinen prototypische Satz mit 
dem Ausdruck nicht dieses auf folgende Weise das Verneinte voll-
ständig repräsentiert. Er schließt dieses aus, schließt es aus dem Es 
aus, schließt es daraus vollständig aus, was er aber doch nur kann, 
weil und insofern er ebenso vollständig etwas anderes, irgendwas, 
einschließt, in das Es einschließt. Ansonsten fehlte zur Exklusion 
die Positivität, aus der etwas überhaupt ausgeschlossen zu werden 
vermag. Der verneinende Satz kann das eine ausschließen nur, weil 

einführung | 33



er das andere einschließt, mit anderen Worten, weil er poniert, un-
ausgesprochen schon den Verweis auf etwas anderes regelmäßig 
mitführt und mit meint. Ausschluß vermittels Einschluß, ein Aus-
schließen das jenes Einschließen mitführt, vermittels dessen es 
überhaupt nur geschehen kann. In diesem Spiel fi ndet das Es einen 
gewissen Abschluß, eine Geschlossenheit, die das Eingeschlossene 
und das Ausgeschlossene auseinanderfahren läßt zum Inwendigen 
und Auswendigen, zum Innerhalb und Außerhalb. An dem nun-
mehr schon dreistelligen Spiel von Ausschluß, Einschluß, Abschluß 
erkennt man aber unschwer eine Figur wieder, auf die bereits die 
Überlegung gestoßen war, die sich in dem Gedanken an defi nites 
Wiederholen zusammenfaßte. 

11 Am Anfang der laufenden Vergewisserung stand ein Gedanken-
gang, der darauf wartet, auf den Begriff  gebracht zu werden, der 
Gedanke an ein gewisses Wiederholen, an die in alle Unterschieden-
heit unveräußerlich eingelassene defi nite Wiederholung. Zum Ende 
hin steht ein refl ektierter Sprachgebrauch, die geprüft e Gebrauchs-
weise von Verneinung oder Negation. Regelmäßig wird die aus-
drückliche Verneinung als eine vollständige Repräsentation dessen, 
dem sie gilt, gebraucht. Darin korrespondiert sie auff ällig dem Ge-
danken an eine Wiederholung. Überdies wird sie als eine vollstän-
dige Repräsentation von besonderer Art gebraucht. Sie repräsentiert 
das Vorgängige, dem sie gilt, zwar vollständig, aber doch nur als 
etwas vollständig Ausgeschlossenes, und dies indem sie etwas ande-
res ebenso vollständig einschließt, wodurch dasjenige, woraus sie 
das eine ausschließt und worin sie das andere einschließt, eine Ab-
schließung erfährt. Mit dieser Gebrauchsform kommt sie dem Ge-
danken an defi nites Wiederholen förmlich entgegen. Der faßt genau 
solch ein Spiel von Ausschluß, Einschluß und Abschluß zusammen. 
Das heißt, das Wort Verneinung resp. Negation besitzt pragmatisch 
das semantische Fassungsvermögen, um den Gedanken an defi nite 
Wiederholung aufzunehmen und solchen Inhalts als philosophi-
scher Begriff  zu dienen. Die unternommene Vergewisserung gelangt 
damit zu folgendem Ergebnis. Defi nite Wiederholung darf als Ne-
gation bezeichnet werden, Negation bedeutet defi nite Wiederho-
lung. Danach entscheidet sich, wann die Lautung nicht in der Tat für 
Negation steht. Immer dann, wenn sie im Verbund des Nichten-

34 | nichts und zeit



von-etwas fi guriert, wenn mit ihr auf etwas Bezug genommen wird, 
das defi nite Wiederholung erfährt. Dann dient sie richtiggehend als 
Verneinungspartikel. Und nur dann, das gleiche Schrift bild eignet 
sich dazu, noch andere Bedeutungen anzunehmen, weitere Funktio-
nen zu erfüllen. 

12 Nachdem der Negationsbegriff  das beidseitige Gepräge erhalten 
hat, hebt er sich markanter gegen seine terminologischen Verwand-
ten ab. Als nächstes betrifft   das die Pejoration, die sich mit der 
Vorsilbe un- ausdrücken läßt, wie das die Ausdrücke der Unmensch, 
das Untier und zur Unzeit tun. Entgegen der verbreiteten Neigung, 
dieses Präfi x der Verneinung zuzuschlagen48, bezeichnet es oft , 
wenngleich keineswegs durchgängig, die Pejoration, die mit Nega-
tion genausowenig verwechselt werden will wie der Unmensch mit 
einem Nicht-Menschen. Nur Menschen können unmenschlich sein, 
nichtmenschliche Wesen niemals.49 Das Nichtmenschliche ist defi -
nite Wiederholung des Menschlichen, das Unmenschliche gehört 
ganz positiv zum Menschlichen, als dessen Pejoration statt Nega-
tion. Gleichfalls markanter zeichnet sich nun der traditionell be-
hauptete Abstand der Negation zur Absenz ab. Alle Negation gilt 
einem Vorgängigen; es muß erst gegeben oder angenommen sein, 
um überhaupt Wiederholung, und erst recht um defi nite Wiederho-
lung durchlaufen zu können. Anders die Absenz, die Abwesenheit 
von etwas; statt dieses als vorgängig zu unterstellen, kommt sie ihm 
zuvor. Ausdrückliche Negation bedient sich direkt oder indirekt der 
Verneinungspartikel, die ausgesprochene Absenz bedient sich vor 
allem der Partikel ohne. Auch hinsichtlich dieses Ausdrucks besteht 
eine Neigung, ihn generell zum Derivat von Verneinung abzufl a-
chen. Nur scheinbar läßt sich die generelle Zurückführung mit Ex-
empel belegen, in denen das fragliche Wort unabhängig vom Begriff  
der Absenz fungiert. Davon unbeschadet bleibt, daß es für Absenz 
stehen kann und in dem Falle etwas anderes als Verneinung meint. 
Vor allem fehlt der Absenz und Pejoration die notwendige Bindung 
an die Unterschiedenheit. Unveräußerlich gebunden an Unterschie-
denheit, unzertrennlich von ihr ist allein die Negation.

einführung | 35



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (None)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJDFFile false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /SyntheticBoldness 1.00
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams true
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveHalftoneInfo true
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts false
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Remove
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 305
  /ColorImageDepth 8
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.47541
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /FlateEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /DownsampleGrayImages false
  /GrayImageDownsampleType /Average
  /GrayImageResolution 305
  /GrayImageDepth 8
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.48852
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /FlateEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /DownsampleMonoImages false
  /MonoImageDownsampleType /Average
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName (http://www.color.org)
  /PDFXTrapped /False

  /Description <<
    /ENU (Use these settings to create PDF documents suitable for reliable viewing and printing of business documents. The PDF documents can be opened with Acrobat and Reader 5.0 and later.)
    /JPN <FEFF3053306e8a2d5b9a306f300130d330b830cd30b9658766f8306e8868793a304a3088307353705237306b90693057305f00200050004400460020658766f830924f5c62103059308b3068304d306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103057305f00200050004400460020658766f8306f0020004100630072006f0062006100740020304a30883073002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d30678868793a3067304d307e30593002>
    /FRA <FEFF004f007000740069006f006e00730020007000650072006d0065007400740061006e007400200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e007400730020005000440046002000700072006f00660065007300730069006f006e006e0065006c007300200066006900610062006c0065007300200070006f007500720020006c0061002000760069007300750061006c00690073006100740069006f006e0020006500740020006c00270069006d007000720065007300730069006f006e002e00200049006c002000650073007400200070006f0073007300690062006c0065002000640027006f00750076007200690072002000630065007300200064006f00630075006d0065006e007400730020005000440046002000640061006e00730020004100630072006f0062006100740020006500740020005200650061006400650072002c002000760065007200730069006f006e002000200035002e00300020006f007500200075006c007400e9007200690065007500720065002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f5006500730020007000610072006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006d00200075006d0061002000760069007300750061006c0069007a006100e700e3006f0020006500200069006d0070007200650073007300e3006f00200061006400650071007500610064006100730020007000610072006100200064006f00630075006d0065006e0074006f007300200063006f006d0065007200630069006100690073002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002c002000520065006100640065007200200035002e00300020006500200070006f00730074006500720069006f0072002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200064006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072002000740069006c0020006100740020006f0070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000650072002000650067006e006500640065002000740069006c0020007000e5006c006900640065006c006900670020007600690073006e0069006e00670020006f00670020007500640073006b007200690076006e0069006e006700200061006600200066006f0072007200650074006e0069006e006700730064006f006b0075006d0065006e007400650072002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072006e00650020006b0061006e002000e50062006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /NLD <FEFF004700650062007200750069006b002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670065006e0020006f006d0020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020007400650020006d0061006b0065006e00200064006900650020006700650073006300680069006b00740020007a0069006a006e0020006f006d0020007a0061006b0065006c0069006a006b006500200064006f00630075006d0065006e00740065006e00200062006500740072006f0075007700620061006100720020007700650065007200200074006500200067006500760065006e00200065006e0020006100660020007400650020006400720075006b006b0065006e002e0020004400650020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020006b0075006e006e0065006e00200077006f007200640065006e002000670065006f00700065006e00640020006d006500740020004100630072006f00620061007400200065006e002000520065006100640065007200200035002e003000200065006e00200068006f006700650072002e>
    /ESP <FEFF0055007300650020006500730074006100730020006f007000630069006f006e006500730020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200071007500650020007000650072006d006900740061006e002000760069007300750061006c0069007a006100720020006500200069006d007000720069006d0069007200200063006f007200720065006300740061006d0065006e0074006500200064006f00630075006d0065006e0074006f007300200065006d00700072006500730061007200690061006c00650073002e0020004c006f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000730065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200079002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /SUO <FEFF004e00e4006900640065006e002000610073006500740075007300740065006e0020006100760075006c006c006100200076006f006900740020006c0075006f006400610020006a0061002000740075006c006f00730074006100610020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a006f006a0061002c0020006a006f006900640065006e0020006500730069006b0061007400730065006c00750020006e00e400790074007400e400e40020006c0075006f00740065007400740061007600610073007400690020006c006f00700070007500740075006c006f006b00730065006e002e0020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a0061007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f006200610074002d0020006a0061002000520065006100640065007200200035002e00300020002d006f0068006a0065006c006d0061006c006c0061002000740061006900200075007500640065006d006d0061006c006c0061002000760065007200730069006f006c006c0061002e>
    /ITA <FEFF00550073006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000610064006100740074006900200070006500720020006c00610020007300740061006d00700061002000650020006c0061002000760069007300750061006c0069007a007a0061007a0069006f006e006500200064006900200064006f00630075006d0065006e0074006900200061007a00690065006e00640061006c0069002e0020004900200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f00700070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d002000700061007300730065007200200066006f00720020007000e5006c006900740065006c006900670020007600690073006e0069006e00670020006f00670020007500740073006b007200690066007400200061007600200066006f0072007200650074006e0069006e006700730064006f006b0075006d0065006e007400650072002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0067002000730065006e006500720065002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006e00e40072002000640075002000760069006c006c00200073006b0061007000610020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d00200070006100730073006100720020006600f600720020007000e5006c00690074006c006900670020007600690073006e0069006e00670020006f006300680020007500740073006b0072006900660074002000610076002000610066006600e4007200730064006f006b0075006d0065006e0074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006b0061006e002000f600700070006e006100730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006100720065002e>
    /DEU <FEFF005300740061006e006400610072006400650069006e007300740065006c006c0075006e006700200044007200750063006b006500720065006900200043002e0048002e004200650063006b0020004f006600660073006500740064007200750063006b>
  >>
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [595.276 822.047]
>> setpagedevice




