Ernst Cassirer

Gesammelte Werke
Hamburger Ausgabe

Band 14

Individuum und Kosmos
in der Philosophie
der Renaissance

Die platonische Renaissance
in England und die Schule
von Cambridge

—
)
5
<)
>



ERNST CASSIRER
INDIVIDUUM UND KOSMOS
IN DER PHILOSOPHIE DER RENAISSANCE

DIE PLATONISCHE RENAISSANCE IN ENGLAND
UND DIE SCHULE VON CAMBRIDGE



ERNST CASSIRER

GESAMMELTE WERKE
HAMBURGER AUSGABE

Herausgegeben von Birgit Recki

Band 14

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



ERNST CASSIRER

INDIVIDUUM UND KOSMOS
IN DER PHILOSOPHIE DER RENAISSANCE

DIE PLATONISCHE RENAISSANCE IN ENGLAND
UND DIE SCHULE VON CAMBRIDGE

Text und Anmerkungen
bearbeitet von

Friederike Plaga und Claus Rosenkranz

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Diese Ausgabe ist das Ergebnis einer engen Zusammenarbeit des Felix Meiner
Verlags mit der Universitit Hamburg und der Wissenschaftlichen Buchgesell-
schaft, Darmstadt. Sie wird gefordert von der ZEIT-Stiftung Ebelin und Gerd
Bucerius und der Aby-Warburg-Stiftung. Komplementir erscheint die Ausgabe
»Ernst Cassirer, Nachgelassene Manuskripte und Texte« (Hamburg 1995f.).

Die Deutsche Bibliothek — CIP-Einheitsaufnahme

Cassirer, Ernst: Gesammelte Werke / Ernst Cassirer. Hrsg. von Birgit
Recki. - Hamburger Ausg. — Hamburg : Meiner

Bd. 14. Individuum und Kosmos in der Philosophie der
Renaissance : die platonische Renaissance in England und die
Schule von Cambridge / Text und Anm. bearb. von Friederike Plaga
und Claus Rosenkranz. — 2002

ISBN 3-7873-1414-8

Zitiervorschlag: ECW 14
www.meiner.de

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2002. Alle Rechte, auch die
des auszugsweisen Nachdrucks, der fotomechanischen Wiedergabe
und der Ubersetzung, vorbehalten. Dies betrifft auch die Vervielfilti-
gung und Ubertragung einzelner Textabschnitte durch alle Verfahren
wie Speicherung und Ubertragung auf Papier, Transparente, Filme,
Binder, Platte und andere Medien, soweit es nicht §§53 und 54 URG
ausdriicklich gestatten. — Satz: KCS GmbH, Buchholz. Druck und Bin-
dung: Druckhaus »Thomas Miintzer«, Bad Langensalza. Werkdruck-
papier: alterungsbestindig nach ANSI-Norm resp. DIN-ISO 9706,
hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Ger-
many. €9



INHALT

INDIVIDUUM UND KOSMOS
IN DER PHILOSOPHIE DER RENAISSANCE

[WIAMUNE] oottt IX
EinlEItUNG.vuecviceciricecierecteiccecee ettt nes 1
ERSTES KAPITEL. INICOlaus CUSANUS wvevvevverrireireieeieeeresresreseseeneenees 8
) RN 8
e ettt ettt et ttt——— ettt etat———ttta.—ttat——tttta ettt eatansserran 27
ZWETTES KAPITEL. Cusanus und Italien.......cocooeeeovcvrerirreererereennnes 54
Le oo eeeee e s eee s e eene e 54
et et e et e ettt ettt et e e e e e s e e e aa———————————————————rarararans 69
DRITTES KAPITEL. Freiheit und Notwendigkeit in der
Philosophie der Renaissance.......ccveeeeureeecerenecreenecurenecnennene 85
) RN 85
N 114
VIERTES KAPITEL. Das Subjekt-Objekt-Problem in der
Philosophie der Renaissance.......cococoeeueueveurinenenescncececncuernnninenes 143
RN 143
e r ettt tetttteteeeeseeeaesa s s nraaraararbaaaaaaanaarrraaaaaaes 163
T 201

DIE PLATONISCHE RENAISSANCE IN ENGLAND
UND DIE SCHULE VON CAMBRIDGE

[EIn]eitung] ..cccececucueieiiriiicccieiereieesneseeeciesesetetsese e 223
ERSTES KAPITEL. Die Platonische Akademie in Florenz

und ihre Wirkung auf den englischen Humanismus............... 228
zWEITES KAPITEL. Die Idee der Religion in der Schule

von Cambridge .....cccviiiiiciiciii 241
DRITTES KAPITEL. Die Stellung der Schule von Cambridge

in der englischen Geistesgeschichte .......ccoecuvureereinicecineceennee. 256

1. Der EMPIriSIMUS....vovueviiinciiiicieiicsiscsessessesscsessssssessnnaes 256

2. Der PUITtaniSIUS cueeeveeeeeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeseeesessseessssseesssseessssnee 274



VI Inhalt

VIERTES KAPITEL. Die Bedeutung der Schule von

Cambridge fiir die allgemeine Religionsgeschichte................. 290
FUNFTES KAPITEL. Die Naturphilosophie der Schule von

Cambridge ...veuceeececirecirece e 323
SECHSTES KAPITEL. Ausgang und Fortwirkung der Schule

von Cambridge — Shaftesbury .......cococevecvvnccnnccrccnene 344
Editorischer Bericht...covcuvicueineciririceireceeceneceeeeeeeeenes 381
ADKUIZUNZEN ..ttt 385
SChIIfEENTEZISTEL c.cvuvurevireeciriiicieirecieie ettt eeaeaes 387
PersOnenIegISter ... ouimuiiueriiinciiisesiie s ssaenes 409

Die Hamburger Ausgabe......c.cceueuvinenineccreieininnrinecccerereieinenenes 415



INDIVIDUUM UND KOSMOS
IN DER PHILOSOPHIE DER RENAISSANCE



A. WARBURG
zum 60. Geburtstag
13. Juni 1926

IX



VII-VIII XI

[WIDMUNG]

Lieber und verehrter Freund!

die Schrift, die ich Thnen zu Threm sechzigsten Geburtstag tiberreiche,
sollte urspriinglich ein rein personlicher Ausdruck meiner herzlichen
Freundschaft und Verehrung fiir Sie sein. Aber ich hitte die Arbeit an
dieser Schrift nicht durchfithren konnen, hitte ich mich nicht bestin-
dig der Anregung und der Forderung durch jene Arbeitsgemeinschaft
zu erfreuen gehabt, die in Threr Bibliothek ihren geistigen Mittelpunkt
besitzt. Heute darf ich daher nicht mehr allein im eigenen Namen
sprechen, sondern im Namen dieser Arbeitsgemeinschaft —im Namen
all derer, die in Thnen seit langem einen Fithrer der geistesgeschichtli-
chen Forschung verehren. In stiller und beharrlicher Arbeit hat die
Bibliothek Warburg seit drei Jahrzehnten das Material fiir die geistes-
geschichtliche und fiir die kulturwissenschaftliche Forschung bereit-
zustellen gesucht. Aber sie hat zugleich mehr als dies getan, indem sie
uns mit einer Eindringlichkeit wie selten zuvor die Maxime vor Augen
gestellt hat, unter der diese Forschung stehen mufi. In ihrem Aufbau
und in ihrer geistigen Struktur hat sie den Gedanken der metho-
dischen Einheit und des methodischen Zusammenschlusses aller
Gebiete und aller Richtungen der Geistesgeschichte verkorpert.
Heute, wo die Bibliothek in eine neue Phase ihrer Entwicklung ein-
tritt, wo sie mit der Begriindung ihres neuen Hauses auch die Kreise
ihrer Wirksamkeit | weiter zieht, diirfen auch wir, ihre Mitarbeiter, es
einmal offentlich aussprechen, wieviel sie uns bedeutet und was wir
ithr verdanken. Wir hoffen und wissen, daff iiber den neuen sachlichen
Aufgaben, die die Bibliothek fortan zu erfiillen hat, die alte Tradition
unserer gemeinsamen freundschaftlichen Zusammenarbeit nicht ver-
gessen werde, sondern dafl sich das geistig-personliche Band, das uns
bisher verkntipft hat, kiinftig nur um so fester schlingen wird. Moge
das Organon geistesgeschichtlicher Forschung, das Sie mit Threr
Bibliothek geschaffen haben, uns noch auf lange Zeit hinaus immer
wieder neue Fragen stellen, und mogen Sie selbst uns, wie bisher, neue
Wege zu ihrer Beantwortung weisen.

Hamburg, den 13. Juni 1926
ERNST CASSIRER



Nikolaus Cusanus X111



X1V Nikolaus Cusanus

Lieber und verehrter Freund!

die Schrift, die ich Thnen zu Threm sechzigsten Geburtstag tiberreiche,
sollte urspriinglich ein rein personlicher Ausdruck meiner herzlichen
Freundschaft und Verehrung fiir Sie sein. Aber ich hitte die Arbeit an
dieser Schrift nicht durchfithren konnen, hitte ich mich nicht bestin-
dig der Anregung und der Forderung durch jene Arbeitsgemeinschaft
zu erfreuen gehabt, die in Threr Bibliothek ihren geistigen Mittelpunkt
besitzt. Heute darf ich daher nicht mehr allein im eigenen Namen
sprechen, sondern im Namen dieser Arbeitsgemeinschaft —im Namen
all derer, die in Thnen seit langem einen Fithrer der geistesgeschichtli-
chen Forschung verehren. In stiller und beharrlicher Arbeit hat die
Bibliothek Warburg seit drei Jahrzehnten das Material fiir die geistes-
geschichtliche und fiir die kulturwissenschaftliche Forschung bereit-
zustellen gesucht. Aber sie hat zugleich mehr als dies getan, indem sie
uns mit einer Eindringlichkeit wie selten zuvor die Maxime vor Augen
gestellt hat, unter der diese Forschung stehen mufi. In ihrem Aufbau
und in ihrer geistigen Struktur hat sie den Gedanken der methodi-
schen Einheit und des methodischen Zusammenschlusses aller Ge-
biete und aller Richtungen der Geistesgeschichte verkorpert. Heute,
wo die Bibliothek in eine neue Phase ihrer Entwicklung eintritt, wo
sie mit der Begriindung ihres neuen Hauses auch die Kreise ihrer
Wirksambkeit |

weiter zieht, diirfen auch wir, ithre Mitarbeiter, es einmal 6ffentlich
aussprechen, wieviel sie uns bedeutet und was wir ihr verdanken. Wir
hoffen und wissen, daf} tiber den neuen sachlichen Aufgaben, die die
Bibliothek fortan zu erfiillen hat, die alte Tradition unserer gemeinsa-
men freundschaftlichen Zusammenarbeit nicht vergessen werde, son-
dern daf} sich das geistig-personliche Band, das uns bisher verkntipft
hat, kiinftig nur um so fester schlingen wird. Moge das Organon gei-
stesgeschichtlicher Forschung, das Sie mit Threr Bibliothek geschaffen
haben, uns noch auf lange Zeit hinaus immer wieder neue Fragen stel-
len, und mégen Sie selbst uns, wie bisher, neue Wege zu ihrer Beant-
wortung weisen.

Hamburg, den 13. Juni 1926.
ERNST CASSIRER



EINLEITUNG |

Hegels Voraussetzung, daf} die Philosophie einer Epoche das Be-
wufltsein und das geistige Wesen ihres ganzen Zustandes in sich
schliefle, daf} sich in ihr als dem einfachen Brennpunkte, dem sich
wissenden Begriffe, dies vielgestaltete Ganze abspiegele, scheint
sich fiir die Philosophie der Frithrenaissance nicht zu bewihren. Das
neue Leben, das um die Wende des 13. und 14. Jahrhunderts in allen
Gebieten des Geistes einsetzt, das in der Dichtung und in der bilden-
den Kunst, im staatlichen und geschichtlichen Dasein immer machti-
ger emporwiachst und sich zugleich immer bewufiter als geistige
Erneuerung weifl und fiihlt, scheint im Denken der Zeit zunichst
keinen Ausdruck und Widerhall zu finden. Denn ganz und gar ist
dieses Denken, auch dort, wo es sich im einzelnen von den Resultaten
der scholastischen Philosophie zu befreien beginnt, in den allgemei-
nen Formen dieser Philosophie gebunden. Der Angriff, den Petrar-
ca in der Schrift »De sui ipsius et multorum ignorantia« gegen die
Schulphilosophie wagt, ist nur ein Zeugnis dafiir, mit welcher noch
ungebrochenen Macht ebendiese Philosophie die Zeit beherrscht.
Denn das Prinzip, das Petrarca der Scholastik und der Aristotelischen
Lehre entgegenstellt, hat selbst weder philosophischen Ursprung
noch Gehalt. Es ist keine neue Methodik des Denkens, sondern es ist
das neue Bildungsideal der »Eloquenz«, das hier der Schulphilo-
sophie gegentibertritt. Fortan soll und darf Aristoteles nicht mehr
als der Meister des Wissens, als der Reprisentant der »Bildung«
schlechthin gelten — enthalten doch seine Schriften, soweit sie auf uns
gekommen, »keine Spur von Wohlredenheit.« Nicht der Inhalt der
Aristotelischen Schriften, sondern ihr Stil ist es somit, wogegen die
humanistische Kritik sich wendet. Und diese Kritik hebt allmahlich
ihre eigene Voraussetzung auf. Denn je mehr der Umkreis des huma-
nistischen Wissens sich weitet und je feiner und schirfer seine wis-
senschaftlichen Instrumente werden, um so mehr muf} das Bild des
scholastischen Aristoteles vor dem Bilde des wahren Aristoteles wei-
chen, das nunmehr aus den Quellen selbst erarbeitet wird. Aristoteles
selbst — so urteilt jetzt Leonardo Bruni, der erste Ubersetzer der
Aristotelischen »Politik« und der »Nikomachischen Ethik« — wiirde
seine eigenen Biicher in der Umgestaltung, die sie durch die | Schola-
stik erfahren haben, nicht wiedererkennen — sowenig wie Aktaeon
nach seiner Verwandlung in einen Hirsch von seinen Hunden



2 Einleitung 2

erkannt wurde.! In diesem Urteil hat die neue geistige Bewegung des
Humanismus ihren Frieden mit Aristoteles geschlossen. An Stelle des
Kampfes gegen ihn tritt die Forderung seiner sprachlich-geistigen
Aneignung. Die Probleme, die hieraus erwuchsen, aber waren selbst
eher philologischer als philosophischer Art. Eifrig wird jetzt erortert,
ob der Begriff des Aristotelischen 7’dyadov — wie es in der Uberset-
zung Leonardo Brunis geschehen war — durch die Bezeichnung
summum bonum oder durch die Bezeichnung des bonum ip-
sum wiederzugeben sei. An dem Streit um die Schreibung des Ari-
stotelischen Begriffs der Entelechie (als entelechia oder endele-
chia) und um die verschiedenen Deutungsmoglichkeiten, die sich
aus ihr ergeben, nehmen die bekanntesten Humanisten wie Filelfo,
Angelo Poliziano und andere teil.? Aber auch auf8erhalb des engeren
Kreises des Humanismus — auch dort, wo in dem neuen Biindnis, das
Philosophie und Philologie jetzt eingehen, der Primat der ersteren
anerkannt wird — kommt es in der Philosophie selbst zu keiner wahr-
haft methodischen Erneuerung. Der Kampf um den Vorrang der Pla-
tonischen oder Aristotelischen Lehre, wie er in der zweiten Hilfte
des 15. Jahrhunderts gefithrt wird, fithrt nirgends in die Tiefe letzter
prinzipieller Voraussetzungen zuriick. Der Maf$stab, in dessen An-
wendung die beiden gegnerischen Parteien einig sind, liegt auch hier
jenseits des systematisch-philosophischen Bereichs in religiosen Vor-
aussetzungen und in dogmatischen Entscheidungen. So bleibt denn
auch dieser Kampf zuletzt ohne eigentlichen geistesgeschichtlichen
Ertrag: An Stelle der scharfen Scheidung zwischen dem sachlichen
Grundgehalt und Grundprinzip der Platonischen und Aristoteli-
schen Lehre tritt alsbald wieder die Forderung und der Versuch ihrer
synkretistischen Verschmelzung. Gerade die Florentinische Akade-
mie, die sich als Hiiterin des echten Platonischen Erbguts fiihlt, geht
in diesem Versuch am weitesten. Neben Ficin steht hier Pico von
Mirandola, der »Princeps Concordiae«, wie er von den Freunden
genannt wurde. Die Vereinigung und Versdhnung der Scholastik mit
dem Platonismus erscheint thm als Hauptziel des Denkens. Nicht als
Uberliufer, sondern als Kundschafter — so spricht er selbst es in

! Leonardo Aretino [Leonardo Bruni], Libellus de disputationum exercitatio-
nisque studiorum usu adeoque necessitate in literarum genera quolibet, o.O.
1401, S.25; vgl. Georg Voigt, Die Wiederbelebung des classischen Alterthums
oder das erste Jahrhundert des Humanismus, Bd.II, 2., umgearb. Aufl.,, Berlin
1881, S.169 und Francesco Fiorentino, Il risorgimento filosofico nel quattro-
cento. Opera posthuma, Neapel 1885, S.1831.

2 Naheres hiertiber in dem Kapitel »I’umanismo nella filosofia« bei Fioren-
tino, a.a. 0., S. 184 ff.



2-3 Grundcharakter der Renaissancephilosophie 3

einem Briefe an Ermolao Barbaro aus — sei er an die Akademie in
Florenz gekommen. Und als Ergebnis dieser Erkundung zeigt sich, |
dafl Aristoteles und Platon, sosehr sie in Worten miteinander zu
streiten scheinen, in der Sache tiberall einig sind.> In solchem Vereini-
gungsstreben verlieren die groflen philosophischen Systeme zuletzt
ihr eigenes Gesicht; gehen sie in den Nebel einer einzigen christlich-
philosophischen Uroffenbarung auf, als deren Zeugen bei Ficin
Moses und Platon, Zoroaster und Hermes Trismegistos, Orpheus
und Pythagoras, Vergil und Plotin angefithrt werden.* So scheint
gerade in der Philosophie die geistige Grundkraft der Epoche: der
Drang zur scharfen Begrenzung und Formung, zur Sonderung und
Individualisierung, noch nicht wirksam geworden zu sein oder doch
im ersten Ansatz zu erlahmen.

Von hier aus 14t es sich vielleicht verstehen, daf§ der Kulturhisto-
riker, der fir seine Zusammenschau von fest ausgeprigten, scharf
umrissenen Einzelgestalten ausgehen mufl, dazu gedringt werden
kann, die philosophischen Dokumente der Zeit, die diese Bedingung
nirgends zu erfiillen scheinen, beiseite zu stellen. Jacob Burck-
hardt zum mindesten hat in dem grandiosen Gesamtbild, das er von
der Kultur der Renaissance entworfen hat, der Philosophie der
Renaissance keine Stelle vergonnt. Sie ist hier nicht einmal als ein ein-
zelnes Moment der geistigen Gesamtbewegung gewtirdigt, geschwei-
ge dafl sie im Sinne Hegels als ihr »einfacher Brennpunkt, als der
»substantielle Geist der Zeit« angesehen wiirde. Man konnte versu-
chen, tiber diesen Gegensatz mit der Bemerkung hinwegzugehen, dafl
in dem Konflikt zwischen dem Geschichtsforscher und dem Ge-
schichtsphilosophen die Entscheidung notwendig zugunsten des
ersteren fallen miisse, daf} jeder spekulativ-konstruktive Aufbau sich
den einfachen Fakten gegeniiber zu bescheiden und in ihnen seine
Schranke anzuerkennen habe. Aber mit einem derartigen methodi-
schen Gemeinspruch wire der Gegensatz, der sich hier auftut, nicht
begriffen, geschweige abgetan. Verfolgt man ihn in seine Tiefe zurtick,

3 »Diverti nuper ab Aristotele in Academiam, sed non transfuga [...] verum
explorator. Videor tamen (dicam tibi Hermolae quod sentio) duo in Platone
agnoscere, et Homericam illam eloquendi facultatem, supra prosam orationem
sese attollentem, et sensuum, si quis eos altius introspiciat, cum Aristotele omnino
communionem, ita ut si verba spectes, nihil pugnantius, si res nihil concordius.«
Giovanni Pico della Mirandola, Epistolae, in: Opera omnia, Bd. [, Basel o.].
[1557], S.340-410: S.368f. Zu Picos scholastischen Studien s. a.a.O., S.351f.

+ S. Marsilio Ficino, Epistolae (Buch 10 u. 8), in: Opera omnia, 2 Bde., Ba-
sel 0.]., Bd.1/2, S.609-964: S.866 u. 871; vgl. bes. ders., De christiana religione
(Kap.22), in: Opera omnia, Bd.1/1, S.1-77: S.25.



4 Einleitung 34

so zeigt sich, dafl Burckhardt, indem er die Philosophie der Renais-
sance aus seiner Betrachtung ausschied, damit implizit zugleich eine
weitere Einschrinkung vorgenommen hat, die mit dieser ersten not-
wendig verbunden war. Gerade der scholastische Charakter, den diese
Philosophie noch tiberall zu tragen scheint, bringt es mit sich, dafl sich
hier noch nirgends eine klare und scharfe Grenz | scheide zwischen der
philosophischen und der religiosen Gedankenbewegung ziehen lifit.
Die Philosophie des Quattrocento ist und bleibt, gerade in ihren be-
deutendsten und folgenreichsten Leistungen, wesentlich Theologie.
Thr gesamter Gehalt dringt sich in die drei groflen Probleme: Gott,
Freiheit, Unsterblichkeit zusammen. Sie sind es, um die sich in der
Schule von Padua der Streit der Meinungen, der Streit zwischen
»Alexandristen« und »Averroisten« bewegt; sie bilden zugleich den
Kernpunkt aller Spekulationen des Florentiner Platonischen Kreises.
Burckhardt hat, offenbar vollig bewufit, in der grofien zusammenfas-
senden Darstellung, die er von Sitte und Religion der Renaissance
gegeben hat, auf diese Zeugnisse Verzicht geleistet. Sie mochten ihm
als eine blofle Weiterfiihrung einer im Grunde schon erstorbenen Tra-
dition erscheinen, als ein theoretisches Auflen- und Nebenwerk, das
mit den eigentlich bewegenden religiésen Kriften der Zeit nicht mehr
in lebendigem Zusammenhang steht. Diese Krifte mufite er, seiner
Gesamtanschauung nach, nicht in theoretischen Aussagen, nicht in
philosophischen Sitzen tiber die Religion, sondern im unmittelbaren
Tun des Menschen, in seiner praktischen Stellung zur Welt und zur
geistig-sittlichen Wirklichkeit zu erfassen suchen. Aber —so wird man
fragen durfen — entspricht dieser scharfe Schnitt zwischen »Theorie«
und »Praxis« des Religiosen dem Gegenstand selbst, oder ist er nicht
vielmehr ein Werk des — Philosophen Burckhardt? Gehort es nicht
eben zum »Geist der Renaissance«, wie Burckhardt ihn gezeichnet
hat, daf$ fiir sie diese Trennung nicht bestand — dafl die beiden Momen-
te, die hier im Bilde des Kulturhistorikers auseinandergehalten wer-
den, im wirklichen Leben der Epoche noch stindig ineinander schil-
lern und ineinander tbergehen? Ist nicht hier alle Naivitit des
Glaubens zugleich dogmatisch, wie andererseits auch der theoretische
Dogmatismus noch durchaus naiv ist, sofern er die verschiedenartig-
sten Bestandteile des »Glaubens« und » Aberglaubens« unbefangen in
sich aufnimmt? So hat denn auch die Kritik, die von der fortschrei-
tenden empirischen Forschung an Burckhardts Grundwerk getibt
worden ist, vornehmlich an diesem Punkte eingesetzt. Die Kunstge-
schichte, die politische Geschichte, die allgemeine Geistesgeschichte
schienen hier denselben Weg zu weisen. Die zeitlichen wie die inhalt-
lichen Grenzen zwischen Renaissance und Mittelalter begannen sich,



4-5 Der Begriff der Renaissance 5

gegeniiber Burckhardts Auffassung und Darstellung, mehr und mehr
zu verschieben.’ Von dem | Versuch Henry Thodes, den Anfang
der kiinstlerischen Renaissance in Italien bis zum Beginn des 13. Jahr-
hunderts zuriickzuverlegen und in Franz von Assisi, dem Er-
wecker eines neuen Frommigkeitsideals, zugleich den Bahnbrecher
der kiinstlerischen Bewegung zu sehen, die in der Malerei und in der
Dichtung des 15. Jahrhunderts zu ihrer Vollendung gelangt, kann hier
abgesehen werden — die These Thodes findet in der Form, die er ihr
gegeben hat, heute wohl kaum noch eine wissenschaftliche Vertretung
und Verteidigung.® Das eine jedoch scheint unverkennbar, dafl der
Gegensatz zwischen dem »mittelalterlichen Menschen« und dem
»Menschen der Renaissance« um so flussiger und fliichtiger zu wer-
den drohte, je mehr man ihn in concreto durchzufithren versuchte, je
mehr die biographische Einzelforschung der Kinstler, der
Denker, der Gelehrten und Staatsminner der Renaissance fortschritt.
»Versucht manx, so urteilt neuerdings ein auf diesem Gebiet bewahr-
ter Forscher, »das Leben und Denken der fithrenden Personlichkeiten
des Quattrocento, eines Coluccio Salutati, Poggio Bracciolini, Leo-
nardo Bruni, Lorenzo Valla, Lorenzo Magnifico oder Luigi Pulci rein
induktiv zu betrachten, so ergibt sich regelmissig, dass gerade fiir die
studierte Person die aufgestellten Merkmale [die Merkmale des >Indi-
vidualismus< und >Paganismuss, des >Sensualismus< und der >Skepsis<]
sonderbarerweise absolut nicht passen. Versucht man [diese Merk-
male] in ihrem engen Zusammenhange mit dem Lebenslaufe des
geschilderten Mannes und vor allem aus dem breiten Strome des
ganzen Zeitalters zu begreifen, dann erhalten sie regelmissig ein ganz
anderes Aussehen. Und hilt man die Resultate induktiver Forschung
zusammen, so steigt allmdhlich ein neues Bild der Renaissance empor,
nicht weniger gemischt aus Fromm und Unfromm, Gut und Bose,
Himmelssehnsucht und Erdenlust, aber unendlich viel komplizier-
ter.«<’ Auch die Geschichte der Philosophie wird sich diese Sitze und

5 Fiir diesen Prozefi, der hier nicht in seinen einzelnen Stadien verfolgt wer-
den kann, verweise ich insbesondere auf die grundlegenden Schriften Konrad
Burdachs: Vom Mittelalter zur Reformation. Forschungen zur Geschichte der
deutschen Bildung, im Auftr. der Koniglich-Preuflischen Akademie der Wissen-
schaften hrsg. v. Konrad Burdach, Berlin 1912 {f., s. auch Konrad Burdach, Deut-
sche Renaissance. Betrachtungen tiber unsere kiinftige Bildung, 2., verm. Aufl.,
Berlin 1918 und ders., Reformation. Renaissance. Humanismus. Zwei Abhand-
lungen iiber die Grundlage moderner Bildung und Sprachkunst, Berlin 1918.

¢ Vgl. Henry Thode, Franz von Assisi und die Anfinge der Kunst der Renais-
sance in Italien, Berlin 1885.

7 Ernst Walser, Studien zur Weltanschauung der Renaissance, Basel 1920, S.9.



6 Einleitung 5-6

die Mahnung, die in ihnen liegt, zu eigen machen diirfen. Sowenig sie
jemals auf das Streben zum Allgemeinen und Allgemeinsten verzich-
ten kann, sosehr muf} sie sich andererseits mit dem Gedanken durch-
dringen, daf} nur die Vertiefung in die konkrete Besonderung, in die
letzte Feinheit des historischen Details, die echte Allgemeinheit zu-
stande bringen und verbiirgen kann. Was zu fordern ist, ist die All-
gemeinheit eines systematischen Gesichtspunktes und einer syste-
matischen Orientierung, die jedoch mit jener Allgemeinheit blof§
empirischer Gattungsbegriffe, wie sie zur Periodisierung der | Ge-
schichte und zur bequemen Abgrenzung ihrer einzelnen Epochen
gebraucht werden, in keiner Weise zusammenfillt. Auf dieses Ziel
sind die folgenden Betrachtungen gerichtet. Sie wollen nicht in den
Streit um den Inhalt und um das Recht der »historischen Beziehungs-
begriffe« Renaissance und Mittelalter eingreifen, wie er gegenwirtig
in der politischen Geschichtsschreibung, in der Literatur- und Kunst-
geschichte gefithrt wird.® Sie bleiben vielmehr innerhalb der philoso-
phischen Problemgeschichte stehen und suchen von hier aus eine
Antwort auf die Frage zu gewinnen, ob und inwiefern die Gedanken-
bewegung des 15. und 16. Jahrhunderts bei aller Mannigfaltigkeit der
Problemansitze und bei aller Divergenz der Lésungen eine in sich
geschlossene Einheit bildet. Gelingt es, diese Einheit aufzuweisen,
gelingt es, das Wirrsal von Fragen, das uns die Renaissancephilosophie
darbietet, auf bestimmte systematische Mittelpunkte zu beziehen,
dann wird sich damit von selbst die Frage nach dem Zusammenhang
beantworten, in dem die theoretische Gedankenarbeit der Renais-
sance zu den anderen Lebensmichten steht, durch die ihre geistige
Gestalt bestimmt wird. Es wird sich ergeben, daff auch hier die Arbeit
des Gedankens der geistigen Gesamtbewegung und ihren treibenden
Kriften nicht als ein Abgesondertes und Absonderliches gegeniiber-
steht, noch daf! sie ihr als ein schlechthin Abstraktes, als ein blofler
Schatten folgt, sondern dafl sie produktiv und bestimmend in sie
eingreift. Sie ist nicht nur ein Teil, der sich mit anderen Teilen verbin-

8 Fir die Entstehungsgeschichte dieses Streites und seinen gegenwirtigen
Stand sei aufler auf die frither genannten Schriften Konrad Burdachs besonders
auf Walter Goetz, Renaissance und Antike, in: Historische Zeitschrift 113 (1914),
S.237-259; ders., Mittelalter und Renaissance, in: Historische Zeitschrift 98
(1907), S.30-54 sowie auf das reichhaltige Material bei Karl Borinski, Die
Weltwiedergeburtsidee in den neueren Zeiten, Teil 1: Der Streit um die Re-
naissance und die Entstehungsgeschichte der historischen Beziehungsbegriffe Re-
naissance und Mittelalter, Minchen 1919 (Sitzungsberichte der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften zu Miinchen. Philosophisch-philologische und hi-
storische Klasse) verwiesen.



6 Der Begriff der Renaissance 7

det, sondern sie stellt das Ganze selbst dar und bringt es zum begriff-
lich-symbolischen Ausdruck. Wie das neue universelle Leben, zu dem
die Renaissance sich durchringt, zu der Forderung eines neuen Uni-
versums des Gedankens fiithrt und wie in ihm dieses Leben sich
reflektiert und sich erst ganz findet, soll im folgenden dargelegt wer-

den. |



ERSTES KAPITEL.

Nicolaus Cusanus
1.

Jede Betrachtung, die auf die Erfassung der Philosophie der Renais-
sance als einer systematischen Einheit gerichtet ist, muf§ von der
Lehre des Nicolaus Cusanus ihren Ausgangspunkt nehmen. Denn
von all den philosophischen Richtungen und Bestrebungen des
Quattrocento ist es diese Lehre allein, die die Hegelsche Forderung
erfullt, die einen »einfachen Brennpunkt« darstellt, in dem die ver-
schiedenartigsten Strahlen sich sammeln. Cusanus ist der einzige Den-
ker der Zeit, der das Ganze ihrer Grundprobleme von einem metho-
dischen Prinzip aus erfafit und der es kraft dieses Prinzips meistert.
Sein Denken umspannt noch, gemafy dem mittelalterlichen Ideal der
Totalitdt, die Gesamtheit des geistigen und des physischen Kosmos
und macht vor keiner Besonderung halt. Er ist spekulativer Theologe,
wie er spekulativer Mathematiker ist; er ist ebensowohl auf die Pro-
bleme der Statik und der allgemeinen Bewegungslehre wie auf die
Probleme der Astronomie und Kosmographie, auf die Probleme der
Kirchengeschichte wie auf die der politischen Geschichte, der Rechts-
geschichte, der allgemeinen Geistesgeschichte gerichtet. Aber sosehr
er als Gelehrter und Forscher all diesen Gebieten angehért und sosehr
er fast jedes von ithnen durch eigene Leistungen bereichert hat, so fern
liegt hier alle Gefahr der Spezialisierung, der Zersplitterung. Denn
was Cusanus immer ergreift und bearbeitet, das figt sich nicht nur
einem intellektuellen Gesamtbild ein, das fafit sich nicht nur mit ande-
ren Bestrebungen zu einer nachtriglichen Einheit zusammen, sondern
es ist von Anfang an nur die Entfaltung und Auslegung jenes einen
Grund- und Hauptgedankens, den er in seiner ersten philosophischen
Schrift, in der Schrift »De docta ignorantia«, durchgefiihrt hat. Der
Gegensatz von complicatio und explicatio — dieser Gegensatz, den
Cusanus braucht, um durch ihn das Verhiltnis Gottes zur Welt wie
das Verhiltnis der Welt zum menschlichen Geist zu er |leuchten, lifit
sich demnach auf seine eigene Lehre anwenden, die gleichfalls aus
einem gedanklichen Keim erwichst, der sich fortschreitend auseinan-
derfaltet und in diesem Prozefl den ganzen Bestand und die gesamte
Problematik des Wissens der Zeit in sich hineinnimmt.

Das Prinzip, auf dem die Philosophie des Cusanus beruht, stellt
sich ithm selbst als der Durchbruch einer neuen Grundwahrheit dar,
die nicht durch syllogistische Schliisse vermittelt ist, sondern die thn
als plotzliche Schau und mit der ganzen Gewalt einer groflen Intuition



8-9 Das Prinzip der »docta ignorantia« 9

tiberfillt. Er selbst hat geschildert, wie auf der Uberfahrt von Kon-
stantinopel als ein »gottliches Geschenk« dieses Prinzip in thm zuerst
aufleuchtete.! Versucht man, den Inhalt desselben auf einen abstrak-
ten Ausdruck zu bringen, versucht man das, was sich fiir Cusanus
selbst in dieser Weise als ein Unvergleichliches und Einzigartiges gibt,
systematisch zu bestimmen und geschichtlich einzugliedern, so gerit
man in Gefahr, die Originalitit und Tiefe des neuen Gedankens zu
verkennen. In der Tat scheint der Begriff der »docta ignorantia«
und die Lehre von der »Koinzidenz der Gegensitze, die sich auf ihm
aufbaut, nur Gedanken zu erneuern, die zum festen Bestand der mit-
telalterlichen Mystik gehorten. Auf die Quellen dieser Mystik, insbe-
sondere auf die Schriften Eckharts und des Pseudo-Dionysius hat
Cusanus fort und fort verwiesen. So scheint es schwer, wo nicht un-
moglich, hier irgendeinen festen Trennungsstrich zu ziehen. Bestiinde
der eigentliche Kern von Cusanus’ Schrift in dem Gedanken, dafl
Gott, daf§ das absolute Sein tiber jede Méglichkeit der positiven Be-
stimmung hinausliegt, dafl er nur durch negative Pridikate zu be-
zeichnen und nur in dem Hinausgehen, in der Transzendenz tiber alle
endlichen Mafle, Proportionen und Vergleichungen zu fassen sei, so
wire damit kein neuer Weg und kein wesentlich neues Ziel bezeichnet
gewesen. Denn wenn auch diese Richtung der »mystischen« Theolo-
gie ihrem letzten Grund nach der Scholastik widerstreiten mag, so bil-
det doch dieser Widerstreit einen charakteristischen Zug im geisti-
gen Gesamtbild der Scholastik selbst. Diese hatte sich in ihren groflen
Fihrern die Lehre des Pseudo-Areopagiten lingst zu eigen gemacht:
Nicht nur Johannes Eriugena geht auf seine Schriften zuriick, sondern
auch Albertus Magnus und Thomas von Aquin haben sie in eigenen
Kommentaren behandelt und ihr damit einen festen Platz innerhalb
des mittelalterlichen Lebens- und Lehrsystems gegeben. | Von hier aus
also war dieses System nicht zu erschiittern: Der alte Gedanke mufite
zum mindesten eine neue Prigung und gewissermaflen einen neuen
Akzent erhalten, wenn er tiber seine Grenzen hinausgetrieben werden
sollte.

! Nicolaus Cusanus, De docta ignorantia libri tres (Buch 3, Kap. 12), in: Ope-
ra. In quibus theologiae mysteria plurima, sine spiritu Dei inaccessa, iam aliquot
seculis veleta et neglecta revelantur, Basel 1565, fol. 1-62: fol.62: »Accipe nunc
Pater metuende, quae iamdudum attingere variis doctrinarum viis, concupivi, sed
prius non potui, quousque in mari ex Graecia rediens (credo superno dono, a patre
luminum, a quo omne datum optimum) ad hoc ductus sum, ut incompraebensibi-
lia incompraehensibiliter amplecterer, in docta ignorantia, per transcensum veri-
tatum incorruptibilium humaniter scibilium.«



10 Nicolaus Cusanus 9-10

Worin diese Prigung bestand, das 18t sich erst bezeichnen, wenn
man sich zuvor die literarische und geistige Gesamtstruktur des Wer-
kes des Areopagiten vergegenwirtigt hat. Schon der Titel der Schrif-
ten des Areopagiten weist auf diese Struktur hin — schon er deutet die
Stellung an, die diese Schriften im Ganzen der mittelalterlichen Grund-
anschauung von Gott und der Welt einnehmen. Es ist das Problem der
Hierarchie, das hier zum erstenmal in all seiner Schirfe und in all
seiner metaphysischen Weite, in seinen Voraussetzungen und in
seinen mannigfachen Abwandlungen vor uns hingestellt wird. Aufler
der Schrift von den gottlichen Namen (wepi deiwv ovouarwr) sind
es besonders die Schriften iiber die Hierarchie des Himmels
und die der Kirche, mepi tij¢ ovpaviac ‘Iepapyiag, mepl Tijg
Exxlnowaotixns ‘Iepapyiag, die auf die gesamte Folgezeit gewirkt
haben. Die Bedeutung dieser Schriften liegt darin, dafl hier zuerst die
beiden geistigen Grundmichte und Grundmotive, auf denen der
Glaube und die Wissenschaft des Mittelalters beruhen, einander begeg-
nen und miteinander fest in eins wachsen — daf} hier die eigentliche
Konkreszenz der christlichen Heilslehre mit der hellenistischen Spe-
kulation sich vollzieht. Was diese Spekulation, was vor allem der Neu-
platonismus dem Christentum darbot, war vor allem der Begriff und
das allgemeine Bild des Stufenkosmos. Die Welt scheidet sich in eine
niedere und hohere, eine sinnliche und intelligible Welt, die einander
nicht nur gegeniiberstehen, sondern deren Wesen eben in dieser ihrer
gegenseitigen Verneinung, in ihrer polaren Gegensitzlichkeit besteht.
Aber mitten tiber diesen Abgrund der Verneinung kniipft sich zwi-
schen ihnen ein geistiges Band. Von dem einen Pol zum andern, von
dem Uber-Sein und Uber-Einen, von dem Reich der absoluten Form
bis hinab zur Materie als dem absolut Formlosen, fiihrt ein stetiger
Wegder Vermittlung. Das Unendliche geht auf diesem Wege in das
Endliche iiber; das Endliche kehrt auf ihm zum Unendlichen zuriick.
Der gesamte Prozeff der Erlosung ist hierin beschlossen: Erist Men-
schwerdung Gottes, wie er Gottwerdung des Menschen ist. Immer
bleibt hierbei ein »Zwischen« zu tiberwinden — bleibt ein trennendes
Medium, das sich nicht tiberspringen, sondern nur Schritt fir Schritt,
in einer streng geregelten Folge, durchmessen lifit. Diese Stufenleiter,
die vom Himmlischen zum Irdischen hinab, von diesem zu jenem hin-
auffiihrt, wird in den Schriften des Dionysius systematisch beschrie-
ben und dargestellt. Zwischen Gott und den Menschen tritt die Welt
der | reinen Intelligenzen und der reinen himmlischen Krifte, die in
drei Kreise zerfillt, deren jeder sich in sich selber wiederum dreifach
gliedert. In den ersten Kreis gehoren die Seraphim, die Cherubim, die
Throni; in den zweiten die Dominationes, Virtutes, Potestates; in den



10-11 Das Problem der Hierarchie 11

dritten die Principatus, Archangeli und Angeli. So geht alles Sein in
bestimmten Graden der Ausstrahlung von Gott aus, um sich zuletzt
wieder in ithn zusammenzufassen und in ihn zurlickzunehmen. Wie
alle Radien des Kreises vom Mittelpunkt ausstrahlen, so ist Gott Aus-
gangspunkt und Zielpunkt aller Dinge; wie diese Radien um so niher
aneinanderriicken, je niher sie dem Mittelpunkt stehen, so tiberwiegt
die Vereinigung der Wesen deren Trennung, je weniger sie von dem
gemeinsamen Zentrum, dem Urquell des Seins und des Lebens, ent-
fernt sind. Und damit ist auch die Rechtfertigung, ist die eigentliche
Theodizee der kirchlichen Ordnung gegeben. Denn diese ist ihrem
Wesen nach nichts anderes als das vollkommene Abbild der geistig-
kosmischen Ordnung: Die kirchliche Hierarchie spiegelt die himm-
lische wider und wird sich in dieser Spiegelung ihrer eigenen unver-
brichlichen Notwendigkeit bewufit. Die mittelalterliche Kosmologie
und der mittelalterliche Glaube, die Ansicht der Weltordnung und
die der sittlich-religiésen Heilsordnung, flieffen hier in eine einzige
Grundanschauung, in ein Bild von hochster Prignanz und hochster
innerer Konsequenz zusammen.

Nicolaus Cusanus hat dieses Bild nirgends bestritten; ja er scheint
es in seiner gesamten Spekulation, besonders in der Spekulation der
Frithzeit, unmittelbar vorauszusetzen. Und doch dringt schon in den
ersten Sitzen der Schrift »De docta ignorantia« ein Gedanke durch,
der auf eine vollig neue geistige Gesamtorientierung hinweist.
Vom Gegensatz zwischen dem Sein des Absoluten und des empirisch
Bedingten, des Unendlichen und des Endlichen, wird auch hier aus-
gegangen. Aber dieser Gegensatz wird nun nicht mehr schlechthin
dogmatisch gesetzt, sondern er soll in seiner letzten Tiefe erfaf3t, er soll
aus den Bedingungen der menschlichen Erkenntnis begriffen werden.
Diese Stellung zum Erkenntnisproblem charakterisiert Cusanus
als den ersten modernen Denker.2 Sein erster Schritt besteht darin, daf§
er nicht sowohl nach Gott, als nach der Moglichkeit des Wissens von
Gott fragt. Und in bezug auf diese Grundfrage gentigt ihm keine der
Antworten, die die Philosophie und die spekulative Theologie bisher
auf sie gegeben | haben. Sie alle werden hinfillig, sobald man sich den

2 Niheres hieriiber in meiner Schrift tiber das Erkenntnisproblem, Berlin
31922,Bd. 1, S.21{f. [ECW 2, S.17{f.], auf die ich fiir das Folgende verweise. Auch
die neueste eindringende Untersuchung der Lehre des Cusanus hat diesen Zusam-
menhang zwischen der Gotteslehre des Cusanus und seiner Erkenntnislehre
bestatigt. »La clef de vofite du systéme philosophique de Nicolas de Cues«, so
urteilt Edmond Vansteenberghe (Le cardinal Nicolas de Cues [1401-1464]. Lac-
tion — la pensée, Paris 1920, S.279), »et en cela il est bien moderne, est sa théorie
de la connaissance.«



12 Nicolaus Cusanus 11

einfachen Begriff des Wissens und die Voraussetzungen, die in ihm
beschlossen sind, zum Bewuf$tsein bringt. Alles Wissen setzt ein Ver-
gleichen voraus, das wiederum, schirfer gefafit, nichts anderes als ein
Messen ist. Sollen aber irgendwelche Inhalte aneinander und durch
einander gemessen werden, so gilt als erste unumgingliche Vorausset-
zung fiir diesen Prozef die Bedingung der Homogenitit. Sie miis-
sen auf ein und dieselbe Mafeinheit zuriickgefithrt werden, sie miis-
sen als derselben Groflenordnung zugehorig gedacht werden konnen.
Aber ebendiese Bedingung wird unerfillbar, sobald als Ziel der
Erkenntnis und als ihr Gegenstand nicht mehr ein Endliches, Be-
dingtes, Einzelnes, sondern ein absoluter Gegenstand gesetzt wird.
Dieser ist, seinem Wesen und seiner Definition nach, iiber alle Mog-
lichkeit der Vergleichung und Messung und somit iiber alle Moglich-
keit der Erkenntnis hinaus. Wenn alles empirische Erkennen und
Messen dadurch bezeichnet ist, daff durch eine bestimmte Reihe von
Operationen, durch eine endliche Folge von Denkschrit-
ten, eine Grofle auf eine andere, ein Element auf ein anderes zurtick-
gefiihrt wird — so versagt dem Unendlichen gegentiber jede derartige
Reduktion. »Finiti et infiniti nulla [...] proportio«® — der Abstand
zwischen dem Endlichen und Unendlichen bleibt derselbe, so viele
Mittelglieder wir zwischen beide auch einschieben mégen. Es gibt
keine rationale Methodik des Denkens, kein »diskursives«, Element
an Element reihendes und Element fiir Element durchlaufendes Ver-
fahren, das die Kluft zwischen beiden Extremen ausfiillen, das vom
einen zum andern uberfithren konnte.*

In diesen knappen und schlichten Eingangssitzen der Schrift »De
docta ignorantia« aber ist nun bereits eine entscheidende Wendung
vollzogen. Denn jetzt ist mit einem einzigen scharfen Schnitt das Band
gelost, das bisher die scholastische Theologie und die scholastische
Logik miteinander verbunden hatte. Die Logik in ihrer bisherigen
Form hat aufgehort, ein Organon der spekulativen Gotteslehre zu

3 [Cusanus, De pace fidei (Kap. 1), in: Opera, fol. 862-879: fol. 863; s. unten,
S.33 Anm. 26; vgl. auch ders., De docta ignorantia (Buch 1, Kap. 3), fol.2.]

+ S. ders., a.2.O. (Buch 1, Kap. 1), fol. 1: »Omnes [...] investigantes, in com-
paratione praesuppositi certi, proportionabiliter incertum iudicant. Comparativa
igitur est omnis inquisitio, medio proportionis utens, ut dum haec quae inqui-
runtur, propinqua proportionali reductione, praesupposito possint comparari,
facile est apprachensionis iudicium, dum multis mediis opus habemus, difficultas
etlabor exoritur. Uti haec in Mathematicis nota sunt, ubi ad prima notissima prin-
cipia, priores propositiones facilius reducuntur, et posteriores, quoniam non nisi
per medium priorum, difficilius. Omnis igitur inquisitio, in comparativa propor-
tione facili vel difficili existit propter quid infinitum, ut infinitum (cum omnem
proportionem aufugiat) ignotum est.«



11-12 Das Problem der Hierarchie 13

sein. Hier hatte freilich schon die Entwicklung der Scholastik selbst
dem Ergebnis des Cusanus vorgearbeitet: Schon der Terminismus
Wilhelm von Ockhams und die an ihn ankniipfende »moderne« Rich-
tung der Scholastik hatte | die Verbindung zwischen Logik und Gram-
matik einerseits, zwischen Theologie und Metaphysik andererseits,
wie sie in den klassischen Systemen des Realismus bestand, gelockert.?
Jetzt aber erfolgt eine weit radikalere Scheidung: Denn die Aristoteli-
sche Logik, die auf dem Satz des ausgeschlossenen Dritten beruht,
erweist sich eben damit fiir Cusanus als eine bloffle Logik des Endli-
chen, muf also immer und notwendig versagen, wo es sich um die

Anschauung des Unendlichen handelt.® Alle ihre Begriffe sind Ver-

5 Daf} diese Lockerung, wie sie durch Ockhams Grundlehre systematisch
gefordert und innerhalb bestimmter Grenzen geleistet wird, dennoch zu keiner
Ablosung derbeiden Momente voneinander fiihrte, daf} vielmehr, auch im Lager
der »moderni«, im herrschenden Schulbetrieb der Universititen, die Grenzen, die
Ockham zu ziehen versucht hatte, sich alsbald wieder verwischten, haben neuer-
dings die griindlichen Untersuchungen Gerhard Ritters iiber den Kampf der
»via antiqua« und der »via moderna«im 14. und 15. Jahrhundert festgestellt (Ger-
hard Ritter, Studien zur Spatscholastik. Teil I: Marsilius von Inghen und die okka-
mistische Schule in Deutschland, Heidelberg 1921 [Sitzungsberichte der Heidel-
berger Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-historische Klasse, Bd. 12,
4. Abh.]; Teil II: Via antiqua und via moderna auf den deutschen Universititen des
15. Jahrhunderts, Heidelberg 1922 [Sitzungsberichte der Heidelberger Akademie
der Wissenschaften. Philosophisch-historische Klasse, Bd.13], S.1-146). »Wir
haben Stiick fiir Stiick verfolgt«, so fafit Ritter, Teil II, S. 86 f., das Ergebnis sei-
ner Untersuchungen zusammen, »wie sich die radikal[...] erkenntnistheoretischen
Sitze Okkams im Munde seiner Anhinger immer harmloser gestalteten [...]
Zwarein Johannes Gerson stand fastan der Grenze der Einsicht, die das stark-
ste Motiv der originalen Gedankenarbeit Okkams gebildet hatte: dafl die reli-
giose Erkenntnisihre eigenen Wurzelnin ganz anderen Bereichen des Geistes habe,
als im natiirlichen Intellekt, und daf§ ihr die theologisch-metaphysische Spekula-
tion darum mehr schaden als niitzen konne. Wire dieser Gedanke energisch durch-
gefiihrt worden, so hitte er in der Tat den Tod der Scholastik herbeifithren kon-
nen. Aber dazu kam es noch lange nicht. Gerson selber konnte sich nur mit
halber Wendung von jener innigen Verflechtung religios-dogmatischer und meta-
physisch-logischer Betrachtungen losreiflen, die den Kern alles scholastischen
Denkens bildete. [...] Er zweifelte nicht an der realen [...] Bedeutsamkeit der
abstrahierenden logischen Begriffsbildung. Und vollends die Untersuchung der
philosophischen und theologischen Schriften des Marsilius von Inghen hat
uns ein ganzes geschlossenes wissenschaftliches System gezeigt, das auf nomina-
listischer Basis doch alle wesentlichen Positionen der hochscholastischen Meta-
physik und Theologie behauptete.« Hilt man sich dieses Resultat von Ritters
Untersuchungen vor Augen, so zeigt sich auch von dieser Seite her, wie weit
Cusanus schoninseiner ersten Schrift iber all das hinausgewachsen ist, was seine
ockhamistischen Lehrer in Heidelberg ihm zu bieten vermochten.

¢ Vgl. bes. Cusanus’ Bemerkung gegen seinen scholastischen Gegner Johann
Wenck aus Heidelberg: »[...] cum nunc Aristotelica secta praevaleat, quae hae-



14 Nicolaus Cusanus 12-13

gleichungsbegriffe: Sie beruhen darauf, dal Gleiches und Ahnliches
zusammengefaflt, Ungleiches und Unihnliches voneinander geschie-
den wird. Auf diesem Wege der Vergleichung und Unterscheidung,
der Sonderung und Abgrenzung zerlegt sich uns alles empirische Sein
in bestimmte Gattungen und Arten, die zueinander in einem festen
Verhiltnis der Uber- oder Unterordnung stehen. Alle Kunst des logi-
schen Denkens ist darauf gerichtet, dieses Ineinander der begrifflichen
Sphiren | sichtbar und deutlich zu machen. Wir miissen, um einen
Begriff durch den anderen zu bestimmen, die ganze Folge der Mittel-
glieder, die zwischen ihnen stehen, durchlaufen — wir miissen diese
Mittelglieder, wo sie sich dem natiirlichen Denken nicht unmittelbar
darbieten, kraft des syllogistischen Verfahrens entdecken, um auf
diese Weise Abstraktes und Konkretes, Allgemeines und Besonderes
in eine fest bestimmte Ordnung des Denkens zusammenzunehmen.
Diese Ordnung ist der des Seins adiquat: Sie stellt die Hierarchie des
Seins in der hierarchischen Gliederung der Begriffe dar. Aber —so lau-
tet nunmehr der Einwand des Cusanus — wenn auf diese Weise die
Ahnlichkeiten und Verschiedenheiten, die Ubereinstimmungen und
Gegensitze des Endlichen erfafit werden konnen, so 1af8t sich doch
das Absolute und Unbedingte, das als solches tiber jede Vergleichung
hinaus ist, niemals in dieses Netz der logischen Gattungsbegriffe ein-
fangen. Der Inhalt des scholastischen Denkens widerspricht seiner
Form; beide schlieffen einander wechselseitig aus. Soll die Moglichkeit
bestehen, das Absolute, das Unendliche zu denken, so kann und
darf dieses Denken jedenfalls nicht an den Kriicken der traditionellen
»Logik« einhergehen, durch die wir immer nur von einem Endlichen
und Begrenzten zum andern geleitet, nicht aber tiber das gesamte
Gebiet der Endlichkeit und Bedingtheit tiberhaupt hinausgefiihrt
werden konnen.

Soistjetztjegliche Art von »rationaler« Theologie verworfen —und
an ihre Stelle tritt die »mystische Theologie«. Aber wie Cusanus zuvor
Uber den traditionellen Begriff der Logik hinausging, so wachst er
jetzt auch tiber den traditionellen Begriff der Mystik hinaus. Denn mit
der gleichen Bestimmtheit, mit der er die Erfassung des Unendlichen
in logischen Abstraktionen und Gattungsbegriffen verneint, verneint
er auch die Moglichkeit seiner Erfassung im bloflen Gefiihl. In der

resim putat esse oppositorum coincidentiam, in cuius admissione, est initium
ascensus in mysticam Theologiam: in ea secta enutritis, haec via ut penitus insi-
pida, quasi propositi contraria, ab eis procul pellitur, ut sit miraculo simile, sicuti
sectae mutatio, reiecto Aristotele, eos altius transilire.« Cusanus, Apologia doctae
ignorantiae, in: Opera, fol. 63-75: fol. 64 1.



	Cover
	INDIVIDUUM UND KOSMOSIN DER PHILOSOPHIE DER RENAISSANCEDIE PLATONISCHE RENAISSANCE IN ENGLANDUND DIE SCHULE VON CAMBRIDGE
	Inhalt
	ERNST CASSIRER

INDIVIDUUM UND KOSMOS

IN DER PHILOSOPHIE DER RENAISSANCE

DIE PLATONISCHE RENAISSANCE IN ENGLAND

UND DIE SCHULE VON CAMBRIDGE
	[Widmung]
	Einleitung
	ERSTES KAPITEL. Nicolaus Cusanus
	1.
	2.

	ZWEITES KAPITEL. Cusanus und Italien
	1.
	2.

	DRITTES KAPITEL. Freiheit und Notwendigkeit in der Philosophie der Renaissance
	1.
	2.

	VIERTES KAPITEL. Das Subjekt-Objekt-Problem in der Philosophie der Renaissance
	1.
	2.
	3.

	DIE PLATONISCHE RENAISSANCE IN ENGLAND

UND DIE SCHULE VON CAMBRIDGE
	[EINLEITUNG]
	ERSTES KAPITEL. Die Platonische Akademie in Florenz und ihre Wirkung

auf den englischen Humanismus
	ZWEITES KAPITEL. Die Idee der Religion in der Schule von Cambridge
	DRITTES KAPITEL. Die Stellung der Schule von Cambridge in der

englischen Geistesgeschichte
	1. Der Empirismus
	2. Der Puritanismus

	VIERTES KAPITEL. Die Bedeutung der Schule von Cambridge für die

allgemeine Religionsgeschichte
	FÜNFTES KAPITEL. Die Naturphilosophie der Schule von Cambridge
	SECHSTES KAPITEL. Ausgang und Fortwirkung der Schule von

Cambridge – Shaftesbury




	EDITORISCHER BERICHT
	ABKÜRZUNGEN
	SCHRIFTENREGISTER
	PERSONENREGISTER
	Hamburger Ausgabe

