
Ernst Cassirer

Gesammelte Werke
Hamburger Ausgabe

Band 16

Aufsätze
und kleine Schriften
1922–1926

M
ei

ne
r



ERNST CASSIRER

AUFSÄTZE UND KLEINE SCHRIFTEN

(1922–1926)



ERNST CASSIRER

GESAMMELTE WERKE

HAMBURGER AUSGABE

Herausgegeben von Birgit Recki

Band 16

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



ERNST CASSIRER

AUFSÄTZE UND KLEINE SCHRIFTEN

(1922–1926)

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG

Text und Anmerkungen
bearbeitet von

Julia Clemens



Diese Ausgabe ist das Ergebnis einer engen Zusammenarbeit des Felix Meiner
Verlags mit der Universität Hamburg und der Wissenschaftlichen Buchgesell-
schaft, Darmstadt. Sie wird gefördert von der ZEIT-Stiftung Ebelin und Gerd
Bucerius und der Aby-Warburg-Stiftung. Komplementär erscheint die Ausgabe
»Ernst Cassirer, Nachgelassene Manuskripte und Texte« (Hamburg 1995 ff.).

Bibliographische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deut-
schen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind
im Internet über <http://dnb.ddb.de> abrufbar.
ISBN 3-7873-1416-4

Zitiervorschlag: ECW 16

www.meiner.de

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2003. Alle Rechte, auch die
des auszugsweisen Nachdrucks, der fotomechanischen Wiedergabe
und der Übersetzung, vorbehalten. Dies betrifft auch die Vervielfälti-
gung und Übertragung einzelner Textabschnitte durch alle Verfahren
wie Speicherung und Übertragung auf Papier, Transparente, Filme,
Bänder, Platte und andere Medien, soweit es nicht §§53 und 54 URG
ausdrücklich gestatten. – Satz: KCS GmbH, Buchholz. Druck und Bin-
dung: Druckhaus »Thomas Müntzer«, Bad Langensalza. Werkdruck-
papier: alterungsbeständig nach ANSI-Norm resp. DIN-ISO 9706,
hergestellt aus 100% chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Ger-
many. ∞



INHALT

AUFSÄTZE UND ABHANDLUNGEN

Die Begriffsform im mythischen Denken (1922) ......................... 3

Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau der 
Geisteswissenschaften (1923) ..................................................... 75

Die Kantischen Elemente in Wilhelm von Humboldts 
Sprachphilosophie (1923) ........................................................... 105

Eidos und Eidolon. Das Problem des Schönen und der 
Kunst in Platons Dialogen (1924) .............................................. 135

Zur »Philosophie der Mythologie« (1924) .................................... 165

Paul Natorp. 24. Januar 1854 – 17. August 1924 (1925) .............. 197

Sprache und Mythos. Ein Beitrag zum Problem der 
Götternamen (1925) .................................................................... 227

Die Philosophie der Griechen von den Anfängen 
bis Platon (1925) .......................................................................... 313

KLEINE SCHRIFTEN

Kant und Goethe (1924) ................................................................. 471

[Vorwort zur Festschrift für Paul Natorp] (1924) ........................ 476

Von Hermann Cohens geistigem Erbe (1926) .............................. 480

ANHANG

Editorischer Bericht ........................................................................ 487
Abkürzungen ................................................................................... 491
Schriftenregister................................................................................ 493
Personenregister ............................................................................... 515



AUFSÄTZE
UND ABHANDLUNGEN



Die Begriffsform im mythischen Denken1

(1922)

Vorwort

Die folgende Studie gibt, in etwas erweiterter Fassung, den Inhalt
eines Vortrags wieder, der von mir im Juli 1921 in der »Religionswis-
senschaftlichen Gesellschaft« zu Hamburg gehalten worden ist. Zu
gesonderter Veröffentlichung war dieser Vortrag anfänglich nicht
bestimmt; denn das Problem, das er sich stellt, gehört einem weiteren
Umkreis von Fragen an, aus dem es sich, wie ich mir wohl bewußt bin,
nur schwer herauslösen läßt. Wenn ich mich jetzt trotzdem zu einer
solchen Veröffentlichung entschließe, so bitte ich den Leser, das Fol-
gende nur als einen ersten Entwurf und als eine Skizze anzusehen, die
ihre nähere Ausführung erst in der Darstellung des umfassenderen
Problemkreises finden kann, aus welchem sie nur einen vorläufigen
Ausschnitt bildet. Die Vorarbeiten zu dieser Darstellung sind jetzt so
weit gefördert, daß ich hoffen darf, in kurzem wenigstens den ersten
Teil einer »Philosophie der symbolischen Formen« vorlegen zu kön-
nen, der vorerst freilich nur die Phänomenologie der sprachlichen
Form enthalten wird; ihm soll sich dann, gemäß dem Gesamtplan der
Arbeit, zunächst eine Analyse des mythischen Bewußtseins und sei-
ner Stellung zur Sprache, zur Kunst und zur wissenschaftlichen
Erkenntnis anschließen, in welcher vieles, was im folgenden nur ange-
deutet werden konnte, seine genauere Darlegung und, wie ich hoffe,
seine schärfere systematische Begründung finden wird.

Der Herausgeber dieser Studien, Herr Dr. Fritz Saxl ,  hat durch
das lebhafte Interesse, das er von Anfang an an dem Inhalt meines Vor-
trags genommen hat, nicht nur alle meine Zweifel und Bedenken
gegen seine gesonderte Veröffentlichung überwunden, sondern er hat
mich auch bei der Drucklegung sowie bei der Beschaffung der oft
schwer zugänglichen Quellen – zum größten Teil aus dem Material
der Bibliothek Warburg – in jeder Weise unterstützt; ich möchte ihm
hierfür auch an dieser Stelle meinen herzlichen Dank aussprechen.
Auch meinen Kollegen an der Hamburgischen Universität, Herrn
Prof. Carl  Meinhof,  Prof. Otto Dempwolff und Dr. Erwin

[V] 3

1 [Zuerst veröffentlicht als Band 1 der »Studien der Bibliothek Warburg«,
Leipzig/Berlin 1922.]



Panofsky,  die den Aufsatz im Manuskript bzw. in der Fahnenkor-
rektur gelesen haben, bin ich für manchen wertvollen Rat und Wink
zu Dank verpflichtet.

Hamburg, im Juli 1922. Ernst  Cassirer |

1.

Die Logik ist zum Bewußtsein ihrer eigentlichen philosophischen
Aufgabe und zum Bewußtsein ihrer systematischen Form erst da-
durch gelangt, daß sich ihre eigene Entwicklung gleichzeitig mit der
Entwicklung des wissenschaftlichen Denkens vollzog und sich be-
ständig an dieser letzteren orientierte. An den Problemen, die die
Methodik der Einzelwissenschaften stellte, erfaßte sie erst ihr allge-
meines und umfassendes Problem. Seit der Grundlegung der wissen-
schaftlichen Philosophie in der Ideenlehre Platons besteht diese wech-
selseitige Beziehung. In der Platonischen Dialektik ist das, was wir
heute als »Logik« bezeichnen, als notwendiger und integrierender
Bestandteil enthalten – aber wie es hier noch keinen eigenen selbstän-
digen Namen trägt, so steht es auch nach seinem sachlichen Gehalt
mit der Methodenlehre der einzelnen Wissenschaften noch im engsten
Zusammenhang. Die begriffliche »Rechenschaftsablegung«, das
λ�γ�ν διδ�ναι, auf das alle Philosophie hinzielt und worin sich ihr
Begriff erfüllt, betrifft ebensowohl den Inhalt des Wissens wie seine
reine Form. Die Form des »hypothetischen«, des beziehentlichen
Denkens, wie sie von Platon zuerst in aller Schärfe herausgestellt wird,
empfängt ihre Bestätigung und ihre volle Aufhellung erst dadurch,
daß sie, im »Menon«, am konkreten Beispiel des geometrischen Den-
kens zur Darstellung gelangt. Die Entdeckung der analytischen
Methode der Geometrie, die sich hier vollzieht, hat der allgemeinen
Analyse des logischen Folgerns und Schließens, wie sie in den beiden
Aristotelischen Analytiken vorliegt, erst den Boden bereitet. Und
auch in den späteren Platonischen Dialogen – besonders im »Sophi-
stes« und »Politikos« – tritt die eigentliche dialektische Kunst, die
Kunst des Scheidens und Verknüpfens, nicht als schlechthin losgelö-
ste logische Technik heraus. Die Lehre vom logischen Begriff, von sei-
nen Gattungen und Arten, berührt sich vielmehr aufs nächste mit dem
Problem der systematischen Klassifikation, wie es sich in den
beschreibenden Naturwissenschaften gestaltet. So scharf die logischen
Formen sich von den Naturformen sondern, so ist doch zu ihrer
Kenntnis nicht | unmittelbar zu gelangen – sondern wer sie als die
höchsten und bedeutsamsten, als die µ�γιστα κα� τιµι�τατα ε�δη

4 Aufsätze und Abhandlungen [V,1]–2



erfassen will, der darf den Umweg über die sinnlichen Gestalten, über
ihre Gliederung und Einteilung nicht scheuen.2 In dieser Fassung des
Problems bleibt bei Platon die Grundtendenz der Sokratischen Lehre
von der Begriffsbildung, bleibt das Prinzip der Sokratischen »Induk-
tion« lebendig. So streng sich die Reiche des Sinnlichen und des
Gedanklichen voneinander abscheiden – so ist doch im Bereich des
Gedanklichen selbst der stetige Zusammenhang zwischen der Dia-
lektik und den besonderen Formen der Wissensgestaltung gewahrt.
Hier gibt es nirgends einen Bruch, sondern hier ist es ein stetiger Auf-
stieg, der von der Naturlehre und Astronomie durch die reine Mathe-
matik hindurch zur höchsten Idee, zur Idee des Guten, hinaufführt.
In diesem Gedanken ist zum ersten Male die grundlegende Bestim-
mung der Logik gegeben – in dem Einheitsbegriff der Philosophie
konstituiert und begründet sich zugleich der Einheitsbegriff der Wis-
senschaft.

Auch die moderne Logik ist in diesem Sinne Logik der wissen-
schaftlichen Erkenntnis, insbesondere Logik der Mathematik und der
mathematischen Naturwissenschaft, geblieben. Alle Sicherheit, alle
»Evidenz«, nach der das philosophische Denken strebte, schien auf
diesem Zusammenhang zu beruhen. »[N]ihi l  cert i  habemus in
nostra scientia ,  nis i  nostram mathematicam«,3 so verkündet
schon Nicolaus Cusanus, der, noch ganz erfüllt mit dem Gehalt der
mittelalterlich-scholastischen Probleme, dennoch eine neue Form des
Philosophierens begründet, weil er der Scholastik gegenüber ein neues
Ideal der »Exaktheit«, der praecis io des Wissens aufstellt. Wie dann
dieses Ideal in der Geschichte der neueren Philosophie, von Descartes
und Leibniz bis auf Kant, weitergewirkt und wie es mit den Fort-
schritten der modernen Mathematik und mathematischen Physik sel-
ber eine immer bestimmtere Fassung gewonnen hat, braucht hier nicht
im einzelnen dargelegt zu werden. Es ist Hermann Cohens unver-
gängliches Verdienst, daß er diese Linie der Entwicklung zuerst mit
voller Sicherheit gezeichnet und daß er sie ins hellste Licht geschicht-
licher und systematischer Erkenntnis gerückt hat. Er selbst aber zieht
hieraus die Folgerung, daß die Logik, als Logik der reinen Erkennt-
nis, nichts anderes als Logik der mathematischen Naturwissenschaft
sein kann. Diese Schlußfolgerung macht für ihn den Kern und Sinn
der neuen von Kant begründeten Methode des Philosophierens, der

2 Die Begriffsform im mythischen Denken 5

2 Vgl. bes. Platon, Politikos 285A u. 286A.
3 [Nicolaus Cusanus, De possest, in: Opera. In quibus theologiae mysteria

plurima, sine spiritu Dei inaccessa, iam aliquot seculis veleta et neglecta revelan-
tur, Basel 1565, fol. 249–266: fol. 259.]



»transzendentalen Methode«, aus. »[K]ritische Philosophie«, so defi-
niert er, »ist diejenige, welche nicht nur schlechthin mit der Wissen-
schaft Zusammenhang hat, und auch nicht schlechthin mit der
Naturwissen | schaft, sondern in erster Linie mit der Mathematik, und
erst durch sie, und an ihrer Hand mit der Naturwissenschaft.«4 Durch
die Entwicklung, die die Mathematik und die theoretische Physik seit
Kant erfahren hat, scheint dieser Zusammenhang nicht nur bestätigt,
sondern von einer neuen Seite her befestigt worden zu sein. Der Aus-
bau der nichteuklidischen Geometrien, die veränderte Bestimmung,
die der Raum- und Zeitbegriff und das Verhältnis beider Begriffe durch
die allgemeine Relativitätstheorie erfahren haben, greift tief in die
Gestaltung der allgemeinen Erkenntnislehre ein und hat auch ihr eine
Fülle neuer und fruchtbarer Aufgaben gestellt.

Weit schwieriger stellt sich von Anfang an das Verhältnis zwischen
der Logik als allgemeiner »Wissenschaftslehre« und dem System der
»Geisteswissenschaften« dar. Der Plan eines konstruktiven Aufbaus
der Geisteswissenschaften wird in der neueren Philosophie zuerst
durch Giambattista Vico scharf und bestimmt erfaßt. Schon bei ihm
begegnet der Gedanke, daß dieser Aufbau gegenüber der Logik der
Mathematik und der mathematischen Naturwissenschaft seine völlige
Selbständigkeit behaupten, daß er auf eigenen und eigentümlichen
Grundlagen beruhen müsse, daß aber andererseits diese letzteren an
Strenge und an Evidenz den Prinzipien der Mathematik nichts nach-
zugeben hätten. Die Welt der Geschichte beruht gleich der Raum-
welt, mit der es die Geometrie, und gleich der Körperwelt, mit der es
die Physik zu tun hat, auf allgemeingültigen Prinzipien, die im Wesen
des menschlichen Geistes gegründet sind. So entsteht hier der Entwurf
einer »neuen Wissenschaft«, deren Verfahren dem der Geometrie ana-
log gedacht wird; wie diese die Welt der Größen nicht lediglich betrach-
tet, sondern aus ihren Elementen konstruiert und erschafft, so erscheint
der gleiche Fortgang in der Welt des Geistes nicht nur als möglich, son-
dern als notwendig. Und er besitzt hier um so mehr konkrete Realität
und Wahrheit, als die Ordnungen innerhalb der Menschenwelt den
Punkten und Linien, den Oberflächen und den körperlichen Gestal-
ten der Geometrie an Realität überlegen sind.5 Die Aufgabe einer all-
gemeinen Logik der Geisteswissenschaften, die der der Mathematik

6 Aufsätze und Abhandlungen 2–3

4 [Hermann Cohen, Einleitung mit kritischem Nachtrag zur neunten Auflage
der Geschichte des Materialismus von Friedrich Albert Lange, 3., erw. Aufl., in:
Friedrich Albert Lange, Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeu-
tung in der Gegenwart, 1.Buch: Geschichte des Materialismus bis auf Kant, Leip-
zig 91914, sep. pag., S. 59.]

5 Vgl. Giambattista Vico, Principj di Scienza Nuova d’intorno alla comune



und der Naturwissenschaft ebenbürtig zur Seite treten könne, war
damit gestellt. Aber erst in der nachkantischen Philosophie, in den spe-
kulativen Systemen Fichtes, Schellings und Hegels rückt diese Auf-
gabe nun in den eigentlichen Mittelpunkt der Philosophie. Mit Hegel
schien das, was bei Vico als bloße Forderung hingestellt war, seiner
endgültigen Lösung entgegengeführt. Seine Phänomenologie und
seine Logik umfaßt in einem Entwurf von großartiger Geschlossen-
heit und | Tiefe die konkrete Totalität des geistigen Lebens, das hier
zugleich in der geschichtlichen Fülle seiner Erscheinungen wie in deren
systematischer Gliederung und systematischer Notwendigkeit zur
Darstellung gelangen soll. Aber dieser Gehalt der Hegelschen Logik
war unlöslich mit ihrer Form, mit der Form der dialektischen Methode,
verknüpft. Sobald man auf diese Form verzichtete, fiel das Ganze der
Probleme, die hier durch die Einheit und Notwendigkeit eines meta-
physischen Prinzips zusammengehalten waren, wieder in eine Man-
nigfaltigkeit bloß methodologischer Einzelfragen auseinander. Hier
war es insbesondere die Methodologie der Geschichte,  die sich von
der der Mathematik und der mathematischen Naturwissenschaft ab-
zulösen und ihr mit selbständigem Anspruch gegenüberzutreten ver-
suchte. Die Eigentümlichkeit des geistigen Seins, seine Unterscheidung
vom natürlichen, sollte durch die Logik der Geschichtswissenschaft,
durch die Abgrenzung des »idiographischen« Verfahrens der Ge-
schichte gegen das »nomothetische« Verfahren der Naturwissenschaft
erwiesen und sichergestellt werden. Aber so wertvoll diese methodo-
logische Unterscheidung an sich selbst war, so wurde sie doch bei wei-
tem überschätzt, wenn man glaubte, in ihr das eigentliche Fundament
für den Aufbau der Geistes- und Kulturwissenschaften gefunden zu
haben. Denn die Reflexion auf die Form und Eigenart der historischen
Erkenntnis bestimmt als solche nichts über den Inhalt dieser Erkennt-
nis – die Art und Richtung der geschichtlichen Auffassung und Be-
schreibung läßt den Gegenstand dieser Auffassung noch völlig
unbestimmt. Um diesen zu bestimmen, müssen wir von der Form der
geschichtlichen Erkenntnis wieder auf den Gehalt und das Wesen des-
sen, was in die historische Entwicklung eintritt, zurückgehen. Alle
Geschichte hat als konkrete Geschichte ein bestimmtes Subjekt: Sie ist
Geschichte des Staates oder des Rechts, der Sprache und der Kunst,
der Religion oder der Wissenschaft. Aber alle diese Gebilde gehen nun
nicht in der bloßen Äußerlichkeit ihrer mannigfachen historischen
Erscheinungsformen auf, sondern sie offenbaren in dieser Äußerlich-

3–4 Die Begriffsform im mythischen Denken 7

natura delle nazioni, nach der 3.Aufl. von 1744 hrsg. v. Giuseppe Ferrari (Opere
scelte di Giambattista Vico, Bd. II), Mailand 1836, S. 139 u. 159.



keit ein inneres geistiges Prinzip. Die Sprache und die Religion, die
Kunst und der Mythos besitzen je eine selbständige, von anderen gei-
stigen Formen charakteristisch unterschiedene Struktur – sie stel-
len jede eine eigentümliche »Modalität« der geistigen Auffassung und
der geistigen Formung dar. Einen Überblick über die Gesamtheit die-
ser Modalitäten, über das, was das Wesen jeder einzelnen ausmacht
und was sie vom Wesen der anderen trennt, vermag jedoch die bloße
Geschichtslogik nicht zu geben. Denn sie gehört, sosehr sie sich von
der Logik der mathematischen Naturwissenschaft zu unterscheiden
sucht, im Grunde doch noch immer der gleichen gedanklichen
Dimension wie | diese an. Sie bewegt sich durchaus innerhalb einer
einzelnen Modalität – innerhalb der Modalität der Erkenntnis. Die
Entgegensetzung des historischen und des naturwissenschaftlichen
Erkenntnisideals betrifft nur die Gliederung der Teile innerhalb des
Systembegriffs der wissenschaftlichen Erkenntnis, geht dagegen nicht
auf die Frage, wie diese letztere sich als Ganzes zu anderen geisti-
gen Ganzheiten von wesentlich verschiedener Struktur und Fügung
verhält. Solange die methodologische Unterscheidung noch gleichsam
in der einen Ebene der Erkenntnis selbst verharrt, solange bewährt sich
an ihr, trotz aller Feinheit der Abgrenzungen, die hier erreicht werden
kann, immer wieder das Wort Descartes’: Das Wissen als solches, die
»humana sapientia«, erscheint, auf so vielerlei Gegenstände es sich
auch richten mag, doch immer als ein und dasselbe und empfängt von
der Verschiedenheit der Gegenstände keinen größeren Unterschied als
das Licht der Sonne von der Verschiedenheit der Objekte, die sie
erleuchtet. Vor völlig neue Fragen sieht sich dagegen die Logik gestellt,
sobald sie versucht, ihren Blick, über die reinen Wissensformen
hinaus, auf die Total i tät  der geistigen Formen der Weltauffassung
zu richten. Jede von ihnen – wie die Sprache und der Mythos, die Reli-
gion und die Kunst – erweist sich jetzt als ein eigentümliches Organ
des Weltverständnisses und gleichsam der ideellen Weltschöpfung, das
neben der theoretisch-wissenschaftlichen Erkenntnis und ihr gegen-
über seine besondere Aufgabe und sein besonderes Recht besitzt.

Freilich scheint sich hier sofort das Bedenken erheben zu müssen,
ob mit einer derartigen Erweiterung der Logik nicht ihr feststehender
traditioneller Begriff und die eindeutige Bestimmtheit dieses Begriffs
preisgegeben werde. Verliert die Logik nicht ihren geschichtlichen
und systematischen Halt, droht sich ihre klar umrissene Aufgabe und
ihr Sinn nicht völlig zu verflüchtigen, wenn sie aus den Grenzen her-
austritt, die ihr durch ihre Korrelation nicht nur mit der mathemati-
schen Naturwissenschaft, sondern mit der Wissenschaft überhaupt
gezogen sind? Läßt sich in einem anderen Sinne als in dem einer will-

8 Aufsätze und Abhandlungen 4–5



kürlichen Übertragung, einer bloßen Metapher von einer Logik nicht-
wissenschaftlicher Gebilde sprechen? Auf diese Frage läßt sich indes
zunächst erwidern, daß, selbst vom Standpunkt der allgemeinen phi-
losophischen Tradition, eine solche Erweiterung des Begriffs der Lo-
gik nicht nur zulässig erscheint, sondern daß diese Tradition schon
mannigfache selbständige Ansätze zu ihr enthält. Schon der Name der
Logik weist darauf hin, daß in ihrem Ursprung die Reflexion auf die
Form des Wissens mit der Reflexion auf die Form der Sprache sich
aufs innigste durchdringt. Die Grenzen der Logik und der Gramma-
tik werden nur ganz allmählich gewonnen und sichergestellt. Heute |
freilich wird niemand mehr daran denken, das Ideal der philosophi-
schen Grammatik in dem Sinne zu erneuern, daß er die Gesetze der
Sprache einfach aus denen des rationalen Denkens und Schließens
abzulesen und zu deduzieren versucht. Der Gedanke der »Grammaire
générale et raisonnée«, der noch das 17. und 18. Jahrhundert immer
wieder beschäftigt und gefesselt hat, scheint durch die historische und
psychologische Betrachtung der Sprache ein für allemal beseitigt zu
sein. Aber je mehr in dieser Betrachtung die Individualität der Spra-
che und der Sprachen herausgetreten ist, die jede Rückführung auf
einen gleichförmigen logischen Typus verbietet – um so deutlicher
zeigt sich andererseits, daß ebendiese Individualität der »inneren
Sprachform« nicht nur in einer bestimmten Richtung des Gefühls und
der Phantasie, sondern in einer eigentümlichen gedanklichen Ge-
setzlichkeit gegründet ist. Als Lehre vom »Denken überhaupt« kann
die Logik nicht umhin, auch dieser Gesetzlichkeit des sprachlichen
Denkens näherzutreten – kann sie nicht umhin, z.B. die Frage nach
dem Prinzip der sprachlichen Begriffsbildung und der sprachlichen
Klasseneinteilung oder auch die Frage nach dem Verhältnis des logi-
schen Urtei ls  zum sprachlichen Satz ins Auge zu fassen. Schwie-
riger scheint es, eine Beziehung zwischen der logischen und der ästhe-
tischen Gesetzlichkeit aufzuweisen: Denn die Kunst zum mindesten
erscheint als ein Gebilde sui generis, das lediglich aus seinem eigenen
Gestaltungsprinzip heraus verstanden werden kann. Und doch zeigt
die geschichtliche Entwicklung der Ästhetik, daß auch sie sich als
selbständige systematische Disziplin aus der Logik entfaltet und sich
erst ganz allmählich von diesem gemeinsamen philosophischen Mut-
terboden losgelöst hat. Als »Gnoseologia inferior«, als Erkenntnis-
lehre der »unteren Seelenkräfte« wird im 18. Jahrhundert durch Alex-
ander Baumgarten die Ästhetik begründet. Sie entsteht in dem
Gedanken, daß auch im Sinnlichen und Imaginativen ebenso wie im
Gedanklich-Rationalen bestimmte durchgehende Verknüpfungsfor-
men und Verknüpfungsregeln gelten – daß es eine »Logik der Einbil-

5–6 Die Begriffsform im mythischen Denken 9



dungskraft« ebenso wie eine Logik des abstrakten Denkens gibt.
Durch Georg Friedrich Meier,  den Schüler Baumgartens,  und
durch Tetens wird dieser Begriff der »Logik der Phantasie« in 
der deutschen Psychologie heimisch. Wenn Kant die Gesetzlichkeit
des ästhetischen Bewußtseins in der transzendentalen Struktur der
»Urteilskraft« begründet sein läßt, so wirkt hierbei noch die Erinne-
rung an diesen Ursprung der philosophischen Ästhetik mit. Wagt man
es, auf derartige Beispiele gestützt, von einer Logik auch des Mythos
und der mythischen Phantasie zu sprechen – so steigert sich damit
freilich der Anschein der Paradoxie. Denn ebendies scheint für die
Welt des Mythos charakte | ristisch zu sein, daß sie ganz in der Sphäre
der primitiven Empfindung und Anschauung, in der Sphäre des
Gefühls und des Affekts beschlossen bleibt und daß sie für die analy-
tischen Scheidungen und Trennungen, die erst der »diskursive«
Begriff einführt, keinen Raum läßt. Schon die bloße Frage nach der
Begriffsform des Mythos scheint daher eine völlig unzulässige Ratio-
nalisierung desselben in sich zu schließen – scheint den Gegenstand,
den sie begreifen will, vielmehr zu verfälschen und seiner eigenen
Natur zu entfremden.

Und doch ist auch dem Mythos, so wahr er nicht ausschließlich im
Kreis unbestimmter Vorstellungen und Affekte verharrt, sondern sich
in objektiven Gestalten ausprägt, auch eine bestimmte Art der Ge-
staltgebung,  eine Richtung der Objektivierung eigen, die – sowe-
nig sie mit der logischen Form der »Bestimmung zum Gegenstande«
zusammenfällt – doch eine ganz bestimmte Weise der »Synthesis des
Mannigfaltigen«, der Zusammenfassung und der wechselseitigen
Zuordnung der sinnlichen Elemente in sich schließt. Alle Begriffsbil-
dung, gleichviel in welchem Gebiet und an welchem Material, ob an
dem der »objektiven« Erfahrung oder an dem der bloß »subjektiven«
Vorstellung, sie sich vollziehen mag, ist dadurch gekennzeichnet, daß
sie ein bestimmtes Prinzip der Verknüpfung und der »Reihung« in
sich schließt. Erst durch dieses Prinzip werden aus dem stetigen Fluß
der Eindrücke bestimmte »Gebilde«, bestimmte Gestaltungen mit
festen Umrissen und »Eigenschaften« herausgelöst. Die Form der
Reihung bestimmt hierbei die Art und die Gattung des Begriffs. Es ist
eine andere Weise der Zuordnung, eine andere »Hinsicht« der Ver-
gleichung, die z.B. für den physikalischen Begriff und für den biolo-
gischen Begriff kennzeichnend ist – und wieder eine andere Rücksicht
der Zusammenfassung beherrscht die Bildung der historischen
Begriffe. Die traditionelle logische Lehre vom Begriff pflegt freilich
ebendiese entscheidende Differenz zu übersehen oder sie zum minde-
sten nicht zur scharfen methodischen Ausprägung zu bringen. Denn,

10 Aufsätze und Abhandlungen 6–7



indem sie uns anweist, den Begriff dadurch zu bilden, daß wir eine
Gesamtheit gleichartiger oder ähnlicher Wahrnehmungen durchlau-
fen und daß wir aus ihr, indem wir ihre Unterschiede mehr und mehr
fallenlassen, nur die gemeinsamen Bestandteile herausheben, geht sie
dabei von der Voraussetzung aus, als liege die Ähnlichkeit oder Un-
ähnlichkeit schon in dem einfachen Inhalt der sinnlichen Eindrücke
selbst und sei von ihm unmittelbar und unzweideutig abzulesen. Eine
schärfere Analyse zeigt indes genau das Umgekehrte: Sie lehrt, daß die
sinnlichen Elemente je nach dem Gesichtspunkt,  unter dem sie
betrachtet werden, in ganz verschiedener Weise zu Ähnlichkeitskrei-
sen zusammengefaßt werden können. An sich ist nichts gleich | oder
ungleich, ähnlich oder unähnlich – das Denken macht es erst dazu.
Dieses bildet somit nicht einfach eine an sich bestehende Ähnlichkeit
der Dinge in der Form des Begriffes nach – sondern es bestimmt viel-
mehr, durch die Richtl inien der Vergleichung und Zusammenfas-
sung, die es aufstellt, selbst erst, was als ähnlich, was als unähnlich zu
gelten hat. Der Begriff ist mit anderen Worten nicht sowohl das Pro-
dukt der Ähnlichkeit der Dinge, als er vielmehr die Vorbedingung
für die bewußte Setzung einer Ähnlichkeit zwischen ihnen bildet.
Auch das Verschiedenste kann noch in irgendeiner Beziehung als ähn-
lich oder gleich, auch das Ähnlichste noch in irgendeiner Beziehung
als verschieden betrachtet werden: Und Sache des Begriffs ist es, eben-
diese Beziehung, diesen determinierenden Gesichtspunkt, zu fixieren
und zum bestimmten Ausdruck zu bringen. Ganz besonders deutlich
und eindringlich tritt dies hervor, wenn man nicht dabei stehenbleibt,
die verschiedenen Arten des Begriffs, die innerhalb ein und derselben
Gattung möglich sind, miteinander zu vergleichen, sondern wenn
man die Gattungen selbst bestimmt einander entgegenstellt. Der
physikalische, der chemische, der biologische Begriff weisen gegen-
einander gewisse charakteristische Unterschiede auf, aber sie stellen
nichtsdestoweniger sämtlich nur bestimmte Nuancierungen des all-
gemeinen »Naturbegriffs« dar – der naturwissenschaftliche Begriff
scheidet sich seinem spezifischen Bildungsprinzip nach vom histori-
schen, aber beide sind doch als Erkenntnisbegriffe  wieder auf-
einander bezogen und miteinander geeint. Viel schärfer aber tritt die
Differenz hervor, wenn der Übergang nicht innerhalb derselben Gat-
tung von Art zu Art, sondern wenn er von einer Gattung zur anderen
erfolgt. Hier scheint mit einem Male ein wirklicher Hiatus einzutre-
ten: Der methodische Unterschied wird zum prinzipiellen Gegensatz.
Aber ebendiese Antithetik kann nun dazu dienen, die Eigentümlich-
keit jedes der beiden Gegenglieder durch den Kontrast um so deutli-
cher zu bezeichnen. In diesem Sinne ist es gerade ein logisches Motiv

7–8 Die Begriffsform im mythischen Denken 11



und ein echt logisches Interesse, das dazu antreiben kann, über die
Grenzen der im engeren Sinne logischen Begriffs- und Klassenbildung
hinauszugehen. Die Kategorien des Logischen werden in ihrer Eigen-
art erst dann völlig durchsichtig, wenn wir uns nicht damit begnügen,
sie in ihrem eigenen Gebiet aufzusuchen und zu betrachten, sondern
wenn wir ihnen die Kategorien anderer Denkgebiete und Denkmoda-
litäten, insbesondere die Kategorien des mythischen Bewußtseins,
gegenüberstellen. Daß es nicht paradox ist, von solchen Kategorien
des mythischen Bewußtseins zu sprechen – daß der Verzicht auf die
logisch-wissenschaftliche Form der Verknüpfung und Deutung nicht
mit absoluter Willkür und Gesetzlosigkeit gleichbedeutend ist, son-
dern | daß dem mythischen Denken ein Gesetz von eigener Art und
Prägung zugrunde liegt, wollen die folgenden Darlegungen zu erwei-
sen suchen.

2.

Wenn wir das Verfahren betrachten, das die Sprache in ihren Be-
griffsbildungen und Klasseneinteilungen befolgt, so weist es gewisse
Momente auf, die gemäß unseren logischen Denkgewohnheiten kaum
zu verstehen und mit unseren gewöhnlichen logischen Maßen kaum
zu messen sind. Die Art, in der selbst die uns nächstliegenden und ver-
trautesten Kultursprachen die Gesamtheit der Nomina in verschie-
dene »Genera« einteilen, ist so wenig unmittelbar verständlich, daß sie
für die philosophische und »rationale« Grammatik von jeher einen
Stein des Anstoßes gebildet hat. Die Grammatik von Port-Royal, die
es sich zur Aufgabe macht, die Gesamtheit der grammatischen For-
men aus ihren ersten logischen Gründen zu begreifen und zu dedu-
zieren, hat in ihrer Darlegung und Erörterung des Geschlechtsunter-
schieds diesen Anspruch wesentlich einschränken müssen. Sie gelangt
nach den ersten Versuchen einer allgemeinen logischen Ableitung die-
ses Unterschieds zu dem Ergebnis, daß zum mindesten seine konkrete
Anwendung, daß die Zuteilung bestimmter Substantiva zu dem einen
oder anderen Genus, keiner festen Regel unterliege, sondern daß hier
in weitem Maße bloße Laune und vernunftlose Willkür (»pur ca-
price,  et  un usage sans raison«) herrsche.6 Auch der Versuch,
den Geschlechtsunterschied dadurch verständlich zu machen, daß
man ihn, statt auf die Logik des abstrakten und diskursiven Denkens,

12 Aufsätze und Abhandlungen 8–9

6 Antoine Arnauld/Claude Lancelot, Grammaire générale et raisonnée de
Port-Royal (Teil 2, Kap. 5: Des Genres), Paris 21810, S. 279.



auf eine Art »intuitiver« Logik zurückführte, ist zu keinem völlig
befriedigenden Ergebnis gelangt. Jacob Grimm hat in einem der
reichsten und tiefsten Kapitel seiner »Deutschen Grammatik« diesen
Versuch unternommen. Nirgends vielleicht tritt die Kraft der ästheti-
schen Phantasie und die Kraft der sprachlichen Einfühlung bei
Grimm so deutlich zutage als in diesem Abschnitt, der den letzten
Motiven der Sprachbildung nachgeht und ihren verborgensten Sinn
aufzudecken sucht. Die logische Fähigkeit der Gliederung eines
gewaltigen Sprachstoffes steht hier mit der freien Beweglichkeit der
Sprachphantasie, die keinen Begriff zur bloßen Schablone erstarren
läßt, sondern ihn, je nach der besonderen konkreten Aufgabe, immer
aufs neue differenziert und ihn bis in seine feinsten Nuancierungen
und Abschattungen verfolgt, in glücklichstem Gleichgewicht. Schon
bei der Darstellung des grammatischen Geschlechts sinnlicher
Gegenstände werden von Grimm nicht weniger als 28 verschiedene
Gesichtspunkte aufgeführt, nach | denen die Zuteilung der verschie-
denen Objekte zum männlichen, weiblichen oder sächlichen Ge-
schlecht sich vollzieht. »Das grammatische genus«, so faßt er seine
Darlegungen zusammen, »ist […] eine in der phantasie der menschli-
chen sprache entsprungene ausdehnung des natürlichen auf alle und
jede gegenstände. Durch diese wunderbare operation haben eine
menge von ausdrücken, die sonst todte und abgezogene begriffe ent-
halten, gleichsam leben und empfindung empfangen, und indem sie
von dem wahren geschlecht formen, bildungen, flexionen entlehnen,
wird über sie ein die ganze sprache durchziehender reiz von be-
wegung und zugleich bindender7 verknüpfung der redeglieder un-
vermerkt ausgegoßen.«8 Aber so reizvoll und bestechend diese Auf-
fassung und Deutung des Geschlechtsunterschieds war, so große
Schwierigkeiten stellten sich, schon innerhalb des indogermanischen
Sprachkreises, ihrer exakten Durchführung im einzelnen entgegen.
Die indogermanische Sprachwissenschaft sah sich schon hier, wenn-
gleich sie an dem allgemeinen Zusammenhang zwischen grammati-
schem und natürlichem Geschlecht, zwischen Genus und Sexus fest-
hielt,9 zu mannigfachen Einschränkungen dieses Prinzips gedrängt.
Brugmann hat schließlich die Anschauung Grimms durch eine rein
formale Theorie ersetzt, nach welcher das Geschlecht der meisten

9–10 Die Begriffsform im mythischen Denken 13

7 [Cassirer: bildender]
8 Jacob Grimm, Deutsche Grammatik, Bd. III, Göttingen 1831, S. 346.
9 Vgl. hierfür z.B. Hermann Paul, Prinzipien der Sprachgeschichte, Hal-

le a.d.S. 31898, S. 241 ff.



Substantive nicht auf einen Akt der sprachlich-ästhetischen Phantasie
zurückgeht, sondern im wesentlichen durch ihre äußere Form, durch
die assoziativen Zusammenhänge, die sich zwischen Substantiven von
gleicher oder ähnlicher Endung allmählich herausbildeten, bedingt
sein sollte.10

In ein neues Licht wurde das Problem gerückt, als die Sprachwis-
senschaft dazu überging, es über die Grenzen des Indogermanischen
hinaus zu verfolgen und den Geschlechtsunterschied der Nomina im
Indogermanischen mit verwandten, aber weit allgemeineren Phä-
nomenen in anderen Sprachkreisen zu vergleichen. Die Betrachtung
gewann jetzt ein zugleich breiteres und festeres Fundament. Der
Zweigeschlechtigkeit der semitisch-hamitischen und der Dreige-
schlechtigkeit der indogermanischen Nomina traten nunmehr die
weit reicheren und komplexeren Klassensysteme anderer Sprachen
gegenüber. Das Phänomen des Geschlechtsunterschieds war damit als
ein Teilproblem erkannt, das nur innerhalb eines größeren umfassen-
den Ganzen seine Lösung finden konnte und das durch deutlich er-
kennbare Fäden, durch | ganz bestimmte Übergänge mit diesem
Ganzen zusammenhing.11 Insbesondere war es die Betrachtung des
scharf ausgeprägten Klassensystems der Bantusprachen, die hier einen
weit klareren und umfassenderen Überblick ergab. Auf das Prin-
zip, nach dem dieses System sich gliedert, braucht in diesen einleiten-
den Betrachtungen nur in aller Kürze hingedeutet zu werden. Wie
bekannt, wird jedes Substantivum der Bantusprachen einer ganz
bestimmten Klasse zugehörig gedacht und durch deren Klassenpräfix
gekennzeichnet; in den meisten Klassen tritt weiterhin ein verschie-

10 Vgl. Karl Brugmann, Das Nominalgeschlecht in den indogermanischen
Sprachen, in: Internationale Zeitschrift für allgemeine Sprachwissenschaft 4
(1889), S. 100–109.

11 Solche Übergangserscheinungen zwischen der Klasseneinteilung der Ban-
tusprachen und der Einteilung nach dem grammatischen Geschlecht, die in den
semitisch-hamitischen und den indogermanischen Sprachen herrscht, hat Mein-
hof in den Hamitensprachen, insbesondere im Ful,  nachgewiesen. Im Ful brei-
tet sich über die alte Klasseneinteilung der Nomina eine neue mit nur 4 Rubriken
aus (Personen, Sachen, große und kleine Dinge), die sich sodann, indem die
großen Dinge in die Personenklasse, die kleinen in die Sachklasse einrücken, zu
einem zweigliedrigen Schema (entsprechend der Einteilung in Maskulina und
Feminina) gestaltet. Näheres bei Carl Meinhof, Die Sprachen der Hamiten, nebst
einer Beigabe: Hamitische Typen, v. Felix von Luschan, Hamburg 1912 (Abhand-
lungen des Hamburgischen Kolonialinstituts, Bd.9), S. 22 ff. u. 42 ff. und ders.,
Das Ful in seiner Bedeutung für die Sprachen der Hamiten, Semiten und Bantu.
Eine Studie, in: Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 65
(1911), S. 177–220: S. 201 ff.

14 Aufsätze und Abhandlungen 10–11



denes Präfix ein, je nachdem das betreffende Wort im Singular oder im
Plural steht. Die Bantugrammatik unterscheidet mehr als zwanzig
derartiger mit besonderen Präfixen versehener Klassen, wobei es
wahrscheinlich ist, daß auch dieser außerordentliche Reichtum nur
der Überrest einer ehemaligen noch größeren Mannigfaltigkeit ist.
Der gesamte grammatisch-syntaktische Bau der Sprache wird von die-
sem Einteilungsprinzip beherrscht und durch dasselbe vollständig
bestimmt. So wird z.B. ein Nomen als Subjektsnominativ dadurch
bezeichnet, daß sein Präfix mit dem Subjektspräfix des Verbum über-
einstimmt; ebenso wird es zum Objektsakkusativ gestempelt, wenn
die analoge Übereinstimmung zwischen ihm und dem Objektspräfix
des Verbum stattfindet. Auch jedes Wort, das zu einem Substantivum
in prädikativer oder attributiver Beziehung oder in dem Verhältnis
steht, das in unserer Sprache durch die Form des Genitivs ausgedrückt
wird, muß das dem Substantiv entsprechende Klassenpräfix anneh-
men. Was die Pronomina betrifft, so sind ihre Präfixe mit den Nomi-
nalpräfixen nicht identisch, stehen aber zu ihnen in einem ganz
bestimmten Verhältnis eindeutiger Zuordnung, so daß z.B. die Form
des Possessivpronomens eine verschiedene ist, je nachdem der Besit-
zer und der besessene Gegenstand der einen oder der anderen Klasse
angehört.12 Wie man sieht, breitet sich hier ein Unterschied, der
zunächst am Nomen festgestellt ist, durch das Prinzip der grammati-
schen Kongruenz, gewissermaßen in konzentrischer Erweiterung, |
über das Ganze der Sprache und der sprachlichen Anschauung aus.
Blickt man aber von der Form, in der sich dieser Prozeß vollzieht,
wieder auf den Inhalt  der ursprünglichen Unterscheidungen zu-
rück, so scheint es zunächst freilich vergeblich, in diesem Inhalt
irgendeine feste Regel  entdecken zu wollen, die die Vergleichung
lenkt und über die Zuweisung bestimmter Nomina zu bestimmten
Klassen entscheidet. Noch mehr als in der semitischen und indo-
germanischen Geschlechtsbezeichnung scheint hier alles der Willkür
der sprachlichen Phantasie, dem Spiel der Einbildungskraft, das die
Inhalte nach freier Laune oder nach zufälligen Assoziationen mitein-
ander verknüpft, überlassen zu sein. Auf den ersten Blick kann es
scheinen, als werde die Vergleichung und Zuordnung im wesentlichen
durch anschauliche Momente, durch Übereinstimmung im äuße-
ren Ansehen und in der räumlichen Gestalt der Gegenstände, geleitet

11–12 Die Begriffsform im mythischen Denken 15

12 Für alles Nähere vgl. ders., Grundzüge einer vergleichenden Grammatik der
Bantusprachen, Berlin 1906; s. auch Karl Roehl, Versuch einer systematischen
Grammatik der Schambalasprache, Hamburg 1911 (Abhandlungen des Hambur-
gischen Kolonialinstituts, Bd.2), S. 33 ff.



und bestimmt. Ein bestimmtes Präfix hebt z.B die besonders großen
Dinge heraus und faßt sie zu einer selbständigen Klasse zusammen,
ein anderes dient als Verkleinerungspräfix zur Bildung der Diminu-
tiva; eines bezeichnet doppelt vorhandene Dinge, wie insbesondere
die Teile des Körpers, die sich symmetrisch entsprechen; ein anderes
Objekte, die als vereinzelte erscheinen. Zu diesen Unterschieden nach
Größe und Zahl der Objekte treten andere, die ihre wechselseitige
Stellung im Raume, ihr Ineinander, Aneinander und Außereinander
betreffen und dieses Verhältnis durch ein differenziertes und fein
abgestuftes System von Lokativpräfixen zum sprachlichen Ausdruck
bringen. Auch außerhalb des Kreises der Bantusprachen finden sich
unverkennbare Anzeichen dafür, daß die Klassenunterscheidung der
Nomina vielfach auf Unterschiede ihrer räumlichen Gestaltung
zurückgeht. In einzelnen melanesischen Sprachen wird die Klasse der
runden sowie die der langen oder kurzen Dinge durch ein besonderes
Präfix bezeichnet, das daher ebensowohl vor dem Wort für Sonne
oder Mond wie vor dem Wort für eine bestimmte Art von Kanus oder
für gewisse Fischarten erscheint.13 Die Indianersprachen Nord-
amerikas kennen zumeist die einfache Unterscheidung der Nomina
nach dem Genus nicht, sondern teilen die Gesamtheit der Dinge in
belebte und unbelebte Wesen, dann aber weiterhin in stehende, sit-
zende, liegende Dinge sowie in solche, die auf der Erde oder im Was-
ser leben oder die aus Holz oder Stein usf. gebildet sind. Die Gesetze
der Kongruenz werden auch hier streng beobachtet: Das Verbum
ändert in der objektiven Konjugation durch Infixe, die ihm einverleibt
werden, seine Form, je nachdem sein Subjekt oder Objekt ein beleb-
ter oder unbelebter, ein stehender, liegender oder sitzender Gegen-
stand | ist.14 In alledem scheint bei aller Mannigfaltigkeit der verschie-
denen Einteilungsarten das beherrschende Prinzip der Einteilung
noch relativ einfach und durchsichtig, da es durchweg anschaulich
gegebene, objektiv aufzeigbare Kennzeichen und Merkmale sind,
nach denen die sprachliche Gliederung sich zu richten scheint.

In Wahrheit aber ist damit höchstens ein einzelnes Moment der
Auffassung bezeichnet, dem andere, nicht minder wichtige gegen-
überstehen. Vor allem zeigt sich als allgemeine Regel, daß der Kreis
der objektiven Empfindung und Anschauung sich hier von dem des

16 Aufsätze und Abhandlungen 12–13

13 S. Robert Henry Codrington, The Melanesian Languages, Oxford 1885, 
S. 146 f.

14 Näheres bei John Wesley Powell, Introduction to the Study of Indian Lan-
guages with Words Phrases and Sentences to be collected, Washington, D.C.
1880, S. 48 f.



subjektiven Gefühls und Affekts nirgends streng scheiden läßt, son-
dern daß beide Kreise sich in eigentümlichster Weise miteinander kreu-
zen und sich einander durchdringen. Die Klassen der Nomina sind
ebenso ursprünglich Wertklassen, als sie Sachklassen sind: Es prägt
sich in ihnen nicht sowohl die objektive Beschaffenheit des Gegen-
standes als die gefühlsmäßige und affektive Stellung, die das Ich ihm
gegenüber einnimmt, aus. Das tritt insbesondere in der Grundunter-
scheidung hervor, die ebenso wie die Bantusprachen auch die meisten
amerikanischen Sprachen beherrscht. Es ist eine bekannte Erschei-
nung, daß ein und derselbe Gegenstand je nach der Bedeutung, die er
besitzt, und je nach dem Wert, der ihm zugemessen wird, bald der Per-
sonenklasse, bald der Sachenklasse zugeordnet werden kann. Nicht
nur wechselt in amerikanischen und afrikanischen Sprachen der Aus-
druck für eine bestimmte Tierart seine Klasse, wenn das Tier in der
mythischen Erzählung als persönliches, selbständig handelndes We-
sen auftritt,15 sondern die gleiche Wandlung vollzieht sich auch, wenn
ein Gegenstand durch irgendein besonderes Wertmerkmal, insbeson-
dere durch seine Größe und seine Bedeutsamkeit, aus der Gesamtheit
der übrigen herausgehoben erscheint. So wird, nach Westermann,
in der Golasprache in Liberia ein Hauptwort durch Präfixwechsel in
eine andere Klasse, die Klasse der lebenden Wesen, versetzt, um damit
den Gegenstand, auf den es geht, als einen besonders großen, hervor-
ragenden und wertvollen zu kennzeichnen.16 Im Bedauye, das den
Gegensatz des grammatischen Geschlechts entwickelt hat, in dem
aber der ältere Gegensatz einer Personen- und Sachenklasse noch
deutlich durchscheint, werden dem Maskulinum, das der Personen-
klasse entspricht, Gegenstände zugerechnet, deren Größe, Ansehen
und Energie hervorgehoben werden soll, während das Femininum
zumeist Kleinheit, Schwäche und Passivi | tät ausdrückt.17 Gemäß der
Anschauung, die hier zugrunde liegt, sprechen die einheimischen
Grammatiker der Drawidasprachen – in denen die Unterscheidung

13–14 Die Begriffsform im mythischen Denken 17

15 S.Albert Samuel Gatschet, The Klamath Indians of Southwestern Oregon,
Washington, D.C. 1890 (Contributions to North American Ethnology, Bd. II/1),
S. 462; über analoge Erscheinungen im Ful s. Meinhof, Die Sprachen der Hami-
ten, S. 45.

16 Diedrich Westermann, Die Gola-Sprache in Liberia. Grammatik, Texte und
Wörterbuch, Hamburg 1921 (Abhandlungen aus dem Gebiet der Auslandskunde,
Bd.6), S. 27.

17 »So ist z.B. ša’ die Kuh, maskulini  generis ,  weil sie bekanntlich in die-
sen Ländern die Hauptstütze des gesamten Hauswesens ist, dagegen ša’ das
Fleisch ein Femininum, da es gegenüber ša’ der Kuh, von minderem Belang ist.«
Leo Reinisch, Die Bedauye-Sprache in Nordost-Afrika II, Wien 1893, S. 60 (zit.
nach: Meinhof, Die Sprachen der Hamiten, S. 139).



der Nomina in zwei Klassen: die Klasse der »vernünftigen« und der
»unvernünftigen« Wesen, besteht – geradezu von Wörtern verschie-
dener Rangordnung, von Wörtern der höheren und von solchen der
niederen Kaste. 18 Auch von den Bearbeitern und Darstellern der
amerikanischen Eingeborenensprachen ist häufig hervorgehoben
worden, daß die Grundunterscheidung des »Belebten« und »Unbe-
lebten« nicht rein objektiv zu fassen ist, sondern daß sie in ihrer
Anwendung beständig mit bestimmten Wertkategorien durchsetzt
erscheint, so daß statt von dem Gegensatz des Lebendigen und Leb-
losen (animate and inaminate gender) vielmehr von einem Gegensatz
des Edlen und Unedlen, des Persönlichen und Unpersönlichen
gesprochen werden müsse.19

Wir verfolgen indes diese sprachlichen Erscheinungen hier nicht
weiter: Sie kommen für das Problem, das uns im folgenden beschäf-
tigen soll, nur insoweit in Betracht, als sich schon in ihnen ein
eigentümlicher Typus der Einteilung darstellt, der von den uns ver-
trauten logischen Normen der Begriffs- und Klassenbildung in sehr
charakteristischer Weise abweicht. Hier blicken wir in eine ganz
andere Art der Ordnung und Gliederung der Anschauungsinhalte
hinein, als sie in unserem theoretischen, im empirischen und abstrakt-
begrifflichen Denken herrscht. Überall sind es bestimmte konkrete
Unterscheidungen, insbesondere subjektiv gefühlte und affektive
Unterschiede, die für die Teilungen und Trennungen wie für die Ver-
knüpfungen und Zuordnungen der Wahrnehmungs- und Anschau-
ungsinhalte entscheidend sind. Gleichviel, ob wir die Motive, die sich
hierbei wirksam erweisen, im einzelnen verstehen und nachfühlen
können: so bildet doch schon die bloße Form dieser Trennungen
und Zuordnungen ein wichtiges Problem. Denn in dieser Form tritt,
mitten in einem Gebiet, das auf den ersten Blick aller Logik zu spot-
ten scheint, eine eigentümliche Gesetzlichkeit zutage. Nachdem ein-
mal der Gesichtspunkt der Verglei |chung festgestellt ist, wird er in

18 Aufsätze und Abhandlungen 14–15

18 Vgl. Friedrich Müller, Reise der österreichischen Fregatte Novara um die
Erde in den Jahren 1857, 1858, 1859 unter den Befehlen des Commodore B. von
Wüllerstorf-Urbair. Linguistischer Theil, Wien 1867, S. 83; s. auch ders., Grund-
riss der Sprachwissenschaft, Bd. III: Die Sprachen der lockenhaarigen Rassen,
1.Abt.: Die Sprachen der Nuba- und der Dravida-Rasse, Wien 1884, S. 173.

19 Gatschet, The Klamath Indians, S. 462 f. – Vgl. bes. Franz Boas, Introduc-
tion, in: ders. (Hrsg.), Handbook of American Indian Languages, Teil 1, Wash-
ington, D.C. 1911 (Smithsonian Institution, Bureau of American Ethnology, Bul-
letin 40)‚ S. 1–83: S. 36: »The Algonquian of North America classify nouns as
animate and inanimate, without, however, adhering strictly to the natural classi-
fication implied in these terms. Thus the small animals may be classified as inani-
mate, while certain plants may appear as animate.«



höchster Konsequenz durch alle Teile der Sprache durchgeführt. Mit
einer unerbittlichen Logik macht er sich, dank den strengen Regeln
der grammatischen Kongruenz, in dem gesamten Bau der Sprache gel-
tend. So merkwürdig, so »irrational« daher vielfach für uns die
Grundlagen der Vergleichung erscheinen mögen – so herrscht doch im
Aufbau und Ausbau des Klassensystems selbst ein durchaus einheit-
liches und »rationales« Prinzip. Vor allem zeigt sich der wichtige Tat-
bestand, daß auch im Denken der »primitiven« Sprachen keineswegs
nur ein einzelner Empfindungs- oder Anschauungsinhalt an den an-
deren gereiht, sondern daß auch hier das Einzelne einem »Allgemei-
nen« unterstellt und durch ein Allgemeines bestimmt wird. Gewisse
Grunddifferenzen wirken als gemeinschaftliches Schema, als die über-
einstimmenden und durchgehenden Richtlinien, nach denen sich all-
mählich die gesamte Anschauungswelt organisiert. Der sinnliche Ein-
druck wird in der sprachlichen Bezeichnung, die er findet, alsbald auf
eine bestimmte Klasse bezogen und damit begrifflich determiniert.
Man hat dies psychologisch so ausgedrückt, daß in den Sprachen mit
fester Klasseneinteilung das Erfassen des Einzeldinges nicht in einem
einzigen geistigen Akte erfolge, sondern in zweien, die zwar unlöslich
aufeinander bezogen, aber doch deutlich voneinander getrennt seien.
Ein Ding werde hier niemals als bloßes Individuum, sondern in stell-
vertretender Bedeutung als Repräsentant einer Klasse, einer Gattung
genommen, die sich in ihm als in einem Einzelfall verkörpert und dar-
stellt.20 Einzelne Sprachen bleiben nicht dabei stehen, diese Unter-
ordnung des Individuellen unter ein Allgemeines bloß formell durch
Präfixe zu bezeichnen, sondern sie halten die beiden Akte der Bestim-
mung auch äußerlich deutlich auseinander, indem sie der konkreten
Bezeichnung eines Gegenstandes eine andere anfügen, die ihn gene-
risch bestimmt und ergänzt. Indem Humboldt dieses Verfahren, in
der Einleitung zum Kawi-Werk, am Beispiel des Barmanischen erläu-
tert, fügt er hinzu, daß es nicht immer der »wirkliche Gattungsbe-
griff« des konkreten Gegenstandes sei, der ihm in dieser Weise beige-
geben werde: Die Sprache begnüge sich vielmehr mit dem Ausdruck
einer denselben in irgendeiner allgemeinen Ähnlichkeit unter sich
begreifenden Sache. So werde der Begriff einer ausgedehnten Länge
mit den Wörtern Messer, Schwert, Lanze, Brot, Zeile, Strick usf. ver-
bunden, so daß die verschiedenartigsten Gegenstände, bloß insofern
sie irgendeine Eigenschaft miteinander gemein haben, in dieselben

15 Die Begriffsform im mythischen Denken 19

20 Vgl. Franz Nikolaus Finck, Die Haupttypen des Sprachbaus, Leipzig 1910
(Aus Natur und Geisteswelt. Sammlung wissenschaftlich-gemeinverständlicher
Darstellungen, Bd.268), S. 46 f. u. 150 f.



Klassen gesetzt werden. »Wenn also«, so schließt er hieraus, »diese
Wortverbindungen auf der einen Seite für einen Sinn | logischer An-
ordnung zeugen, so spricht aus ihnen noch häufiger die Geschäftig-
keit lebendiger Einbildungskraft; so, wenn im Barmanischen die
Hand zum generischen Begriff aller Arten von Werkzeugen, des Feu-
ergewehrs so gut, als des Meissels dient.«21 In diesen Sätzen ist in
großer Prägnanz das Problem bezeichnet, auf das auch die folgenden
Betrachtungen der mythischen Begriffs- und Klassenbildung hinzie-
len. Wir fassen die mythischen Zuordnungen und Einteilungen hier
nicht nach ihrer inhaltlichen, sondern nach ihrer methodischen Seite–
wir suchen uns darüber klar zu werden, in welchem Verhältnis in
ihnen die verschiedenen geistig-seelischen Grundkräfte zueinander
stehen und wie sich in ihnen, zugleich mit der geschäftigen Bewegung
der Einbildungskraft ,  ein eigentümlicher logischer Sinn und eine
bestimmte Form und Richtung des Denkens darstellt.

3.

Wir beginnen mit solchen mythischen Welteinteilungen, die im tote-
mist ischen Vorstellungskreis wurzeln und denen, nach Inhalt und
Form, der Stempel der totemistischen Denkweise aufgeprägt ist. Die
Frage nach dem Ursprung und nach der Bedeutung des Totemismus
selbst – eine Frage, die bekanntlich zu den meistumstrittenen Proble-
men der Völkerkunde und der Religionsgeschichte gehört – kann
hierbei ganz außer acht bleiben, da es sich hier nicht um die Genese
der totemistischen Anschauung, sondern lediglich um bestimmte Aus-
wirkungen derselben handelt. Die Erscheinungen, die für uns vor
allem in Betracht kommen, sind besonders genau bei den Eingebore-
nenstämmen des australischen Kontinents beobachtet worden. Was
die soziale  Gliederung dieser Stämme betrifft, so gestaltet sie sich
bekanntlich im allgemeinen derart, daß der ganze Stamm in zwei exo-
game Gruppen zerfällt: Bei dem relativ einfachsten Typus der Eintei-
lung, dem sogenannten Urabunnatypus, pflegen dann weiterhin die
beiden Hauptgruppen noch in mehrere Unterklassen zu zerfallen, von
denen jede durch ihr besonderes Totemtier oder ihre besondere

20 Aufsätze und Abhandlungen 15–16

21 Wilhelm von Humboldt, Ueber die Verschiedenheit des menschlichen
Sprachbaues und ihren Einfluss auf die geistige Entwicklung des Menschenge-
schlechts (Gesammelte Schriften, hrsg. v. der Königlich Preußischen Akademie
der Wissenschaften, Abt. 1: Werke, hrsg. v. Albert Leitzmann, Bd.VII/1), Berlin
1907‚ S. 340.



Totempflanze bezeichnet wird. Es gilt dann die Regel, daß die Män-
ner der einen Klasse, die ein bestimmtes totemistisches Abzeichen
besitzt, zunächst außerhalb ihrer Gruppe, dann aber auch nur die
Frauen eines ganz bestimmten, durch ein besonderes Totem gekenn-
zeichneten Clans heiraten können. Weitere Unterschiede können da-
durch bedingt sein, daß die beiden exogamen Hauptgruppen aus zwei
oder vier oder einer noch größeren Zahl von Unterabteilungen beste-
hen können, daß die | Zugehörigkeit der Kinder in den einzelnen Klas-
sen sich bald nach der Klassenzugehörigkeit des Vaters, bald nach der
der Mutter bestimmen kann – doch erfährt das allgemeine Prinzip,
nach dem sich in den totemistischen Gesellschaften die Heiraten 
zwischen den einzelnen Stammesgenossen regeln und durch das sich
die Ordnung der Nachkommenschaft bestimmt, hierdurch keine
wesentliche Umgestaltung. Auf die für unser Denken höchst ver-
wickelten Verwandtschaftsbeziehungen und auf das System der Ver-
wandtschaftsnamen, das sich hieraus ergibt, braucht hier nicht näher
eingegangen zu werden. Das Material hierüber liegt in den Berich-
ten und Darstellungen von Fison und Howitt ,  von Palmer und
Mathews,  besonders aber in den beiden Werken von Spencer 
und Gil len über die Eingeborenenstämme Australiens in sorgfälti-
ger Sichtung vor. Auf Grund dieses Materials hat sodann Émile
Durkheim in seiner Schrift »Les formes élémentaires de la vie reli-
gieuse« (Paris 1912) eine allgemeine soziologische Theorie der Reli-
gion und ihrer Entstehung entworfen. Die Phänomene des Totemis-
mus werden in dieser Theorie aus der engen Sphäre, der sie zunächst
anzugehören scheinen, herausgehoben, indem Durkheim betont, daß
der Totemismus, selbst in seinen primitivsten Gestaltungen, kein
bloßes Prinzip der sozialen Gliederung sei, sondern daß er ein uni-
verselles Prinzip der Welteinteilung und somit der Weltanschauung
und des Weltverständnisses in sich schließe. In der Tat breitet sich die
Unterscheidung der einzelnen Clans nach ihren Totems von dem
engeren sozialen Kreise, in dem sie zunächst gilt, weiter und weiter
aus, um schließlich auf alle Kreise des Daseins überhaupt, des natür-
lichen wie des geistigen, überzugehen. Nicht nur die Glieder des
Stammes, sondern das gesamte Universum mit allem, was in ihm ent-
halten ist, wird durch die totemistische Denkform in Gruppen zusam-
mengefaßt, die nach bestimmten Verwandtschaftsverhältnissen ein-
ander zugehörig oder voneinander gesondert sind. Alle Dinge, die
beseelten wie die unbeseelten, werden zuletzt in irgendeiner Weise
durch diese Gliederung erfaßt. Die Sonne, der Mond, die Gestirne
ordnen und scheiden sich nach denselben Klassen, nach denen die
menschlichen Individuen, die Mitglieder des Stammes sich son-

16–17 Die Begriffsform im mythischen Denken 21



dern.22 Wenn sich etwa der gesamte Stamm nach den beiden Haupt-
gruppen der Krokitch und Gamutch oder der Yungaroo und Woota-
roo teilt, | so gehören auch alle sonstigen Gegenstände einer dieser
Gruppen an. Die Alligatoren sind Yungaroo, die Känguruhs Wootaroo,
die Sonne ist Yungaroo, der Mond Wootaroo – und das gleiche gilt für
alle bekannten Sternbilder, für alle Bäume und Pflanzen. Der Regen,
der Donner, der Blitz, die Wolken, der Hagel, der Winter haben je ihr
eigenes totemistisches Abzeichen, durch das sie einer bestimmten Gat-
tung zugewiesen sind. Und man muß sich hierbei gegenwärtig halten,
daß diese gattungsgemäße Bestimmtheit dem primitiven Denken und
Fühlen als eine durchaus reale  Bestimmtheit erscheint. Keineswegs
handelt es sich darum, daß in irgendeinem bloß konventionellen und
nominalistischen Sinn sachlich disparaten Gegenständen ein bestimm-
tes »Zeichen« angeheftet wird – sondern diese Gemeinsamkeit des Zei-
chens bringt eine an sich bestehende Gemeinsamkeit des Wesens zum
sichtbaren Ausdruck. Demgemäß ist auch alles Tun des Menschen, ist
auch jede Einwirkung, die er auf die Welt der Dinge ausübt, nach die-
sen Gesichtspunkten bestimmt und muß es sein, wenn sie von Erfolg
begleitet sein soll. Ein Zauberer etwa, der selbst der Gruppe Mallera
angehört, kann bei seinen Beschwörungen und magischen Bräuchen
nur solche Gegenstände verwenden, die ebenfalls zu dieser Gruppe
gehören: Alle anderen würden in seiner Hand unwirksam bleiben. Das
Gerüst, auf dem die Leiche eines Verstorbenen zur Schau gestellt wird,
muß aus dem Holz eines Baumes gefertigt sein, der der gleichen Klasse
wie der Tote angehört; auch die Zweige, mit denen er bedeckt wird,
müssen von einem Baum seiner Klasse genommen werden. Bei den
Wackelbura in Ostaustralien, die sich in Mallera und Wutara gliedern,
wobei die erstere Gruppe sich wieder in Kurgila und Banbe scheidet,
muß ein Angehöriger der Banbeklasse, wenn er stirbt, von Männern
der Malleraklasse bestattet und mit Zweigen des breitblättrigen Buchs-
baums bedeckt werden, denn dieser Baum ist Banbe.23 Wie man sieht,
hat hier im theoretischen wie im praktischen Sinne eine völlig scharfe

22 Aufsätze und Abhandlungen 17–18

22 »All nature is […] divided into class names, and said to be male and female.
The sun and moon and stars are said to be men and women, and to belong to
classes just as the blacks themselves.« Edward Palmer, Notes on some Australian
Tribes, in: The Journal of the Anthropological Institute of Great Britain and Ire-
land 13 (1884), S. 276–334: S. 300; vgl. bes. Robert Hamilton Mathews, Ethnolo-
gical Notes on the Aboriginal Tribes of New South Wales and Victoria. Part I, in:
Journal and Proceedings of the Royal Society of New South Wales 38 (1904), 
S. 203–381: S. 208, 286 u. 294.

23 Vgl. hierzu besonders den charakteristischen Bericht von Muirhead,  den
Howitt (Alfred William Howitt, On some Australian Beliefs, in: The Journal of



Scheidung der einzelnen Objektkreise stattgefunden, deren besondere
intellektuelle oder affektive Gründe uns zunächst undurchdringlich
erscheinen mögen – bei denen aber jedenfalls das eine negative
Moment klar hervortritt, daß es nicht etwa lediglich die äußere Ähn-
lichkeit der Dinge, ihre Übereinstimmung in irgendwelchen sinnlich
faßbaren oder aufzeigbaren Einzelmerkmalen ist, was hier die Be-
trachtung leitet. Vielmehr erkennt man schon hier, daß das mythische
Denken die sinnlichen Eindrücke ge |mäß seiner eigenen Strukturform
umbildet und daß es in dieser Umbildung über ganz bestimmte eigen-
artige »Kategorien« verfügt, nach denen sich die Zuweisung der ver-
schiedenen Objekte zu den einzelnen Grundklassen vollzieht.

Die angeführten Beobachtungen über das totemistische System der
australischen Eingebornenstämme haben neuerdings eine sehr wert-
volle Bereicherung und Bestätigung durch die gründliche und einge-
hende Darstellung erhalten, die Paul Wirz über die Herausbildung
der totemistisch-sozialen Gruppierungen bei den Marind-anim in
Holländisch-Südneuguinea gegeben hat. Auch hier zeigt sich der glei-
che Grundzug des Denkens, zeigt sich das Übergreifen der totemisti-
schen Gliederung von der Organisation des Stammes auf die Organi-
sation der Welt in schärfster Ausprägung. Der Clantotemismus der
Marind und deren Nachbarstämme – so betont Wirz ausdrücklich –
ist ein Universaltotemismus im weitesten Sinne, der alles Existierende
in sich einschließt. Alle Naturobjekte und alle künstlichen Objekte
gehören je einem Clan, einem einzelnen »Boan« an und werden ihrem
Wesen nach durch ihn bestimmt. In einer Fülle von Mythen, durch 
die alles Wirkliche bis in seine letzteren Besonderungen erfaßt und wie
mit magisch-mythischen Fäden verknüpft wird, findet dieses ur-
sprüngliche Zusammengehörigkeitsgefühl seinen Ausdruck. Aus der
Gesamtdarstellung von Wirz und aus der Vergleichung des von ihm
gesammelten Materials mit analogen Erscheinungen in anderen Kul-
turkreisen ergibt sich, daß hierbei nicht etwa die Mythen das primäre
und ursprüngliche, das Bewußtsein und Gefühl der Klassenzuge-
hörigkeit dagegen das abgeleitete Moment sind. Vielmehr gilt hier
offenbar das umgekehrte Verhältnis. Der Mythos setzt nur einen
bestimmten Vorstellungsbestand,  der als solcher gegeben ist, in die
Form des Berichts, in die Form der Erzählung um. Statt uns die Gene-
sis dieses Bestandes zu offenbaren, statt uns eine Erklärung von ihm

18–19 Die Begriffsform im mythischen Denken 23

the Anthropological Institute of Great Britain and Ireland 13 [1884], S. 185–198:
S.191 Anm. 1) zitiert (vgl. Beilage I, s. unten, S. 61); s. auch ders., Further Notes
on the Australian Class Systems, in: The Journal of the Anthropological Institute
of Great Britain and Ireland 18 (1889), S.31–68: S.61 (Beilage II, s. unten, S.61 ff.).



zu geben, gibt er uns vielmehr nur seine Explikation, seine Auseinan-
derlegung in die Form einer zeitlichen Begebenheit. Das Verbindende
der einzelnen Mythen ist überall eine unmittelbar gefühlte mytholo-
gisch-totemistische Verwandtschaft, eine Totemzusammengehörig-
keit und Totemfreundschaft, die alles Seiende verbindet. Dies geht
nach Wirz so weit, daß eine Aufzählung aller totemistisch zusam-
mengehörigen Objekte überhaupt nicht möglich ist. Nicht nur die
einzelnen Dinge, sondern selbst gewisse Tätigkeiten, wie »schlafen«
und »sich begatten« werden als totemistische Tätigkeiten eines gewis-
sen Clans oder Clanverbands aufgefaßt. Es ist, als könnte irgendein
einzelnes Ding oder ein einzelner Vorgang gar nicht »apperzipiert«,
gar nicht in die Einheit des mythischen Bewußtseins dieser Stämme |
aufgenommen werden, ohne daß er durch einen ihrer mythischen
Klassenbegriffe bestimmt und ihm untergeordnet würde. In dieser
Hinsicht ist es besonders lehrreich und wichtig, daß neue Gegenstän-
de, die den Marind-anim von außen her durch fremde Vermittlung
zugeführt wurden, sofort der gleichen Prägung des Denkens verfielen.
»Irgendeine Zufälligkeit oder etwas Gemeinsames«, so schildert
Wirz diesen Vorgang, »kann zu totemistischen Beziehungen Veran-
lassung geben […] Ein Clan, die Sapi-zé, welcher sich nach einem Vor-
fahren Sapi benennt, erhielt vor kurzem einen neuen totemistischen
Verwandten, das war das Rind, bloß weil das Rind malaiisch Sapi heißt
und unter diesem Namen vor kurzem den […] Marind bekannt
wurde.« Ebenso werden z.B. Sago und der feine graue Ton aus rein
äußerlichen Ähnlichkeitsgründen miteinander zusammengebracht:
Der Sago-Boan und der Ton-Boan gelten als miteinander verwandt,
was selbst so weit geht, daß sich beide Gruppen nicht heiraten dürfen.
Auch einen feuerrot blühenden Zierbaum, der unlängst eingeführt
und angepflanzt wurde, hat der Marind in sein mythologisch-totemi-
stisches Verwandtschaftssystem, und zwar in den Feuer-Boan, einge-
reiht, denn jene Blumen, sagt er, sind rot wie das Feuer. Aber wenn
Wirz aus allen diesen Beispielen schließt, daß totemistische Bezie-
hungen oft auf rein zufällige, auf willkürliche und spielerische Weise
zustande kommen, so scheint er hierbei freilich das mythische Den-
ken an anderen als an seinen eigenen Maßen zu messen. Denn eben-
dies bildet ja einen konstitutiven Grundzug dieses Denkens, daß es
dort, wo wir höchstens eine bloße Analogie oder eine äußerliche Ähn-
lichkeit zu erkennen vermögen, eine wahrhafte Gemeinschaft des
Wesens findet. Der Name ist, mythisch genommen, niemals ein bloß
konventionelles Zeichen für ein Ding, sondern ein realer Tei l  des-
selben – und ein Teil, der nach dem mythisch-magischen Grundsatz
des »Pars pro toto« das Ganze nicht nur vertritt, sondern wirklich

24 Aufsätze und Abhandlungen 19–20



»ist«. Wer sich des Namens bemächtigt, der erringt damit die Gewalt
über den Gegenstand selbst; dem wird derselbe in seiner »Wirklich-
keit« (d.h. in seiner magischen Wirksamkeit) zu eigen. Und ebenso
wird die Ähnlichkeit hier niemals als »bloße« Beziehung, die etwa nur
in unserem subjektiven Denken ihren Ursprung hätte, aufgefaßt, son-
dern alsbald auf eine reale Identität zurückgedeutet: Dinge könnten
nicht als ähnlich erscheinen,  ohne in ihrem Wesen irgendwie eins
zu sein.  Erwägt man dies, so wird deutlich, daß, so zufällig, so spie-
lerisch uns im einzelnen Falle die Zuweisung besonderer Gegenstände
zu einzelnen mythischen Klassen auch erscheinen mag, doch die Bil-
dung der allgemeinen mythischen Klassenbegriffe selbst einer tieferen
Schicht des mythischen Denkens angehören und daß sich | darin eine
in all ihrer Eigenart nicht willkürliche, sondern in gewissem Sinne
notwendige Struktur dieses Denkens ausdrücken muß.24

Die Auffassung, die hier zugrunde liegt, tritt noch wesentlich
schärfer hervor, wenn wir sie nicht nach der Seite der Anschauungs-
inhalte ,  sondern nach der Seite der Anschauungsform verfolgen –
wenn wir also die Art betrachten, wie sich die Vorstellung des räum-
lichen Zusammenhangs der Dinge für die mythische Weltansicht
gestaltet. In der Gedankenwelt des Totemismus vollzieht sich die
Gliederung des Raumes und die Unterscheidung der räumlichen
Gegenden und Richtungen nicht in unserem Sinne, nach geometri-
schen oder nach geographisch-physikalischen, sondern gleichfalls
nach den spezifisch totemistischen Gesichtspunkten. Es gibt in der
Gesamtheit des Raumes ebenso viele klar voneinander gesonderte
Einzelregionen, als es verschiedene Clans in der Gesamtheit des Stam-
mes gibt – und andererseits besitzt jeder einzelne Clan eine bestimmte,
ihm zugehörige Orientierung im Raume. Howitt  berichtet, daß ein
Eingeborener eines australischen Stammes ihm die Gliederung dieses
Stammes, der sich in die beiden Hauptgruppen Krokitch und Ga-
mutch teilte, dadurch bezeichnet habe, daß er zunächst einen einzel-
nen Stab auf dem Boden in genau östl icher Richtung niederlegte.

20–21 Die Begriffsform im mythischen Denken 25

24 Zum Ganzen s. Paul Wirz, Die Marind-anim von Holländisch-Süd-Neu-
Guinea, Bd. I, Teil 2: Die religiösen Vorstellungen und die Mythen der Marind-
anim, sowie die Herausbildung der totemistisch-sozialen Gruppierungen [Ham-
burg 1922 (Abhandlungen aus dem Gebiet der Auslandskunde, Bd.10), Zitat 
S. 34]. – Die Schrift von Wirz,  die im Herbst 1922 in den Abhandlungen der
Hamburgischen Universität erscheinen wird, ist mir erst während des Drucks die-
ses Aufsatzes zugänglich geworden; für den Hinweis auf sie bin ich meinen Kol-
legen Prof. Carl Meinhof und Prof. Otto Dempwolff  zu Dank verpflichtet.
Zur totemistisch-mythologischen Klasseneinteilung der Marind-anim s. auch
Beilage III (s. unten, S. 63 ff.).



Dieser Stab teilte das Ganze des Raumes in eine obere und untere, eine
nördliche und südliche Hälfte, deren eine als der Ort der Gruppe
Krokitch, deren andere als der Ort der Gruppe Gamutch bezeichnet
wurde. Die weitere Gliederung in Klassen und Unterklassen ergab
sich dadurch, daß neben den ersten Stab in bestimmter Folge andere
Stäbe in nordöstlicher, nördlicher, westlicher Richtung usf. niederge-
legt wurden, bis schließlich der ganze Umkreis des Raumes in ver-
schiedene Sektoren abgeteilt war, deren jeder zugleich als der Ort
einer ganz bestimmten Klasse oder Unterklasse galt. Und hierbei han-
delte es sich keineswegs um eine bloß repräsentative Darstellung, etwa
um eine schematische Verdeutlichung der Verwandtschaftsverhält-
nisse durch räumliche Verhältnisse, sondern um einen wirklichen
Wesenszusammenhang zwischen den einzelnen Klassen und den
ihnen zugehörigen Raumgebieten. Auch hierfür sind wieder die Be-
stattungsgebräuche besonders bezeichnend. Stirbt z.B. bei dem
betreffenden Stamm ein Ngaui, d.h. einer der Männer der Sonne,
denen als Ort der | Osten zugehört, so wird genau darauf geachtet, daß
die Leiche derart ins Grab gelegt wird, daß ihr Haupt in genau östli-
cher Richtung zu liegen kommt – und in entsprechender Weise sind
auch die Angehörigen anderer Klassen mit je einer besonderen räum-
lichen Richtung verknüpft und an sie gleichsam gebunden.25

In wesentlich bestimmterer, in wahrhaft systematischer Durch-
führung aber stellt sich nun das gleiche Grundprinzip der Klassifika-
tion in der Vorstellung der Weltgegenden dar, die uns bei den Zuñis,
einem Indianerstamm in Neu-Mexiko, begegnet. Das mythisch-reli-
giöse Weltbild der Zuñi und die Grundform ihrer »mytho-soziologi-
schen Organisation« ist von Cushing,  der lange Jahre unter ihnen
gelebt hat, aufs gründlichste beobachtet und ausgezeichnet beschrie-
ben worden.26 Seine Mitteilungen sind seitdem noch durch einen aus-

26 Aufsätze und Abhandlungen 21–22

25 Howitt, Further Notes on the Australian Class Systems, S. 61 ff. (s. Beilage
II, unten, S. 61 ff.); Mathews, Ethnological Notes, S. 293; vgl. hierzu und zum 
Folgenden Émile Durkheim, Les formes élémentaires de la vie religieuse. Le
système totémique en Australie, Paris 1912 (Travaux de l’année sociologique), 
S. 15 ff. u. 200 ff. und Émile Durkheim/Marcel Mauss, De quelques formes primi-
tives de classification. Contribution à l’étude des représentations collectives, in:
L’année sociologique 6 (1901–1902), S. 1–72. Eine ganz ähnliche Auffassung und
Bezeichnung der totemistischen Klasseneinteilung scheint vorzuliegen, wenn
nach dem Bericht von Wirz bei den Marind-anim die Eingeborenen die Ver-
wandtschaftsverhältnisse der einzelnen Clans dadurch zu verdeutlichen suchten,
daß sie ein Kanu in den Sand zeichneten und erklärten, daß alles, was innerhalb
eines Boan liegt, mit ein und demselben Kanu von Osten hergekommen sei, in
dem jedes dem Boan angehörige Ding seine bestimmte Stel le  gehabt habe.

26 Frank Hamilton Cushing, Outlines of Zuñi Creation Myths, in: Thirteenth



führlichen Bericht, den Mrs. Stevenson über die Zuñi gegeben hat,
sowie durch die eingehende Studie Kroebers über die Verwandt-
schaftsverhältnisse und die Claneinteilung bei den Zuñi nach vielen
Richtungen ergänzt worden.27 Die eigentümliche Form der »Septuar-
chie«, der Siebengliederung des Stammes, der im Denken der Zuñi
eine genaue Siebengliederung des Raumes und der Welt entspricht,
tritt schon in ihrer äußeren Lebensweise deutlich hervor. Das Dorf,
das sie bewohnen, ist in sieben Gebiete abgeteilt, die den sieben
Raumgegenden: dem Norden, dem Westen, dem Süden, dem Osten,
der oberen und unteren Welt und schließlich der »Mitte« der Welt, die
alle ihre anderen Teile in sich faßt, entsprechen. Nicht nur jeder beson-
dere Clan des Stammes, sondern auch jedes beseelte oder unbeseelte
Wesen, jedes Ding, jeder Vorgang, jedes Element und jeder bestimmte
Zeitabschnitt gehört einem dieser sieben Gebiete an. Der Clan des
Kranich oder Pelikan, des Waldhuhns oder der immergrünen Eiche
gehört dem Norden, der | des Bären dem Westen, der des Hirsches
und der Antilope dem Osten zu – während ein anderer Clan, der
Papageien-Clan, der als der Mutter-Clan des ganzen Stammes angese-
hen wird, auch die entsprechende zentrale Stelle im Raum, also die
Region der »Mitte«, einnimmt. Ferner besitzt jede Raumgegend eine
ihr spezifisch zugehörige Farbe und Zahl .  Der Norden ist gelb,
der Westen blau, der Süden rot, der Osten weiß; die obere Region des
Zenit erscheint als vielfarbig, die untere als schwarz, während die
Mitte, als Repräsentantin aller Gegenden, auch all deren verschiedene
Farben in sich vereinigt. Auch ist jede Gegend die Heimat eines
bestimmten Elements und einer bestimmten Jahreszeit: der Norden
der Platz der Luft und des Winters, der Westen der des Frühlings und
des Wassers, der Süden der des Sommers und des Feuers, der Osten
der des Herbstes und der Erde. Dabei werden die verschiedenen Ge-
genden nicht nur ihrem Sein, sondern auch ihrem Wert nach geschie-

22–23 Die Begriffsform im mythischen Denken 27

Annual Report of the Bureau of Ethnology to the Secretary of the Smithsonian
Institution 1891–92, hrsg. v. John Wesley Powell, Washington, D.C. 1896, 
S. 321–447: bes. S. 367 ff.; wesentlich ergänzt wird diese Darstellung durch eine
Reihe von Abhandlungen Cushings,  die jetzt unter dem Titel »Zuñi Bread-
stuff« gesammelt und neu herausgegeben worden sind: Frank Hamilton 
Cushing, Zuñi Breadstuff, New York 1920 (Indian Notes and Monographs. A
Series of Publications relating to the American Aborigines, Bd.8).

27 S.Matilda Coxe Stevenson, The Zuñi Indians: Their Mythology, Esoteric
Fraternities, and Ceremonies, in: Twenty-third Annual Report of the Bureau of
American Ethnology to the Secretary of the Smithsonian Institution 1901–1902,
hrsg. v. John Wesley Powell, Washington, D.C. 1904, S. 3–608; Alfred Louis
Kroeber, Zuñi Kin and Clan, in: Anthropological Papers of the American
Museum of Natural History 18 (1919), S. 39–206.



den: An der Spitze steht der Norden, dann folgen der Westen, der
Süden, der Osten, die obere und die untere Welt, während die allbe-
fassende Mitte in dieser Gliederung häufig nicht besonders genannt
wird. Auch die soziale Berufs- und Arbeitsteilung folgt genau dem
gleichen Prinzip: Dem Norden und seinen Klassen gehört der Krieg,
dem Westen die Jagd, dem Süden Landwirtschaft und Heilkunde, dem
Osten Magie und Religion an. Durch diese Form der Einteilung ist,
wie Cushing hervorhebt, das gesamte politische und religiöse Leben
des Volkes völlig systematisiert. Wenn der Stamm einen gemeinsamen
Lagerplatz bezieht, so herrscht über die bestimmte Stelle, die jeder
einzelne Verband in ihm erhält, über die Verteilung der einzelnen
Gruppen nach den verschiedenen Himmelsgegenden nicht der gering-
ste Zweifel. Und diese Sicherheit der räumlichen »Orientierung«
schließt eine analoge Orientierung des gesamten Tuns und Denkens in
sich. Es gibt keine Feier, keine Zeremonie, keine Ratsversammlung,
keine Prozession, bei der irgendein Mißverständnis über die in ihr ein-
zuhaltende Ordnung, über die Stellung der einzelnen Clans und über
den Vortritt, der jedem von ihnen bei den einzelnen Verrichtungen
gebührt, entstehen könnte. All dies ist durch die mytho-soziologische
Struktur des Weltbildes so genau festgelegt, daß es geschriebenen Vor-
schriften und Gesetzen nicht nur gleichkommt, sondern sie an unmit-
telbar bindender Kraft bei weitem übertrifft. Auch in das Gebiet der
unmittelbar praktischen Betätigung setzt sich diese Grundauffassung
fort: So haben z.B. die Zuñi, nach dem Bericht von Mrs. Stevenson,
beim Ackerbau die größte Sorgfalt darauf verwendet, die Farben ihrer
Körner so zu entwickeln, daß sie mit den Farben der Hauptgegenden
übereinstimmen.28 | 

Für das allgemeine Problem aber, auf das wir hier hinzielen, sind
alle diese Einzelheiten nur deshalb bedeutsam, weil sich in ihnen aufs
klarste offenbart, daß die Richtlinien, nach denen sich für den
menschlichen Geist die Mannigfaltigkeit der sinnlichen Eindrücke all-
mählich scheidet und gliedert, nicht an sich, durch die bloße Natur
ebendieser Eindrücke selbst, gegeben und vorgeschrieben sind, son-
dern daß es die Eigentümlichkeit des Sehens, die Besonderheit des gei-
stigen Blickpunktes ist, wodurch sich die Gestalt der Welt, als eines
zugleich physischen und geistigen Kosmos, erst bestimmt. Die mo-

28 Aufsätze und Abhandlungen 23–24

28 Vgl. Stevenson, The Zuñi Indians, S. 350: »These primitive agricul|turists
have observed the greatest care in developing color in corn and beans to harmo-
nize with the six regions – yellow for the North, blue for the West, red for 
the South, white for the East, variegated for the Zenith, and black for the Nadir.«
Vgl. bes. Cushing, Zuñi Breadstuff, S. 176 ff. Zum Ganzen s. Beilage IV (s. unten,
S.66 ff.).



derne Soziologie hat den Schlüssel für dieses Grundverhältnis darin
zu finden geglaubt, daß sie alle logische Bindung unseres Denkens auf
primitive und ursprüngliche soziale Bindungen zurückführt. Und
scheint es in der Tat einen deutlicheren Beleg und Beweis für diesen
Zusammenhang zu geben als die Verhältnisse, die wir soeben betrach-
tet haben? Zeigt sich in ihnen nicht aufs klarste, daß unsere logischen
Klassen- und Artbegriffe zuletzt nichts anderes als die Reflexe be-
stimmter gesellschaftlicher Klassen- und Lebensformen sind? Die
letzte wirkl iche Teilung, auf die sich unser Denken in all seinen
künstl ichen Systemen der Klassifikation stützt – so folgert daher
Durkheim –‚ ist die Teilung der menschlichen Gesellschaft. »Wir
würden aller Wahrscheinlichkeit nach niemals daran gedacht haben,
die Gegenstände der Welt zu gleichartigen Gruppen, zu Gattungen
und Arten zusammenzufassen, wenn wir nicht das Beispiel menschli-
cher Gemeinschaften vor Augen gehabt hätten – wenn wir nicht damit
begonnen hätten, die Dinge selber zu Gliedern der menschlichen
Gesellschaft zu machen. Logische und soziale Gruppierungen flossen
daher ursprünglich unterschiedslos ineinander.«29 Aber daß diese Er-
klärung zu eng ist – daß sie zum mindesten nicht hinreicht, das Ganze
der hier betrachteten Erscheinungen zu umfassen und zu deuten, das
ergibt sich sogleich, wenn man erwägt, daß die allgemeine Form der
Klassifikation, wie sie uns im System der Zuñi entgegentritt, über den
eng begrenzten Kreis, in welchem sie uns hier begegnet, weit hinaus-
greift. Wir finden die gleichen typischen Einteilungsformen in ande-
ren Lebens- und Denkweisen wieder, die, kulturell und sozial, mit den
totemistischen Denk- und Gesellschaftsformen nicht in eine Linie
gestellt werden können. Knüpfen wir, um dies zu verdeutlichen, wie-
der an das Problem des Raumes und der Gliederung im Raume an,
so läßt sich hier der totemistischen Struktur des Raumbewußtseins 
die | astrologische Struktur des Raumbewußtseins unmit-
telbar an die Seite setzen. Zwischen beiden scheinen ganz bestimmte
sachliche Übergänge und Vermittlungen zu bestehen, so daß es im ein-
zelnen Falle fraglich bleiben kann, ob ein gewisser Kulturkreis in
seiner geistigen Gesamthaltung, und speziell in seiner Ansicht vom
Raum, mehr dem einen oder dem anderen Kreise angehört. So zeigt
z. B. die Weltansicht des altmexikanischen Kulturkreises bestimmte

24–25 Die Begriffsform im mythischen Denken 29

29 [Durkheim, Les formes élémentaires, S. 210: »Suivant toute vraisemblance,
nous n’aurions donc jamais pensé à réunir les êtres de l’univers en groupes homo-
gènes, appelés genres, si nous n’avions eu sous les yeux l’exemple des sociétés
humaines, si même nous n’avions commencé par faire des choses elle-mêmes des
membres de la société des hommes, si bien que groupements humains et grou-
pements logiques ont d’abord été confondus.«]



Wesenszüge, durch die sie dem mytho-soziologischen Weltbild der
Zuñi, dessen Grundelemente wir soeben erörtert haben, aufs nächste
verwandt erscheint – aber auf der anderen Seite wird hier mit eben-
diesen Elementen ein weiterer Umkreis des Seins umspannt, wird ein
eigentlich kosmischer Zusammenhang aus ihnen aufzubauen gesucht.
Wie sich bei den Zuñi die Siebenteilung der Welt, die all ihrem Den-
ken zugrunde liegt, in der siebenfachen Gliederung ihrer Wohnstätten
auch äußerlich widerspiegelt – so wird auch von der alten Stadt
Mexiko berichtet, daß sie in vier Gebiete gemäß den vier Hauptrich-
tungen des Raumes abgeteilt war.30 Wie dort den einzelnen Raumge-
genden je eine bestimmte Farbe zugewiesen wird, so werden auch in
den altmexikanischen Mayahandschriften die Himmelsrichtungen
durch ihre verschiedenen Farben bezeichnet. Die gelbe Farbe gehört
dem Süden, die rote, weiße und schwarze gehören dem Osten, Nor-
den und Westen an, während als fünfte Richtung die Senkrechte oder
die Mitte erscheint, der als Farbe grün oder blau entspricht.31 Zugleich
aber nimmt die Einteilung hier einen bestimmten kalendarischen
Charakter an, der in das Gebiet astrologisch-astronomischer Betrach-
tung hinüberzuweisen scheint. Wie in der Astrologie, so begegnet hier
die Vorstellung bestimmter Gottheiten, die über je einen besonderen
Zeitabschnitt walten. Das »Tonalamatl« der alten Mexikaner, d.h. 
das Buch der guten und bösen Tage, gliedert sich nach Perioden von
13 × 20 = 260 Tagen. Innerhalb der einzelnen Tage werden sodann ver-
schiedene »Tageszeichen«, verschiedene Herren über bestimmte
Tages- oder Nachtstunden unterschieden. Den neun Herren der Stun-
den der Nacht stehen dreizehn Hüter der Stunden des Tages zur Seite.
So werden bestimmte Reihen von Gottheiten oder Manifestationen
einer Gottheit zu den verschiedenen Zeitabschnitten in eine feste
Beziehung gesetzt und damit ein Grundsystem der astrologischen
Vorausberechnung des Künftigen geschaffen. Trifft diese Deutung der
Mayahandschriften durch Seler | zu,32 so ergäbe sich hier eine genaue

30 Vgl. Theodor Wilhelm Danzel, Babylon und Altmexiko (Gleiches und
Gegensätzliches), in: El Mexico antiguo. Revista internacional de arqueologia,
etnologia, folklore, prehistoria, historia antigua y lingüistica mexicanas 1 (1919–
1922), S. 243–268.

31 Näheres bei Eduard Seler, Der Charakter der aztekischen und der Maya-
Handschriften, in: ders., Gesammelte Abhandlungen zur amerikanischen Sprach-
und Alterthumskunde, Bd. I: Sprachliches – Bilderschriften – Kalender und
Hieroglyphenentzifferung, Berlin 1902, S. 407–416: S. 411 und ders., Zur mexika-
nischen Chronologie, mit besonderer Berücksichtigung des zapotekischen Kalen-
ders, a. a.O., S. 507–554: S. 527 f.

32 S. ders., Der Codex Borgia und die verwandten aztekischen Bilderschriften,

30 Aufsätze und Abhandlungen 25–26


	Cover
	Aufsätze und kleine Schriften 
	INHALT
	Aufsätze und Abhandlungen
	Die Begriffsform im mythischen Denken - Vorwort
	Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau der Geisteswissenschaften
	1.
	2.

	Die Kantischen Elemente in Wilhelm von Humboldts Sprachphilosophie
	1.
	2.
	3.

	Eidos und Eidolon. Das Problem des Schönen und der Kunst in Platons Dialogen
	Zur »Philosophie der Mythologie«
	Paul Natorp. 24. Januar 1854 – 17. August 1924
	Sprache und Mythos. Ein Beitrag zum Problem der Götternamen
	Die Philosophie der Griechen von den Anfängen bis Platon
	Kleine Schriften
	Kant und Goethe
	[Vorwort zur Festschrift für Paul Natorp]
	Von Hermann Cohens geistigem Erbe

	EDITORISCHER BERICHT
	ABKÜRZUNGEN
	SCHRIFTENREGISTER
	PERSONENREGISTER






