Ernst Cassirer
Gesammelte Werke
Hamburger Ausgabe
Band 16

Aufsitze
und kleine Schriften
1922-1926

—
)
5
<)
>



ERNST CASSIRER

AUFSATZE UND KLEINE SCHRIFTEN
(1922-1926)



ERNST CASSIRER

GESAMMELTE WERKE
HAMBURGER AUSGABE

Herausgegeben von Birgit Recki

Band 16

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



ERNST CASSIRER

AUFSATZE UND KLEINE SCHRIFTEN
(1922-1926)

Text und Anmerkungen
bearbeitet von

Julia Clemens

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Diese Ausgabe ist das Ergebnis einer engen Zusammenarbeit des Felix Meiner
Verlags mit der Universitit Hamburg und der Wissenschaftlichen Buchgesell-
schaft, Darmstadt. Sie wird gefordert von der ZEIT-Stiftung Ebelin und Gerd
Bucerius und der Aby-Warburg-Stiftung. Komplementir erscheint die Ausgabe
»Ernst Cassirer, Nachgelassene Manuskripte und Texte« (Hamburg 19951f.).

Bibliographische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deut-
schen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind
im Internet iiber <http://dnb.ddb.de> abrufbar.

ISBN 3-7873-1416-4

Zitiervorschlag: ECW 16

www.meiner.de

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2003. Alle Rechte, auch die
des auszugsweisen Nachdrucks, der fotomechanischen Wiedergabe
und der Ubersetzung, vorbehalten. Dies betrifft auch die Vervielfilti-
gung und Ubertragung einzelner Textabschnitte durch alle Verfahren
wie Speicherung und Ubertragung auf Papier, Transparente, Filme,
Binder, Platte und andere Medien, soweit es nicht §§53 und 54 URG
ausdriicklich gestatten. — Satz: KCS GmbH, Buchholz. Druck und Bin-
dung: Druckhaus »Thomas Miintzer«, Bad Langensalza. Werkdruck-
papier: alterungsbestindig nach ANSI-Norm resp. DIN-ISO 9706,
hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Ger-

many. s



INHALT

AUFSATZE UND ABHANDLUNGEN

Die Begriffsform im mythischen Denken (1922) ......ccoovvevrvnneee. 3
Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau der

Geisteswissenschaften (1923) ...ccovvvevvviereeeerenenrreseeeeeenes 75
Die Kantischen Elemente in Wilhelm von Humboldts

Sprachphilosophie (1923) .....ccoovciviiiiiiiciicicicccce 105
Eidos und Eidolon. Das Problem des Schonen und der

Kunst in Platons Dialogen (1924) ......ccccovecrvniceenecerenecnennne 135
Zur »Philosophie der Mythologie« (1924) ......cccoeevvvvnnccccnnnnes 165
Paul Natorp. 24. Januar 1854 — 17. August 1924 (1925) .............. 197
Sprache und Mythos. Ein Beitrag zum Problem der

Gotternamen (1925) co.veievievienenenenenienieneertestestesiesessessesessaenees 227
Die Philosophie der Griechen von den Anfingen

bis Platon (1925) ..ceveeveeeirieeeeiereesteeeeseeassesees e esesesseeseseseens 313

KLEINE SCHRIFTEN
Kant und Goethe (1924) ..o 471
[Vorwort zur Festschrift fiir Paul Natorp] (1924) ...covevevvueuennne 476
Von Hermann Cohens geistigem Erbe (1926) ...c.cveevvevecreerecnne. 480
ANHANG

Editorischer Bericht ..o 487
ADKUIZUNGen ....c.cceviuiciiiiicicc e 491
SR EENIEGISTEL . ecvvuererreeiiecieirecee et eeaenees 493

PersonenregiSter ...t 515



AUFSATZE
UND ABHANDLUNGEN



Die Begriffsform im mythischen Denken!
(1922)

Vorwort

Die folgende Studie gibt, in etwas erweiterter Fassung, den Inhalt
eines Vortrags wieder, der von mir im Juli 1921 in der »Religionswis-
senschaftlichen Gesellschaft« zu Hamburg gehalten worden ist. Zu
gesonderter Veroffentlichung war dieser Vortrag anfinglich nicht
bestimmt; denn das Problem, das er sich stellt, gehort einem weiteren
Umbkreis von Fragen an, aus dem es sich, wie ich mir wohl bewuf3t bin,
nur schwer herauslosen liflt. Wenn ich mich jetzt trotzdem zu einer
solchen Veroffentlichung entschliefle, so bitte ich den Leser, das Fol-
gende nur als einen ersten Entwurf und als eine Skizze anzusehen, die
ithre nihere Ausfihrung erst in der Darstellung des umfassenderen
Problemkreises finden kann, aus welchem sie nur einen vorliufigen
Ausschnitt bildet. Die Vorarbeiten zu dieser Darstellung sind jetzt so
weit gefordert, dafl ich hoffen darf, in kurzem wenigstens den ersten
Teil einer »Philosophie der symbolischen Formen« vorlegen zu kon-
nen, der vorerst freilich nur die Phinomenologie der sprachlichen
Form enthalten wird; ihm soll sich dann, gemif} dem Gesamtplan der
Arbeit, zunichst eine Analyse des mythischen Bewufitseins und sei-
ner Stellung zur Sprache, zur Kunst und zur wissenschaftlichen
Erkenntnis anschlieffen, in welcher vieles, was im folgenden nur ange-
deutet werden konnte, seine genauere Darlegung und, wie ich hoffe,
seine schirfere systematische Begriindung finden wird.

Der Herausgeber dieser Studien, Herr Dr. Fritz Saxl, hat durch
das lebhafte Interesse, das er von Anfang an an dem Inhalt meines Vor-
trags genommen hat, nicht nur alle meine Zweifel und Bedenken
gegen seine gesonderte Veroffentlichung tiberwunden, sondern er hat
mich auch bei der Drucklegung sowie bei der Beschaffung der oft
schwer zuginglichen Quellen — zum grofiten Teil aus dem Material
der Bibliothek Warburg — in jeder Weise unterstiitzt; ich mochte thm
hierfiir auch an dieser Stelle meinen herzlichen Dank aussprechen.
Auch meinen Kollegen an der Hamburgischen Universitit, Herrn
Prof. Carl Meinhof, Prof. Otto Dempwolff und Dr. Erwin

L[ Zuerst verdffentlicht als Band 1 der »Studien der Bibliothek Warburgx«,
Leipzig/Berlin 1922.]



4 Aufsitze und Abhandlungen [V,1]-2

Panofsky, die den Aufsatz im Manuskript bzw. in der Fahnenkor-
rektur gelesen haben, bin ich fir manchen wertvollen Rat und Wink
zu Dank verpflichtet.

Hamburg, im Juli 1922. Ernst Cassirer |

1.

Die Logik ist zum Bewufitsein ihrer eigentlichen philosophischen
Aufgabe und zum Bewufltsein ihrer systematischen Form erst da-
durch gelangt, daf} sich ihre eigene Entwicklung gleichzeitig mit der
Entwicklung des wissenschaftlichen Denkens vollzog und sich be-
stindig an dieser letzteren orientierte. An den Problemen, die die
Methodik der Einzelwissenschaften stellte, erfafite sie erst ihr allge-
meines und umfassendes Problem. Seit der Grundlegung der wissen-
schaftlichen Philosophie in der Ideenlehre Platons besteht diese wech-
selseitige Beziehung. In der Platonischen Dialektik ist das, was wir
heute als »Logik« bezeichnen, als notwendiger und integrierender
Bestandteil enthalten — aber wie es hier noch keinen eigenen selbstin-
digen Namen trigt, so steht es auch nach seinem sachlichen Gehalt
mit der Methodenlehre der einzelnen Wissenschaften noch im engsten
Zusammenhang. Die begriffliche »Rechenschaftsablegung«, das
Aoyov didovau, auf das alle Philosophie hinzielt und worin sich ihr
Begriff erfillt, betrifft ebensowohl den Inhalt des Wissens wie seine
reine Form. Die Form des »hypothetischen«, des beziehentlichen
Denkens, wie sie von Platon zuerst in aller Schirfe herausgestellt wird,
empfingt ihre Bestdtigung und ihre volle Aufhellung erst dadurch,
dafl sie, im »Menon«, am konkreten Beispiel des geometrischen Den-
kens zur Darstellung gelangt. Die Entdeckung der analytischen
Methode der Geometrie, die sich hier vollzieht, hat der allgemeinen
Analyse des logischen Folgerns und Schlieflens, wie sie in den beiden
Aristotelischen Analytiken vorliegt, erst den Boden bereitet. Und
auch in den spiteren Platonischen Dialogen — besonders im »Sophi-
stes« und »Politikos« — tritt die eigentliche dialektische Kunst, die
Kunst des Scheidens und Verkniipfens, nicht als schlechthin losgels-
ste logische Technik heraus. Die Lehre vom logischen Begriff, von sei-
nen Gattungen und Arten, bertihrt sich vielmehr aufs nichste mit dem
Problem der systematischen Klassifikation, wie es sich in den
beschreibenden Naturwissenschaften gestaltet. So scharf die logischen
Formen sich von den Naturformen sondern, so ist doch zu ihrer
Kenntnis nicht | unmittelbar zu gelangen — sondern wer sie als die
hochsten und bedeutsamsten, als die uéyora xai tyuatara eidn



2 Die Begriffsform im mythischen Denken 5

erfassen will, der darf den Umweg tiber die sinnlichen Gestalten, iiber
ihre Gliederung und Einteilung nicht scheuen.? In dieser Fassung des
Problems bleibt bei Platon die Grundtendenz der Sokratischen Lehre
von der Begriffsbildung, bleibt das Prinzip der Sokratischen »Induk-
tion« lebendig. So streng sich die Reiche des Sinnlichen und des
Gedanklichen voneinander abscheiden — so ist doch im Bereich des
Gedanklichen selbst der stetige Zusammenhang zwischen der Dia-
lektik und den besonderen Formen der Wissensgestaltung gewahrt.
Hier gibt es nirgends einen Bruch, sondern hier ist es ein stetiger Auf-
stieg, der von der Naturlehre und Astronomie durch die reine Mathe-
matik hindurch zur hochsten Idee, zur Idee des Guten, hinauffiihrt.
In diesem Gedanken ist zum ersten Male die grundlegende Bestim-
mung der Logik gegeben — in dem Einheitsbegriff der Philosophie
konstituiert und begriindet sich zugleich der Einheitsbegriff der Wis-
senschaft.

Auch die moderne Logik ist in diesem Sinne Logik der wissen-
schaftlichen Erkenntnis, insbesondere Logik der Mathematik und der
mathematischen Naturwissenschaft, geblieben. Alle Sicherheit, alle
»Evidenz«, nach der das philosophische Denken strebte, schien auf
diesem Zusammenhang zu beruhen. »[N]ihil certi habemus in
nostra scientia, nisi nostram mathematicamx,?so verkiindet
schon Nicolaus Cusanus, der, noch ganz erfiillt mit dem Gehalt der
mittelalterlich-scholastischen Probleme, dennoch eine neue Form des
Philosophierens begriindet, weil er der Scholastik gegentiber ein neues
Ideal der »Exaktheit«, der praecisio des Wissens aufstellt. Wie dann
dieses Ideal in der Geschichte der neueren Philosophie, von Descartes
und Leibniz bis auf Kant, weitergewirkt und wie es mit den Fort-
schritten der modernen Mathematik und mathematischen Physik sel-
ber eine immer bestimmtere Fassung gewonnen hat, braucht hier nicht
im einzelnen dargelegt zu werden. Es ist Hermann Cohens unver-
gangliches Verdienst, daf§ er diese Linie der Entwicklung zuerst mit
voller Sicherheit gezeichnet und daf er sie ins hellste Licht geschicht-
licher und systematischer Erkenntnis gertickt hat. Er selbst aber zieht
hieraus die Folgerung, dafl die Logik, als Logik der reinen Erkennt-
nis, nichts anderes als Logik der mathematischen Naturwissenschaft
sein kann. Diese Schlufifolgerung macht fir ihn den Kern und Sinn
der neuen von Kant begriindeten Methode des Philosophierens, der

2Vgl. bes. Platon, Politikos 285 A u. 286 A.

3 [Nicolaus Cusanus, De possest, in: Opera. In quibus theologiae mysteria
plurima, sine spiritu Del inaccessa, iam aliquot seculis veleta et neglecta revelan-
tur, Basel 1565, fol. 249-266: fol. 259.]



6 Aufsitze und Abhandlungen 2-3

»transzendentalen Methode«, aus. »[K]ritische Philosophiex, so defi-
niert er, »ist diejenige, welche nicht nur schlechthin mit der Wissen-
schaft Zusammenhang hat, und auch nicht schlechthin mit der
Naturwissen | schaft, sondern in erster Linie mit der Mathematik, und
erst durch sie, und an ihrer Hand mit der Naturwissenschaft.«* Durch
die Entwicklung, die die Mathematik und die theoretische Physik seit
Kant erfahren hat, scheint dieser Zusammenhang nicht nur bestatigt,
sondern von einer neuen Seite her befestigt worden zu sein. Der Aus-
bau der nichteuklidischen Geometrien, die verinderte Bestimmung,
die der Raum- und Zeitbegriff und das Verhaltnis beider Begriffe durch
die allgemeine Relativititstheorie erfahren haben, greift tief in die
Gestaltung der allgemeinen Erkenntnislehre ein und hat auch ihr eine
Fille neuer und fruchtbarer Aufgaben gestellt.

Weit schwieriger stellt sich von Anfang an das Verhiltnis zwischen
der Logik als allgemeiner »Wissenschaftslehre« und dem System der
»Geisteswissenschaften« dar. Der Plan eines konstruktiven Aufbaus
der Geisteswissenschaften wird in der neueren Philosophie zuerst
durch Giambattista Vico scharf und bestimmt erfafit. Schon bei ihm
begegnet der Gedanke, dafl dieser Aufbau gegeniiber der Logik der
Mathematik und der mathematischen Naturwissenschaft seine vollige
Selbstindigkeit behaupten, dafl er auf eigenen und eigentiimlichen
Grundlagen beruhen miisse, daf} aber andererseits diese letzteren an
Strenge und an Evidenz den Prinzipien der Mathematik nichts nach-
zugeben hitten. Die Welt der Geschichte beruht gleich der Raum-
welt, mit der es die Geometrie, und gleich der Korperwelt, mit der es
die Physik zu tun hat, auf allgemeingtiltigen Prinzipien, die im Wesen
des menschlichen Geistes gegriindet sind. So entsteht hier der Entwurf
einer »neuen Wissenschaft«, deren Verfahren dem der Geometrie ana-
log gedacht wird; wie diese die Welt der Groflen nichtlediglich betrach-
tet,sondern aus ithren Elementen konstruiert und erschafft, so erscheint
der gleiche Fortgang in der Welt des Geistes nicht nur als moglich, son-
dern als notwendig. Und er besitzt hier um so mehr konkrete Realitit
und Wahrheit, als die Ordnungen innerhalb der Menschenwelt den
Punkten und Linien, den Oberflichen und den kérperlichen Gestal-
ten der Geometrie an Realitit tiberlegen sind.> Die Aufgabe einer all-
gemeinen Logik der Geisteswissenschaften, die der der Mathematik

4+ [Hermann Cohen, Einleitung mit kritischem Nachtrag zur neunten Auflage
der Geschichte des Materialismus von Friedrich Albert Lange, 3., erw. Aufl., in:
Friedrich Albert Lange, Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeu-
tung in der Gegenwart, 1. Buch: Geschichte des Materialismus bis auf Kant, Leip-
zig 91914, sep. pag., S.59.]

5 Vgl. Giambattista Vico, Principj di Scienza Nuova d’intorno alla comune



34 Die Begriffsform im mythischen Denken 7

und der Naturwissenschaft ebenbiirtig zur Seite treten konne, war
damit gestellt. Aber erstin der nachkantischen Philosophie, in den spe-
kulativen Systemen Fichtes, Schellings und Hegels riickt diese Auf-
gabe nun in den eigentlichen Mittelpunkt der Philosophie. Mit Hegel
schien das, was bei Vico als bloffe Forderung hingestellt war, seiner
endgtltigen Losung entgegengefiihrt. Seine Phinomenologie und
seine Logik umfafit in einem Entwurf von groflartiger Geschlossen-
heit und | Tiefe die konkrete Totalitit des geistigen Lebens, das hier
zugleichinder geschichtlichen Fiille seiner Erscheinungen wieinderen
systematischer Gliederung und systematischer Notwendigkeit zur
Darstellung gelangen soll. Aber dieser Gehalt der Hegelschen Logik
warunloslich mitihrer Form, mitder Form der dialektischen Methode,
verkniipft. Sobald man auf diese Form verzichtete, fiel das Ganze der
Probleme, die hier durch die Einheit und Notwendigkeit eines meta-
physischen Prinzips zusammengehalten waren, wieder in eine Man-
nigfaltigkeit bloff methodologischer Einzelfragen auseinander. Hier
war es insbesondere die Methodologie der Geschichte, diesichvon
der der Mathematik und der mathematischen Naturwissenschaft ab-
zuldsen und ihr mit selbstindigem Anspruch gegeniiberzutreten ver-
suchte. Die Eigenttimlichkeit des geistigen Seins, seine Unterscheidung
vom natlrlichen, sollte durch die Logik der Geschichtswissenschaft,
durch die Abgrenzung des »idiographischen« Verfahrens der Ge-
schichte gegen das »nomothetische« Verfahren der Naturwissenschaft
erwiesen und sichergestellt werden. Aber so wertvoll diese methodo-
logische Unterscheidung an sich selbst war, so wurde sie doch bei wei-
tem Uberschitzt, wenn man glaubte, in ihr das eigentliche Fundament
fir den Aufbau der Geistes- und Kulturwissenschaften gefunden zu
haben. Denn die Reflexion auf die Form und Eigenart der historischen
Erkenntnis bestimmt als solche nichts tiber den Inhalt dieser Erkennt-
nis — die Art und Richtung der geschichtlichen Auffassung und Be-
schreibung 1iflt den Gegenstand dieser Auffassung noch vollig
unbestimmt. Um diesen zu bestimmen, miissen wir von der Form der
geschichtlichen Erkenntnis wieder auf den Gehalt und das Wesen des-
sen, was in die historische Entwicklung eintritt, zurtickgehen. Alle
Geschichte hat als konkrete Geschichte ein bestimmtes Subjekt: Sie ist
Geschichte des Staates oder des Rechts, der Sprache und der Kunst,
der Religion oder der Wissenschaft. Aber alle diese Gebilde gehen nun
nicht in der blolen Auflerlichkeit ihrer mannigfachen historischen
Erscheinungsformen auf, sondern sie offenbaren in dieser AufRerlich-

natura delle nazioni, nach der 3. Aufl. von 1744 hrsg. v. Giuseppe Ferrari (Opere
scelte di Giambattista Vico, Bd.II), Mailand 1836, S.139 u. 159.



8 Aufsitze und Abhandlungen 4-5

keit ein inneres geistiges Prinzip. Die Sprache und die Religion, die
Kunst und der Mythos besitzen je eine selbstindige, von anderen gei-
stigen Formen charakteristisch unterschiedene Struktur - sie stel-
len jede eine eigentiimliche »Modalitit« der geistigen Auffassung und
der geistigen Formung dar. Einen Uberblick iiber die Gesamtheit die-
ser Modalititen, iiber das, was das Wesen jeder einzelnen ausmacht
und was sie vom Wesen der anderen trennt, vermag jedoch die blofle
Geschichtslogik nicht zu geben. Denn sie gehort, sosehr sie sich von
der Logik der mathematischen Naturwissenschaft zu unterscheiden
sucht, im Grunde doch noch immer der gleichen gedanklichen
Dimension wie | diese an. Sie bewegt sich durchaus innerhalb einer
einzelnen Modalitidt — innerhalb der Modalitit der Erkenntnis. Die
Entgegensetzung des historischen und des naturwissenschaftlichen
Erkenntnisideals betrifft nur die Gliederung der Teile innerhalb des
Systembegriffs der wissenschaftlichen Erkenntnis, geht dagegen nicht
auf die Frage, wie diese letztere sich als Ganzes zu anderen geisti-
gen Ganzheiten von wesentlich verschiedener Struktur und Fligung
verhilt. Solange die methodologische Unterscheidung noch gleichsam
in der einen Ebene der Erkenntnis selbst verharrt, solange bewahrt sich
an ihr, trotz aller Feinheit der Abgrenzungen, die hier erreicht werden
kann, immer wieder das Wort Descartes’: Das Wissen als solches, die
»humana sapientia«, erscheint, auf so vielerlei Gegenstinde es sich
auch richten mag, doch immer als ein und dasselbe und empfingt von
der Verschiedenheit der Gegenstiande keinen grofleren Unterschied als
das Licht der Sonne von der Verschiedenheit der Objekte, die sie
erleuchtet. Vor vollig neue Fragen sieht sich dagegen die Logik gestellt,
sobald sie versucht, thren Blick, iiber die reinen Wissensformen
hinaus, auf die Totalitdt der geistigen Formen der Weltauffassung
zu richten. Jede von ihnen — wie die Sprache und der Mythos, die Reli-
gion und die Kunst — erweist sich jetzt als ein eigentiimliches Organ
des Weltverstindnisses und gleichsam der ideellen Weltschopfung, das
neben der theoretisch-wissenschaftlichen Erkenntnis und ihr gegen-
tiber seine besondere Aufgabe und sein besonderes Recht besitzt.
Freilich scheint sich hier sofort das Bedenken erheben zu miissen,
ob mit einer derartigen Erweiterung der Logik nicht ihr feststehender
traditioneller Begriff und die eindeutige Bestimmtheit dieses Begriffs
preisgegeben werde. Verliert die Logik nicht ihren geschichtlichen
und systematischen Halt, droht sich ihre klar umrissene Aufgabe und
ihr Sinn nicht vollig zu verflichtigen, wenn sie aus den Grenzen her-
austritt, die ithr durch ihre Korrelation nicht nur mit der mathemati-
schen Naturwissenschaft, sondern mit der Wissenschaft tiberhaupt
gezogen sind? Laf}t sich in einem anderen Sinne als in dem einer will-



5-6 Die Begriffsform im mythischen Denken 9

kiirlichen Ubertragung, einer bloSen Metapher von einer Logik nicht-
wissenschaftlicher Gebilde sprechen? Auf diese Frage lafit sich indes
zunichst erwidern, dafi, selbst vom Standpunkt der allgemeinen phi-
losophischen Tradition, eine solche Erweiterung des Begriffs der Lo-
gik nicht nur zulissig erscheint, sondern daf§ diese Tradition schon
mannigfache selbstindige Ansitze zu ihr enthilt. Schon der Name der
Logik weist darauf hin, daff in threm Ursprung die Reflexion auf die
Form des Wissens mit der Reflexion auf die Form der Sprache sich
aufs innigste durchdringt. Die Grenzen der Logik und der Gramma-
tik werden nur ganz allmihlich gewonnen und sichergestellt. Heute |
freilich wird niemand mehr daran denken, das Ideal der philosophi-
schen Grammatik in dem Sinne zu erneuern, daf} er die Gesetze der
Sprache einfach aus denen des rationalen Denkens und Schliefiens
abzulesen und zu deduzieren versucht. Der Gedanke der »Grammaire
générale et raisonnée«, der noch das 17. und 18. Jahrhundert immer
wieder beschaftigt und gefesselt hat, scheint durch die historische und
psychologische Betrachtung der Sprache ein fiir allemal beseitigt zu
sein. Aber je mehr in dieser Betrachtung die Individualitit der Spra-
che und der Sprachen herausgetreten ist, die jede Riickfiihrung auf
einen gleichférmigen logischen Typus verbietet — um so deutlicher
zeigt sich andererseits, dafl ebendiese Individualitit der »inneren
Sprachform« nicht nur in einer bestimmten Richtung des Gefiihls und
der Phantasie, sondern in einer eigentiimlichen gedanklichen Ge-
setzlichkeit gegriindet ist. Als Lehre vom »Denken tiberhaupt« kann
die Logik nicht umhin, auch dieser Gesetzlichkeit des sprachlichen
Denkens niherzutreten — kann sie nicht umhin, z.B. die Frage nach
dem Prinzip der sprachlichen Begriffsbildung und der sprachlichen
Klasseneinteilung oder auch die Frage nach dem Verhaltnis des logi-
schen Urteils zum sprachlichen Satz ins Auge zu fassen. Schwie-
riger scheint es, eine Beziehung zwischen der logischen und der dsthe-
tischen Gesetzlichkeit aufzuweisen: Denn die Kunst zum mindesten
erscheint als ein Gebilde sui generis, das lediglich aus seinem eigenen
Gestaltungsprinzip heraus verstanden werden kann. Und doch zeigt
die geschichtliche Entwicklung der Asthetik, daf§ auch sie sich als
selbstindige systematische Disziplin aus der Logik entfaltet und sich
erst ganz allmahlich von diesem gemeinsamen philosophischen Mut-
terboden losgeldst hat. Als »Gnoseologia inferior«, als Erkenntnis-
lehre der »unteren Seelenkrifte« wird im 18. Jahrhundert durch Alex-
ander Baumgarten die Asthetik begriindet. Sie entsteht in dem
Gedanken, dafl auch im Sinnlichen und Imaginativen ebenso wie im
Gedanklich-Rationalen bestimmte durchgehende Verkntpfungsfor-
men und Verkniipfungsregeln gelten — dafl es eine »Logik der Einbil-



10 Aufsitze und Abhandlungen 6-7

dungskraft« ebenso wie eine Logik des abstrakten Denkens gibt.
Durch Georg Friedrich Meier, den Schiller Baumgartens, und
durch Tetens wird dieser Begriff der »Logik der Phantasie« in
der deutschen Psychologie heimisch. Wenn Kant die Gesetzlichkeit
des asthetischen Bewufitseins in der transzendentalen Struktur der
»Urteilskraft« begriindet sein lifit, so wirkt hierbei noch die Erinne-
rung an diesen Ursprung der philosophischen Asthetik mit. Wagt man
es, auf derartige Beispiele gestiitzt, von einer Logik auch des Mythos
und der mythischen Phantasie zu sprechen — so steigert sich damit
freilich der Anschein der Paradoxie. Denn ebendies scheint fir die
Welt des Mythos charakte | ristisch zu sein, daff sie ganz in der Sphire
der primitiven Empfindung und Anschauung, in der Sphire des
Gefiihls und des Affekts beschlossen bleibt und dafd sie fiir die analy-
tischen Scheidungen und Trennungen, die erst der »diskursive«
Begriff einfithrt, keinen Raum lifit. Schon die blofle Frage nach der
Begriffsform des Mythos scheint daher eine vollig unzulissige Ratio-
nalisierung desselben in sich zu schlieffen — scheint den Gegenstand,
den sie begreifen will, vielmehr zu verfilschen und seiner eigenen
Natur zu entfremden.

Und doch ist auch dem Mythos, so wahr er nicht ausschliefflich im
Kreis unbestimmter Vorstellungen und Affekte verharrt, sondern sich
in objektiven Gestalten ausprigt, auch eine bestimmte Artder Ge-
staltgebung, eine Richtung der Objektivierung eigen, die — sowe-
nig sie mit der logischen Form der »Bestimmung zum Gegenstande«
zusammenfallt — doch eine ganz bestimmte Weise der »Synthesis des
Mannigfaltigen«, der Zusammenfassung und der wechselseitigen
Zuordnung der sinnlichen Elemente in sich schliefit. Alle Begriffsbil-
dung, gleichviel in welchem Gebiet und an welchem Material, ob an
dem der »objektiven« Erfahrung oder an dem der blof »subjektiven«
Vorstellung, sie sich vollziehen mag, ist dadurch gekennzeichnet, daff
sie ein bestimmtes Prinzip der Verkniipfung und der »Reihung« in
sich schlie8t. Erst durch dieses Prinzip werden aus dem stetigen Fluf§
der Eindriicke bestimmte »Gebilde«, bestimmte Gestaltungen mit
festen Umrissen und »Eigenschaften« herausgelost. Die Form der
Reihung bestimmt hierbei die Art und die Gattung des Begriffs. Es ist
eine andere Weise der Zuordnung, eine andere »Hinsicht« der Ver-
gleichung, die z. B. fur den physikalischen Begriff und fiir den biolo-
gischen Begriff kennzeichnend ist — und wieder eine andere Riicksicht
der Zusammenfassung beherrscht die Bildung der historischen
Begriffe. Die traditionelle logische Lehre vom Begriff pflegt freilich
ebendiese entscheidende Differenz zu iibersehen oder sie zum minde-
sten nicht zur scharfen methodischen Auspriagung zu bringen. Denn,



7-8 Die Begriffsform im mythischen Denken 11

indem sie uns anweist, den Begriff dadurch zu bilden, daf} wir eine
Gesamtheit gleichartiger oder dhnlicher Wahrnehmungen durchlau-
fen und dafl wir aus ihr, indem wir ihre Unterschiede mehr und mehr
fallenlassen, nur die gemeinsamen Bestandteile herausheben, geht sie
dabei von der Voraussetzung aus, als liege die Ahnlichkeit oder Un-
dhnlichkeit schon in dem einfachen Inhalt der sinnlichen Eindriicke
selbst und sei von ihm unmittelbar und unzweideutig abzulesen. Eine
schirfere Analyse zeigt indes genau das Umgekehrte: Sie lehrt, dafl die
sinnlichen Elemente je nach dem Gesichtspunkt, unter dem sie
betrachtet werden, in ganz verschiedener Weise zu Ahnlichkeitskrei-
sen zusammengefafit werden konnen. An sich ist nichts gleich | oder
ungleich, dhnlich oder unihnlich — das Denken macht es erst dazu.
Dieses bildet somit nicht einfach eine an sich bestehende Ahnlichkeit
der Dinge in der Form des Begriffes nach — sondern es bestimmt viel-
mehr, durch die Richtlinien der Vergleichung und Zusammenfas-
sung, die es aufstellt, selbst erst, was als ahnlich, was als unihnlich zu
gelten hat. Der Begriff ist mit anderen Worten nicht sowohl das Pro-
dukt der Ahnlichkeit der Dinge, als er vielmehr die Vorbedingung
fiir die bewuflte Setzung einer Ahnlichkeit zwischen ihnen bildet.
Auch das Verschiedenste kann noch in irgendeiner Beziehung als ahn-
lich oder gleich, auch das Ahnlichste noch in irgendeiner Beziehung
als verschieden betrachtet werden: Und Sache des Begriffs ist es, eben-
diese Beziehung, diesen determinierenden Gesichtspunkt, zu fixieren
und zum bestimmten Ausdruck zu bringen. Ganz besonders deutlich
und eindringlich tritt dies hervor, wenn man nicht dabei stehenbleibt,
die verschiedenen Arten des Begriffs, die innerhalb ein und derselben
Gattung moglich sind, miteinander zu vergleichen, sondern wenn
man die Gattungen selbst bestimmt einander entgegenstellt. Der
physikalische, der chemische, der biologische Begriff weisen gegen-
einander gewisse charakteristische Unterschiede auf, aber sie stellen
nichtsdestoweniger simtlich nur bestimmte Nuancierungen des all-
gemeinen »Naturbegriffs« dar — der naturwissenschaftliche Begriff
scheidet sich seinem spezifischen Bildungsprinzip nach vom histori-
schen, aber beide sind doch als Erkenntnisbegriffe wieder auf-
einander bezogen und miteinander geeint. Viel schirfer aber tritt die
Differenz hervor, wenn der Ubergang nicht innerhalb derselben Gat-
tung von Art zu Art, sondern wenn er von einer Gattung zur anderen
erfolgt. Hier scheint mit einem Male ein wirklicher Hiatus einzutre-
ten: Der methodische Unterschied wird zum prinzipiellen Gegensatz.
Aber ebendiese Antithetik kann nun dazu dienen, die Eigentiimlich-
keit jedes der beiden Gegenglieder durch den Kontrast um so deutli-
cher zu bezeichnen. In diesem Sinne ist es gerade ein logisches Motiv



12 Aufsitze und Abhandlungen 8-9

und ein echt logisches Interesse, das dazu antreiben kann, iiber die
Grenzen der im engeren Sinne logischen Begriffs- und Klassenbildung
hinauszugehen. Die Kategorien des Logischen werden in ihrer Eigen-
art erst dann vollig durchsichtig, wenn wir uns nicht damit begntigen,
sie in ithrem eigenen Gebiet aufzusuchen und zu betrachten, sondern
wenn wir ihnen die Kategorien anderer Denkgebiete und Denkmoda-
litaten, insbesondere die Kategorien des mythischen Bewuf3tseins,
gegeniiberstellen. Daf} es nicht paradox ist, von solchen Kategorien
des mythischen Bewufitseins zu sprechen — daf§ der Verzicht auf die
logisch-wissenschaftliche Form der Verkniipfung und Deutung nicht
mit absoluter Willkiir und Gesetzlosigkeit gleichbedeutend ist, son-
dern | daff dem mythischen Denken ein Gesetz von eigener Art und
Pragung zugrunde liegt, wollen die folgenden Darlegungen zu erwei-
sen suchen.

2.

Wenn wir das Verfahren betrachten, das die Sprache in ihren Be-
griffsbildungen und Klasseneinteilungen befolgt, so weist es gewisse
Momente auf, die gemif} unseren logischen Denkgewohnheiten kaum
zu verstehen und mit unseren gewdhnlichen logischen Maflen kaum
zu messen sind. Die Art, in der selbst die uns nichstliegenden und ver-
trautesten Kultursprachen die Gesamtheit der Nomina in verschie-
dene »Genera« einteilen, ist so wenig unmittelbar verstandlich, daf} sie
fir die philosophische und »rationale« Grammatik von jeher einen
Stein des Anstofles gebildet hat. Die Grammatik von Port-Royal, die
es sich zur Aufgabe macht, die Gesamtheit der grammatischen For-
men aus ihren ersten logischen Griinden zu begreifen und zu dedu-
zieren, hat in ihrer Darlegung und Erorterung des Geschlechtsunter-
schieds diesen Anspruch wesentlich einschrinken miissen. Sie gelangt
nach den ersten Versuchen einer allgemeinen logischen Ableitung die-
ses Unterschieds zu dem Ergebnis, daff zum mindesten seine konkrete
Anwendung, daf} die Zuteilung bestimmter Substantiva zu dem einen
oder anderen Genus, keiner festen Regel unterliege, sondern dafl hier
in weitem Mafle blofle Laune und vernunftlose Willkiir (»pur ca-
price, et un usage sans raison<) herrsche.® Auch der Versuch,
den Geschlechtsunterschied dadurch verstindlich zu machen, dafl
man ihn, statt auf die Logik des abstrakten und diskursiven Denkens,

¢ Antoine Arnauld/Claude Lancelot, Grammaire générale et raisonnée de
Port-Royal (Teil 2, Kap. 5: Des Genres), Paris 21810, S.279.



9-10 Die Begriffsform im mythischen Denken 13

auf eine Art »intuitiver« Logik zuriickfihrte, ist zu keinem vollig
befriedigenden Ergebnis gelangt. Jacob Grimm hat in einem der
reichsten und tiefsten Kapitel seiner »Deutschen Grammatik« diesen
Versuch unternommen. Nirgends vielleicht tritt die Kraft der dstheti-
schen Phantasie und die Kraft der sprachlichen Einfithlung bei
Grimm so deutlich zutage als in diesem Abschnitt, der den letzten
Motiven der Sprachbildung nachgeht und ihren verborgensten Sinn
aufzudecken sucht. Die logische Fihigkeit der Gliederung eines
gewaltigen Sprachstoffes steht hier mit der freien Beweglichkeit der
Sprachphantasie, die keinen Begriff zur bloflen Schablone erstarren
1488¢, sondern ihn, je nach der besonderen konkreten Aufgabe, immer
aufs neue differenziert und ihn bis in seine feinsten Nuancierungen
und Abschattungen verfolgt, in gliicklichstem Gleichgewicht. Schon
bei der Darstellung des grammatischen Geschlechts sinnlicher
Gegenstande werden von Grimm nicht weniger als 28 verschiedene
Gesichtspunkte aufgefiihrt, nach | denen die Zuteilung der verschie-
denen Objekte zum minnlichen, weiblichen oder sichlichen Ge-
schlecht sich vollzieht. »Das grammatische genus«, so fafit er seine
Darlegungen zusammen, »ist [...] eine in der phantasie der menschli-
chen sprache entsprungene ausdehnung des natiirlichen auf alle und
jede gegenstinde. Durch diese wunderbare operation haben eine
menge von ausdriicken, die sonst todte und abgezogene begriffe ent-
halten, gleichsam leben und empfindung empfangen, und indem sie
von dem wahren geschlecht formen, bildungen, flexionen entlehnen,
wird iiber sie ein die ganze sprache durchziehender reiz von be-
wegung und zugleich bindender’” verkniipfung der redeglieder un-
vermerkt ausgegofien.«® Aber so reizvoll und bestechend diese Auf-
fassung und Deutung des Geschlechtsunterschieds war, so grofle
Schwierigkeiten stellten sich, schon innerhalb des indogermanischen
Sprachkreises, ihrer exakten Durchfithrung im einzelnen entgegen.
Die indogermanische Sprachwissenschaft sah sich schon hier, wenn-
gleich sie an dem allgemeinen Zusammenhang zwischen grammati-
schem und natiirlichem Geschlecht, zwischen Genus und Sexus fest-
hielt,” zu mannigfachen Einschrinkungen dieses Prinzips gedringt.
Brugmann hat schliefllich die Anschauung Grimms durch eine rein
formale Theorie ersetzt, nach welcher das Geschlecht der meisten

7 [Cassirer: bildender]

8 Jacob Grimm, Deutsche Grammatik, Bd.III, Gottingen 1831, S.346.

9 Vgl. hierfur z.B. Hermann Paul, Prinzipien der Sprachgeschichte, Hal-
le a.d.S.31898, S.241 ff.



14 Aufsitze und Abhandlungen 10-11

Substantive nicht auf einen Akt der sprachlich-asthetischen Phantasie
zurlickgeht, sondern im wesentlichen durch ihre duflere Form, durch
die assoziativen Zusammenhange, die sich zwischen Substantiven von
gleicher oder dhnlicher Endung allmihlich herausbildeten, bedingt
sein sollte.!°

In ein neues Licht wurde das Problem gertickt, als die Sprachwis-
senschaft dazu tiberging, es tiber die Grenzen des Indogermanischen
hinaus zu verfolgen und den Geschlechtsunterschied der Nomina im
Indogermanischen mit verwandten, aber weit allgemeineren Phi-
nomenen in anderen Sprachkreisen zu vergleichen. Die Betrachtung
gewann jetzt ein zugleich breiteres und festeres Fundament. Der
Zweigeschlechtigkeit der semitisch-hamitischen und der Dreige-
schlechtigkeit der indogermanischen Nomina traten nunmehr die
weit reicheren und komplexeren Klassensysteme anderer Sprachen
gegentiber. Das Phinomen des Geschlechtsunterschieds war damit als
ein Teilproblem erkannt, das nur innerhalb eines grofieren umfassen-
den Ganzen seine Losung finden konnte und das durch deutlich er-
kennbare Fiden, durch | ganz bestimmte Uberginge mit diesem
Ganzen zusammenhing.!! Insbesondere war es die Betrachtung des
scharf ausgeprigten Klassensystems der Bantusprachen, die hier einen
weit klareren und umfassenderen Uberblick ergab. Auf das Prin-
zip, nach dem dieses System sich gliedert, braucht in diesen einleiten-
den Betrachtungen nur in aller Kiirze hingedeutet zu werden. Wie
bekannt, wird jedes Substantivum der Bantusprachen einer ganz
bestimmten Klasse zugehorig gedacht und durch deren Klassenprifix
gekennzeichnet; in den meisten Klassen tritt weiterhin ein verschie-

10 Vgl. Karl Brugmann, Das Nominalgeschlecht in den indogermanischen
Sprachen, in: Internationale Zeitschrift fir allgemeine Sprachwissenschaft 4
(1889), S.100-109.

11 Solche Ubergangserscheinungen zwischen der Klasseneinteilung der Ban-
tusprachen und der Einteilung nach dem grammatischen Geschlecht, die in den
semitisch-hamitischen und den indogermanischen Sprachen herrscht, hat Mein-
hof in den Hamitensprachen, insbesondere im Ful, nachgewiesen. Im Ful brei-
tet sich Uiber die alte Klasseneinteilung der Nomina eine neue mit nur 4 Rubriken
aus (Personen, Sachen, grofle und kleine Dinge), die sich sodann, indem die
groflen Dinge in die Personenklasse, die kleinen in die Sachklasse einriicken, zu
einem zweigliedrigen Schema (entsprechend der Einteilung in Maskulina und
Feminina) gestaltet. Niheres bei Carl Meinhof, Die Sprachen der Hamiten, nebst
einer Beigabe: Hamitische Typen, v. Felix von Luschan, Hamburg 1912 (Abhand-
lungen des Hamburgischen Kolonialinstituts, Bd.9), S.22ff. u. 42ff. und ders.,
Das Ful in seiner Bedeutung fiir die Sprachen der Hamiten, Semiten und Bantu.
Eine Studie, in: Zeitschrift der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft 65
(1911), S.177-220: S.201 f£.



11-12 Die Begriffsform im mythischen Denken 15

denes Prifix ein, je nachdem das betreffende Wort im Singular oder im
Plural steht. Die Bantugrammatik unterscheidet mehr als zwanzig
derartiger mit besonderen Prifixen versehener Klassen, wobei es
wahrscheinlich ist, daff auch dieser aulerordentliche Reichtum nur
der Uberrest einer ehemaligen noch gréfleren Mannigfaltigkeit ist.
Der gesamte grammatisch-syntaktische Bau der Sprache wird von die-
sem Einteilungsprinzip beherrscht und durch dasselbe vollstindig
bestimmt. So wird z.B. ein Nomen als Subjektsnominativ dadurch
bezeichnet, dafl sein Prifix mit dem Subjektsprifix des Verbum iiber-
einstimmt; ebenso wird es zum Objektsakkusativ gestempelt, wenn
die analoge Ubereinstimmung zwischen ihm und dem Objektsprifix
des Verbum stattfindet. Auch jedes Wort, das zu einem Substantivum
in pradikativer oder attributiver Beziechung oder in dem Verhiltnis
steht, das in unserer Sprache durch die Form des Genitivs ausgedriickt
wird, mufy das dem Substantiv entsprechende Klassenprifix anneh-
men. Was die Pronomina betrifft, so sind ihre Prifixe mit den Nomi-
nalprifixen nicht identisch, stehen aber zu ihnen in einem ganz
bestimmten Verhiltnis eindeutiger Zuordnung, so daf} z.B. die Form
des Possessivpronomens eine verschiedene ist, je nachdem der Besit-
zer und der besessene Gegenstand der einen oder der anderen Klasse
angehort.'”? Wie man sieht, breitet sich hier ein Unterschied, der
zunichst am Nomen festgestellt ist, durch das Prinzip der grammati-
schen Kongruenz, gewissermafien in konzentrischer Erweiterung, |
tiber das Ganze der Sprache und der sprachlichen Anschauung aus.
Blickt man aber von der Form, in der sich dieser Prozef} vollzieht,
wieder auf den Inhalt der urspriinglichen Unterscheidungen zu-
riick, so scheint es zunichst freilich vergeblich, in diesem Inhalt
irgendeine feste Regel entdecken zu wollen, die die Vergleichung
lenkt und tiber die Zuweisung bestimmter Nomina zu bestimmten
Klassen entscheidet. Noch mehr als in der semitischen und indo-
germanischen Geschlechtsbezeichnung scheint hier alles der Willkiir
der sprachlichen Phantasie, dem Spiel der Einbildungskraft, das die
Inhalte nach freier Laune oder nach zufilligen Assoziationen mitein-
ander verkniipft, iiberlassen zu sein. Auf den ersten Blick kann es
scheinen, als werde die Vergleichung und Zuordnung im wesentlichen
durch anschauliche Momente, durch Ubereinstimmung im dufe-
ren Ansehen und in der riumlichen Gestalt der Gegenstinde, geleitet

12 Fir alles Nahere vgl. ders., Grundztige einer vergleichenden Grammatik der
Bantusprachen, Berlin 1906; s. auch Karl Roehl, Versuch einer systematischen
Grammatik der Schambalasprache, Hamburg 1911 (Abhandlungen des Hambur-
gischen Kolonialinstituts, Bd. 2), S.33 ff.



16 Aufsitze und Abhandlungen 12-13

und bestimmt. Ein bestimmtes Prifix hebt z.B die besonders grofien
Dinge heraus und fafit sie zu einer selbstindigen Klasse zusammen,
ein anderes dient als Verkleinerungsprifix zur Bildung der Diminu-
tiva; eines bezeichnet doppelt vorhandene Dinge, wie insbesondere
die Teile des Korpers, die sich symmetrisch entsprechen; ein anderes
Objekte, die als vereinzelte erscheinen. Zu diesen Unterschieden nach
Grofle und Zahl der Objekte treten andere, die ihre wechselseitige
Stellung im Raume, ihr Ineinander, Aneinander und Auflereinander
betreffen und dieses Verhiltnis durch ein differenziertes und fein
abgestuftes System von Lokativprifixen zum sprachlichen Ausdruck
bringen. Auch auflerhalb des Kreises der Bantusprachen finden sich
unverkennbare Anzeichen dafiir, daf} die Klassenunterscheidung der
Nomina vielfach auf Unterschiede ihrer riumlichen Gestaltung
zuriickgeht. In einzelnen melanesischen Sprachen wird die Klasse der
runden sowie die der langen oder kurzen Dinge durch ein besonderes
Prifix bezeichnet, das daher ebensowohl vor dem Wort fiir Sonne
oder Mond wie vor dem Wort fiir eine bestimmte Art von Kanus oder
fir gewisse Fischarten erscheint.”” Die Indianersprachen Nord-
amerikas kennen zumeist die einfache Unterscheidung der Nomina
nach dem Genus nicht, sondern teilen die Gesamtheit der Dinge in
belebte und unbelebte Wesen, dann aber weiterhin in stehende, sit-
zende, liegende Dinge sowie in solche, die auf der Erde oder im Was-
ser leben oder die aus Holz oder Stein usf. gebildet sind. Die Gesetze
der Kongruenz werden auch hier streng beobachtet: Das Verbum
andert in der objektiven Konjugation durch Infixe, die ihm einverleibt
werden, seine Form, je nachdem sein Subjekt oder Objekt ein beleb-
ter oder unbelebter, ein stehender, liegender oder sitzender Gegen-
stand | ist.'* In alledem scheint bei aller Mannigfaltigkeit der verschie-
denen Einteilungsarten das beherrschende Prinzip der Einteilung
noch relativ einfach und durchsichtig, da es durchweg anschaulich
gegebene, objektiv aufzeigbare Kennzeichen und Merkmale sind,
nach denen die sprachliche Gliederung sich zu richten scheint.

In Wahrheit aber ist damit hochstens ein einzelnes Moment der
Auffassung bezeichnet, dem andere, nicht minder wichtige gegen-
tiberstehen. Vor allem zeigt sich als allgemeine Regel, daff der Kreis
der objektiven Empfindung und Anschauung sich hier von dem des

13 S. Robert Henry Codrington, The Melanesian Languages, Oxford 1885,
S.146f.
14 Niheres bei John Wesley Powell, Introduction to the Study of Indian Lan-

guages with Words Phrases and Sentences to be collected, Washington, D.C.
1880, S.481.



13-14 Die Begriffsform im mythischen Denken 17

subjektiven Gefiihls und Affekts nirgends streng scheiden 1if3t, son-
dern daf§ beide Kreise sich in eigentiimlichster Weise miteinander kreu-
zen und sich einander durchdringen. Die Klassen der Nomina sind
ebenso urspriinglich Wertklassen, als sie Sachklassen sind: Es prigt
sich in ihnen nicht sowohl die objektive Beschaffenheit des Gegen-
standes als die gefithlsmaflige und affektive Stellung, die das Ich thm
gegeniiber einnimmt, aus. Das tritt insbesondere in der Grundunter-
scheidung hervor, die ebenso wie die Bantusprachen auch die meisten
amerikanischen Sprachen beherrscht. Es ist eine bekannte Erschei-
nung, dafl ein und derselbe Gegenstand je nach der Bedeutung, die er
besitzt, und je nach dem Wert, der thm zugemessen wird, bald der Per-
sonenklasse, bald der Sachenklasse zugeordnet werden kann. Nicht
nur wechselt in amerikanischen und afrikanischen Sprachen der Aus-
druck fiir eine bestimmte Tierart seine Klasse, wenn das Tier in der
mythischen Erzdhlung als personliches, selbstindig handelndes We-
sen auftritt,'® sondern die gleiche Wandlung vollzieht sich auch, wenn
ein Gegenstand durch irgendein besonderes Wertmerkmal, insbeson-
dere durch seine Grofle und seine Bedeutsamkeit, aus der Gesamtheit
der iibrigen herausgehoben erscheint. So wird, nach Westermann,
in der Golasprache in Liberia ein Hauptwort durch Prifixwechsel in
eine andere Klasse, die Klasse der lebenden Wesen, versetzt, um damit
den Gegenstand, auf den es geht, als einen besonders grofien, hervor-
ragenden und wertvollen zu kennzeichnen.!'® Im Bedauye, das den
Gegensatz des grammatischen Geschlechts entwickelt hat, in dem
aber der iltere Gegensatz einer Personen- und Sachenklasse noch
deutlich durchscheint, werden dem Maskulinum, das der Personen-
klasse entspricht, Gegenstinde zugerechnet, deren Grofle, Ansehen
und Energie hervorgehoben werden soll, wihrend das Femininum
zumeist Kleinheit, Schwiche und Passivi| tit ausdriickt.!” Gemif§ der
Anschauung, die hier zugrunde liegt, sprechen die einheimischen
Grammatiker der Drawidasprachen — in denen die Unterscheidung

15 S, Albert Samuel Gatschet, The Klamath Indians of Southwestern Oregon,
Washington, D. C. 1890 (Contributions to North American Ethnology, Bd.II/1),
S.462; Uber analoge Erscheinungen im Ful s. Meinhof, Die Sprachen der Hami-
ten, S.45.

16 Diedrich Westermann, Die Gola-Sprache in Liberia. Grammatik, Texte und
Worterbuch, Hamburg 1921 (Abhandlungen aus dem Gebiet der Auslandskunde,
Bd.6),S.27.

17 »So ist z.B. sa’ die Kuh, maskulini generis, weil sie bekanntlich in die-
sen Lindern die Hauptstiitze des gesamten Hauswesens ist, dagegen sz’ das
Fleisch ein Femininum, da es gegeniiber sa” der Kuh, von minderem Belang ist.«
Leo Reinisch, Die Bedauye-Sprache in Nordost-Afrika II, Wien 1893, S. 60 (zit.
nach: Meinhof, Die Sprachen der Hamiten, S.139).



18 Aufsitze und Abhandlungen 14-15

der Nomina in zwei Klassen: die Klasse der »verniinftigen« und der
»unverniinftigen« Wesen, besteht — geradezu von Wortern verschie-
dener Rangordnung, von Wortern der héheren und von solchen der
niederen Kaste.' Auch von den Bearbeitern und Darstellern der
amerikanischen Eingeborenensprachen ist hiufig hervorgehoben
worden, daff die Grundunterscheidung des »Belebten« und »Unbe-
lebten« nicht rein objektiv zu fassen ist, sondern daf} sie in ihrer
Anwendung bestindig mit bestimmten Wertkategorien durchsetzt
erscheint, so daf§ statt von dem Gegensatz des Lebendigen und Leb-
losen (animate and inaminate gender) vielmehr von einem Gegensatz
des Edlen und Unedlen, des Personlichen und Unpersonlichen
gesprochen werden miisse.!

Wir verfolgen indes diese sprachlichen Erscheinungen hier nicht
weiter: Sie kommen fiir das Problem, das uns im folgenden beschif-
tigen soll, nur insoweit in Betracht, als sich schon in ihnen ein
eigentiimlicher Typus der Einteilung darstellt, der von den uns ver-
trauten logischen Normen der Begriffs- und Klassenbildung in sehr
charakteristischer Weise abweicht. Hier blicken wir in eine ganz
andere Art der Ordnung und Gliederung der Anschauungsinhalte
hinein, als sie in unserem theoretischen, im empirischen und abstrakt-
begrifflichen Denken herrscht. Uberall sind es bestimmte konkrete
Unterscheidungen, insbesondere subjektiv gefiihlte und affektive
Unterschiede, die fir die Teilungen und Trennungen wie fiir die Ver-
kniipfungen und Zuordnungen der Wahrnehmungs- und Anschau-
ungsinhalte entscheidend sind. Gleichviel, ob wir die Motive, die sich
hierbei wirksam erweisen, im einzelnen verstehen und nachfiihlen
konnen: so bildet doch schon die blofe Form dieser Trennungen
und Zuordnungen ein wichtiges Problem. Denn in dieser Form tritt,
mitten in einem Gebiet, das auf den ersten Blick aller Logik zu spot-
ten scheint, eine eigentiimliche Gesetzlichkeit zutage. Nachdem ein-
mal der Gesichtspunkt der Verglei|chung festgestellt ist, wird er in

18 Vgl. Friedrich Miller, Reise der dsterreichischen Fregatte Novara um die
Erde in den Jahren 1857, 1858, 1859 unter den Befehlen des Commodore B. von
Willerstorf-Urbair. Linguistischer Theil, Wien 1867, S.83; s. auch ders., Grund-
riss der Sprachwissenschaft, Bd.III: Die Sprachen der lockenhaarigen Rassen,
1. Abt.: Die Sprachen der Nuba- und der Dravida-Rasse, Wien 1884, S.173.

19 Gatschet, The Klamath Indians, S.462f. — Vgl. bes. Franz Boas, Introduc-
tion, in: ders. (Hrsg.), Handbook of American Indian Languages, Teil 1, Wash-
ington, D. C. 1911 (Smithsonian Institution, Bureau of American Ethnology, Bul-
letin 40), S.1-83: S.36: »The Algonquian of North America classify nouns as
animate and inanimate, without, however, adhering strictly to the natural classi-
fication implied in these terms. Thus the small animals may be classified as inani-
mate, while certain plants may appear as animate.«



15 Die Begriffsform im mythischen Denken 19

hochster Konsequenz durch alle Teile der Sprache durchgefiihrt. Mit
einer unerbittlichen Logik macht er sich, dank den strengen Regeln
der grammatischen Kongruenz, in dem gesamten Bau der Sprache gel-
tend. So merkwiirdig, so »irrational« daher vielfach fir uns die
Grundlagen der Vergleichung erscheinen mogen — so herrscht doch im
Aufbau und Ausbau des Klassensystems selbst ein durchaus einheit-
liches und »rationales« Prinzip. Vor allem zeigt sich der wichtige Tat-
bestand, dafl auch im Denken der »primitiven« Sprachen keineswegs
nur ein einzelner Empfindungs- oder Anschauungsinhalt an den an-
deren gereiht, sondern daf§ auch hier das Einzelne einem »Allgemei-
nen« unterstellt und durch ein Allgemeines bestimmt wird. Gewisse
Grunddifferenzen wirken als gemeinschaftliches Schema, als die tiber-
einstimmenden und durchgehenden Richtlinien, nach denen sich all-
mihlich die gesamte Anschauungswelt organisiert. Der sinnliche Ein-
druck wird in der sprachlichen Bezeichnung, die er findet, alsbald auf
eine bestimmte Klasse bezogen und damit begrifflich determiniert.
Man hat dies psychologisch so ausgedriickt, dafl in den Sprachen mit
fester Klasseneinteilung das Erfassen des Einzeldinges nicht in einem
einzigen geistigen Akte erfolge, sondern in zweien, die zwar unloslich
aufeinander bezogen, aber doch deutlich voneinander getrennt seien.
Ein Ding werde hier niemals als blofles Individuum, sondern in stell-
vertretender Bedeutung als Reprisentant einer Klasse, einer Gattung
genommen, die sich in thm als in einem Einzelfall verkorpert und dar-
stellt.?® Einzelne Sprachen bleiben nicht dabei stehen, diese Unter-
ordnung des Individuellen unter ein Allgemeines blof§ formell durch
Prifixe zu bezeichnen, sondern sie halten die beiden Akte der Bestim-
mung auch duflerlich deutlich auseinander, indem sie der konkreten
Bezeichnung eines Gegenstandes eine andere anfiigen, die ihn gene-
risch bestimmt und erginzt. Indem Humboldt dieses Verfahren, in
der Einleitung zum Kawi-Werk, am Beispiel des Barmanischen erldu-
tert, fligt er hinzu, daf} es nicht immer der »wirkliche Gattungsbe-
griff« des konkreten Gegenstandes sei, der ihm in dieser Weise beige-
geben werde: Die Sprache begntige sich vielmehr mit dem Ausdruck
einer denselben in irgendeiner allgemeinen Ahnlichkeit unter sich
begreifenden Sache. So werde der Begriff einer ausgedehnten Linge
mit den Wortern Messer, Schwert, Lanze, Brot, Zeile, Strick usf. ver-
bunden, so daf} die verschiedenartigsten Gegenstinde, blof§ insofern
sie irgendeine Eigenschaft miteinander gemein haben, in dieselben

20 Vgl. Franz Nikolaus Finck, Die Haupttypen des Sprachbaus, Leipzig 1910
(Aus Natur und Geisteswelt. Sammlung wissenschaftlich-gemeinverstandlicher
Darstellungen, Bd.268), S.46{. u. 1501.



20 Aufsitze und Abhandlungen 15-16

Klassen gesetzt werden. »Wenn also«, so schliefit er hieraus, »diese
Wortverbindungen auf der einen Seite fiir einen Sinn | logischer An-
ordnung zeugen, so spricht aus ithnen noch hiufiger die Geschiftig-
keit lebendiger Einbildungskraft; so, wenn im Barmanischen die
Hand zum generischen Begriff aller Arten von Werkzeugen, des Feu-
ergewehrs so gut, als des Meissels dient.«?! In diesen Sitzen ist in
grofler Pragnanz das Problem bezeichnet, auf das auch die folgenden
Betrachtungen der mythischen Begriffs- und Klassenbildung hinzie-
len. Wir fassen die mythischen Zuordnungen und Einteilungen hier
nicht nach ihrer inhaltlichen, sondern nach ihrer methodischen Seite—
wir suchen uns dariiber klar zu werden, in welchem Verhiltnis in
ithnen die verschiedenen geistig-seelischen Grundkrifte zueinander
stehen und wie sich in ihnen, zugleich mit der geschiftigen Bewegung
der Einbildungskraft, ein eigentimlicher logischer Sinn und eine
bestimmte Form und Richtung des Denkens darstellt.

3.

Wir beginnen mit solchen mythischen Welteinteilungen, die im tote-
mistischen Vorstellungskreis wurzeln und denen, nach Inhalt und
Form, der Stempel der totemistischen Denkweise aufgepragt ist. Die
Frage nach dem Ursprung und nach der Bedeutung des Totemismus
selbst — eine Frage, die bekanntlich zu den meistumstrittenen Proble-
men der Volkerkunde und der Religionsgeschichte gehort — kann
hierbei ganz aufler acht bleiben, da es sich hier nicht um die Genese
der totemistischen Anschauung, sondern lediglich um bestimmte Aus-
wirkungen derselben handelt. Die Erscheinungen, die fiir uns vor
allem in Betracht kommen, sind besonders genau bei den Eingebore-
nenstimmen des australischen Kontinents beobachtet worden. Was
die soziale Gliederung dieser Stimme betrifft, so gestaltet sie sich
bekanntlich im allgemeinen derart, daf} der ganze Stamm in zwei exo-
game Gruppen zerfillt: Bei dem relativ einfachsten Typus der Eintei-
lung, dem sogenannten Urabunnatypus, pflegen dann weiterhin die
beiden Hauptgruppen noch in mehrere Unterklassen zu zerfallen, von
denen jede durch ihr besonderes Totemtier oder ihre besondere

2t Wilhelm von Humboldt, Ueber die Verschiedenheit des menschlichen
Sprachbaues und ihren Einfluss auf die geistige Entwicklung des Menschenge-
schlechts (Gesammelte Schriften, hrsg. v. der Koniglich Preuflischen Akademie
der Wissenschaften, Abt. 1: Werke, hrsg. v. Albert Leitzmann, Bd. VII/1), Berlin
1907, S. 340.



16-17 Die Begriffsform im mythischen Denken 21

Totempflanze bezeichnet wird. Es gilt dann die Regel, daf} die Mian-
ner der einen Klasse, die ein bestimmtes totemistisches Abzeichen
besitzt, zunichst auflerhalb ihrer Gruppe, dann aber auch nur die
Frauen eines ganz bestimmten, durch ein besonderes Totem gekenn-
zeichneten Clans heiraten kénnen. Weitere Unterschiede konnen da-
durch bedingt sein, daff die beiden exogamen Hauptgruppen aus zwei
oder vier oder einer noch grofleren Zahl von Unterabteilungen beste-
hen kénnen, dafl die | Zugehorigkeit der Kinder in den einzelnen Klas-
sen sich bald nach der Klassenzugehorigkeit des Vaters, bald nach der
der Mutter bestimmen kann — doch erfihrt das allgemeine Prinzip,
nach dem sich in den totemistischen Gesellschaften die Heiraten
zwischen den einzelnen Stammesgenossen regeln und durch das sich
die Ordnung der Nachkommenschaft bestimmt, hierdurch keine
wesentliche Umgestaltung. Auf die fiir unser Denken hochst ver-
wickelten Verwandtschaftsbeziehungen und auf das System der Ver-
wandtschaftsnamen, das sich hieraus ergibt, braucht hier nicht naher
eingegangen zu werden. Das Material hiertiber liegt in den Berich-
ten und Darstellungen von Fison und Howitt, von Palmer und
Mathews, besonders aber in den beiden Werken von Spencer
und Gillen tber die Eingeborenenstimme Australiens in sorgfalti-
ger Sichtung vor. Auf Grund dieses Materials hat sodann Emile
Durkheim in seiner Schrift »Les formes élémentaires de la vie reli-
gieuse« (Paris 1912) eine allgemeine soziologische Theorie der Reli-
gion und ihrer Entstehung entworfen. Die Phinomene des Totemis-
mus werden in dieser Theorie aus der engen Sphire, der sie zunichst
anzugehoren scheinen, herausgehoben, indem Durkheim betont, daf§
der Totemismus, selbst in seinen primitivsten Gestaltungen, kein
blofles Prinzip der sozialen Gliederung sei, sondern daf§ er ein uni-
verselles Prinzip der Welteinteilung und somit der Weltanschauung
und des Weltverstindnisses in sich schliefle. In der Tat breitet sich die
Unterscheidung der einzelnen Clans nach ihren Totems von dem
engeren sozialen Kreise, in dem sie zunichst gilt, weiter und weiter
aus, um schliefflich auf alle Kreise des Daseins tiberhaupt, des natiir-
lichen wie des geistigen, tiberzugehen. Nicht nur die Glieder des
Stammes, sondern das gesamte Universum mit allem, was in ihm ent-
halten ist, wird durch die totemistische Denkform in Gruppen zusam-
mengefafit, die nach bestimmten Verwandtschaftsverhiltnissen ein-
ander zugehorig oder voneinander gesondert sind. Alle Dinge, die
beseelten wie die unbeseelten, werden zuletzt in irgendeiner Weise
durch diese Gliederung erfaflt. Die Sonne, der Mond, die Gestirne
ordnen und scheiden sich nach denselben Klassen, nach denen die
menschlichen Individuen, die Mitglieder des Stammes sich son-



22 Aufsitze und Abhandlungen 17-18

dern.??2 Wenn sich etwa der gesamte Stamm nach den beiden Haupt-
gruppen der Krokitch und Gamutch oder der Yungaroo und Woota-
roo teilt, | so gehoren auch alle sonstigen Gegenstinde einer dieser
Gruppen an. Die Alligatoren sind Yungaroo, die Kinguruhs Wootaroo,
die Sonne ist Yungaroo, der Mond Wootaroo —und das gleiche gilt fiir
alle bekannten Sternbilder, fir alle Biume und Pflanzen. Der Regen,
der Donner, der Blitz, die Wolken, der Hagel, der Winter haben je ihr
eigenes totemistisches Abzeichen, durch das sie einer bestimmten Gat-
tung zugewiesen sind. Und man mufl sich hierbei gegenwirtig halten,
daf diese gattungsgemifle Bestimmtheit dem primitiven Denken und
Fihlen als eine durchaus reale Bestimmtheit erscheint. Keineswegs
handelt es sich darum, dafl in irgendeinem blof§ konventionellen und
nominalistischen Sinn sachlich disparaten Gegenstinden ein bestimm-
tes »Zeichen«angeheftet wird —sondern diese Gemeinsamkeit des Zei-
chens bringt eine an sich bestehende Gemeinsamkeit des Wesens zum
sichtbaren Ausdruck. Demgemifl ist auch alles Tun des Menschen, ist
auch jede Einwirkung, die er auf die Welt der Dinge ausiibt, nach die-
sen Gesichtspunkten bestimmt und muf} es sein, wenn sie von Erfolg
begleitet sein soll. Ein Zauberer etwa, der selbst der Gruppe Mallera
angehort, kann bei seinen Beschwoérungen und magischen Brauchen
nur solche Gegenstinde verwenden, die ebenfalls zu dieser Gruppe
gehoren: Alle anderen wiirden in seiner Hand unwirksam bleiben. Das
Geriist, auf dem die Leiche eines Verstorbenen zur Schau gestellt wird,
mufl aus dem Holz eines Baumes gefertigt sein, der der gleichen Klasse
wie der Tote angehort; auch die Zweige, mit denen er bedeckt wird,
missen von einem Baum seiner Klasse genommen werden. Bei den
Wackelbura in Ostaustralien, die sich in Mallera und Wutara gliedern,
wobei die erstere Gruppe sich wieder in Kurgila und Banbe scheidet,
mufl ein Angehoriger der Banbeklasse, wenn er stirbt, von Minnern
der Malleraklasse bestattet und mit Zweigen des breitblattrigen Buchs-
baums bedeckt werden, denn dieser Baum ist Banbe.?> Wie man sieht,
hat hier im theoretischen wie im praktischen Sinne eine vollig scharfe

22 »All nature is [...] divided into class names, and said to be male and female.
The sun and moon and stars are said to be men and women, and to belong to
classes just as the blacks themselves.« Edward Palmer, Notes on some Australian
Tribes, in: The Journal of the Anthropological Institute of Great Britain and Ire-
land 13 (1884), S.276-334: S.300; vgl. bes. Robert Hamilton Mathews, Ethnolo-
gical Notes on the Aboriginal Tribes of New South Wales and Victoria. Part I, in:
Journal and Proceedings of the Royal Society of New South Wales 38 (1904),
S.203-381: S.208, 286 u. 294.

25 Vgl. hierzu besonders den charakteristischen Bericht von Muirhead, den
Howitt (Alfred William Howitt, On some Australian Beliefs, in: The Journal of



18-19 Die Begriffsform im mythischen Denken 23

Scheidung der einzelnen Objektkreise stattgefunden, deren besondere
intellektuelle oder affektive Griinde uns zunichst undurchdringlich
erscheinen mogen — bei denen aber jedenfalls das eine negative
Moment klar hervortritt, daf} es nicht etwa lediglich die ufiere Ahn-
lichkeit der Dinge, ihre Ubereinstimmung in irgendwelchen sinnlich
faflbaren oder aufzeigbaren Einzelmerkmalen ist, was hier die Be-
trachtung leitet. Vielmehr erkennt man schon hier, daf§ das mythische
Denken die sinnlichen Eindriicke ge | mif§ seiner eigenen Strukturform
umbildet und dafl es in dieser Umbildung iiber ganz bestimmte eigen-
artige »Kategorien« verfiigt, nach denen sich die Zuweisung der ver-
schiedenen Objekte zu den einzelnen Grundklassen vollzieht.

Die angefiihrten Beobachtungen tiber das totemistische System der
australischen Eingebornenstimme haben neuerdings eine sehr wert-
volle Bereicherung und Bestitigung durch die griindliche und einge-
hende Darstellung erhalten, die Paul Wirz tber die Herausbildung
der totemistisch-sozialen Gruppierungen bei den Marind-anim in
Hollandisch-Siidneuguinea gegeben hat. Auch hier zeigt sich der glei-
che Grundzug des Denkens, zeigt sich das Ubergreifen der totemisti-
schen Gliederung von der Organisation des Stammes auf die Organi-
sation der Welt in schirfster Ausprigung. Der Clantotemismus der
Marind und deren Nachbarstimme — so betont Wirz ausdriicklich —
ist ein Universaltotemismus im weitesten Sinne, der alles Existierende
in sich einschliefit. Alle Naturobjekte und alle kiinstlichen Objekte
gehoren je einem Clan, einem einzelnen »Boan« an und werden ithrem
Wesen nach durch ihn bestimmt. In einer Fiille von Mythen, durch
die alles Wirkliche bis in seine letzteren Besonderungen erfaf3t und wie
mit magisch-mythischen Fiden verkniipft wird, findet dieses ur-
spriingliche Zusammengehorigkeitsgefiihl seinen Ausdruck. Aus der
Gesamtdarstellung von Wirz und aus der Vergleichung des von ihm
gesammelten Materials mit analogen Erscheinungen in anderen Kul-
turkreisen ergibt sich, daf§ hierbei nicht etwa die Mythen das primire
und urspriingliche, das Bewuftsein und Gefiihl der Klassenzuge-
horigkeit dagegen das abgeleitete Moment sind. Vielmehr gilt hier
offenbar das umgekehrte Verhiltnis. Der Mythos setzt nur einen
bestimmten Vorstellungsbestand, der als solcher gegeben ist, in die
Form des Berichts, in die Form der Erzdhlung um. Statt uns die Gene-
sis dieses Bestandes zu offenbaren, statt uns eine Erklirung von thm

the Anthropological Institute of Great Britain and Ireland 13 [1884], S.185-198:
S.191 Anm. 1) zitiert (vgl. Beilage L, s. unten, S.61); s. auch ders., Further Notes
on the Australian Class Systems, in: The Journal of the Anthropological Institute
of Great Britain and Ireland 18 (1889), S.31-68: S.61 (Beilage I1, s. unten, S. 61 ff.).



24 Aufsitze und Abhandlungen 19-20

zu geben, gibt er uns vielmehr nur seine Explikation, seine Auseinan-
derlegung in die Form einer zeitlichen Begebenheit. Das Verbindende
der einzelnen Mythen ist iiberall eine unmittelbar gefiihlte mytholo-
gisch-totemistische Verwandtschaft, eine Totemzusammengehorig-
keit und Totemfreundschaft, die alles Seiende verbindet. Dies geht
nach Wirz so weit, daf§ eine Aufzihlung aller totemistisch zusam-
mengehorigen Objekte iiberhaupt nicht méglich ist. Nicht nur die
einzelnen Dinge, sondern selbst gewisse Tatigkeiten, wie »schlafen«
und »sich begatten« werden als totemistische Tatigkeiten eines gewis-
sen Clans oder Clanverbands aufgefafit. Es ist, als konnte irgendein
einzelnes Ding oder ein einzelner Vorgang gar nicht »apperzipierts,
gar nicht in die Einheit des mythischen Bewufitseins dieser Stimme |
aufgenommen werden, ohne daff er durch einen ihrer mythischen
Klassenbegriffe bestimmt und ihm untergeordnet wiirde. In dieser
Hinsicht ist es besonders lehrreich und wichtig, daf} neue Gegenstin-
de, die den Marind-anim von aufen her durch fremde Vermittlung
zugefiihrt wurden, sofort der gleichen Pragung des Denkens verfielen.
»Irgendeine Zufilligkeit oder etwas Gemeinsames«, so schildert
Wirz diesen Vorgang, »kann zu totemistischen Beziehungen Veran-
lassung geben [...] Ein Clan, die Sapi-z¢é, welcher sich nach einem Vor-
fahren Sapi benennt, erhielt vor kurzem einen neuen totemistischen
Verwandten, das war das Rind, blof§ weil das Rind malaiisch Sapi heifit
und unter diesem Namen vor kurzem den [...] Marind bekannt
wurde.« Ebenso werden z.B. Sago und der feine graue Ton aus rein
duflerlichen Ahnlichkeitsgriinden miteinander zusammengebracht:
Der Sago-Boan und der Ton-Boan gelten als miteinander verwandt,
was selbst so weit geht, daf§ sich beide Gruppen nicht heiraten durfen.
Auch einen feuerrot blihenden Zierbaum, der unlingst eingefiihrt
und angepflanzt wurde, hat der Marind in sein mythologisch-totemi-
stisches Verwandtschaftssystem, und zwar in den Feuer-Boan, einge-
reiht, denn jene Blumen, sagt er, sind rot wie das Feuer. Aber wenn
Wirz aus allen diesen Beispielen schliefit, daf} totemistische Bezie-
hungen oft auf rein zufillige, auf willkiirliche und spielerische Weise
zustande kommen, so scheint er hierbei freilich das mythische Den-
ken an anderen als an seinen eigenen Maflen zu messen. Denn eben-
dies bildet ja einen konstitutiven Grundzug dieses Denkens, daf} es
dort, wo wir héchstens eine bloffe Analogie oder eine duflerliche Ahn-
lichkeit zu erkennen vermdgen, eine wahrhafte Gemeinschaft des
Wesens findet. Der Name ist, mythisch genommen, niemals ein blof§
konventionelles Zeichen fiir ein Ding, sondern ein realer Teil des-
selben — und ein Teil, der nach dem mythisch-magischen Grundsatz
des »Pars pro toto« das Ganze nicht nur vertritt, sondern wirklich



20-21 Die Begriffsform im mythischen Denken 25

»ist«. Wer sich des Namens bemichtigt, der erringt damit die Gewalt
tiber den Gegenstand selbst; dem wird derselbe in seiner » Wirklich-
keit« (d.h. in seiner magischen Wirksamkeit) zu eigen. Und ebenso
wird die Ahnlichkeit hier niemals als »bloffe« Beziehung, die etwa nur
in unserem subjektiven Denken ihren Ursprung hitte, aufgefafit, son-
dern alsbald auf eine reale Identitdt zurtickgedeutet: Dinge kénnten
nicht als dhnlich erscheinen, ohne in ihrem Wesen irgendwie eins
zu sein. Erwigt man dies, so wird deutlich, dafi, so zufillig, so spie-
lerisch uns im einzelnen Falle die Zuweisung besonderer Gegenstinde
zu einzelnen mythischen Klassen auch erscheinen mag, doch die Bil-
dung der allgemeinen mythischen Klassenbegriffe selbst einer tieferen
Schicht des mythischen Denkens angehoren und daf§ sich | darin eine
in all ihrer Eigenart nicht willkirliche, sondern in gewissem Sinne
notwendige Struktur dieses Denkens ausdriicken muf$.?

Die Auffassung, die hier zugrunde liegt, tritt noch wesentlich
schirfer hervor, wenn wir sie nicht nach der Seite der Anschauungs-
inhalte, sondern nach der Seite der Anschauungsform verfolgen —
wenn wir also die Art betrachten, wie sich die Vorstellung des rdum-
lichen Zusammenhangs der Dinge fiir die mythische Weltansicht
gestaltet. In der Gedankenwelt des Totemismus vollzieht sich die
Gliederung des Raumes und die Unterscheidung der raumlichen
Gegenden und Richtungen nicht in unserem Sinne, nach geometri-
schen oder nach geographisch-physikalischen, sondern gleichfalls
nach den spezifisch totemistischen Gesichtspunkten. Es gibt in der
Gesamtheit des Raumes ebenso viele klar voneinander gesonderte
Einzelregionen, als es verschiedene Clans in der Gesamtheit des Stam-
mes gibt—und andererseits besitzt jeder einzelne Clan eine bestimmte,
thm zugehorige Orientierung im Raume. Howitt berichtet, daf} ein
Eingeborener eines australischen Stammes ihm die Gliederung dieses
Stammes, der sich in die beiden Hauptgruppen Krokitch und Ga-
mutch teilte, dadurch bezeichnet habe, daf§ er zunichst einen einzel-
nen Stab auf dem Boden in genau &stlicher Richtung niederlegte.

24 Zum Ganzen s. Paul Wirz, Die Marind-anim von Hollindisch-Siid-Neu-
Guinea, Bd.I, Teil 2: Die religiosen Vorstellungen und die Mythen der Marind-
anim, sowie die Herausbildung der totemistisch-sozialen Gruppierungen [Ham-
burg 1922 (Abhandlungen aus dem Gebiet der Auslandskunde, Bd.10), Zitat
S.34]. — Die Schrift von Wirz, die im Herbst 1922 in den Abhandlungen der
Hamburgischen Universitit erscheinen wird, ist mir erst wahrend des Drucks die-
ses Aufsatzes zuginglich geworden; fiir den Hinweis auf sie bin ich meinen Kol-
legen Prof. Carl Meinhof und Prof. Otto Dempwolff zu Dank verpflichtet.
Zur totemistisch-mythologischen Klasseneinteilung der Marind-anim s. auch
Beilage I11 (s. unten, S.63 ff.).



26 Aufsitze und Abhandlungen 21-22

Dieser Stab teilte das Ganze des Raumes in eine obere und untere, eine
ndrdliche und sudliche Hilfte, deren eine als der Ort der Gruppe
Krokitch, deren andere als der Ort der Gruppe Gamutch bezeichnet
wurde. Die weitere Gliederung in Klassen und Unterklassen ergab
sich dadurch, daf} neben den ersten Stab in bestimmter Folge andere
Stibe in nordostlicher, nordlicher, westlicher Richtung usf. niederge-
legt wurden, bis schliefllich der ganze Umkreis des Raumes in ver-
schiedene Sektoren abgeteilt war, deren jeder zugleich als der Ort
einer ganz bestimmten Klasse oder Unterklasse galt. Und hierbei han-
delte es sich keineswegs um eine blof} reprisentative Darstellung, etwa
um eine schematische Verdeutlichung der Verwandtschaftsverhalt-
nisse durch riumliche Verhiltnisse, sondern um einen wirklichen
Wesenszusammenhang zwischen den einzelnen Klassen und den
ithnen zugehorigen Raumgebieten. Auch hierfiir sind wieder die Be-
stattungsgebrauche besonders bezeichnend. Stirbt z.B. bei dem
betreffenden Stamm ein Ngaui, d.h. einer der Minner der Sonne,
denen als Ort der | Osten zugehort, so wird genau darauf geachtet, dafl
die Leiche derart ins Grab gelegt wird, dafl ihr Haupt in genau ostli-
cher Richtung zu liegen kommt — und in entsprechender Weise sind
auch die Angehorigen anderer Klassen mit je einer besonderen raium-
lichen Richtung verkniipft und an sie gleichsam gebunden.?

In wesentlich bestimmterer, in wahrhaft systematischer Durch-
fihrung aber stellt sich nun das gleiche Grundprinzip der Klassifika-
tion in der Vorstellung der Weltgegenden dar, die uns bei den Zuiiis,
einem Indianerstamm in Neu-Mexiko, begegnet. Das mythisch-reli-
giose Weltbild der Zuiii und die Grundform ihrer »mytho-soziologi-
schen Organisation« ist von Cushing, der lange Jahre unter ihnen
gelebt hat, aufs griindlichste beobachtet und ausgezeichnet beschrie-
ben worden.? Seine Mitteilungen sind seitdem noch durch einen aus-

25 Howitt, Further Notes on the Australian Class Systems, S.611f. (s. Beilage
II, unten, S.61ff.); Mathews, Ethnological Notes, S.293; vgl. hierzu und zum
Folgenden Emile Durkheim, Les formes élémentaires de la vie religieuse. Le
systeéme totémique en Australie, Paris 1912 (Travaux de ’année somologlque),
S.15ff. u. 200ff. und Emile Durkheim/Marcel Mauss, De quelques formes primi-
tives de classification. Contribution a I’étude des représentations collectives, in:
Dannée sociologique 6 (1901-1902), S.1-72. Eine ganz dhnliche Auffassung und
Bezeichnung der totemistischen Klasseneinteilung scheint vorzuliegen, wenn
nach dem Bericht von Wirz bei den Marind-anim die Eingeborenen die Ver-
wandtschaftsverhiltnisse der einzelnen Clans dadurch zu verdeutlichen suchten,
dafl sie ein Kanu in den Sand zeichneten und erklirten, daff alles, was innerhalb
eines Boan liegt, mit ein und demselben Kanu von Osten hergekommen sei, in
dem jedes dem Boan angehorige Ding seine bestimmte Stelle gehabt habe.

26 Frank Hamilton Cushing, Outlines of Zu#i Creation Myths, in: Thirteenth



22-23 Die Begriffsform im mythischen Denken 27

fihrlichen Bericht, den Mrs. Stevenson tber die Zuiii gegeben hat,
sowie durch die eingehende Studie Kroebers tber die Verwandt-
schaftsverhiltnisse und die Claneinteilung bei den Zuii nach vielen
Richtungen erginzt worden.” Die eigentiimliche Form der »Septuar-
chie«, der Siebengliederung des Stammes, der im Denken der Zuii
eine genaue Siebengliederung des Raumes und der Welt entspricht,
tritt schon in ihrer iufleren Lebensweise deutlich hervor. Das Dorf,
das sie bewohnen, ist in sieben Gebiete abgeteilt, die den sieben
Raumgegenden: dem Norden, dem Westen, dem Stiden, dem Osten,
der oberen und unteren Welt und schlief{lich der »Mitte« der Welt, die
alle ihre anderen Teile in sich faflt, entsprechen. Nicht nur jeder beson-
dere Clan des Stammes, sondern auch jedes beseelte oder unbeseelte
Wesen, jedes Ding, jeder Vorgang, jedes Element und jeder bestimmte
Zeitabschnitt gehort einem dieser sieben Gebiete an. Der Clan des
Kranich oder Pelikan, des Waldhuhns oder der immergriinen Eiche
gehort dem Norden, der | des Biren dem Westen, der des Hirsches
und der Antilope dem Osten zu — wihrend ein anderer Clan, der
Papageien-Clan, der als der Mutter-Clan des ganzen Stammes angese-
hen wird, auch die entsprechende zentrale Stelle im Raum, also die
Region der »Mitte«, einnimmt. Ferner besitzt jede Raumgegend eine
ihr spezifisch zugehorige Farbe und Zahl. Der Norden ist gelb,
der Westen blau, der Stiden rot, der Osten weifl; die obere Region des
Zenit erscheint als vielfarbig, die untere als schwarz, wihrend die
Mitte, als Reprisentantin aller Gegenden, auch all deren verschiedene
Farben in sich vereinigt. Auch ist jede Gegend die Heimat eines
bestimmten Elements und einer bestimmten Jahreszeit: der Norden
der Platz der Luft und des Winters, der Westen der des Friihlings und
des Wassers, der Stiden der des Sommers und des Feuers, der Osten
der des Herbstes und der Erde. Dabei werden die verschiedenen Ge-
genden nicht nur ihrem Sein, sondern auch ihrem Wert nach geschie-

Annual Report of the Bureau of Ethnology to the Secretary of the Smithsonian
Institution 1891-92, hrsg. v. John Wesley Powell, Washington, D.C. 1896,
S.321-447: bes. S.3671f.; wesentlich erginzt wird diese Darstellung durch eine
Reihe von Abhandlungen Cushings, die jetzt unter dem Titel »Zuifii Bread-
stuff« gesammelt und neu herausgegeben worden sind: Frank Hamilton
Cushing, Zuiii Breadstuff, New York 1920 (Indian Notes and Monographs. A
Series of Publications relating to the American Aborigines, Bd.8).

27-S.Matilda Coxe Stevenson, The Zuiii Indians: Their Mythology, Esoteric
Fraternities, and Ceremonies, in: Twenty-third Annual Report of the Bureau of
American Ethnology to the Secretary of the Smithsonian Institution 1901-1902,
hrsg. v. John Wesley Powell, Washington, D.C. 1904, S.3-608; Alfred Louis
Kroeber, Zufii Kin and Clan, in: Anthropological Papers of the American
Museum of Natural History 18 (1919), S.39-206.



28 Aufsitze und Abhandlungen 23-24

den: An der Spitze steht der Norden, dann folgen der Westen, der
Siiden, der Osten, die obere und die untere Welt, wihrend die allbe-
fassende Mitte in dieser Gliederung haufig nicht besonders genannt
wird. Auch die soziale Berufs- und Arbeitsteilung folgt genau dem
gleichen Prinzip: Dem Norden und seinen Klassen gehort der Krieg,
dem Westen die Jagd, dem Siidden Landwirtschaft und Heilkunde, dem
Osten Magie und Religion an. Durch diese Form der Einteilung ist,
wie Cushing hervorhebt, das gesamte politische und religiose Leben
des Volkes v6llig systematisiert. Wenn der Stamm einen gemeinsamen
Lagerplatz bezieht, so herrscht tiber die bestimmte Stelle, die jeder
einzelne Verband in ihm erhilt, Giber die Verteilung der einzelnen
Gruppen nach den verschiedenen Himmelsgegenden nicht der gering-
ste Zweifel. Und diese Sicherheit der riumlichen »Orientierung«
schliefit eine analoge Orientierung des gesamten Tuns und Denkens in
sich. Es gibt keine Feier, keine Zeremonie, keine Ratsversammlung,
keine Prozession, bei der irgendein Mifiverstandnis iiber die in ihr ein-
zuhaltende Ordnung, iiber die Stellung der einzelnen Clans und iiber
den Vortritt, der jedem von ihnen bei den einzelnen Verrichtungen
gebiihrt, entstehen konnte. All dies ist durch die mytho-soziologische
Struktur des Weltbildes so genau festgelegt, dafl es geschriebenen Vor-
schriften und Gesetzen nicht nur gleichkommt, sondern sie an unmit-
telbar bindender Kraft bei weitem tibertrifft. Auch in das Gebiet der
unmittelbar praktischen Betdtigung setzt sich diese Grundauffassung
fort: So haben z.B. die Zuiii, nach dem Bericht von Mrs. Stevenson,
beim Ackerbau die grofite Sorgfalt darauf verwendet, die Farben ihrer
Korner so zu entwickeln, daff sie mit den Farben der Hauptgegenden
iibereinstimmen.? |

Fir das allgemeine Problem aber, auf das wir hier hinzielen, sind
alle diese Einzelheiten nur deshalb bedeutsam, weil sich in ithnen aufs
klarste offenbart, daff die Richtlinien, nach denen sich fiir den
menschlichen Geist die Mannigfaltigkeit der sinnlichen Eindricke all-
mihlich scheidet und gliedert, nicht an sich, durch die blofle Natur
ebendieser Eindriicke selbst, gegeben und vorgeschrieben sind, son-
dern dafl es die Eigenttimlichkeit des Sehens, die Besonderheit des gei-
stigen Blickpunktes ist, wodurch sich die Gestalt der Welt, als eines
zugleich physischen und geistigen Kosmos, erst bestimmt. Die mo-

28 Vgl. Stevenson, The Zuii Indians, S.350: »These primitive agricul|turists
have observed the greatest care in developing color in corn and beans to harmo-
nize with the six regions — yellow for the North, blue for the West, red for
the South, white for the East, variegated for the Zenith, and black for the Nadir.«
Vgl. bes. Cushing, Zufii Breadstuff, S. 176 ff. Zum Ganzen s. Beilage IV (s. unten,
S.661f.).



24-25 Die Begriffsform im mythischen Denken 29

derne Soziologie hat den Schlisssel fir dieses Grundverhiltnis darin
zu finden geglaubt, dafl sie alle logische Bindung unseres Denkens auf
primitive und urspriingliche soziale Bindungen zuriickfithrt. Und
scheint es in der Tat einen deutlicheren Beleg und Bewetis fiir diesen
Zusammenhang zu geben als die Verhiltnisse, die wir soeben betrach-
tet haben? Zeigt sich in thnen nicht aufs klarste, daf} unsere logischen
Klassen- und Artbegriffe zuletzt nichts anderes als die Reflexe be-
stimmter gesellschaftlicher Klassen- und Lebensformen sind? Die
letzte wirkliche Teilung, auf die sich unser Denken in all seinen
kiinstlichen Systemen der Klassifikation stiitzt — so folgert daher
Durkheim -, ist die Teilung der menschlichen Gesellschaft. »Wir
wiirden aller Wahrscheinlichkeit nach niemals daran gedacht haben,
die Gegenstinde der Welt zu gleichartigen Gruppen, zu Gattungen
und Arten zusammenzufassen, wenn wir nicht das Beispiel menschli-
cher Gemeinschaften vor Augen gehabt hitten — wenn wir nicht damit
begonnen hitten, die Dinge selber zu Gliedern der menschlichen
Gesellschaft zu machen. Logische und soziale Gruppierungen flossen
daher urspriinglich unterschiedslos ineinander.«*” Aber daf} diese Er-
klirung zu eng ist — daf} sie zum mindesten nicht hinreicht, das Ganze
der hier betrachteten Erscheinungen zu umfassen und zu deuten, das
ergibt sich sogleich, wenn man erwigt, daf} die allgemeine Form der
Klassifikation, wie sie uns im System der Zuiii entgegentritt, iber den
eng begrenzten Kreis, in welchem sie uns hier begegnet, weit hinaus-
greift. Wir finden die gleichen typischen Einteilungsformen in ande-
ren Lebens- und Denkweisen wieder, die, kulturell und sozial, mit den
totemistischen Denk- und Gesellschaftsformen nicht in eine Linie
gestellt werden konnen. Kniipfen wir, um dies zu verdeutlichen, wie-
der an das Problem des Raumes und der Gliederung im Raume an,
so laflt sich hier der totemistischen Struktur des Raumbewuf3tseins
die | astrologische Struktur des Raumbewuftseins unmit-
telbar an die Seite setzen. Zwischen beiden scheinen ganz bestimmte
sachliche Uberginge und Vermittlungen zu bestehen, so daf es im ein-
zelnen Falle fraglich bleiben kann, ob ein gewisser Kulturkreis in
seiner geistigen Gesamthaltung, und speziell in seiner Ansicht vom
Raum, mehr dem einen oder dem anderen Kreise angehort. So zeigt
z.B. die Weltansicht des altmexikanischen Kulturkreises bestimmte

29 [Durkheim, Les formes élémentaires, S.210: »Suivant toute vraisemblance,
nous n’aurions donc j ]ama1s pense a réunir les étres de 'univers en groupes homo-
genes, appelés genres, sl nous n’avions eu sous les yeux I’exemple des sociétés
humaines, si méme nous n’avions commencé par faire des choses elle-mémes des
membres de la société des hommes, si bien que groupements humains et grou-
pements logiques ont d’abord été confondus.«]



30 Aufsitze und Abhandlungen 25-26

Wesensziige, durch die sie dem mytho-soziologischen Weltbild der
Zuii, dessen Grundelemente wir soeben erortert haben, aufs nichste
verwandt erscheint — aber auf der anderen Seite wird hier mit eben-
diesen Elementen ein weiterer Umbkreis des Seins umspannt, wird ein
eigentlich kosmischer Zusammenhang aus thnen aufzubauen gesucht.
Wie sich bei den Zuii die Siebenteilung der Welt, die all ihrem Den-
ken zugrunde liegt, in der siebenfachen Gliederung ihrer Wohnstitten
auch duflerlich widerspiegelt — so wird auch von der alten Stadt
Mexiko berichtet, dafl sie in vier Gebiete gemifl den vier Hauptrich-
tungen des Raumes abgeteilt war.’®* Wie dort den einzelnen Raumge-
genden je eine bestimmte Farbe zugewiesen wird, so werden auch in
den altmexikanischen Mayahandschriften die Himmelsrichtungen
durch ihre verschiedenen Farben bezeichnet. Die gelbe Farbe gehort
dem Siiden, die rote, weifle und schwarze gehoren dem Osten, Nor-
den und Westen an, wihrend als fiinfte Richtung die Senkrechte oder
die Mitte erscheint, der als Farbe griin oder blau entspricht.’! Zugleich
aber nimmt die Einteilung hier einen bestimmten kalendarischen
Charakter an, der in das Gebiet astrologisch-astronomischer Betrach-
tung hintiberzuweisen scheint. Wie in der Astrologie, so begegnet hier
die Vorstellung bestimmter Gottheiten, die tiber je einen besonderen
Zeitabschnitt walten. Das »Tonalamatl« der alten Mexikaner, d.h.
das Buch der guten und bosen Tage, gliedert sich nach Perioden von
13 x 20 =260 Tagen. Innerhalb der einzelnen Tage werden sodann ver-
schiedene »Tageszeichen«, verschiedene Herren iber bestimmte
Tages- oder Nachtstunden unterschieden. Den neun Herren der Stun-
den der Nacht stehen dreizehn Hiiter der Stunden des Tages zur Seite.
So werden bestimmte Reihen von Gottheiten oder Manifestationen
einer Gottheit zu den verschiedenen Zeitabschnitten in eine feste
Beziehung gesetzt und damit ein Grundsystem der astrologischen
Vorausberechnung des Kiinftigen geschaffen. Trifft diese Deutung der
Mayahandschriften durch Seler | zu,?? so ergibe sich hier eine genaue

30 Vgl. Theodor Wilhelm Danzel, Babylon und Altmexiko (Gleiches und
Gegensitzliches), in: El Mexico antiguo. Revista internacional de arqueologia,
etnologia, folklore, prehistoria, historia antigua y linguistica mexicanas 1 (1919-
1922), S.243-268.

31 Naheres bei Eduard Seler, Der Charakter der aztekischen und der Maya-
Handschriften, in: ders., Gesammelte Abhandlungen zur amerikanischen Sprach-
und Alterthumskunde, Bd.I: Sprachliches — Bilderschriften — Kalender und
Hieroglyphenentzifferung, Berlin 1902, S.407-416: S.411 und ders., Zur mexika-
nischen Chronologie, mit besonderer Beriicksichtigung des zapotekischen Kalen-
ders, a.a. 0., S.507-554: S.5271.

32 S. ders., Der Codex Borgia und die verwandten aztekischen Bilderschriften,



	Cover
	Aufsätze und kleine Schriften 
	INHALT
	Aufsätze und Abhandlungen
	Die Begriffsform im mythischen Denken - Vorwort
	Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau der Geisteswissenschaften
	1.
	2.

	Die Kantischen Elemente in Wilhelm von Humboldts Sprachphilosophie
	1.
	2.
	3.

	Eidos und Eidolon. Das Problem des Schönen und der Kunst in Platons Dialogen
	Zur »Philosophie der Mythologie«
	Paul Natorp. 24. Januar 1854 – 17. August 1924
	Sprache und Mythos. Ein Beitrag zum Problem der Götternamen
	Die Philosophie der Griechen von den Anfängen bis Platon
	Kleine Schriften
	Kant und Goethe
	[Vorwort zur Festschrift für Paul Natorp]
	Von Hermann Cohens geistigem Erbe

	EDITORISCHER BERICHT
	ABKÜRZUNGEN
	SCHRIFTENREGISTER
	PERSONENREGISTER






