
Ernst Cassirer
Nachgelassene Manuskripte 
und Texte
Band 10

Kleinere Schriften
zu Goethe
und zur Geistesgeschichte 
1925 – 1944

M
ei

ne
r



ERNST CASSIRER

NACHGELASSENE MANUSKRIPTE UND TEXTE

Herausgegeben von

Klaus Christian K�hnke

John Michael Krois

und Oswald Schwemmer

Band 10

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



ERNST CASSIRER

KLEINERE SCHRIFTEN ZU GOETHE

UND ZUR GEISTESGESCHICHTE 1925–1944

MIT BEILAGEN

Herausgegeben von
Barbara Naumann

in Zusammenarbeit mit
Simon Zumsteg

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Bibliographische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deut-
schen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind
im Internet �ber <http://dnb.ddb.de> abrufbar
ISBN-10: 3-7873-1256-0
ISBN-13: 978-3-7873-1256-6

Zitiervorschlag: ECN 10

Publiziert mit Unterst�tzung des Schweizerischen Nationalfonds zur
F�rderung der wissenschaftlichen Forschung.

� Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2006. Alle Rechte, auch die
des auszugsweisen Nachdrucks, der fotomechanischen Wiedergabe
und der �bersetzung, vorbehalten. Dies betrifft auch die Vervielf�ltigung
und �bertragung einzelner Textabschnitte durch alle Verfahren wie Spei-
cherung und �bertragung auf Papier, Transparente, Filme, B�nder, Plat-
ten und andere Medien, soweit es nicht §§ 53 und 54 URG ausdr�cklich
gestatten. – Satz: H & G GbR, Hamburg. Druck: Strauss Offsetdruck,
M�rlenbach. Einband: L�deritz & Bauer, Berlin. Einbandgestaltung:
Jens Peter Mardersteig. Werkdruckpapier: alterungsbest�ndig nach
ANSI-Norm resp. DIN-ISO 9706, hergestellt aus 100% chlorfrei
gebleichtem Zellstoff. www.meiner.de



INHALT

Vorwort der Herausgeberin . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . VII

KLEINERE SCHRIFTEN ZU GOETHE

UND ZUR GEISTESGESCHICHTE 1925–1944

Philosoph[ische] Probleme u[nd] Tendenzen der deutschen Geistes-
geschichte. [Vorlesungen gehalten im Wintersemester 1925/26
an der Universit�t Hamburg] . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3

Goethes Idee der Bildung und Erziehung.
Oxford, Taylorian Institute, 5. II. [19]34 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

Goethes Idee der inneren Form.
Vortr�ge gehalten in Oxford, German Seminar, Februar 1934 . . . . . . . . 15

Goethes Idee der inneren Form.
Vortrag – Bedford College, London. Januar – Februar 1935.
[Erste Vorlesung: Mensch] . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22

Goethes Idee der inneren Form.
Vorles[ung]: Bedford College, London, Januar – Februar 1935.
[Zweite Vorlesung: Natur] . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30

Goethes Idee der inneren Form.
Bedford-College; London; 19. Februar 1935.
(Dritte Vorlesung: Dichtung) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48

Bemerkungen zum Faustfragment und zur Faustdichtung
(New Haven, Germanic Club, 14. 4. 1942) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56

Goethe und Kant.
German Department 25. I. [19]44. Material . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 81

[Goethe und Kant. Vortrag 25. I. 1944] . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 104



BEILAGEN

Goethe-Notizen und Notizen zu philosophischen Begriffen

Form – Freiheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 119

Formbegriff. (Stil.) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 122

Goethe u[nd] das 18. Jahrhundert – [Entwurf und Vorstufe] . . . . . . . . . 123

Goethe und die mathematische Physik. [Entwurf und Vorstufe] . . . . . 132

�ber Linn� und die gew�hnliche Art, die Botanik zu behandeln: . . . 146

ANHANG

Zur Textgestaltung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 157

1. Zeichen, Siglen, Abk�rzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 157

2. Regeln der Textgestaltung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 159

Editorische Hinweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161

1. Ziel und Gestalt der Ausgabe »Ernst Cassirer · Nachgelassene
Manuskripte und Texte« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161

2. Zur �berlieferungsgeschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161

3. F�r die Bearbeitung dieses Bandes herangezogene Mss. . . . . . . . . . 164

4. Zu Cassirers Goethe-Vorlesungen und ihrer Entstehung . . . . . . . . 174

5. Zu den Textzeugen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 179

6. »Kleinere Schriften zu Goethe und zur Geistesgeschichte«
im Zusammenhang mit anderen Nachlaßtexten . . . . . . . . . . . . . . . . . 180

7. Zur Anordnung der Texte im vorliegenden Band . . . . . . . . . . . . . . . . 180

Anmerkungen der Herausgeberin . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 183

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 241

Personen- und Ortsregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 253

InhaltVI



VORWORT DER HERAUSGEBERIN

Ernst Cassirers Kleinere Schriften zu Goethe und zur Geistesgeschichte
(1925–1944), die hier erstmals publiziert werden, bezeugen das anhaltende
philosophische, wissenschaftsgeschichtliche und auch literaturwissenschaft-
liche Interesse, das Cassirer den Texten Goethes entgegenbrachte. Diese Ar-
beiten befanden sich zum gr�ßten Teil schon seit den 60er Jahren im Cas-
sirer-Nachlaß der Beinecke Rare Book andManuscript Library an der Yale
University, New Haven (USA). Die Ausnahme bildet der Vortrag Bemer-
kungen zum Faustfragment und zur Faustdichtung: Dieser Text wurde erst
1992 von John Michael Krois in New York bei Anne Appelbaum, Cassirers
Tochter, entdeckt. Heute befinden sich Manu- und Typoskript der Faust-
Studie ebenfalls im Cassirer-Nachlaß der Beinecke Library. Die meisten
Vortr�ge des vorliegenden Bandes hat Cassirer w�hrend seiner Emigrations-
jahre in England und den USA gehalten. Sie sind Zeugnis der großen Be-
deutung, die die Besch�ftigung mit Goethe f�r Cassirer besaß – unabh�ngig
davon, in welchen philosophischen und akademischen Kontexten er arbei-
tete.
F�r Hinweise und Hilfen dankt die Herausgeberin: The Beinecke Rare

Book and Manuscript Library (New Haven), Tilman Borsche (Hildes-
heim), Agnes Farkas (Boston), Cyrus Hamlin (NewHaven), GeraldHartung
(Hannover), Stephen C. Jones (Beinecke Library, New Haven), Lawrence
Kerslake (Toronto), John Michael Krois (Berlin), Michael-Thomas Liske
(Passau), Katharina Maier-Troxler (Z�rich), Gert Mattenklott (Berlin),
Christoph Riedweg (Z�rich), Christa Sammons (Beinecke Library, New
Haven), Peter Stotz (Z�rich).
Ein Beinecke Library Fellowship, das der Herausgeberin im Jahr 1994
gew�hrt wurde, erm�glichte eine erste Sichtung der hier publizierten Nach-
laßschriften. Wertvolle Mitarbeit bei der Einrichtung und Kommentierung
der Materialien leistete Simon Zumsteg. Finanzielle F�rderung erfuhren die
Editionsarbeiten durch den Schweizerischen Nationalfonds. Allen genann-
ten Personen und Institutionen sei f�r ihre Unterst�tzung gedankt.

Barbara Naumann



KLEINERE SCHRIFTEN ZU GOETHE
UND ZUR GEISTESGESCHICHTE

1925–1944



Phi losoph[ ische] Probleme u[nd] Tendenzen der
deutschen Geistesgeschichte . A

[Vorlesungen gehalten imWintersemester 1925/26
an der Universit�t Hamburg]

1. Die folg[enden] Betrachtungen wollen keine Entwi ck lung der deut-
schen Geistesgeschichte in ihrem einfachen histor[ischen] Verlauf geben,
– sondern sie wollen aus dem vielf�ltig verschlungenen Gewebe, das wir
die deutsche Geistesgeschichte nennen, nur e inen Faden herausl�sen
und an ihm fortgehend einen �berblick �ber das Ganze zu gewinnen
suchen. Sie wollen also nicht versuchen, den vollen Geha l t der deut-
schen Geistesgeschichte in seiner unmittelbaren Konkre t ion vor Ih-
nen hinzustellen, sondern sie fragen nach dem Begr i f f [,] oder allgemei-
ner gesprochen, nach der Idee , die dieser Entwicklung zu Grunde liegt.
Hier aber erhebt sich sofort ein methodischer, ein prinzipieller Einwand.
Ist diese Fragestellung in sich selbst �berhaupt m�glich – oder tut sie
nicht vielmehr dem Gegenstand, auf den sie sich richtet, in unertr�gli-
cher Weise Gewalt an?B Geh�rt es nicht gerade zum Wesen des „Gei-
stes“, daß er nur in seinen konkre t en Gestaltungen, in seiner konkre-
ten Unmittelbarkeit, eben in der Unmittelbarkeit seines Lebens fassbar
ist – und heisst es nicht eben dieses Leben selbst zerst�ren, wenn man es
auf die abstrakte Einheit eines Begr i f f s oder einer Idee bringen will?C

Es ist eine Frage, wie sie uns immer wieder bei der abstrakten, bei der
gedanklichen Betrachtung eines geistigen Erzeugnisses, insbesondere bei
der Betrachtung eines Kunstwerks entgegen tritt. Ist die sogenannte
„Idee“, die wir in einem Kunstwerk verwirklicht sehen, die wir k�nstlich
aus der Gest a l t des Kunstwerks selbst herausl�sen – ist sie nicht gerade
der k�nstlerischen Gestalt gegen�ber u[nd] gegen�ber dem Leben dieser
Gestalt, ein Fremdartiges, ein �usserliches? So hat es Goethe unwillig
zur�ckgewiesen, wenn man ihn nach der Idee eines seiner Werke befra-
gen wollte.
Goe the zu Ecke rmann [,] 6. Mai 1827 ([Bd.] II, [S.] 323)1[:
„]Das Gespr�ch wendete sich auf den Tasso und welche Idee Goethe dar-
in zur Anschauung zu bringen gesucht. –

A Geistesgeschichte.] am Rand:Winter-Sem[ester] 1925/26.
B an?] an.
C will?] will.



,Idee‘? sagte Goethe – das ich nicht w�ßte! Ich hatte das Leben Tassos,
ich hatte mein eigenes Leben u[nd] indem ich zwei so wunderliche Figuren
mit ihren Eigenheiten zusammenwarf[,] entstand mir das B i ld des Tas-
so . . . Die weiteren Hof=[,] Lebens= u[nd] Liebesverh�ltnisse waren �bri-
gens in Weimar wie in Ferrara[,] und ich kann mit Recht von meiner Dar-
stellung sagen: Sie ist Bein von meinem Bein, u[nd] Fleisch von meinem
Fleisch2. Die Deutschen sind aber3 wunderliche Leute! – Sie machen sich
durch ihre tiefen Gedanken und Ideen, die sie �berall suchen u[nd] �berall
hineinlegen, das Leben schwerer als billig. – Ei[,] so habt doch endlich
einmal die Courage, euch den Eindr�cken hinzugeben4, euch erg�tzen zu
lassen, euch r�hren zu lassen, euch erheben zu lassen, ja euch belehren
u[nd] zu etwas Grossem entflammen u[nd] ermutigen zu lassen; aber denkt
nur nicht immer, es w�re alles eitel, wenn es nicht irgend abstrakter Ge-
danke u[nd] Idee w�re! Da kommen sie u[nd] fragen, welche Idee ich in
meinem Faust zu verk�rpern gesucht. Als ob ich das selber w�ßte u[nd]
aussprechen k�nnte! . . . Es h�tte auch in der Tat ein sch�nes Ding werden
m�ssen, wenn ich ein so reiches[,] buntes und so h�chst mannigfaltiges
Leben, wie ich es im ,Faust‘ zur Anschauung gebracht, auf die magere
Schnur einer einzigen durchgehenden Idee h�tte reihen wollen!“
Wie viel mehr als f�r ein e inz i ge s k�nstlerisches Werk – so umfas-

send, so groß, so universal es sein mag –A gilt diese Mahnung, wenn wir
es mit dem Ganzen des deutschen Geisteslebens im Lauf der Jahrhun-
derte zu tun haben. Wie viel gr�sser wird hier die Gefahr, daß wir die
eigentlich lebendigen Kr� f t e , aus denen diese Bewegung sich n�hrt, ver-
fehlen, – daß wir sie ert�ten, indem wir diese Entwicklung auf die mage-
re ,Schnur einer einzigen durchgehenden Idee‘ aufzureihen suchen. Und
ist h i e r diese Aufreihung �berhaupt m�glich?B Ist das Geistesleben, das
was es ist, nicht nur durch die Mannigfaltigkeit u[nd] Verschiedenheit,
sondern geradezu durch den Gegen sa t z der Grundkr�fte, der in ihm
wirksam ist?C Und vernichten wir nicht diese Gegen s� t z l i chke i t ,
die der Quell des Lebens ist, indem wir all diese Kr�fte auf eine einzige
reduzieren? Opfern wir damit nicht die spez i f i s che E i gena r t jedes
einzelnen? Die Kunst, die Religion, die politische Geschichte – n�hren
sie sich nicht von AnzeichenD, stehen sie nicht unter Gewalten, an die
die Kraft des Begriffs, die Kraft der »ratio«, auf der die Philosophie doch
letztlich beruht, nicht hinreicht?EDer Hi sto r ike r zummindesten w�r-

Kleinere Schriften zu Goethe und zur Geistesgeschichte4

A mag –] mag, einheitliche Markierung des eingeschobenen Teilsatzes
B m�glich?] m�glich.
C ist?] ist.
D Anzeichen] Lesung unsicher
E hinreicht?] hinreicht.



de aufh�ren, Historiker zu sein[,] wenn er versuchen wollte, diese spezi-
fische Eigenart zu verwischen. Ihm ist als Kunsthistoriker die Besonder-
heit, die Kraft u[nd] Eigenheit der k�nstlerischen Phan t a s i e u[nd] der
k�nstlerischen Gest a l tung , ihm ist als politischer Historiker der „Wil-
le zur Macht“, der sich in allen polit[ischen] Gestaltungen regt, ein Letz-
tes, Urspr�ngliches, nicht weiter zu Analysierendes – ein geistiges Ur -
phaenomen , vor dem er Halt macht. Die konkrete Mannigfaltigkeit
dieser Urphaenomene u[nd] der Kampf, der Gegensatz zwischen ihnen
– das eben bedeutet ihm Gesch i ch t e . Wenn Ranke5 von den „Ideen“
in der Weltgeschichte spricht, da[nn] nimmt er sie – im Gegensatz zu
Hegel – immer in dieser durchaus konkreten Gestalt. Die Geschichte
beh�lt in diesem Sinne immer etwas durchaus I r ra t iona l e s , Einmali-
ges – auf allgemeine Begriffe und Ideen nicht Zur�ckf�hrbares. –
Und nicht nur der Begriff der Gesch i ch t e , sondern auch der Begriff

der Philosophie scheint hier Einspruch zu erheben. Denn wenn wir das
Wort »Idee« im strengen Sinne, wenn wir es im Sinne seines eigentlichen
Begr�nders Platon nehmen – dann giebt es keine Idee vom Zeitlichen,
Werdenden. Die »Idee« bezeichnet das mit sich Identische, das konstante
Se in im Gegensa t z zumWerden. Die Philosophie geht auf das ��M i�6.
Das Auge des Geistes, das Auge der Philosophie muss erblinden in dem
Augenblick, da es versucht, sich auf das Fliessende, Werdende einzustel-
len. Geschichtsph i lo soph i e – dieser Begriff schliesst daher, streng ge-
nommen, eine con t rad i c t io in ad j e c to in sich. Und ist nicht dieser
Widerspruch in der konkreten Entwicklung u[nd] im tats�chlichen Er -
g ebn i s der mod[ernen] Geschichtsphilosophie auch immer wieder zu
Tage getreten? Wir scheinen heute freilich vor einer neuen B l� t e der
Geschichtsphilosophie zu stehen. Mehr und mehr kehrt sich die philo-
s[ophische] Betrachtung von der Natur zur Gesch i ch t e zur�ck. –
[W]ir suchen, aus der Not der unmittelbaren geschichtlichen Gegenwart
heraus, das Gese t z der Geschichte zu entr�tseln, wir fragen nachA dem
„Sinn“ des Geschehens. Aber n�her betrachtet laufen doch all die Ant-
worten, die man auf diese Grund= u[nd] Urfrage versucht hat, in eine
philos[ophische] Skepsis aus. Rickert7 – formale Geschichts log ik –
aber das ist keine Antwort auf den Sinn der Geschichte – sondern ein
Teilproblem der Log ik – die Logik des histor[ischen] Begriffs[.]B So bei
Troeltsch, Der Historismus u[nd] seine Probleme8 – hier ist das Moment
des „Irrationalen“, das a l l e r Geschichte als solcher wesentlich ist, gera-
dezu zum Grundprinzip der Geschichte geworden –

Philosophische Probleme 5

A nach] danach gestrichen: ihrem
B Rickert . . . Begriffs.] am Rand geschrieben und mit Zeichen dieser Stelle zuge-
wiesen



Die Probleml�sung wird nur erreicht durch eine �����Æ	Ø
 ��
 eºº�
ª
��
9[.] – Nicht das Wissen, sondern der Glaube, – nicht die Philoso-
phie also, sondern die Re l i g ion bildet die Instanz, die allein einen ein-
heitlichen S inn der Geschichte garantieren kann –
andere L�sungen laufen geradezu ins Myth i s che aus – Geschichte als
„Sinngebung des Sinnlosen“ – das Material als solches ist sinnloses – aber
der menschl[iche] Geist muss es notwendig in eine Form bringen, die
aber nichts anderes als myth i s che Form sein kann –
so hat man schon Biographien als Mythen geschrieben (Bertram, Nietz-
sche)10[.]
Auch Spenglers Buch11 endet in mythischen Urbegriffen – insbesonders
in einem mythischen Sch i ck s a l sbeg r i f f – das »Fatum« ist das Herz
der Geschichte – wie fr�her a st ro log i s ch , so wird es jetzt morpholo-
gisch gefasst –
Aus all diesen Problemen und Wirrnissen scheint die Ph i lo soph i e
sich nur retten zu k�nnen, indem sie sich wieder auf ihren echten Plato-
nischen Urbegr i f f zur�ckbesinnt –
sie geht auf „Ewiges“, nicht auf Zeitliches – s ach l i ch immanenter Z[u]-
s[ammen]h[ang] der großen philosoph[ischen] Probleme – der �be r A ih-
rer jeweiligen histor[ischen] Verwirklichung steht –
Die Philosophie verk�rpert die Iden t i t � t des Geistes, die Identit�t des
Gedankens mit sich selbst[,] u[nd] sie sucht d i e s e s Identische rein her-
auszustellen –
diese Identit�t schafft gleichsam einen homogenen Denkraum ge-
gen�ber aller Het e rogene i t � t des Geschichtlichen –
Wir k�nnen von Platon zu Leibniz u[nd] Kant, von Aristoteles zu Hegel
�bergehen – wir k�nnen den Inha l t der „Gedanken“ unmittelbar auf
einander beziehen, die Gedanken an einander mes s en , ohne hierzu ir-
gendwelche historische Vermittlungen n�tig zu haben –
die Gedanken als solche stehen in einem systematischen „Be i s am-
men“, – das die Form des Nacheinander aufhebt, sie zum mindesten als
eine rein zu f � l l i g e erscheinen l�sst –
Das Zeitliche f�llt ab – und es bleibt lediglich das An=Sich, das Ewige der
Bedeutung, – die Unverbr�chlichkeit der logischen Gese tz e – des ka-
tegor[ischen] Imperativs etc.

Diesem Platonisch=Kantischen Begriff der Philosophie scheint freilich
der Hegel’sche Begriff durchaus u[nd] diametral gegen�berzustehen –

Kleinere Schriften zu Goethe und zur Geistesgeschichte6

A �be r ] doppelt unterstrichen



Hier ist die Philosophie auf die Rea l i t � t bezogen – Realit�t aber, als
g e i s t i g e verstanden, giebt es nur in ge s ch i ch t l i che r Form –
Und so haben Philosophie und Geschichte dense lben Inha l t , der
sich in beiden nur in verschiedener Form darstellt –
Philosophie wendet sich nicht schlechthin vom Zeitlichen, vom Fluss
des Geschehens, vomWerden ab –
sondern sie ist das Werden se l b st – zur Form des Begriffs erhoben
u[nd] in die Form des Begriffs gefasst –
der Begriff u[nd] die Bewegung des realen Geschehens schliessen ein-
ander nicht aus – da das Wesen , der Inhalt jedes Begriffs vielmehr in
dem dialektischen Prozess seines Werdens, in der „Selbstbewegung der
Begriffe“ besteht –
von hier aus gesehen muss nun das „Syst em der Philosophie“ in ein
ganz neues Verh�ltnis zum Zeitproblem treten –
der eigentliche �bergeordnete, allgemeine Begriff der Philosophie wird
n i ch t erreicht, indem wir alles Zeitbestimmte, Zeitbedingte an ihr als
bloss zuf�llig, als a c c iden t e l l wegwer fen A – sondern dieses
s che inbar Accidentelle geh�rt zur Substanz des Geistes selbst –
die zeitliche historische Form eines Gedankens verh�llt nicht, sondern
offenbart sein logisches Wesen, seine allgemeine »Bedeu tung« – Und
aus diesem gedankl[ichen] Z[u]s[ammen]h[ang] heraus spricht Hegel das
Wort, das die Philosophie wieder ganz an die Zeitlichkeit des histor[i-
schen] Werdens zu binden, das sie in dieser Zeitlichkeit geradezu au f -
g ehen zu l a s s en scheint –
Die Philosophie selbst i s t nichts anderes als der Geha l t einer be-

stimmten Zeit, sofern dieser Gehalt in die Form des Denkens aufgenom-
men u[nd] in ihr ausgesprochen ist –
sie ist die Zeit selbst (ihrer geistigen Substanz nach) in Gedanken ge -
f a s s t –12

cf. Hegel[, Bd.] XIII, [S.] 4613[:]
„Das14 Dasein u[nd] damit in der Zeit=Sein ist ein Moment nicht nur

des einzelnen Bewusstseins �berhaupt, das als solches wesentlich endlich
ist, sondern auch die Entwickelung der philosophischen Idee im Elemen-
te des Denkens. Denn die Idee in ihrer Ruhe gedacht, ist wohl zeitlos . . .
Aber die Idee ist als konkret, als Einheit Unterschiedener [ . . .] wesentlich
nicht Ruhe, und ihr Dasein wesentlich nicht Anschauung: sondern[,] als
Unterscheidung in sich u[nd] damit Entwickelung tritt sie in ihr selbst ins
Dasein und in die �usserlichkeit im Elemente des Denkens; und so er-
scheint im Denken die reine Philosophie als eine in der Zeit fortschrei-
tende Existenz.“

Philosophische Probleme 7

A wegwer fen ] doppelt unterstrichen



ferner S. 59:15
„Das Individuum ist Sohn seines Volkes, seiner Welt, deren Substan-

tielles er nun in seiner Form manifestiert: der Einzelne mag sich aufsprei-
zen[,] wie er will, er kann nicht �ber seine Zeit wahrhaft hinaus, so wenig
als aus seiner Haut; denn er geh�rt dem Einen allgemeinen Geiste [an],
der seine Substanz u[nd] sein eigenes Wesen ist. Wie wollte er aus diesem
herauskommen? Derselbe allgemeine Geist ist es, der von der Philo-
s[ophie] denkend erfasst wird; sie ist sein Denken seiner selbst, und somit
sein bestimmter substantieller Inhalt. Jede Philosophie ist Philosophie
ih re r Zeit, sie ist Glied in der ganzen Kette der geistigen Entwickelung;
sie kann also nur Befriedigung f�r die Interessen gew�hren, die ihrer Zeit
angemessen sind.“

Die moderne na tu ra l i s t i s che Auffassung des Entwicklungsbegriffs –
die sich im Anschluß an die „Natur“, an die b io log [ i s chen ] Probleme
der Entwickl[ung] ausgebildet hat – hat diesen Hegel’schen Gedanken
dahin umgestaltet u[nd] umgebogen , daß jede Philosophie, wie jede
Kunst, jede Religion ein „Produkt ihrer Zeit“ sei. Und das Wort Pro-
dukt wird hierbei mechanisch-aggregativ gedacht – die Teile, die einzel-
nen Faktoren praeex i s t i e ren in dinglicher Form[,] um dann zu dem
geistigen Gebilde, das wir Religion, Kunst, Philosophie nennen[,] einfach
zusammenzutreten, gewissermaßen zusammenzuschießen. So ent-
wickelt sich aus Hegels Begriff des „Zeitgeistes“ – durch eine eigenartige
Verschiebung und Umkehr der Wortaccente – die moderne Mi l i eu -
theor i e – wie sie in klassischer Darstellung z. B. in einem Werk wie
Taine’s »Philosophie de l’art«16 vorliegt. Was hier Zeit, was Umgebung,
Milieu genannt wird – das ist ein Ganzes na tu rha f t e r E l ement e –
Bodenbeschaffenheit, Klima, primitive wirtschaftliche Voraussetzungen
– und aus ihnen soll dann das geistige Gebilde in v�lliger Determination
irgendwie „hervorgehen“. Der Geist ist hier das Nachtr�gliche, Bedingte
– die „Zeit“ das Bedingende, Substantielle. Daß in dieser naturalistischen
Deutung eine blosse Form, ein rein Ideelles wie die „Zeit“ zu einem
Ding mit selbst�ndigen Kr�ften gemacht, daß sie hypost a s i e r t wird,
das pflegt den naturalistischen Verfechtern der sogen[annten] Milieutheo-
rie ganz zu entgehen. Aber ganz deutlich tritt es wieder heraus in moder-
nen Abwandlungen des Mi l i eumotivs in der sogen[annten] »Ku l tu r -
morpho log i e«. Bei Frobenius17 tritt neben das Motiv der Zeit das des
Raumes – der Raum als solcher und seine Form sindA es, was die Form
der Kultur bestimmt. Und bei Spengler ist die „Zeit“ geradezu wieder

Kleinere Schriften zu Goethe und zur Geistesgeschichte8

A sind] ist



zum „Schicksal“ personifiziert u[nd] mythisiert. Jedes geistige Gebilde ist
schicksalsm�ßig in seinem Auftreten, in seinem Werden u[nd] Vergehen
an bestimmte Zeitmomente, an bestimmte Konst e l l a t i onen gebun-
den. Es ist ein Wahn[,] geistiges Werden u[nd] geistiges Schaffen, wie He-
gel es that, als eine Tat der Fre ihe i t begreifen zu wollen – sie sind Pro-
dukte der Notwendigkeit u[nd] zwar solche, die schicksalsm�ßig an
bestimmte Epochen des Bl�hens u[nd] Welkens gebunden sind. Und
hier giebt es nicht wie bei Hegel eine aufsteigende Entwick lung – es
giebt nur einen naturhaften Kre i s l au f des Werdens u[nd] Vergehens –
Wir k�nnen in diesem Z[u]s[ammen]h[ang] auf die metaphysischen

u[nd] geschichtsphilos[ophischen] Fragen, die sich von hier ergeben,
nicht eingehen – und wir brauchen es nicht, um unse r Thema – das
Verh[�ltnis] der Ph i l o soph iegesch[ichte] zur allgemein[en] Geistes-
geschichte – zu beleuchten u[nd] zu fixieren. Hier darf zun�chst das
eine, gewissermaßen nega t i ve Moment festgehalten zu [sic!] werden,
daß die Beziehung, die hier besteht, nicht als eine solche der einseitigen
kausa l en Abh�ng i gke i t gedeutet werden darf. Diese einseitige
kausale Abh�ngigkeit ist f�r die Erfassung geistesgeschichtlicher, ideel-
ler Zusammenh�nge eine �berhaupt unzureichende Ka t egor i e – der
wir freilich immer von neuem in der modernen Geschichtstheorie
u[nd] in der mod[ernen] Geschichtsphilosophie begegnen. Immer wie-
der wird hier der Versuch gemacht, das Ganze des Geistes auf eine
bestimmte Einzelform als Ursache, als Urgrund zur�ckzuf�hren. Im
Grunde ist das freilich nicht weniger na i v, als wenn die alte griech[i-
sche] Na tu rphilosophie nach dem Ursto f f fragte, aus dem die Welt
hervorgegangen sei. I h re Naivit�t bestand darin, daß sie den Gedan-
ken der Einheit des Urstoffs eben nicht a l s Gedanken, als „Hypothe-
sis“ fasste – sondern daß sie in ihm den letzten ontologischen Urgrund,
das seiende Substrat alles Werdens zu erfassen meinte. Ge i s t e s -
g e s ch i ch t l i ch u[nd] geisteswissenschaftlich wird immer noch nach
der �æ��18 in d i e s em Sinne gefragt. So in der naturalist[ischen] Ge-
schichtsphilosophie – die wirtschaftlichen, die �konom[ischen] Ver-
h�ltnisse sind der Grund alles Werdens, von dem alles andere Geistige
nur »Abwandlung« ist – sie bilden das feste dauernde Substrat. Ein Satz,
der aber auch seine eigene Umkehr in sich schließt, wie insbesondere
Max Webers Untersuch[ungen] zur Religionssoziologie19 uns gezeigt
haben – Wo aber giebt es hier �berhaupt ein Erstes, wo ein Zweites?
was ist »Grund«, was ist »Folge«?A –
jeder Versuch einer L�sung schl�gt hier in sein eigenes Gegenteil um –

Philosophische Probleme 9

A »Folge«?] »Folge«



ZWir m�ssen demnach auf Fragen dieser Art �berhaupt verzichten –
das Begriffspaar Ursache-Wirkung oder Grund-Folge ist hier nicht an-
wendbar – da es sich eben n i ch t darum handelt, das »Werden« des Gei-
stes nach Naturbegriffen, nach naturwiss[enschaftlichen] Kategorien zu
begreifen –
sondern da der Geist immer nur als Ganzes in der lebendigen Totalit�t
seiner Glieder, in ihrem »Zumal« ergriffen u[nd] begriffen werden kann –
Um dieses Wechselverh�ltnis, um diese Korre l a t i on deutlich zu ma-
chen, bedienen wir uns des Goethischen SymbolsA der „wiederholten
Spiegelung“.
Begriff der „wiederh[olten] Spiegelungen“

s[iehe] Goethe[:] W. A . [Bd . ] 42 2, S . 56 f .B20
Aus dem, was Goethe hier „wiederholte Spiegelung“ nennt, sind alle sei-
ne gr�ssten Dich twerke hervorgegangen –
f�r den West-�stl[ichen] Divan hat das in ausgezeichneter Weise Konr[ad]
Burdach21 in seinem Vortrag �ber den Divan22 (G[oethe]-Jahrb[uch] XVII
/ 1896) gezeigt!
Auf das Verh�ltnis des Kunstwerk s zum Leben hat Goethe eine dop-
pelte u[nd] s che inba r zwiesp�ltige Antwort –
auf der einen Seite betont er immer wieder, daß all sein poetisches Schaf-
fen aus dem „Leben“ selbst hervorgehe –
daß seine Dichtwerke nur „Bruchst�cke einer grossen Konfession“23 sind –
aber nicht minder spricht er aus, daß der wahrhaft grosse K�nstler die
»Erfahrung« im gew�hnl[ichen] Sinne des Worts nicht brauche –
daß er Werk und Leben [„]du rch Ant i c ip a t ion [“] in sich trage.
[Bd.] I, [S.] 113 (26. II.1824)24
Dem echten Dichter ist die Kenntnis der Welt angeboren, sodaß er zu
ihrer Darstell[ung] keineswegs vieler Erfahr[ung] u[nd] einer großen Em-
pirie bed�rfe:
„Ich schrieb meinen G�tz v[on] B[erlichingen] als junger Mensch von 22
u[nd] erstaunte zehn Jahre sp�ter �ber die Wahrheit meiner Darstellung.
Erlebt u[nd] gesehen hatte ich bekanntlich dergleichen n i ch t – u[nd]
ich musste also die Kenntnis mannigfalt[iger] menschl[icher] Zust�nde
durch Anticipation besitzen.“25
So spricht Goethe – den man im eigentlichen[,] im praegnanten Sinne als
Dichter des „Erlebnisses“ anzusehen pflegt!
In Wahrheit handelt es sich hier weder um ein Fr�her noch um ein Sp�-
ter, sondern um „wiederholte Spiegelung“ des Lebens in der Dichtung,
der Dichtung im Leben . . .

Kleinere Schriften zu Goethe und zur Geistesgeschichte10

A Symbols] statt gestrichen: Begr[iffs]
B W. A . Bd . 42 2, S . 56 f .] doppelt unterstrichen



Goethes Idee der Bi ldung und Erziehung

Oxford, Taylorian Institute, 5. II. [19]34

Das Wort Bildung – eines der innerlich=zwiesp�ltigsten W�rter der deut-
schen Sprache. Es bezeichnet den tiefsten Gehalt – u[nd] es kann zum
oberfl�chlichsten Schlagwort werden. Es steht im Mittelpunkt u[nd]
Brennpunkt der Bewegung um die Erneuerung des geistigen Lebens
u[nd] der geistigen Kultur, die im 18ten Jahrhundert einsetzt – die in
Kant und LessingA, in Schiller u[nd] Wilh[elm] von Humboldt, in Herder
u[nd] Goethe ihren Ausdruck findet – u[nd] es sinkt herab zu einem blos-
sen Sammelnamen f�r allen m�glichen, ganz verschiedenartigen u[nd] in-
nerlich zusammenhangslosen Wissensstoff, –
auf der einen Seite: „Bildung“. Sinn und Kern der »Humanit�t« – Aus-
druck der h�chsten E inhe i t menschlichenWissens u[nd] menschlichen
Willens –
auf der andern Seite – Ausdruck der bez i ehungs lo s en Vi e lhe i t –
disjecta membra26 [–] die schliesslich jede straffe Konzentration unm�g-
lich macht –
Der Kontrast wird klar, wenn man die Wandlungen des Begriffs »Bil-
dung« in den n�chsten Jahrzehnten nach Goethes Tode betrachtet –
Goe the u [nd ] Humbo ld t –
1870 Nietzsche: „Unzeitgem�sse Betrachtungen“[:]
Typus des »Bildungsphilisters«.27
Gerade dieser Ver�usserlichung u[nd] Verflachung gegen�ber, gilt es sich
immer wieder auf den inneren Gehalt u[nd] die tiefen Wurzeln des Be-
griffs »Bildung« zu besinnen – u[nd] um diese Wurze ln blosszulegen,
m�ssen wir immer wieder auf Goethe zur�ckgehen –
Aber es gen�gt hier nicht[,] den Dich t e r Goethe ins Auge zu fassen –
gewiss geht diese Idee auch durch Goethes Dichtung hindurch –

Lehrjahre – Wanderjahre –
aber die Dichtung Goethes hat nur die grossen sichtbaren Symbole ge-
schaffen – um den Geha l t vollst�ndig darzulegen[,] m�ssen wir noch
h�her steigen u[nd] noch weiter Umschau halten –
Gewissermaßen in 3 Dimensionen –

a) Goethes Dichtung
b) Goethes Naturanschauung

A Lessing] statt gestrichen:Herder



c) Goethes Menschenbetrachtung.
In diesen 3 Richtungen soll hier das Problem betrachtet werden –
Diese Erwe i t e rung des Themas bedingt nat�rlich auf der andern Seite
die sch�rfste Verengung, die strengste Konzentration –
aber ich hoffe, wenigstens die grossen L in i en ziehen zu k�nnen –

A) Na turanschauung –A

�berwindung des starren Gegensatzes von Einheit u[nd] Vielheit – von
Beharrung u[nd] Ver�nderung. –
[E]s kann hier nicht verfolgt werden, wie die Geschichte der Metaphy -
s ik durch diesen Gegensatz bestimmt wird –
Von der Zeit der Griechen ab [gibt es] Denker[,] die das Wesen, die Wahr-
heit in die E inhe i t [,] andere[,] die sie in die V i e lhe i t setzen –

Nur das Eine hat Wahrheit – die Vielheit ist blosser Schein, Trug der
Sinne (Eleaten – Platon)

u[nd] ebenso Sein u[nd] Werden[,]
Beharrung u[nd] Ver�nderung[,]

die „Stillsteller des Alls“28[,]
die Vertreter der Œ���	Ø
29 –
das wiederholt sich in der neue ren Philosophie z. B. am Verh[�ltnis]
von Leibniz u[nd] Spinoza[.]

Goethe a)B Korrelation von Einheit u[nd] Vielheit

Jedes Naturwesen [ist] ein wesenha f t e s Eins[,] aber ein Eins, das nur
ist[,] indem es sich zur Vielheit entfaltet – In dieser Entfaltung besteht
das Wesen des Naturprozesses, das Wesen dessen[,] was wir Leben
nennen.
Goethes Lebensbegriff –
die Vernun f t begreift dieses innere Leben der Natur – nicht indem sie
es auf starre Beg r i f f e reduziert, sondern indem sie sich mitten in den
Strom dieses Lebens versetzt, sich ihm hing i eb t u[nd] in dieser Hinga-
be das innere Gese tz des Werdens erf�hrt u[nd] begreift[:]
„Die Vernunft ist auf das Werdende, der Verstand auf das Gewordene
angewiesen – Sie erfreut sich am Entwickeln; er w�nscht alles festzuhal-
ten, damit er es nutzen k�nne[.“]30

Kleinere Schriften zu Goethe und zur Geistesgeschichte12

A A) Na turan schauung –] Entgegen des eigenen Gliederungsvorschlags: a)
Goethes Dichtung b) Goethes Naturanschauung c) Goethes Menschenbetrach-
tung beginnt Cassirer mit der Naturanschauung.
B a)] �ber der Zeile geschrieben und mit Zeichen dieser Stelle zugewiesen



[D]ie Natur ve rst ehen heisst also die Natur entwickeln – sie als einen
lebendigen Proce s s erfassen, der von Gestalt zu Gestalt weiterf�hrt.

1. Der Begriff Bildung geh�rt zu den reichsten und tiefsten Begriffen, die
die deutsche Sprache geschaffen und die sie, im Lauf ihrer Geschichte,
immer klarer ausgepr�gt hat – aber dieser Reichtum birgt zugleich eine
innere Gefahr in sich. Denn nur eine kurze Zeit scheint es der deutschen
Sprache u[nd] der d[eu]tsch[en] Geistesgeschichte gelungen zu sein, die
Bedeutungsf�lle, die das Wort »Bildung« umschliesst, wahrhaft zu um-
spannen und sie inhaltlich und sprachlich in e in en Begriff zusammen-
zudr�ngen. Das Band[,] das der Genius der deutschen Sprache hier zu
kn�pfen versucht hat[,] beginnt sich – nach der grossen klassischen Epo-
che der deutschen Philosophie u[nd] der deutschen Dichtung [–] zu
lockern – und es droht sich zuletzt ganz aufzul�sen. F�r Herder u[nd]
Goethe, f�r Schiller u[nd] Wilh[elm] von Humboldt ist das Wort »Bil-
dung« gleichsam ges�ttigt mit dem reichstenA GehaltB u[nd] durchdrun-
gen von dem tiefsten u[nd] reinsten Sinn. Nach ihm greifen sie, wenn sie
das h�chste Ziel ihrer Sehnsucht, wenn sie die geistigen[,] sittlichen u[nd]
k�nstlerischen Forderungen aussprechen wollen, durch die ihr Wirken
bestimmt wird. Aber in dem Jahrhundert, das uns von Goethes Tode
trennt, sinkt das Wort »Bildung« mehr u[nd] mehr von dieser H�he
herab. In den p�dagogischen K�mpfen, die bis in unsere unmittelbare
Gegenwart hinabreichen, ist es immer wieder aufgegriffen, ist es von den
verschiedensten Parteien angerufen u[nd] den mannigfachsten, inner-
lich=widerstreitenden Zwecken dienstbar gemacht worden. In diesem
rast= und ziellosen Hin und Her hat der Begriff zuletzt jeden klaren und
eindeutigen geistigen Gehalt eingeb�sst. Wie rasch dieser Prozess des
Herabgleitens u[nd] des st�ndigen Absinkens sich vollzieht: das l�sst sich
vielleicht am k�rzesten und praegnantesten durch den Gebrauch verdeut-
lichen, den Nietzsche in seinen ersten Schriften, in den „Unzeitgem�ssen
Betrachtungen“, vom Begriff der Bildung macht.31 Kaum 4 Jahrzehnte
sind beim Erscheinen dieser Schriften seit Goethe[s] Tod verflossen –
aber wie hat sich seitdem der Gehalt und gleichsam die geistige Physio-
gnomie des Wortes »Bildung« ver�ndert! So sehr hat es sich seiner Urbe-
deutung entfremdet, so leer und arm ist es geworden, daß es f�r Nietz-
sche geradezu zum Ausdruck und Symbol der geistigen Armut und
Plattheit schlechthin werden kann – daß er den paradoxen Begriff des
Bildungsphilisters32 pr�gt. Und dieser Bedeutungswandel, ^der zu einer
st�ndigen Entleerung und Verschlechterung des Sinnes f�hrt, der ur-

Goethes Idee der Bildung und Erziehung 13

A reichsten] danach gestrichen: u[nd] tiefsten
B Gehalt] danach mit Bleistift gestrichen: ihrer geistigen Welt



spr�nglich im Begriff der Bildung beschlossen war,& hat auchA auf die
Betrachtung G[oethe]’s und auf die Deutung seiner geistigen Welt zur�ck-
gewirkt. Der letzte grosse Versuch zu einer Gesamtdeutung von Goethes
Wesen und Dichtung ist, im Kreise der deutschen Litteraturgeschichte,
von Fr[iedrich] Gundolf33 unternommen worden. Aber gerade in dieser
umfassenden und grossartigen Zusammenschau Gundolfs, in diesem Ver-
such einer Synthese, bleibt zuletzt ein unbew�ltigter und unausgegliche-
ner Gegensatz zur�ck. Durch G[undolf]’s gesamte Darstellung von Goe-
thes Leben und durch seine Deutung von G[oethe]’s Dichtung zieht sich
jener Gegensatz hindurch, den G[undolf] als den Gegensatz von Ure r -
l ebn i s und B i ldungse r l ebn i s 34 bezeichnet. Die Schicht der Goethe-
schen Urerlebnisse soll klar und bestimmt von der der blossen Bildungs-
erlebnisse unterschieden u[nd] abgehoben werden. In jener allein
besitzen wir nach G[undolf] den reinen Ausdruck des wahrhaft=Sch�pfe-
rischen und Urt�mlichen in Goethe – den Ausdruck seiner einzigartigen
und unvergleichlichen Wesenheit – in diesen (den Bildungserlebnissen)
werden wir gewahr, wie diesem Wesenhaften und Urspr�nglichenB im-
mer fremdC und fremderD Stoff sich andr�ngt.35 Bildung wird somit –
auch f�r Gundolf – zum Ausdruck des Abgeleiteten, des Mittelbaren
u[nd] Zuf�lligen – dessen, was von dem reinen Wesen Goethes nicht ge-
fordert und von seiner geistigen Substanz nicht vollst�ndig bestimmt
undE umgriffen wird. Im Gegensatz zu dieser Auffassung wollen die Be-
trachtungen, die ich Ihnen heute vorlegen m�chte, auch diesen letzten
Gegensatz aufl�sen und diesen Rest des Dualismus in der Auffassung
und Deutung von Goethes Welt zu tilgen versuchen. Der Begriff der Bil-
dung soll hier als der letzte Einheitsbegriff hingestellt und erwiesen wer-
den, der alle Unterschiede und Gegens�tze �berbr�ckt – der alle Momen-
te von Goethes Sein und Wirken in sich aufnimmt[,] in sich vereint u[nd]
in gewissem Sinne in sich vers�hnt. Soll es m�glich sein, den Begriff »Bil-
dung« wieder in dieser Tiefe und in dieser allumfassenden Weite zu ver-
stehen – so m�ssen wir freilich all das vergessen, was sich an fremden
Bestandteilen an ihn herangedr�ngt hat. Wir m�ssen ihn wieder so zu
sehen und so zu verstehen suchen, wie Goethe selbst ihn gesehen und
wie er ihn in sein ganzes Sein, in seine Lebens= und Naturanschauung
verwoben hat.

Kleinere Schriften zu Goethe und zur Geistesgeschichte14

A auch] auch auchWiederholung stehengeblieben
B Urspr�nglichen] danach gestrichen: sich
C fremd] statt gestrichen: neue
D fremder] statt gestrichen: neuer
E und] danach gestrichen: gefa[sst]





ZUR TEXTGESTALTUNG

1. Zeichen, Siglen, Abk�rzungen

Spe r rd ruck Einfache Hervorhebung Cassirers;
in Zitaten: Hervorgehobenes

Kursivdruck Herausgeberrede
[ ] Eckige Klammer: Hinzuf�gungen der Herausgeberin
( ) Runde Klammer: in Cassirers Manuskript
( ) Runde Klammer, fett: in Cassirers Manuskript mit

Bleistift
^ & Winkelklammer: eckige Klammer in Cassirers

Manuskript
^ &^ & Winkelklammer, fett: eckige Klammer in Cassirers

Manuskript mit Bleistift
{ } Geschwungene Klammer: Hinzuf�gungen der Heraus-

geberin in editorisch-philologischen Anmerkungen
} Schließende geschwungene Klammer: in Cassirers

Manuskript
] Schließende eckige Klammer: Abgrenzung des Lemmas
/ Zeilenbruch
// Strophenbruch (in zitierten Gedichten)
fi Pfeil: in Cassirers Manuskript

Abk�rzungen und Siglen

AA Akademie Ausgabe der Schriften Kants
a. a.O. am angegebenen Ort
Abt. Abteilung
Anm. Anmerkung
Aufl. Auflage
Ausg. Ausgabe
Bd., Bde., Bdn. Band, B�nde, B�nden
bearb. bearbeitet
bes. besonders
Bl., Bln. Blatt, Bl�tter, Bl�ttern
bzw. beziehungsweise
cf. confer
ders. derselbe
d. h. das heißt
DuW Goethe: Dichtung und Wahrheit
ebd. ebenda



ECN Ernst Cassirer: Nachgelassene Manuskripte und Texte
ECW Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger

Ausgabe
eingel. eingeleitet
Einl. Einleitung
etc. et cetera
f., ff. folgende, fortfolgende
FF Ernst Cassirer: Freiheit und Form.
Hempel Hempel’s Klassiker Ausgabe der Werke Goethes
Hrsg. Herausgeberin
hrsg. herausgegeben
Kap. Kapitel
KdU Kant: Kritik der Urteilskraft
KpV Kant: Kritik der praktischen Vernunft
KrV Kant: Kritik der reinen Vernunft
L nachfolgende Leerzeile(n) getilgt
Morris Max Morris: Der junge Goethe
Ms., Mss. Manuskript, Manuskripte
Nr. Nummer
o. J. ohne Jahr
o. O. ohne Ort
r recto
resp. respektive
S. Seite
s. siehe
s. a. siehe auch
s. o. siehe oben
sog. sogenannt
s. u. siehe unten
Ts., Tss. Typoskript, Typoskripte
u. und
u. a. unter anderem
�bers. �bersetzt
usw. und so weiter
v verso
v. von, vom
v. a. vor allem
vgl. vergleiche
vs. versus
WA Weimarer Ausgabe der Werke Goethes
Z. Zeile
Z weggefallene Leerzeile(n) durch Seitenumbruch
z. B. zum Beispiel
z. T. zum Teil

Anhang158



2. Regeln der Textgestaltung

Mit Ausnahme der Beilagen (Goethe-Notizen und Notizen zu philosophischen
Begriffen) sind alle Texte ohne Auslassungen wiedergegeben. Da es sich bei den
Beilagen um Cassirers Zettelkasten-Eintr�ge handelt, die in der Mehrzahl der
F�lle �ber eine Sammlung von Goethe-Zitaten zu den entsprechenden Stichwor-
ten nicht hinausgehen, wurde f�r diesen Band eine Auswahl getroffen, die unter
besonderer Ber�cksichtigung der in den Vortr�gen verhandelten Problemstellun-
gen erfolgte und so pars pro toto einen Einblick in Cassirers Arbeitsweise gew�hrt.
In den Goethe-Vortr�gen und -Vorlesungen spielte die Wiedergabe Goethe-
scher Worte1 eine wichtige Rolle, doch in den Mss. sind vorzutragende Stellen
oft nur mit dem entsprechenden Stellennachweis pr�sent, ohne daß die Passage
ausgeschrieben wird. Solche Passagen, die eindeutig gesprochen worden sein
mußten, werden hier im Text [in eckigen Klammern] wiedergegeben, weil sie
tats�chlich zu den Vorlesungen geh�rten, zumal Cassirer im weiteren Verlauf
seiner Argumentationen wiederholt explizit auf diese Stellen Bezug nimmt.
Analog wird verfahren im Falle der Entw�rfe und Vorstufen, die in diesem
Band zur Verf�gung gestellt werden: Nur stichwortartig anzitierte Passagen
sind im Text nach Maßgabe der publizierten, endg�ltigen Versionen erg�nzt.
Den Text begleiten drei Anmerkungsarten: 1) Cassirers eigene Anmerkungen
stehen als Fußnoten. Sie sind, wie sonst in Cassirers Werken, auf jeder Seite
jeweils neu numeriert und im laufenden Text mit hochgestellten Indexziffern
bezeichnet; 2) editorisch-philologische Anmerkungen zum Ms.-Befund stehen
mit Lemma-Angabe ebenfalls als Fußnoten im laufenden Text, und zwar durch
hochgestellte lateinische Großbuchstaben markiert. Hier werden auch Strei-
chungen mitgeteilt, die inhaltlich von Belang sein k�nnten; 3) Herausgeber-
Anmerkungen sind – im laufenden Text durch tiefgestellte Indexziffern bezeich-
net – durchnumeriert und im Anhang zusammengefaßt.

Auf Markierung des Seiten- und Zeilenumbruchs des Original-Ms. ist zugun-
sten der Lesbarkeit des Textes verzichtet worden. Leerzeilen, die Cassirer offen-
sichtlich als Raum f�r sp�tere Einf�gungen von Literaturhinweisen und Anmer-
kungen ließ, sind – ebenfalls zugunsten der Lesbarkeit – getilgt und durch ein
hochgestelltes L (L) am Ende der letzten Zeile vor Beginn dieser Tilgungen
kenntlich gemacht. Die Erg�nzungen von ausgesparten W�rtern sind, wie Ein-
griffe der Herausgeber (Einf�gungen, �nderungen), durch eckige Klammern [ ]
gekennzeichnet bzw. werden in einer editorisch-philologischen Anmerkung
mitgeteilt. Cassirer zitiert in seinen Mss. mit einfachen und doppelten Anf�h-
rungszeichen (‚‘ / „“), die manchmal schwer voneinander zu unterscheiden sind,
sowie mit guillemets (& ^ , hier: » « resp. ^ &, hier: « »). Weil eine einheitliche

Zur Textgestaltung 159

1 Vgl. hierzu den Bericht von Cassirers Ehefrau �ber dessen Goethe-Vorlesungen
im schwedischen Exil: Die erste Vorlesung [�ber den jungen Goethe in G�teborg
(1940)] zeigte die ganze Kunst, mit der Ernst sein Thema zu behandeln verstand,
und seine souver�ne Handhabung der deutschen Sprache wurde f�hlbar. Die
Wiedergabe Goethescher Worte vervollst�ndigte das Ganze. (Toni Cassirer:
Mein Leben mit Ernst Cassirer, Hamburg 2003, S. 273.)



Verwendung dabei nicht feststellbar ist, wird Cassirers variierende Zeichenset-
zung beibehalten. In einigen F�llen handelt es sich bei den in Anf�hrungszei-
chen gesetzten Phrasen um Hervorhebungen Cassirers und nicht um eigentliche
Zitate.

Uneinheitlichkeiten (z. B.: Litteraturgeschichte, Literaturgeschichte) sowie
Eigenarten in Cassirers Orthographie (z. B.: ss statt ß, ae statt � usw.) und die
Besonderheiten von Schreibweisen (z. B.: zu einander, giebt) wurden beibehal-
ten; ebenso die Interpunktion. Cassirer l�ßt Kommata �fter weg oder setzt sie,
wo sie un�blich sind. Texteingriffe wurden nur in F�llen vorgenommen, wo
sonst eine Sinnentstellung entstehen k�nnte. Cassirer verwendet sowohl Wort-
abk�rzungen (mit Punkt: z. B.: F. u. F. f�r Freiheit und Form) wie auch K�rzel
(ohne Punkt) bei W�rtern mit der Endung ung. Abgek�rzte W�rter werden [in
eckigen Klammern] erg�nzt. Eindeutige Schreibfehler (z. B.: G�theborg sowie
gelegentlich vergessene Akzente bei griechischen Zitaten) und offensichtliche
Versehen wurden stillschweigend getilgt.

Unterstrichene W�rter bzw. Wortteile in Cassirers Text sind, wie sonst in sei-
nen Werken, durch Sperrung ausgezeichnet. Bei der Zitation aus verschiedenen
Druckvorlagen werden unterschiedliche Texthervorhebungen (unter Aufl�sung
der Ligaturen) einheitlich als Sperrtext wiedergegeben. In den in diesem Band
publizierten Vorlesungen werden Belegstellen f�r Zitate wiederholt am Rand
oder zwischen den Zeilen notiert. Diese erscheinen – mit dem Hinweis auf ihre
Plazierung im Ms. – als Fußnoten.

Cassirers Zitierungen sind anhand der von ihm benutzten Ausgaben �berpr�ft
worden. Bei Zitaten werden nur semantisch bedeutsame Abweichungen Cassi-
rers mitgeteilt, nicht orthographische Modernisierungen. Da Cassirer bei Goethe-
Zitaten verschiedene Ausgaben heranzieht, werden die Fundstellen, wenn m�g-
lich, zus�tzlich auch immer in der Weimarer Ausgabe (WA) mitgeteilt. Goethes
Gespr�che sind, selbst wenn von Cassirer eine andere Ausgabe zitiert wird, zu-
s�tzlich in der Biedermann-Ausgabe nachgewiesen. Die angef�hrten Quellen
sind im Literaturverzeichnis vollst�ndig aufgef�hrt. Von der Herausgeberin
nachgewiesene Zitate sind Cassirer zug�nglichen Quellen entnommen und fol-
gen, nach M�glichkeit, den von ihm (hier oder in anderen Schriften) zitierten
Ausgaben. Hierf�r wurde eine mehrfach erg�nzte Liste der B�cher in Cassirers
Privatbibliothek herangezogen.2

Anhang160

2 Diese Liste enth�lt die Verkaufsliste der Bibliothek Ernst Cassirers (Bernard M.
Rosenthal, Inc. Rare Books – Manuscripts. 120 East 85th Street, NY.10028. USA; Ts. o.
J.), einen Karteikatalog (Department of Philosophy,University of Illinois, Chicago),
dessen Erstellung beim Erwerb von Teilen der Bibliothek Cassirers durch die Uni-
versity of Illinois Library (Chicago) veranlaßt wurde, eine Erfassung der Separata
und anderer unkatalogisierter Schriften aus Cassirers Bibliothek im Besitz der Uni-
versity of Illinois Library sowie eine Liste von Teilen der Bibliothek aus Familien-
besitz.



EDITORISCHE HINWEISE

1. Ziel und Gestalt der Ausgabe
»Ernst Cassirer · Nachgelassene Manuskripte und Texte«

Ziel der ECN ist die Pr�sentation nachgelassener Mss. Cassirers. Dabei werden
Cassirers Ms.-Texte ann�hernd textdiplomatisch wiedergegeben. Editorische
Eingriffe (Emendationen und Konjekturen) wurden auf das Notwendigste be-
schr�nkt und sind immer angegeben.

2. Zur �berlieferungsgeschichte

S�mtliche in diesem Band publizierten Mss. befinden sich im Nachlaß Ernst
Cassirers in der Beinecke Rare Book and Manuscript Library der Yale Uni-
versity, New Haven (USA).1 Sie sind Dokumente einer Auseinandersetzung
mit dem Werk Goethes, das den Philosophen Cassirer ein Leben lang besch�f-
tigt hat.

Das fr�heste hier abgedruckte Dokument ist Teil einer Vorlesung zu Goethe,
die Cassirer unter dem Titel Philosophische Probleme und Tendenzen in der
deutschen Geistesgeschichte (Textzeuge A) im Wintersemester 1925/26 an der
Universit�t Hamburg gehalten hat, und zwar immer montags und donnerstags
ab 18 Uhr. Im Vorlesungsverzeichnis tr�gt die Veranstaltung den Untertitel
(Von Leibniz bis Hegel)2. In dieser Vorlesung versucht Cassirer, dem Begriff
der Geistesgeschichte eine neue Pr�gung zu geben. Er siedelt den Begriff im
Kontext seiner symboltheoretischen �berlegungen an, die wiederum im An-
schluß an Goethe formuliert werden. Die Anschlußf�higkeit der Goetheschen
Theoreme bildet auch den argumentativen Hintergrund der folgenden Auf-
s�tze, Vortr�ge und Vorlesungen.
Anders als bei den Vortrags- und Vorlesungsmanuskripten ist eine genaue

zeitliche Einordnung der Notizkonvolute Cassirers nicht immer m�glich, da
sie in sich verschiedene Zeit- und Bearbeitungsstufen aufweisen. Vor allem der
Fall ist dies bei den Goethe-Notizen und Notizen zu philosophischen Be-
griffen (Textzeuge G). Aufgrund der verschiedenen Zeitstufen sind sie an das
Ende dieses Bandes ger�ckt, obwohl erste Notizen sich erkennbar auf Cassi-
rers fr�he Befassung mit Goethe, etwa im Umfeld seiner B�cher Freiheit und

1 Eine Geschichte der �berlieferung des Cassirer-Nachlasses ist im ersten Band
dieser Ausgabe nachzulesen (siehe ECN 1, S. 279-284).

2 Die Vorlesung ist folgendermaßen aufgelistet: Nr. 254: Philosophische Proble-
me und Tendenzen in der deutschen Geistesgeschichte (Von Leibniz bis Hegel).
Mo Do 6, H�rsaal B (Hauptgeb�ude).Hamburgische Universit�t, Verzeichnis der
Vorlesungen. Wintersemester 1925/26. Hamburg 1925, S. 24.


	Cover
	Vorwort der Herausgeberin
	Inhaltsverzeichnis
	Kleinere Schriften zu Goethe und zur Geistesgeschichte 1925 - 1944
	Goethe und die mathematische Physik [Entwurf und Vorstufe]  
	Philosoph[ische] Probleme u[nd] Tendenzen der deutschen Geistesgeschichte. 
	Goethes Idee der Bildung und Erziehung 
	Goethes Idee der inneren Form. Vorträge Oxford 1934
	Goethes Idee der inneren Form. Bedford College 1935. Vorlesung: Mensch
	Goethes Idee der inneren Form. Bedford College 1935. Vorlesung: Natur
	Goethes Idee der inneren Form. Bedford College 1935. Vorlesung: Dichtung
	Bemerkungen zum Faustfragment und zur Faustdichtung
	Goethe und Kant.German Department. German Department 1944
	Goethe und Kant. Vortrag 25.1.1944   

	Beilagen. Goethe-Notizen und Notizen zu philosophischen Begriffen  
	Form – Freiheit 
	Formbegriff. (Stil.)  
	Goethe u[nd] das 18te Jahrhundert 
	Goethe und die mathematische Physik 
	Über Linné 

	Anhang - Zur Textgestaltung
	Editorische Hinweise
	Anmerkungen der Herausgeberin
	Literaturverzeichnis
	Personen- und Ortsregister





