
JOHANN GOTTLIEB FICHTE 

Die Grundzüge 
des gegenwärtigen Zeitalters 

Mit einer Einleitung von 
ALWIN DIEMER 

FELIX MEINER VERLAG 
HAMBURG 



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 247

1908	 Erste Auflage innerhalb der Ausgabe »Johann Gottlieb Fichtes 	
	 Werke« (6 Bänder), später als Band 130b. Herausgegeben von 
	 Fritz Medicus.
1922	 Zweite Auflage. Herausgegeben von Fritz Medicus.
1956	 Neudruck als Band 247 auf der Grundlage der Ausgabe von 1922; 	
	 jedoch mit der Interpunktion der Erstausgabe von 1806. 
	 Mit einer Einleitung und einem Sachregister von Alwin Diemer.
1978	 Vierte, anhand der Erstausgabe von 1806 durchgesehene Auflage. 	
	 Mit einer Einleitung von Alwin Diemer, einem Sachregister und 	
	 mit Bibliographischen Hinweisen zu Fichtes Geschichtsphilo-	
	 sophie von Erich Fuchs.

Vorliegende Ausgabe: Im Digitaldruck »on demand« hergestelltes, inhalt-
lich mit der Ausgabe von 1978 identisches Exemplar. Wir bitten um Ver-
ständnis für unvermeidliche Abweichungen in der Ausstattung, die der 
Einzelfertigung geschuldet sind. Weitere Informationen unter: 
www.meiner.de/bod

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  
in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische  
Daten sind im Internet über ‹http://portal.dnb.de› abrufbar.
isbn 978-3-7873-0448-6
ISBN eBook: 978-3-7873-2604-4

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 1978. Alle Rechte vorbehalten. 
Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen 
und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, 
soweit es nicht §§  53 und 54 URG ausdrücklich gestatten. Gesamtherstel-
lung: BoD, Norderstedt. Gedruckt auf alterungsbeständigem Werkdruck
papier, hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in 
Germany.� www.meiner.de



INHALT 

Einleitung. Von Alwin Diemer . . . . . . . . . . . . . . . . . . VII 

Die Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters. Dargestellt 
von Johann Gottlieb Fichte, in Vorlesungen, gehalten 
zu Berlin, im Jahre 1804-5 (Titelblatt der Ausgabe 
von 1806) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1 

Vorrede . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3 
Inhaltsanzeige . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 4 
Erste Vorlesung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7 
Zweite Vorlesung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19 
Dritte Vorlesung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3 7 
Vierte Vorlesung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52 
Fünfte Vorlesung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68 
Sechste Vorlesung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 82 
Siebente Vorlesung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 100 
Achte Vorlesung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 116 
Neunte Vorlesung .......................... 133 
Zehnte Vorlesung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 149 
Elfte Vorlesung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 163 
Zwölfte Vorlesung ......................... 178 
Dreizehnte Vorlesung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 193 
Vierzehnte Vorlesung ....................... 206 
Fünfzehnte Vorlesung ....................... 221 
Sechzehnte Vorlesung ....................... 235 
Siebzehnte Vorlesung ....................... 248 

Sachregister. Von Erich Fuchs .................. 265 
Bibliographische Hinweise zu Fichtes Geschichtsphilo-

sophie. Von Erich Fuchs ..................... 274 
Vergleichende Seitenübersicht .................. 277 



EINLEITUNG 

Selten wohl gab es einen Philosophen, dem Leben und 
Lehre, theoretisches Forschen und praktisches Gestalten-
wollen so sehr eine notwendige und innerliche Einheit be-
deutete wie Fichte. Philosophieren ist für ihn nicht einfach 
nur grübelndes Nachsinnen über die verschlungenen Pfade 
der Wahrheit, wie es etwa noch bei Kant der Fall war, son-
dern für ihn bedeutet es Menschsein schlechthin, das auch 
immer nach äußerer Gestaltung drängt. Unzählig sind seine 
diesbezüglichen Äußerungen, angefangen von dem bekann-
ten Ausspruch: »Was für eine Philosophie man wähle, hängt 
davon ab, was man für ein Mensch ist: denn ein philosophi-
sches System ist nicht ein toter Hausrat, den man ablegen 
oder annehmen könnte, wie es uns beliebte, sondern es ist 
beseelt durch die Seele des Menschen, der es hat« bis zu 
dem selbst bekennenden Satz: »Ich bin ein Priester der 
Wahrheit«, gesprochen in einer der Vorlesungen, in denen 
er immer wieder versucht, über das »Wesen« und die »Be-
stimmung« des Gelehrten, d. h. aber im letzten des Philo-
sophen selbst, Klarheit zu schaHen. 

Diese Grundüberzeugung erfordert notwendig, die Wahr-
heit nicht nur in der wissenschaftlichen, d. h. philosophisch-
systematischen Form an das gelehrte Publikum heranzu-
bringen, sei dies nun das Forum der Universität oder das 
der gelehrten Welt; vielmehr fühlt sich Fichte immer wie-
der verpflichtet - und dies vor allem in den geschichtlich 
bedeutsamen Entscheidungsstunden seiner Zeit -, auch in 
>>populärer<< Darstellung an die gesamte Gesellschaft und 
die öffentliche Welt heranzutreten. Es sind meist äußere 
Anlässe, die zu derartigen Vorlesungen und Veröffent-
lichungen führen. Und wenn sich diese auch während seines 
ganzen Lebens finden, so sind es doch vor allem die schidc-



VIII Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters 

salsreichen Jahre um die Mitte des ersten Jahrzehnts des 
19. Jahrhunderts, in denen sie sich besonders häufen, ja wo 
die eigentliche Philosophie Fichtes fast nur in populärer 
Form in Erscheinung tritt. Diese Schriftengruppe hat ihre 
Ouverture in der »Bestimmung des Menschen<< (1800) und 
findet ihre eigentliche zusammenfassende Gesamtdarstel-
lung in ihrem »Gipfel und hellsten Lichtpunkt<<, der »An-
weisung zum seligen Leben, oder auch Religionslehre« 
(1806). Ist gerade dieses Werk mehr oder fast ausschließ-
lich auf das »Metaphysische« gerichtet, so wendet sich 
Fichte in zwei anderen Vorlesungsreihen mehr dem »Histo-
rischen<< selbst zu, zunäch"St in den »Grundzügen des gegen-
wärtigen Zeitalters« (1804/5), wo er versucht »ein philoso-
phi"Sches Gemälde des gegenwärtigen Zeitalters« zu geben, 
und schließlich in deren Fortsetzung, die vor allem durch 
das äußere Zeitgeschehen bestimmt sind, den »Reden an 
die deutsche Nation« (1807/8). Eine besondere Vorlesung 
»Über das Wesen des Gelehrten« (1805) gibt auch in dieser 
Zeit wieder Rechenschaft über das Philosophieren selbst. 

Wenn nun hierbei immer wieder von populärer Darstel-
lung gesprochen wird, so muß diese im echten Fichteschen 
Sinne verstanden werden. Keineswegs besteht ihre Aufgabe 
darin, die >>abstrakte« Philosophie so mundgerecht zu 
machen, daß sie auch der >>gesunde Men"Schenverstand« sich 
einverleiben und verdauen könne. Das hatten z. B. C. L. 
Reinholds >>Briefe über die Kantische Philosophie« gewollt. 
Demgegenüber haben für Fichte die populären Vorlesun-
gen und Schriften primär gerade keinen rein theoretischen, 
sondern einen ausgesprochen praktischen Sinn. Ihre Auf-
gabe besteht darin, das Historische, d. h. das wirkliche zeit-
lich-geschichtliche Leben und Menschsein mit den Augen 
des Metaphysikers, und das heißt mit den Augen des gött-
lichen Lebens selbst zu sehen und zu beurteilen, um da-
durch den Menschen dieser Welt und Zeit wiederum die 
Augen zu öffnen für das übersinnliche und Göttliche, den 
absoluten Grund, von dem her und auf den hin sich alles 
geschichtliche und menschliche Sein bestimmt. 

Demgemäß unterscheiden sich der wissenschaftliche und 
der populäre Vortrag, wenn auch nicht im Gehalt, so doch 



Einleitung IX 

in der Weise der Darstellung grundsätzlich. Während der 
erste >>die Wahrheit vor unseren Augen aus einer Welt voll 
Irrtum werden und sim erzeugen« läßt, d. h. anders gesagt 
die Wahrheit systematisch deduziert, ist dies beim popu-
lären Vortrag nicht der Fall: >>Beweisen kann dieser Vortrag 
nicht, wohl aber muß er verstanden werden«. Das bedeu-
tet, daß hierbei alle die philosophischen und spekulativen 
Grundbegriffe und Grundsätze wie auch die methodischen 
Grundprinzipien, auf denen er aufgebaut ist, nicht bewie-
sen, sondern immer schon als selbstverständlich vorausge-
setzt werden. 

Ein volles Verständnis einer populären Fichteschen Schrift, 
wie sie die vorliegenden >>Grundzüge« sind, erfordert daher 
als Einleitung notwendig einen kurzen Aufriß eben dieser 
VoraussetzUIJ.gen. Fichtes Philosophieren sowohl in seinem 
allgemeinen systematischen Grundgehalt wie auch in seiner 
spezifischen Gestaltung im Gesamt seiner Entwiddung ist 
getragen und bestimmt durch das Grundproblem der neu-
zeitlichen Philosophie, wie es vor allem in der Karrtischen 
Philosophie Gestalt gewonnen hatte: das Problem der Frei-
heit. Dieses hatte die bisherige Philosophie grundsätzlich 
vor zwei Antinomien gestellt, die zwar gesehen wurden, zu 
denen man auch Lösungen vorgebracht zu haben glaubte, 
die aber nach Fichtes Meinung erst durch ihn ihre endgül-
tige Auflösung und systematische Begründung erfahren. 
Von der ersten Antinomie war ursprünglich Kants Philoso-
phieren ausgegangen: Wie ist Frei'heit möglich? Wie kann 
der Mensch frei sein, wenn er zugleich unter den Gesetzen 
der Notwendigkeit der Natur steht. Daraus ergab sich zu-
gleich die Frage nach dem Verhältnis von Subjekt und Ob-
jekt, das durch die Natur dargestellt wird, die Frage nach 
den >>Bedingungen der Möglichkeit einer Erfahrung über-
haupt«. Kant hatte den alten Dualismus und Dogmatismus 
überwunden, indem er die objektive Welt auf die Reihe 
der Erscheinungen reduzierte. Dadurch war einmal die 
Möglichkeit einer transeendentalen Begründung der Erfah-
rung und damit der Konstitution einer Welt überhaupt auf-
gezeigt. Zum andem war dabei zugleich auch die Möglich-
keit der Freiheit begründet: Freiheit ist An-sich-sein, alle 



X Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters 

Natur bzw. alle Naturgesetzlimkeit ist weiter nimts als Er-
smeinungsgesetzlimkeit, die wiederum durm die transcen-
dentale Struktur der Subjektivität begründet ist. Damit ist 
Freiheit der absolute Grund. 

Dom dabei waren eine Reihe von Fragen offen und 
manme Begriffe zweideutig geblieben, allem voran der 
dann so umstrittene Begriff des »Dinges an sim«, an dem 
sim gerade das idealistisme Denken so sehr entzündete. 
Im Zusammenhang damit war aum die Frage nam der ein-
heitlimen Begründung der Philosophie als System bzw. die 
Frage der einheitlimen Deduktion des subjektiven, d.h. des 
theoretismen und praktismen Vermögens nimt klar ent-
smieden worden. Dies zeigt sim vor allem in der »Kritik 
der Urteilskraft«, die- was meist übersehen wird- den 
eigentlimen Übergang der kritismen Philosophie Kants zum 
deutswen Idealismus darstellt. Wie jeder der großen Philo-
sophen dieser Epome sim ganz besonders mit dieser Scltrift, 
sei es kriti:sm, sei es positiv, auseinandersetzt, so besmäftigt 
sim aum der junge Fimte ganz eingehend mit derselben 
und smreibt auch einen kritismen Kommentar dazu. 

Gerade hier taumt dann aum die zweite Antinomie auf, 
die smon Kants Dialektik beunruhigte, die Gegensätzlim-
keit von Endlimkeit und Unendlimkeit: Wie kann ein indi-
viduelles, d. h. endlimes Im frei sein gegenüber einem ab-
soluten Grund, wenn in diesem alles begründet sein soll, 
ja wie ist überhaupt ein Individuum als freie Einzelexistenz 
möglich? Anders gewendet lautet diese Frage aum: wie ist 
ein einheitlimer absoluter Grund möglim gegenüber der 
Vielfalt freier Einzelexistenzen? 

Die Lösung dieser beiden Antinomiengruppen: Freiheit 
und Notwendigkeit und im Zusammenhang damit das Ver-
hältnis von Subjekt und Objekt auf der einen und das Ver-
hältnis von Endlimkeit und Unendlichkeit auf der anderen 
Seite - das sind die zentralen Anliegen des deutswen 
Idealismus. Fimte ist der erste, der diese Antinomien von 
einem absoluten Prinzip her auflöst und damit ein einheit-
limes System smafft. Dieses Prinzip findet er in der Ichheit 
des Ich. Sie ist das oberste und absolute Prinzip, aus dem 
sim der absolute Grundsatz: Im = Im, Ich bin Ich, ergibt. 



Einleitung XI 

Daraus wird dann mit innerer Notwendigkeit das ganze 
System SChritt für SChritt deduziert und entwickelt und da-
mit erst eine Philosophie als WissensChaft, was ja das 
gleiChe besagt, gesmaffen - das ist zumindest die Über-
zeugung von FiChte. 

In kurzen StriChen sei diese Deduktion angezeigt: ICh 
kann niCht ICh sein, wenn es siCh nicht selbst als ICh setzt, 
das Wissen des ICh um siCh als ICh, also Selbstbewußtsein 
in diesem Sinne, ist die entsCheidende Bestimmung des Ich. 
Selbstbewußtsein aber ist nur mögHCh als Rückwendung 
auf siCh selbst. Das aber besagt, daß dem Wissen als Selbst-
bewußtsein in der Reflexion eine absolute Tätigkeit oder 
eine Tätigkeit ins UnendliChe voraufgehen und zugrunde-
liegen muß, die natürliCh als solChe nie ins Bewußtsein 
treten kann, vor allem Bewußtsein liegen muß. Andererseits 
aber muß aus der Bestimmung des ICh als Selbstbewußt-
sein notwendig ein Anderes, ein NiCht-ICh gefolgert wer-
den, an dem diese Tätigkeit sich auf siCh selbst re-flektiert. 
Hier ist der kritische Punkt, an dem sich das natürliche Be-
wußtsein als gesunder MensChenverstand und das philoso-
phisehe Selbstbewußtsein grundsätzliCh unterscheiden. Dem 
ersten ist das Nicht-ICh immer nur als das Gegenüber, das 
Andere, die Natur gegeben; dem philosophischen Selbstbe-
wußtsein aber, das in .der »intellektuellen Anschauung« 
siCh selbst in seiner unendliChen Tätigkeit zusChaut, zeigt 
sich das Andere nur ·als das Nicht-Ich, d. h. als die Selbst-
begrenzung der absoluten Tätigkeit, die siCh dadurCh je-
weils als endliChes ICh konkretisiert, »bestimmt«, wie es bei 
Fichte heißt. Diese Konstitution erweist sich zugleiCh als 
die Selbstbestimmung des ICh als freies ICh, das es nur sein 
kann im Gegensatz, oder besser gesagt, in der Gegen-
setzung der Notwendigkeit zur Freiheit. ICh kann niCht 
sein ohne NiCht-Ich wie Freiheit nicht sein kann ohne Un-
freiheit, welches Verhältnis aber niCht als absoluter Gegen-
satz gesehen werden darf - das ist immer nur die Sicht 
der Endlichkeit - sondern als Identität in der Nicht-
Identität. 

Das aber besagt zugleiCh, daß diese Setzung bzw. Gegen-
setzung kein stehendes Verhältnis, sondern vielmehr ein 



XII Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters 

dynamischer Prozeß ist, der wiederum nichts anderes dar-
stellt als die Konkretisierung der absoluten Tätigkeit. Da-
mit erweist sich zugleich, daß diese nur möglich ist als 
Selbstentfaltung des unendlichen Lebens in die unendliche 
Mannigfaltigkeit der endlichen Individuen. So wird in der 
Lösung der ersten Antinomie von Freiheit und Notwen-
digkeit zugleich auch die zweite, der Gegensatz von End-
limkeit und Unendlichkeit überwunden. Dieser wird vor 
allem noch dadurch aufgehoben, daß, wie das endliche Im 
Ich werden »soll«, dadurch zugleich das Unendlime Ich 
wird, wodurch wiederum die Einheit des gesamten Prozes-
ses garantiert ist, der sim dann als Cesmimte erweist. 

Allerdings war diese Einheitslehre nimt von vornherein 
bei Firnte entwidcelt worden, wenn sie sich auch als die 
notwendige Folgerung daraus zeigen wird. Fichtes ·Philoso-
phieren war ausgegangen von der Kantismen, vor allem der 
praktismen Philosophie Kants. Sie war so . sein eigen ge-
worden, daß die wissenschaftlime Welt sein erstes, anonym 
veröffentlichtes Werk »Versum einer Kritik aller Offen-
barung« {1792) für die smon lange erwartete Kantische Re-
ligionsphilosophie ansah. Die Berichtigung dieser Annahme 
stellte den bislang Unbekannten über Nacht in die erste 
Reihe der philosophischen Zeitgenossen, und Fichte wurde 
bald auf den philosophismen Lehrstuhl nam Jena berufen. 
1794 ersmeint aum das grundlegende Werk für eine neue 
Philosophie: >>Die Grundlage der gesamten Wissenschafts-
lehre<<, die in ihrer formal-methodischen Struktur bestim-
mend bleibt für das ganze Fichtesche Philosophieren. Dabei 
läßt sim in der Inhaltlichkeit eine entscheidende Entwidc-
lung feststellen: Fichtes Ansatz war zunämst weitgehend 
von Kant her bestimmt: das Absolute mußte notwendig 
dem endlichen Ich als ein Transcendentes gegenübergestellt 
werden, das jenem im absoluten »Sollen<< zur Gegebenheit 
kommt. Natürlim konnte dabei das Unendlime nie als ein 
persönlicher Gott verstanden werden, als absolutes Sollen 
hat es kein »Sein<<, wie es etwa das Nicht-Ich hat, es läßt 
sich nur als »moralische Weltordnung« verstehen. Diese 
Lehre, in einer geistig-religiös gespannten Situation vor-
getragen, wie sie Ende der neunzig er Jahre gerade in 



Einleitung XIII 

Jena gegeben war, mußte zum Vorwud des Atheismus 
führen. 

Der von beiden Seiten mit wenig gegenseitigem Ver-
ständnis geführte >>Atheismusstreit« führt 1799 zum Ab-
gang Fichtes, der schließlich in Berlin eine neue Bleibe fin-
det. Damit beginnt auch eine neue Phase seines geistigen 
Schaffens, die zum Teil durch den Verkehr mit den Ber-
liner Romantikem mitbestimmt ist. Nun weicht das Mora-
lische mehr und mehr dem Religiösen. Während bislang 
das Absolute im Sollen der Endlichkeit immer transcendent 
geblieben war, wird jetzt das Endliche in das Unendliche 
selbst einbezogen: es gibt nun kein Jenseits mehr, weder 
im Sinne eines jenseitigen Gottes noch einer über das Grab 
hinausreichenden (individuellen) Seligkeit des Menschen, son-
dern alles Jenseitige ist immer schon auch diesseitig. Das 
sittlich-moralische Leben, dessen Fundamente bei Kant der 
kategorische Imperativ und die Achtung waren, erweist sicl1 
jetzt als eine Vorstufe des wahren und seligen Lebens, an 
die Stelle der Forderung der Pflicht tritt nun das Leben 
der Liebe. 

Es ist interessant, wie sich diese Entwicldung auch ter-
minologisch. bemerkbar macht: Leben, Seligkeit, Sein wer-
den nun synonym verwandt, wo dom z.B. im Atheismusstreit 
Fichte dem Absoluten das Sein abgespromen hatte, damals 
nur deswegen, weil der Begriff des Seins nur für die Reali-
tät, wie sie vor allem durm die Natur repräsentiert wird, 
gebraucht worden war. Jetzt aber erweist sich das Absolute 
selbst als Leben und Sein. 

Diese neue Lehre findet ihre ausführliche und zusam-
menfassende Darstellung vor allem in der >>Anweisung zum 
seligen Leben«. Hier wird dann zugleim aum der Grund 
gelegt für eine Gescllichtsphilosophie, so wie es zuvor an-
gedeutet worden ist. Geschichte ist eben dieser Prozeß des 
Werdens des Absoluten selbst, sie ist als dessen Selbstent-
faltung zugleim die Rüdekehr zu sich selbst. Die Entwidc-
lung, wie sie als System deduktiv abgeleitet worden war, 
ist als wirklimes Geschehen in Raum und Zeit eben die 
Geschimte, sie ist einmal das Werden als Weg von der Un-
freiheit zur Freiheit und zugleich damit das Werden aus 



XIV Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters 

der unendlichen Vielfalt freier Einzelexistenzen hin zum 
immanenten Telos der absoluten Einheit des Unendlichen. 
Der Sinn der Geschichte als »Weltenplan« läßt sich dann 
auch so bestimmen: 

»Der Zweck des Erdenlebens der Menschheit ist der, daß 
sie in demselben alle ihre Verhältnisse mit Freiheit nach 
der Vernunft einrichtet«. 

Aus diesem Wesen der Geschichte als dem Weg von der 
Unfreiheit zur Freiheit bestimmt sich dann auch notwendig 
der Gang der Geschichte und damit die Einteilung ihrer 
Epochen: sie gliedert sich zunächst in die beiden Haupt-
epochen, die der Unfreiheit und die der Freiheit. Diese 
beiden Antithesen aber widersprechen sich absolut und 
können sich demgemäß nicht einfach aneinanderreihen, da 
sich Widersprechendes nicht miteinander verbinden läßt. 
Es bedarf dazu vielmehr einer Vermittlung, die den Über-
gang zwischen den beiden Antithesen ermöglicht. In der 
spekulativen Überwindung der wie hier- im besonderen, 
d. 11. im geschichtlichen Bereich, so sonst überhaupt auf-
tretenden Antithesen besteht eine der großen und gewal-
tigen Leistungen des deutschen Idealismus, der hierzu eine 
eigene Methode entwickelt hat. Während Kant in seiner 
trancendentalen Dialektik die absoluten Antinomien einan-
der gegenübergestellt und dabei die jeweilige Position 
dann auch gerechtfertigt, d. h. also keine Synthesis dazu 
gefunden hatte, ergibt sich für seine nächsten Nachfolger 
die Aufgabe, diese Widersprüchlichkeiten in der Einheit 
eines Systems zu vereinigen. 

Fichte ist der erste, der diese Methode in ihrer wesent-
lichen Gedankenführung ausbildet, die dann als >>dialek-
tische Methode« durch Regel ihre bekannte Ausprägung 
und Fixierung erfährt. Dabei ist es interessant zu sehen, 
wie sich in der jeweils verschiedenen Gestaltung und Durch-
führung der Methode immer auch die ganz besondere indi-
viduelle Charakte~prägung der beiden Philosophen bekun-
det: Fichte setzt an den Anfang immer die absoluten Ge-
gensätze, die extremsten Antithesen: der These des Ich 
steht die absolute Antithese des Nicht-Ich gegenüber, ge-
nau so wie auch in der Geschichte der Unfreiheit die Frei-



Einleitung XV 

heit bzw. umgekehrt der Freiheit die Unfreiheit. Da~ »Ge-
smäft der Wissensmaftslehre« - wie er selbst in der 
»Grundlage der Wissensmaftslehre« (1794) seine Methode 
marakterisiert - besteht dann darin, immer wieder »Mit-
telglieder zwischen die Entgegengesetzten einzusmieben«, 
durm die die Vermittlung der Gegensätze smrittweise er-
möglimt wird. - Demgegenüber fängt Regel nur an einem 
Ende an, etwa in der »Phänomenologie des Geistes« bei der 
Sinnlimkeit des individuellen Bewußtseins, entwickelt aus 
dieser zunämst gesetzten These die zugehörige Antithese, 
dann wird der Widersprum in einem Neuen »aufgehoben«, 
wobei dieser Terminus drei Sinnmomente zeigt: Aufheben 
einmal im Sinne des Wegsmaffens, eben des Gegensatzes, 
aufheben zweitens im Sinne des Einbehaltens, eben der 
beiden Antithesen, und aufheben drittens im Sinne des 
Emporhebens, eben die Gewinnung einer neuen themati-
smen Ebene. So geht dieser Prozeß weiter, bis er smließ-
lim im Absoluten absolut >>aufgehoben« ist. - Während 
so Hegel nur von einer These ausgeht und dann synthe-
tism sclJ.rittweise die Vermittlung vorantreibt, läßt sim 
Fimtes Methode dahingehend bestimmen, daß er von der 
absoluten Antithese ausgeht und die Vermittlung mehr 
analytism durclJ.führt. 

Die versmiedene Durmführung der Methode bei Fimte 
und Regelließe sim am besten vielleimt an der Geschimts-
philosophie demonstrieren, in der beide von der gleimen 
Grundkonzeption ausgehen, da sie beide Geschimte als die 
Entwicklung von der Unfreiheit zur Freiheit verstehen. Dom 
wir müssen uns hier auf Fimte besmränken. Es· hatte sim 
gezeigt, daß die beiden Hauptepochen antithetisch zuein-
ander stehen und daher einer Vermittlung bedürfen, die sim 
dann als eine neue Epome zwischen beide schiebt. Sie muß 
ferner wesensmäßig eine Zeit des Überganges darstellen, 
die Zeit der größten Widersprüchlimkeiten und Spannun-
gen. Diese sind wiederum so groß, daß nom eine Vermitt-
lung erforderlim ist, und dann natürlim jeweils eine neue 
Epoche zwischen die Ursituation und die mittlere einerseits 
und außerdem zwischen diese und die Endzeit andererseits 



XVI Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters 

eingeschoben werden muß. So gliedert sich dann schließlich 
die Geschichte in fünf Epochen, die nacheinander von der 
Menschheitsgeschichte durchlaufen werden müssen, soll Ge-
schichte das Selbstwerden und Lichtwerden des göttlichen 
Lebens darstellen. 

Dieser Prozeß ist notwendig zugleich auch ein Prozeß 
der Vereinheitlichung, der sich ebenso notwendig aus der 
ursprünglichen vielfältigen Mannigfaltigkeit heraus ent-
wickeln muß. Dabei hat das geschichtliche Geschehen im-
mer eine äußere und eine innere Seite, eine äußere Erschei-
nung und ein inneres Ansichsein. Kant hatte die Erschei-
nung als Natur bestimmt, dem sich das subjektive Ansich-
sein als Freiheit gegenüberstellt. Bei Fichte tritt dieser Ge-
gensatz von Subjekt und Objekt, vor allem im Bereich der 
Geschichtsphilosophie, ganz in den Hintergrund, ja diese 
Fragestellung wird hier sogar abgelehnt; bringt sie doch zu 
sehr die Gefahr mit sich, in eine »Naturphilosophie« abzu-
gleiten, zu der einer der besten Schüler, Schelling, abge-
fallen war, und die Fichte nie scharf genug ablehnen kann. 
Statt dieser Gegensätzlichkeit tritt eine andere in den Vor-
dergrund: das Einandergegenübersein bzw. das Aufeinan-
derangewiesensein der Individuen untereinander, wie es 
sich vor allem im Staatsleben konkretisiert. Auf keinen Fall 
kann es in der Geschichte so etwas geben wie »Naturge-
schichte«, wie Schelling lehrte, sondern Geschichte ist im-
mer Menschheitsgeschichte. 

Die innere Seite des geschichtlichen Lebens wird in 
erster Linie repräsentiert durch das religiöse Leben; denn 
Religion ist gleichsam der rote Faden, der die geschicht-
lichen Ereignisse in ihren inneren Sinnzusammenhang 
bringt. Daher hat es auch in der Geschichte niemals eine 
Zeit ohne Religion gegeben, während die anderen Seiten 
nicht immer gleichermaßen ausgeprägt waren: so das wis-
senschaftliche Leben und nicht zuletzt das sittlich-mora-
lische Leben, das aber mehr und mehr im eigentlich religiö-
sen Leben aufgeht. 

Die äußere Seite dieses Lebens ist, wie gesagt, das staat-
liche Leben. Das Wesen des Staates- das hatte schon die 
»Rechtslehre« aufgewiesen - besteht darin, das innere 



Einleitung XVII 

Leben als solwes zu ermöglimen, seine Aufgabe ist daher 
weitgehend negativ, nämlim die Sphären der einzelnen In-
dividuen gegeneinander abzugrenzen, um dadurm jedem 
einen Wesensspielraum zur Entfaltung seiner ihm immanent 
vorgegebenen Freiheit zu gewährleisten. Gerade weil sim 
so das Wesen des Staates von der Freiheit her bestimmt, 
darf dieser seinerseits sim nie das Remt anmaßen, in 
Fragen der Freiheit selbst mitbestimmen und eingreifen zu 
wollen: Religion, Wissensmaft, Tugend, sie liegen außer-
halb des staatlimen Mamtbereimes. 

Umgekehrt aber geht natürlim die Entwiddung der 
Staatsverfassung immer aum parallel zur Entwicld.ung der 
Freiheit selbst: so wie sim diese von der Unfreiheit zur 
Freiheit über die vorgezeimneten Zwismenstufen ent-
widcelt, so die Staatsverfassung von der Bestimmung des 
Staatsangehörigen als Untertanen zu der als freier Bürger. 

Wenn nun damit aum das Wesen der Cesmimte in ihrer 
reinen Möglimkeit philosophism, d. h. spekulatiy aufge-
zeigt wird, so fehlt, um Cesmimte Wirklicllkeit werden zu 
lassen, nom das entsmeidende Movens, das eine erste 
Antithese hervorruft, durm deren Gegensätzlimkeit zum 
Vorgegebenen der Prozeß dann anläuft. Hier muß Fimte 
zu einer Hilfskonstruktion greifen, auf die er später, vor 
allem in den »Reden an die deutsme Nation«, wieder zu-
rüdcgreift: es ist seine Theorie des Urvolkes oder des Nor-
malvolkes. Dieses ist gewissermaßen die· Hefe, die den un-
bestimmten Stoff der Menscllheit erst zum Gären bringt 
und damit die Geburt der Cesmimte bedingt. 

Alle diese Grundbegriffe und Grundsätze einer Meta-
physik der Cesmimte werden in einer populären Darstel-
lung wie der vorliegenden zwar aum kurz vorgeführt, 
aber in ihrer eigentlimen Begründung immer smon 
vorausgesetzt, um an das eigentlime Anliegen besser 
herangehen zu können, nämlim den geschimtlimen Ort der 
Gegenwart zu bestimmen. Diese Aufgabe erfordert natür-
lim zunämst einmal, die Grundzüge und Grundelemente 
der Gegenwart aufzuzeigen, und dies sowohl in Hinsimt 
auf das innere, d. h. das wissensmaftlime, sittlime und re-
ligiöse Leben als aber aum in Hinsimt auf die Gestaltung 



XVIII Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters 

des äußeren, d. h. des staatlichen Lebens. Es nimmt nicht 
wunder - in dieser Hinsüht' ließe sim fast von einem 
geistesgescllimtlimen Gesetz spremen, das vor allem für 
reformatorisme Gestalten der Gescllimte gilt -, daß aum 
Fimte seine Zeit als den »Stand der vollendeten Sündhaftig-
keit« ansieht, in der alles im Argen liegt. Das gilt vor allem 
gerade für das innere Leben: in der Wissensmaft herrsmt der 
»bloße nadcte Edahrungsbegriff« und das bloß formale Wis-
sen, ein Zustand, der seinerseits wiederum zum Widersprum 
herausfordert: dieser aber besteht in einer anderen Sünde, 
der Smwärmerei, wie sie vor allem in der »Naturphiloso-
phie« (Smelling) zu finden ist. Ebenso ist es im sittlimen 
und religiösen Leben: Sumt nam Erfolg und Genuß, die 
dem Grundübel entwamsen sind, der radikalen Selbstsumt, 
in der das Individuum nur sim selbst kennt, anstatt sim 
der Liebe für die Menschheit und dem göttlimen Leben 
zu öffnen. 

Ist mit dieser Charakterisierung der Zeitsituation zu-
gleim aum ihre metaphysisme Ortsbestimmung gegeben 
- wir, d. h. Fimte und seine Zeitgenossen, leben in der 
dritten Epome -, so ergibt sim umgekehrt daraus der Sinn 
einer populären Vorlesung: nimt von ungefähr handelt die 
absmließende Vorlesung wiederum von der Religion, die 
eben darin besteht, »daß man alles Leben als notwendige 
Entwidclung des Einen, ursprünglimen, vonkommen guten 
und seligen Lebens betramte und anerkenne«. Nimt in 
theoretismer Simt liegt diese Aufgabe, vielmehr in prak-
tismer oder, besser gesagt, in religiöser. Denn- selbst das 
Wissen ist nimt das Letzte, es kann nie das eigentlime Le-
ben, das selige Leben des Göttlimen, erreimen: nimt mit Iogi-
smen Beweisen oder metaphysismen Deduktionen kann 
man dahin geführt werden; jeder derartige Versum wäre 
genau so ungeremtfertigt wie etwa äußere Gewalt. Viel-
mehr bedarf es dazu des eigenen Entsmlusses der Frei-
heit, die aber immer zugleim Liebe ist. Daher können 
und sollen derartige Vorlesungen immer sein »Anweisun-
gen« zur >>Sammlung des Gemüts« und >>Einkehr in sim 
selber«. 
Mainz, Dezember 1955 Alwin Diemer 



INHALTSANZEIGE 

Erste Vorlesung. Der Zweclc des Erdenlebens der Mensch-
heit sei der, daß sie in demselben alle ihre Verhältnisse 
mit Freiheit nach der Vernunft einrichte; wodurch dieses 
Leben in fünf Hauptepochen zerfalle . . . . . . . . . 7 

Zweite Vorlesung. In welche dieser Epochen die gegenwär-
tige Zeit fallen möge. Grundmaxime eines solchen Zeit-
alters. Der angeborene Verstand desselben, der ihm als 
Kriterium aller Realität dient. Allgemeine Schilderung 
seines darauf erfolgenden Welt- und Glaubenssystems. 
Seine Erhebung der Erfahrung zum Höchsten, sein wis-
senschaftlicher Skeptizismus, seine artistischen, politi-
schen, moralischen und religiösen Grundsätze . . . . . . 19 

Dritte Vorlesung. Im Gegensatze mit dem Leben eines 
solchen Zeitalters bestehe das vernunftmäßige Leben 
darin, daß das Individuum sein Leben an den Zweclc der 
Gattung, oder an die Idee, setze. Versuch an den Ge-
mütern der Zuhörer, ob sie sich entbrechen könnten, ein 
solches Leben zu billigen, und zu bewundern; und was 
aus diesem Versuche; falls er gelingen sollte, folgen würde ~7 

Vierte Vorlesung. Fortsetzung des Versuchs. Beschreibung 
des Genusses des Lebens in der Idee, falls jemand es 
selber lebt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52 

Fünfte Vorlesung. Man müsse, um ein Zeitalter, wie das, 
der Voraussetzung nach, gegenwärtige, in seiner Wurzel 
zu erfassen, von der Beschreibung seines wissenschaft-
lichen Zustandes ausgehen. Form dieses Zustandes. Kraft-
loigkeit in Bearbeitung, und Mitteilung der Wissenschaft. 
Langeweile, die es durch Scherz, der ihm aber unzugäng-
lich bleibt, auszufüllen sucht . . . . . . . . . . . . . 68 

Sechste Vorlesung. Beschreibung des wissenschaftlichen Zu-
standes des vorausgesetzten Zeitalters in seiner Materie. 
Begriffe von der Freiheit, und Publizität. Vielschreiberei 



Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters 5 

und Vielleserei.Literaturzeitungen - Anhang über die 
Kunst zu lesen . . . . . . . . . . . . . . . . . 82 

Siebente Vorlerong. Wie der Buchstabe den hohen Wert er-
halten, den er im Zeitalter habe. - Wie, im Gegensatze 
mit einem solchen Zeitalter, der wissenschaftliche Zustand 
sein solle . . . . . . . . . . . . . . . , . . . . . . 100 

Adite Vorlerong. Von der Reaktion eines solchen Zeitalters 
·gegen sich selber durch Aufstellung des Unbegreiflichen, 
als höchsten Prinzips. Woher, falls ein bestimmtes Unbe-
greifliches aufgestellt werde, dieses entstehe. Bestimmung 
des Begriffs der Schwärmerei; insbesondere der wissen-
schaftlichen . . . . . . . . • . . . . . . . . . . . . 116 

Neunte Vorlerong. Die zunächst zu berührenden Grund-
züge jedes Zeitalters seien von der Ausbildung des Staates 
in demselben Zeitalter abhängig; darum sei zuvörderst 
diese letztere im gegenwärtigen Zeitalter, anzugeben. 
Könne nur durch Geschichte geschehen; weshalb wir zu-
vörderst über unsere Ansicht der Geschichte überhaupt, 
Rechenschaft abzulegen hätten . .A:blegung dieser Rechen-
s<haft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 133 

Zehnte Vorlerong. Begriff des absoluten Staats. Drei mög-
liche Grundformen des wirklichen, zur Vollkommenheit 
fortschreitenden Staats. - Unterschied zwischen bürger-
licher und politischer Freiheit . . . . . . . . . . . . . 149 

Elfte Vorlesung. Materiale des absoluten Staats. . . . .. 163 

Zwölfte Vorlerong. Wie der Staat in Mittelasien entstanden 
sei, und in Griechenland, und· Rom zur Gleichheit des 
Rechts Aller, als seiner zweiten Grundform, sich herauf-
gebildet habe. Vereinigung aller vorhandenen Kultur zu 
Einem Staate im römischen Reiche .......... 178 

Dreizehnte Vorlerong. Zerstörung dieses Reichs, und Er-
schaffung eines neuen Staats, sowie einer ganz neuen 
Zeit, durch das Christentum . . . . . . . . . . . . . 193 

Vierzehnte Vorlerong. Freiere Entw.iddung des Staats, seit 
dem Falle der -geistlichen Zentralgewalt, in den besonde-
ren Reichen der Einen christlichen Völkerrepublik: garan-
tiert durch die notwendige Sorge jedes einzelnen Staates 
für seine Selbsterhaltung innerhalb des sich immerfort 
bekämpfenden Ganzen. Gleichstellung aller, in Anseh-
nung der Rechte. Das Bestreben des Staats den Bürger 
ganz zu seinem Werkzeuge zu machen, möge der poli-
tische Grundzug des Zeitalters sein . . . . . . . . . . 206 



6 Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters 

Fünfzehnte Vorlesung. Der Charakter der allgemeinen und 
öffentlimen Sitte des Zeitalters . . . . . . . . . . . . 221 

Seenzehnte Vorlesung. Religiöser Charakter des Zeitalters 235 
Siebzehnte Vorle81lng. Smlußrede, über den eigentlimen 

Zweck; und möglimen Erfolg dieser Vorlesungen .... 248 



ERSTE VORLESUNG 

Ehrwürdige Versammlung! 

Wir heben hiermit an eine Reihe von Betramtungen, 
welme jedom im Grunde nur einen einzigen, durm sim 
selbst eine organisme Einheit ausmachenden Gedanken 
ausdrüd:en. Könnte im diesen Einen Gedanken in der-
selben Klarheit, mit der er mir beiwohnen mußte, ehe 
im an das Unternehmen ging, und mit welmer er mim 
leiten muß bei jedem einzelnen Worte, das ich sagen werde, 
auch Ihnen sogleim mitteilen; so würde von dem ersten 
Schritte an, das vollkommenste Limt sich verbreiten über 
den ganzen Weg, den wir miteinander zu machen haben. 
Aber, ich bin genötigt, diesen Einen Gedanken vor Ihren 
Augen erst allmählich aus allen seinen Teilen aufzubauen, 
und aus allen seinen bedingenden Ingredienzien herauszu-
läutern: dies ist die notwendige Beschränkung, welche jed-
wede Mitteilung drückt; und durch dieses ihr Grundgesetz 
allein, wird zu einer Reihe von Gedanken und Betrachtun-
gen ausgedehnt und zerspalten, was an sim nur ein einziger 
Gedanke gewesen wäre. 

Da dieses sim also verhält, so muß im, zumal weil hier 
nicht alte bekannte Samen nur wiederholt, sondern neue An-
sichten der Dinge gegeben werden sollen, voraussetzen, 
und darauf rechnen, daß es Sie nimt befremde, wenn im 
Anfange nichts diejenige Klarheit hat, die es nam dem 
Grundgesetze aller Mitteilung erst durm das namfolgende 
erhalten kann: und im muß Sie ersumen, die vollkommene 
Klarheit erst am Schlusse, und nachdem die 'Obersimt des 
Ganzen möglich geworden, zu erwarten. Daß jedoch jed-
weder Gedanke an seine Stelle zu stehen komme, und die-



8 Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters 

jenige Klarheit erhalte, die er an dieser ihm gebührenden 
Stelle erhalten kann, es versteht sich für diejenigen, die 
der deutschen Büchersprache mächtig, und fähig sind einem 
zusammenhängenden Vortrage zu folgen, ist die Pflicht 
eines jeden, der es unternimmt etwas vorzutragen, und ich 
werde mit ernster Mühe mich bestreben, diese Pflicht zu 
erfüllen. 

Lassen Sie uns joetzo, E. V., nach dieser ersten und einzi-
gen Vorerinnerung, ohne weiteren Aufhalt an unser Ge-
schäft gehen. 

Ein philosophisches Gemälde des gegenwärtigen Zeit-
alters ist es, was diese Vorträge versprechen. Philosophisch 
aber kann nur diejenige Ansicht genannt werden, welche 
ein vorliegendes Mannigfaltiges der Erfahrung auf die Ein-
heit des Einen gemeinschaftlichen Prinzips zurückführt, 
und wiederum aus dieser Einheit jedes Mannigfaltige er-
schöpfend erklärt, und ableitet. - Der bloße Empiriker, 
falls er an eine Beschreibung des Zeitalters ginge, würde 
manche auffallende Phänomene desselben, so wie sie sich 
ihm in der zufälligen Beobachtung darböten, auffassen, und 
herzählen, ohne je sicher sein zu können, daß er sie alle 
erfaßt hätte, und ohne je einen andern Zusammenhang 
derselben angeben zu können, als den, daß sie nun eben in 
Einer und derselben Zeit beisammen seien. Der Philosoph, 
der sich die Aufgabe einer solchen Beschreibung setzte, 
würde unabhängig von aller Erfahrung einen Begriff des 
Zeitalters, der als Begriff in gar keiner Erfahrung vorkom-
men kann, aufsuchen, und die Weisen, wie dieser Begriff 
in der Erfahrung eintritt, als die notwendigen Phänomene 
dieses Zeitalters darlegen, und er würde in dieser Dar-
legung die Phänomene begreiflich erschöpft, und sie in der 
Notwendigkeit ihres Zusammenhanges untereinander ver-
mittelst ihres gemeinsamen Grundbegriffs abgeleitet haben. 
Jener wäre der Chronikenmacher des Zeitalters, dieser erst 
hätte einen Historiographen desselben möglich gemacht. 

Zuvörderst: Hat der Philosoph die in der Erfahrung 
möglichen Phänomene aus der Einheit seines vorausgesetz-
ten Begriffs abzuleiten, so ist klar, daß er zu seinem Ge-
schäfte durchaus keiner Erfahrung bedürfe, und daß er bloß 



Erste Vorlesung 9 

als Philosoph, und innerhalb seiner Grenzen streng sim 
haltend, ohne Rücksicht auf irgendeine Erfahrung und 
schlemthin a priori, wie sie dies mit dem Kunstausdrucke 
benennen, sein Geschäft treibe, und in Beziehung auf unse-
ren Gegenstand, die gesamte Zeit, und alle möglimen 
Epochen derselben a priori müsse beschreiben können. Ganz 
eine andere Frage aber ist es, ob nun insbesondere die Ge-
genwart durm diejenigen Phänomene, welche aus dem auf-
gestellten Grundbegriffe fließen, charakterisiert werde, und 
ob somit das vom Redner geschilderte Zeitalter das gegen-
wärtige sei, falls er aum dieses behaupten sollte, wie Wir 
z. B. das behaupten werden. Hierüber hat ein jeder bei sich 
selber die Erfahrungen seines Lebens zu befragen, und sie 
mit der Geschimte der Vergangenheit, sowie mit seinen 
Ahndungen von der Zukunft zu vergleichen: indem an die-
ser Stelle das Geschäft des Philosophen zu Ende ist, und 
das des Welt- und Menschenbeobachters seinen Anfang 
nimmt. Wir unseres Ortes gedenken hier nichts weiter zu 
sein, denn Philosophen, und haben uns zu niChts anderem 
verbunden: die letztere Beurteilung wird daher, sobald wir 
zur Stelle sein werden, ganz Ihnen anheimfallen. Jetzt blei-
ben wir bei unserem Vorhaben, unsere Grundaufgabe erst 
recht festzusetzen und zu bestimmen. 

Sodann: Jede einzelne Epoche der gesamten Zeit, deren 
wir soeben erwähnten, ist Grundbegriff eines besonderen 
Zeitalters. Diese Epochen aber und Grundbegriffe der ver-
smiedeneo Zeitalter können nur neben- und durcheinander, 
vermittelst ihres Zusammenhanges zu der gesamten Zeit, 
gründlich verstanden werden. Es ist daher klar, daß der 
Philosoph, um auch nur ein einziges Zeitalter, und, falls er 
will, das seinige, richtig zu charakterisieren, die gesamte 
Zeit, und alle ihre möglichen Epochen schlechthin a priori 
verstanden, und innigst durchdrungen haben müsse. 

Dieses Verstehen der gesamten Zeit setzt, so wie alles 
philosophische Verstehen, wiederum einen Einheitsbegriff 
dieser Zeit voraus, einen Begriff einer vorher bestimmten, 
obschon allmählich sich entwickelnden Erfüllung dieser Zeit, 
in welcher jedes folgende Glied bedingt sei durch sein vor-
hergehendes; oder, um dies kürzer und auf die gewöhnliche 



10 Grundzüge des .gegenwärtigen Zeitalters 

Weise auszudrücken: es setzt voraus einen Weltplan, der in 
seiner Einheit sich klärlich begreifen, und aus welchem die 
Hauptepochen des menschlichen Erdenlebens sich vollstän-
dig ableiten, und in ihrem Ursprunge sowie in ihrem Zu-
sammenhange untereinander sich deutlich einsehen lassen. 
Der erstere, jener Weltplan, ist der Einheitsbegriff des ge-
samten, menschlichen Erdenlebens; die letzteren, die Haupt-
epochen dieses Lebens, sind die eben erwähnten Einheits-
begriffe jedes besonderen Zeitalters, aus denen wiederum 
desselben Phänomene abzuleiten sind. 

Wir haben folgendes: Zuvörderst einen Einheitsbegriff 
des gesamten Lebens, der sich spaltet in verschiedene 
Epochen, die nur neben- und durcheinander begreiflich 
sind; sodann jede dieser besonderen Epochen ist wiederum 
Einheitsbegriff eines besonderen Zeitalters, und erscheint 
in mannigfaltigen Phänomenen. 

Erdenleben der Menschheit gilt uns hier für das gesamte 
Eine Leben, und die irdische Zeit für die gesamte Zeit; 
dies ist die Grenze, in welche die beabsichtigte Popularität 
unseres Vortrages uns einschränkt; indem von dem Über-
irdischen und Ewigen sich nicht gründlich reden läßt, und 
zugleich populär. Hier, sage ich, in diesen Vorträgen, gilt 
sie uns dafür; denn an sich und für den höheren Auf-
schwung der Spekulation ist das menschliche Erdenleben, 
und die irdische Zeit selbst nur eine notwendige Epoche 
der Einen Zeit, und des Einen ewigen Lebens, und dieses 
Erdenleben samt seinen Nebengliedern, läßt sich aus dem 
schon hienieden vollkommen möglichen Einheitsbegriffe des 
ewigen Lebens ableiten. Bloß unsere dermalen freiwillige 
Beschränkung verbietet uns, diese streng erweisende Ablei-
tung zu unternehmen, und verstattet uns nur den Einheits-
begriff des Erdenlebens deutlich anzugeben, mit der An-
mutung an jeden Zuhörer, diesen Begriff an seinem eigenen 
Wahrheitsgefühle zu erproben, und ihn richtig zu finden, 
falls er es vermag. Erdenleben der Menscilheit haben wir 
gesagt, und Epochen dieses Erdenlebens der Menschheit. 
Wir reden hier nur vom Fortschreiten des Lebens der Gat-
tung, keineswegs dem der Individuen, welches letztere 
durch alle diese Vorträge hindurch an seinen Ort gestellt 



Erste Vorlesung 11 

bleibt, - und im ersume, daß Sie diesen Gesimtspunkt 
sim nie versmwinden lassen. 

Der Begriff eines Weltplans also wird unserer Unter-
sumung vorausgesetzt, den im, aus dem angegebenen 
Grunde hier keineswegs abzuleiten, sondern nur anzuzei-
gen habe. Im sage daher, -und lege damit den Grund-
stein des aufzuführenden Gebäudes - im sage: der 
Zweck des Erdenlebens der Mensmheit ist der, daß sie in 
demselben alle ihre Verhältnisse mit Freiheit nach der Ver-
nunft einrichte. 

Mit Freiheit habe im gesagt, ihre eigene, der Mensm-
heit Freiheit, diese Mensmheit als Gattung genommen; und 
diese Freiheit ist die erste Nebenbestimmung unseres auf-
gestellten Hauptbegriffs, aus der im zu folgern gedenke, 
indes im die übrigen Nebenbestimmungen, welche wohl 
ebenfalls einer Erklärung bedürfen möchten, den folgenden 
Vorträgen überlasse. Diese Freiheit soll in dem Gesamt-
bewußtsein der Gattung ersmeinen, und eintreten als ihre 
eigene Freiheit, als wahre wirklime Tat, und als Erzeugnis 
der Gattung in ihrem Leben, und hervorgehend aus ihrem 
Leben: daß sonam die Gattung, als überhaupt existierend, 
dieser ihr zuzusmreibenden Tat vorausgesetzt werden 
müßte. (Soll eine genannte Person etwas getan haben, so 
wird vorausgesetzt, daß sie vor der Tat, um den Entschluß 
zu fassen, und während der Tat, um ihn auszuführen, 
existiert habe; und jedermann dürfte wohl den Beweis der 
Nimtexistenz derselben zu der Zeit, zugleim für den Be-
weis des Nimtgetanhabens zu derselben Zeit, gelten lassen. 
Gleimermaßen - soll die Mensmheit, als Gattung, etwas 
getan haben, und erscheinen, als es getanhabend, so muß 
dieser Tat notwendig die Existenz der Gattung in einer Zeit, 
da sie es nom nimt getan hatte, vorausgesetzt werden.) 

Durm diese Bemerkung zerfällt zuvörderst, nam dem 
aufgestellten Grundbegriffe, das Erdenleben des Mensmen-
gesmlemts in zwei Hauptepomen und Zeitalter: die Eine, 
da die Gattung lebt, und ist, ohne nom mit Freiheit ihre 
Verhältnisse nam der Vernunft eingerimtet zu· haben; und 
die andere, da sie diese vernunftmäßige Einrimtung mit 
Freiheit zustande bringt. 



12 Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters 

Um unsere weitere Folgerung von der ersten Epoche an-
zuheben - daraus, daß die Gattung noch nicht mit freier 
Tat ihre Verhältnisse nach der Vernunft eingerichtet, folgt 
nicht, daß diese Verhältnisse überhaupt sich nicht nach ihr 
richten, und es soll darum durch dlis erstere keineswegs das 
letztere zugleich mitgesagt sein. Es wäre ja möglich, daß 
die Vernunft durch sich selber, und ihre eigene Kraft, ohne 
alles Zutun der menschlichen Freiheit, die Verhältnisse der 
Menschheit bestimmte und ordnete. Und so verhält es sich 
denn wirklich. Die Vernunft ist das Grundgesetz des Lebens 
einer Menschheit, so wie alles geistigen Lebens; und auf 
diese, und keine andere Weise soll in diesen Vorträgen 
das Wort Vernunft genommen werden. Ohne die Wirksam-
keit dieses Gesetzes kann ein Menschengeschlecht gar nicht 
zum Dasein kommen, oder, wenn es dazu kommen könnte, 
es kann ohne diese Wirksamkeit keinen Augenblick im Da-
sein bestehen. Demnach, wo, wie in der ersten Epoche, die 
Vernunft noch nicht vermittelst der Freiheit wirksam sein 
kann, ist sie als Naturgesetz und Naturkraft wirksam; doch 
also, daß sie im Bewußtsein, nur ohne Einsicht der Gründe, 
somit in dem dunklen Gefühle (denn also nennen wir das 
Bewußtsein ohne Einsicht der Gründe,) eintrete und sich 
wirksam erzeige. 

Kurz, und auf die gewöhnliche Weise dieses ausgedrückt: 
die Vernunft wirkt als dunkler Instinkt, wo sie nicht durch 
die Freiheit wirken kann. So wirkt sie in der ersten Haupt-
epoche des Erdenlebens der menschlichen Gattung; und 
hierdurch wäre denn diese erste Epoche näher charakteri-
siert und genauer bestimmt. 

Durch diese genauere Bestimmung der ersten Epoche ist, 
vermittelst des Gegensatzes, zugleich auch die zweite 
Hauptepoche des Erdenlebens näher bestimmt. Der Instinkt 
ist blind, ein Bewußtsein, ohne Einsicht der Gründe. Die 
Freiheit, als der Gegensatz des Instinktes, ist daher sehend, 
und sich deutlich bewußt der Gründe ihres Verfahrens. 
Aber der Gesamtgrund dieses Verfahrens der Freiheit ist 
die Vernunft; der Vernunft sonach ist sie sich bewußt, deren 
der Instinkt sich nicht bewußt war. Demnach tritt zwischen 
beides, die Vernunfherrschaft durch den bloßen Instinkt, 



Erste Vorlesung 13 

und die Herrschaft derselben Vernunft durch die Freiheit, 
noch ein uns bis jetzt neues Mitglied ein, das Bewußtsein 
oder die Wissenschaft der Vernunft. 

Aber weiter: der Instinkt, als blinder Trieb, schließt die 
Wissenschaft aus; darum setzt die Erzeugung der Wissen-
schaft die Befreiung von des Instinkts dringendem Ein-
flusse, als schon geschehen voraus, und es tritt zwischen die 
Herrschaft des Vernunftinstinkts und die Vernunftwissen-
schaft, abermals ein drittes Glied in die Mitte: die Befrei-
ung vom Vernunftinstinkte. 

Aber wie könnte doch die Menschheit von dem Gesetze 
ihres Lebens, welches mit geliebter und verborgener Ge-
walt sie beherrscht, vom Vernunftinstinkte sich befreien auch 
nur wollen; oder wie könnte im menschlichen Leben die 
Eine Vernunft, welche im Instinkte spricht, und die im 
Triebe, sich von ihm zu befreien, gleichfalls tätig ist, mit 
sich selber in Streit und Zwiespalt geraten? Offenbar nicht 
unmittelbar; es müßte daher abermals ein neues Mittel-
glied eintreten zwischen die Herrschaft des Vernunftin-
stinkts, und den Trieb, sich von ihm zu befreien. Dieses 
Mittelglied ergibt sich also: die Resultate des Vernunftin-
stinkts werden von den kräftigeren Individuen der Gattung, 
in denen eben darum dieser Instinkt sich am lautesten 
und ausgedehntesten ausspricht, aus der so natürlichen, 
als voreilenden Begierde, die ganze Gattung zu sich zu er-
heben, oder vielmehr sich selber als Gattung aufzustellen, 
zu einer äußerlich gebietenden Autorität gemacht, und mit 
Zwangsmitteln aufrechterhalten; und nun erwacht bei den 
übrigen die Vernunft zuvörderst in ihrer Form, als Trieb 
der persönlichen Freiheit, welcher nie gegen den sanften 
Zwang des eigenen Instinkts, den er liebt, wohl aber gegen 
das Aufdringen eines fremden Instinkts, der in sein Recht 
eingreift, sich auflehnt; und zerbricht bei diesem Erwachen 
die Fessel, nicht des Vernunftinstinkts an sich, sondern des zu 
einer äußeren Zwangsanstalt verarbeiteten Vernunftinstinkts 
fremder Individuen. Und1so ist die Verwandlung des individu-
ellen VernunftinsHnkts in eine zwingende Autorität, das Mit-
telglied, welches zwischen die Herrschaft des V ernunftinstinkts, 
und die Befreiung von dieser Herrschaft, in die Mitte tritt. 



14 Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters 

Und um endlim diese Aufzählung der notwendigen Glie-
der und Epomen des Erdenlebens unserer Gattung zu voll-
enden:- Durm die Befreiung vom Vernunftinstinkte wird 
die Wissensmaft der Vernunft möglim, haben wir oben ge-
sagt. Nam den Regeln dieser Wissensmaft sollen nun durm 
die freie Tat der Gattung alle ihre Verhältnisse eingerim-
tet werden. Aber es ist klar, daß zur Ausführung dieser 
Aufgabe die Kenntnis der Regel, welme allein dom nur 
durm die Wissensmaft gegeben werden kann, nimt hin-
reime, sondern daß es dazu nom einer eigenen Wissen-
smaft des Handelns, die nur durm Übung zur Fertigkeit 
sim bildet, mit Einem Worte, daß es dazu nom der Kunst 
bedürfe. Diese Kunst, die gesamten Verhältnisse der 
Mens<hheit nam der vorher wissensmaftlim aufgefaßten 
Vernunft einzurimten (denn in diesem höheren Sinne wer-
den wir uns hier immer des Wortes Kunst, wenn wir es 
ohne Beisatz ausspremen, bedienen), - diese Kunst wäre 
nun vollständig auf alle Verhältnisse der Menschheit anzu-
wenden und durmzuführen, so lange bis die Gattung als 
ein vollendeter Abdruck ihres ewigen Urbildes in der Ver-
nunft dastä'lde, und sodann wäre der Zweck des Erden-
lebens erreimt, das Ende desselben ers<hienen, und die 
Mensmheit beträte die höheren Sphären der Ewigkeit. 

Wir haben soeben, E. V., das gesamte Erdenleben durm 
seinen Endzweck begriffen, - eingesehen, warum unser 
Gesmlemt überhaupt in dieser Sphäre sein Dasein begin-
nen sollte, und so das gesamte dermalige Leben der Gat-
tung bes<hrieben; und dieses eben wollten wir, und es war 
unsere nämste Aufgabe. Es gibt, zufolge dieser Ausein-
andersetzung, fünf Grundepomen des Erdenlebens; deren 
jede, da sie dom immer von Individuen ausgehen, aber, 
um Epome im Leben der Gattung zu sein, allmählim alle 
ergreifen und durrodringen muß, eine geraume Zeit 
dauern, und so das Ganze zu sim smeinbar dur<hkreuzen-
den, und zum Teil nebenander fortlaufenden Zeitaltern, 
ausdehnen wird. 1. Die Epome der unbedingten Herr-
smaft der Vernunft durm den Instinkt: der Stand der Un-
smuld des Mensmengesmlemts. 2. Die Epome, da der 
Vernunftinstinkt in eine äußerlim zwingende Autorität 



Erste Vorlesung 15 

verwandelt ist: das Zeitalter positiver Lehr- und Lebens-
systeme, die nirgends zurückgehen bis auf die letzten 
Gründe, und deswegen nicht zu überzeugen vermögen, da-
gegen aber zu zwingen begehren, und blinden Glauben, 
und unbedingten Gehorsam fordern: der Stand der an-
hebenden Sünde. 3. Die Epoche der Befreiung, unmittelbar 
von der gebietenden Autorität, mittelbar von der Botmäßig-
keit des Vernunftinstinkts und der Vernunft überhaupt in 
jeglicher Gestalt: das Zeitalter der absoluten Gleichgültig-
keit gegen alle Wahrheit, und der völligen Ungebunden-
heit ohne einigen Leitfaden: der Stand der vollendeten 
Sündhaftigkeit. 4. Die Epoche der Vernunftwissenschaft: 
das Zeitalter, wo die Wahrheit als das Höchste anerkannt, 
und am höchsten geliebt wird: der Stand der anhebenden 
Rechtfertigung. 5. Die Epoche der Vernunftkunst: das 
Zeitalter, da die Menschheit mit sicherer, und unfehlbarer 
Hand sich .selber zum getroffenen Abdrucke der Vernunft 
aufbauet: der Stand der vollendeten Rechtfertigung und 
Heiligung. -Der gesamte Weg aber, den zufolge dieser 
Aufzählung die Menschheit hienieden macht, ist nichts ande-
res, als ein Zurückgehen zu dem Punkte, auf welchem sie 
gleich anfangs stand, und beabsichtigt nichts, als die Rück-
kehr zu seinem Ursprunge. Nur soll die Menschheit diesen 
Weg auf ihren eigenen Füßen gehen; mit eigener Kraft soll 
sie sich wieder zu dem machen, was sie ohne alles ihr Zu-
tun gewesen; und darum mußte sie aufhören es zu sein. 
Könnte sie nicht selber sich machen zu sich selber, so wäre 
sie eben kein lebendiges Leben; und es wäre sodann über-
haupt kein Leben wirklich geworden, sondern alles in 
totem, unbeweglichen und starren Sein verharret. - Im Pa-
radiese, - daß ich eines bekannten Bildes mich bediene -
im Paradiese des Rechttuns und Rechtseins ohne Wissen, 
Mühe und Kunst, erwacht die Menschheit zum Leben. 
Kaum hat sie Mut gewonnen, eigenes Leben zu wagen, so 
kommt der Engel mit dem feurigen Schwerte des Zwanges 
zum Rechtsein, und treibt sie aus dem Sitze ihrer Unschuld 
und ihres Friedens. Unstet und flüchtig durchirrt sie nun 
die leere Wüste, kaum sich getrauend, den Fuß irgendwo 
festzusetzen, in Angst, daß jeder Boden unter ihrem Fuß-



16 Grundzüge des .gegenwärtigen Zeitalters 

tritte versinke. Kühner geworden durch die Not, baut sie 
sich endlich dürftig an, und reutet im Schweiße ihres An-
gesichts die Dornen und Disteln der Verwilderung aus dem 
Boden, um die geliebte Frucht des Erkenntnisses zu er-
ziehen. Vom Genusse derselben werden ihr die Augen auf-
getan, und die Hände stark, und sie erbauet sich selber ihr 
Paradies nach dem Vorbilde des verlorenen; der Baum des 
Lebens erwächst ihr, sie strecl<t aus ihre Hand nach der 
Frucht, und ißt, und lebet in Ewigkeit. 

Dies, E. V., ist die für unseren Zweck hinreichende Schil-
derung des Erdenlebens im ganzen, und in allen seinen ein-
zelnen Epochen. - So gewiß das uns gegenwärtige Zeit-
alter ein Teil des Erdenlebens ist, was wohl keiner bezwei-
feln wird; so gewiß ferner keine anderen Teile dieses Le-
bens möglich sind, als die angegebenen fünf, wie ich dieses 
erwiesen habe: so gewiß steht unser Zeitalter in einem 
der angegebenen Punkte. In welchem nun unter den fün-
fen, wird meine Sache sein, nach meiner Weltkenntnis und 
Weltbeobachtung anzuzeigen, und die notwendigen Phäno-
mene des aufgestellten Prinzips zu entwickeln; und die 
Ihrige sich zu erinnern, und um sich zu blicken, ob Ihnen 
nicht diese Phänomene Ihr ganzes Leben hindurch innerlich 
und äußerlich aufgestoßen sind, und noch aufstoßen; und 
dieses ist das Geschäft unserer künftigen Vorträge. 

Das gegenwärtige Zeitalter im Ganzen, meine ich; denn 
da oben bemerkt worden, daß gar füglieh ihrem geistigen 
Prinzip nach, verschiedene Zeitalter in einer und derselben 
chronologischen Zeit in mehreren Individuen sich durch-
kreuzen, und nebeneinander fortfließen können: so läßt sich 
erwarten, daß dasselbe auch in unserem Zeitalter der Fall 
sein möge, daß daher unsere, das apriorische Prinzip auf 
die Gegenwart anwendende Welt- und Menschenbeobach-
tung nicht gerade alle dermalen lebenden Individuen, son-
dern nur diejenigen betreffen möge, die da wirklich Pro-
dukte ihrer Zeit sind, und in denen diese Zeit sich am 
klarsten ausspricht. Es kann einer hinter seinem Zeitalter 
zurück sein, weil er während seiner Bildung nie mit einer 
sattsamen Masse der allgemeinen Individualität in Berüh-
rung gekommen, der enge Zirkel aber, in welchem er sich 



Erste Vorlesung 17 

gebildet, noch ein Überrest der alten Zeit ist. Es kann ein 
anderer seinem Zeitalter vorgeeilt sein, und in seiner Brust 
schon den Anfang der neuen Zeit tragen, indes rund um 
ihn her die für ihn alte, in der Wahrheit aber wirkliche, 
dermalige, und gegenwärtige herrscht. Die Wissenschaft 
endlich setzt über alle Zeit, und alle Zeitalter hinweg, in-
dem sie die' Eine sich selber gleiche Zeit als den höheren 
Grund aller Zeitalter erfaßt, und ihrer freien Betrachtung 
unterwirft. Von allen dreien ist, in der Schilderung irgend-
einer gegenwärtigen Zeit, nicht die Rede. 

Es ist nunmehr die Aufgabe unserer gesamten Vorträge 
in diesem Winter, und in diesen Stunden, genau bestimmt, 
und, wie es mir scheint, klar ausgedrückt und angekündigt; 
und dies war der Zweck unserer heutigen Rede. Bloß über 
die äußere Form dieser Vorträge erlauben Sie mir noch 
einige Worte. 

Wie auch immer unser Urteil über das Zeitalter ausfal-
len möge, und in welcher Epoche wir auch dasselbe zu 
stellen uns gedrungen fühlen möchten, so erwarten Sie doch 
hier weder den Ton der Klage, noch den der Satire, zumal 
der persönlichen. Nicht den der Klage: das 'ist eben die 
süßeste Belohnung der philosophischen Betrachtung, daß, 
da sie alles in seinem Zusammenhange ansieht, und nichts 
vereinzelt erblickt, sie alles notwendig, und darum gut fin-
det, und das was da ist, sich gefallen läßt, so wie es ist, 
weil es, um des höheren Zweckes willen, sein soll. Auch ist 
es unmännlich, mit Klagen über das vorhandene Übel eine 
Zeit zu verlieren, die man weiser anwendete, um, soviel in 
unseren Kräften steht, das Gute und Schöne zu schaffen. 
Nicht den der Satire: ein Gebrechen, das die ganze Gattung 
trifft, ist kein Gegenstand des Spottes eines Individuums, 
das zu dieser Gattung gehört, und welches, wie es sich auch 
stellen möge, doch einmal auch durch dieses Gebrechen hin-
durch gemußt hat. Individuen aber verschwinden nun vol-
lends vor dem Blicke des Philosophen, und fallen ihm alle 
zusammen in die Eine große Gemeine. Seine Charakteristik 
faßt jedes Ding in einer Schärfe und Konsequenz auf, zu 
der es das ewige Schwanken in der Wirklichkeit nie kom-
men läßt; sie trifft darum keine Person, und, nie herabfal-



18 Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters 

lend bis zum Porträt, bleibt sie in der Sphäre des ideali-
sierten Gemäldes. über den Nutzen von Betrachtungen die-
ser Art wird es schicklicher sein, Sie selber, besonders so-
dann, wenn Sie einen beträchtlichen Teil davon schon hin-
ter sich haben werden, urteilen zu lassen, als Ihnen im vor-
aus vieles darüber zu preisen. Niemand ist entfernter, als 
der Philosoph, von dem Wahne, daß durch seine Bestre-
bungen das Zeitalter sehr merklich fortrücken werde. Jeder, 
dem es Gott verlieh, soll freilich alle seine Kräfte für die-
sen Zweck anstrengen, sei es auch nur um sein selbst willen, 
und damit er im Zeitenflusse denjenigen Platz behaupte, 
der ihm angewiesen ist. Übrigens geht die Zeit ihren festen, 
ihr von Ewigkeit her bestimmten Tritt, und es läßt in ihr 
durch einzelne Kraft sich nichts übereilen, oder erzwingen. 
Nur die Vereinigung aller, und besonders der inwohnende 
ewige Geist der Zeiten und der Welten vermag zu fördern. 

Was meine gegenwärtigen Bestrebungen betrifft, so wird 
es mir ein schmeichelhafter Lohn sein, wenn ein gebildetes 
und verständiges Publikum sich während einiger Stunden 
dieses halben Jahres auf eine anständige und seiner wür-
dige Weise unterhalten, und so lange in eine über die Ge-
schäfte so wie Erholungen des gewöhnlichen Lebens er-
hebende, freiere und reinere Stimmung, und in einen 
geistigeren Äther sich hineinversetzt finden sollte. Dürfte 
es sich zumal zutragen, daß in irgendein junges kräftiges 
Gemüt ein Funken fiele zu fortdauerndem Leben, der aus 
meinen vielleicht schwachen Gedanken bessere und voll-
kommenere entwickelte, und die rüstige Entschließung, sie 
zu realisieren, anzündete, so würde mein Lohn vollkommen 
sein. 

In diesem Geiste, E. V., habe ich es über mich vermocht, 
Sie auf Vorträge, wie der gegenwärtige, einzuladen; in die-
sem Geiste beurlaube ich mich jetzt von Ihnen, um es Ihrer 
eigenen Überlegung zu überlassen, ob Sie noch ferner ge-
meinschaftlich mit mir zu denken begehren. 




