JOHANN GOTTLIEB FICHTE

Die Grundziige
des gegenwirtigen Zeitalters

Mit einer Einleitung von
ALWIN DIEMER

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 247

1908  Erste Auflage innerhalb der Ausgabe »Johann Gottlieb Fichtes
Werke« (6 Binder), spter als Band 130b. Herausgegeben von
Fritz Medicus.

1922 Zweite Auflage. Herausgegeben von Fritz Medicus.

1956  Neudruck als Band 247 auf der Grundlage der Ausgabe von 1922;
jedoch mit der Interpunktion der Erstausgabe von 1806.
Mit einer Einleitung und einem Sachregister von Alwin Diemer.

1978  Vierte, anhand der Erstausgabe von 1806 durchgesehene Auflage.
Mit einer Einleitung von Alwin Diemer, einem Sachregister und
mit Bibliographischen Hinweisen zu Fichtes Geschichtsphilo-
sophie von Erich Fuchs.

Vorliegende Ausgabe: Im Digitaldruck »on demand« hergestelltes, inhalt-
lich mit der Ausgabe von 1978 identisches Exemplar. Wir bitten um Ver-
stdndnis fiir unvermeidliche Abweichungen in der Ausstattung, die der
Einzelfertigung geschuldet sind. Weitere Informationen unter:
www.meiner.de/bod

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation

in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische
Daten sind im Internet {iber <http://portal.dnb.de> abrufbar.

ISBN 978-3-7873-0448-6

ISBN eBook: 978-3-7873-2604-4

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 1978. Alle Rechte vorbehalten.
Dies gilt auch fiir Vervielfiltigungen, Ubertragungen, Mikroverfilmungen
und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen,
soweit es nicht §§ 53 und 54 URG ausdriicklich gestatten. Gesamtherstel-
lung: BoD, Norderstedt. Gedruckt auf alterungsbestindigem Werkdruck-
papier, hergestellt aus 100% chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in
Germany. www.meiner.de



INHALT
Einleitung. Von Alwin Diemer ..................

Die Grundziige des gegenwirtigen Zeitalters. Dargestellt
von Johann Gottlieb Fichte, in Vorlesungen, gehalten
zu Berlin, im Jahre 1804—5 (Titelblatt der Ausgabe
von1806) ... ...t e e
Vorrede ... ..ot
Inhaltsanzeige .............. ... . .. .. ...
Erste Vorlesung .......... ... oot
Zweite Vorlesung ............ ... it
Dritte Vorlesung . .............. ... vt
Vierte Vorlesung ............ ... ... vun.
Fiinfte Vorlesung ........... ... i,
Sechste Vorlesung .............. .. ivine....
Siebente Vorlesung ................ ...t
AchteVorlesung ............. ...,
Neunte Vorlesung ..........coiiniiinniinnn..
Zehnte Vorlesung ........... ... . ... ...
Elfte Vorlesung ............. ... .. .. ...,
Zwolfte Vorlesung ...,
Dreizehnte Vorlesung .......................
Vierzehnte Vorlesung . ......................
Finfzehnte Vorlesung .......................
Sechzehnte Vorlesung .................... ...
Siebzehnte Vorlesung ............... .. .. ...,

Sachregister. Von Erich Fuchs ..................
Bibliographische Hinweise zu Fichtes Geschichtsphilo-

sophie. VonErich Fuchs .......... ... ... ...
Vergleichende Seiteniibersicht .. ................



EINLEITUNG

Selten wohl gab es einen Philosophen, dem Leben und
Lehre, theoretisches Forschen und praktisches Gestalten-
wollen so sehr eine notwendige und innerliche Einheit be-
deutete wie Fichte. Philosophieren ist fiir ihn nicht einfach
nur grilbelndes Nachsinnen iiber die verschlungenen Pfade
der Wahrheit, wie es etwa noch bei Kant der Fall war, son-
dern fiir ihn bedeutet es Menschsein schlechthin, das auch
immer nach dulerer Gestaltung dringt. Unzihlig sind seine
diesbeziiglichen Auflerungen, angefangen von dem bekann-
ten Ausspruch: »Was fiir eine Philosophie man wihle, hingt
davon ab, was man fiir ein Mensch ist: denn ein philosophi-
sches System ist nicht ein toter Hausrat, den man ablegen
oder annehmen kénnte, wie es uns beliebte, sondern es ist
beseelt durch die Seele des Menschen, der es hat« bis zu
dem selbst bekennenden Satz: »Ich bin ein Priester der
Wahrheit«, gesprochen in einer der Vorlesungen, in denen
er immer wieder versucht, iiber das »Wesen« und die »Be-
stimmung« des Gelehrten, d. h. aber im letzten des Philo-
sophen selbst, Klarheit zu schaffen.

Diese Grundiiberzeugung erfordert notwendig, die Wahr-
heit nicht nur in der wissenschaftlichen, d. h. philosophisch-
systematischen Form an das gelehrte Publikum heranzu-
bringen, sei dies nun das Forum der Universitit oder das
der gelehrten Welt; vielmehr fiihlt sich Fichte immer wie-
der verpflichtet — und dies vor allem in den geschichtlich
bedeutsamen Entscheidungsstunden seiner Zeit —, auch in
»populdrer« Darstellung an die gesamte Gesellschaft und
die Sffentliche Welt heranzutreten. Es sind meist duf3ere
Anlisse, die zu derartigen Vorlesungen und Verdffent-
lichungen fiihren. Und wenn sich diese auch wihrend seines
ganzen Lebens finden, so sind es doch vor allem die schick-



VIII Grundziige des gegenwiirtigen Zeitalters

salsreichen Jahre um die Mitte des ersten Jahrzehnts des
19. Jahrhunderts, in denen sie sich besonders hiufen, ja wo
die eigentliche Philosophie Fichtes fast nur in populirer
Form in Erscheinung tritt. Diese Schriftengruppe hat ihre
Ouverture in der »Bestimmung des Menschen« (1800) und
findet ihre eigentliche zusammenfassende Gesamtdarstel-
lung in ihrem »Gipfel und hellsten Lichtpunkt«, der »An-
weisung zum seligen Leben, oder auch Religionslehre«
(1806). Ist gerade dieses Werk mehr oder fast ausschlie3-
lich auf das »Metaphysische« gerichtet, so wendet sich
Fichte in zwei anderen Vorlesungsreihen mehr dem »Histo-
rischen« selbst zu, zunichst in den »Grundziigen des gegen-
wirtigen Zeitalters« (1804/5), wo er versucht »ein philoso-
phisches Gemilde des gegenwiirtigen Zeitalters« zu geben,
und schlieBlich in deren Fortsetzung, die vor allem durch
das duBere Zeitgeschehen bestimmt sind, den »Reden an
die deutsche Nation« (1807/8). Eine besondere Vorlesung
»Uber das Wesen des Gelehrten« (1805) gibt auch in dieser
Zeit wieder Rechenschaft {iber das Philosophieren selbst.

Wenn nun hierbei immer wieder von populdrer Darstel-
lung gesprochen wird, so muf3 diese im echten Fichteschen
Sinne verstanden werden. Keineswegs besteht ihre Aufgabe
darin, die »abstrakte« Philosophie so mundgerecht zu
machen, daB sie auch der »gesunde Menschenverstand« sich
einverleiben und verdauen konne. Das hatten z. B. C. L.
Reinholds »Briefe iiber die Kantische Philosophie« gewollt.
Demgegeniiber haben fiir Fichte die populdren Vorlesun-
gen und Schriften primir gerade keinen rein theoretischen,
sondern einen ausgesprochen praktischen Sinn. Ihre Auf-
gabe besteht darin, das Historische, d. h. das wirkliche zeit-
lich-geschichtliche Leben und Menschsein mit den Augen
des Metaphysikers, und das hei3t mit den Augen des gott-
lichen Lebens selbst zu sehen und zu beurteilen, um da-
durch den Menschen dieser Welt und Zeit wiederum die
Augen zu dffnen fiir das Ubersinnliche und Géttliche, den
absoluten Grund, von dem her und auf den hin sich alles
geschichtliche und menschliche Sein bestimmt.

Demgemil unterscheiden sich der wissenschaftliche und
der populdre Vortrag, wenn auch nicht im Gehalt, so doch



Einleitung IX

in der Weise der Darstellung grundsitzlich. Wihrend der
erste »die Wahrheit vor unseren Augen aus einer Welt voll
Irrtum werden und sich erzeugen« liBt, d. h. anders gesagt
die Wahrheit systematisch deduziert, ist dies beim popu-
liren Vortrag nicht der Fall: » Beweisen kann dieser Vortrag
nicht, wohl aber muB3 er verstanden werden«. Das bedeu-
tet, daB hierbei alle die philosophischen und spekulativen
Grundbegriffe und Grundsitze wie auch die methodischen
Grundprinzipien, auf denen er aufgebaut ist, nicht bewie-
sen, sondern immer schon als selbstverstindlich vorausge-
setzt werden.

Ein volles Verstindnis einer populiren Fichteschen Schrift,
wie sie die vorliegenden »Grundziige« sind, erfordert daher
als Einleitung notwendig einen kurzen Aufri8 eben dieser
Voraussetzungen. Fichtes Philosophieren sowohl in seinem
allgemeinen systematischen Grundgehalt wie auch in seiner
spezifischen Gestaltung im Gesamt seiner Entwicklung ist
getragen und bestimmt durch das Grundproblem der neu-
zeitlichen Philosophie, wie es vor allem in der Kantischen
Philosophie Gestalt gewonnen hatte: das Problem der Frei-
heit. Dieses hatte die bisherige Philosophie grundsitzlich
vor zwei Antinomien gestellt, die zwar gesehen wurden, zu
denen man auch Lésungen vorgebracht zu haben glaubte,
die aber nach Fichtes Meinung erst durch ihn ihre endgiil-
tige Auflésung und systematische Begriindung erfahren.
Von der ersten Antinomie war urspriinglich Kants Philoso-
phieren ausgegangen: Wie ist Freiheit méglich? Wie kann
der Mensch frei sein, wenn er zugleich unter den Gesetzen
der Notwendigkeit der Natur steht. Daraus ergab sich zu-
gleich die Frage nach dem Verhiltnis von Subjekt und Ob-
jekt, das durch die Natur dargestellt wird, die Frage nach
den »Bedingungen der Moglichkeit einer Erfahrung iiber-
haupt«. Kant hatte den alten Dualismus und Dogmatismus
iiberwunden, indem er die objektive Welt auf die Reihe
der Erscheinungen reduzierte. Dadurch war einmal die
Moglichkeit einer transcendentalen Begriindung der Erfah-
rung und damit der Konstitution einer Welt iiberhaupt auf-
gezeigt. Zum andern war dabei zugleich auch die Moglich-
keit der Freiheit begriindet: Freiheit ist An-sich-sein, alle



X Grundziige des gegenwiirtigen Zeitalters

Natur bzw. alle Naturgesetzlichkeit ist weiter nichts als Er-
scheinungsgesetzlichkeit, die wiederum durch die transcen-
dentale Struktur der Subjektivitit begriindet ist. Damit ist
Freiheit der absolute Grund.

Doch dabei waren eine Reihe von Fragen offen und
manche Begriffe zweideutig geblieben, allem voran der
dann so umstrittene Begriff des »Dinges an sich«, an dem
sich gerade das idealistische Denken so sehr entziindete.
Im Zusammenhang damit war auch die Frage nach der ein-
heitlichen Begriindung der Philosophie als System bzw. die
Frage der einheitlichen Deduktion des subjektiven, d.h. des
theoretischen und praktischen Vermdgens nicht klar ent-
schieden worden. Dies zeigt sich vor allem in der »Kritik
der Urteilskraft«, die — was meist tibersehen wird — den
eigentlichen Ubergang der kritischen Philosophie Kants zum
deutschen Idealismus darstellt. Wie jeder der groBen Philo-
sophen dieser Epoche sich ganz besonders mit dieser Schrift,
sei es kritisch, sei es positiv, auseinandersetzt, so beschiftigt
sich auch der junge Fichte ganz eingehend mit derselben
und schreibt auch einen kritischen Kommentar dazu.

Gerade hier taucht dann auch die zweite Antinomie auf,
die schon Kants Dialektik beunruhigte, die Gegensitzlich-
keit von Endlichkeit und Unendlichkeit: Wie kann ein indi-
viduelles, d. h. endliches Ich frei sein gegeniiber einem ab-
soluten Grund, wenn in diesem alles begriindet sein soll,
ja wie ist {iberhaupt ein Individuum als freie Einzelexistenz
moglich? Anders gewendet lautet diese Frage auch: wie ist
ein einheitlicher absoluter Grund moglich gegeniiber der
Vielfalt freier Einzelexistenzen?

Die Losung dieser beiden Antinomiengruppen: Freiheit
und Notwendigkeit und im Zusammenhang damit das Ver-
hiltnis von Subjekt und Objekt auf der einen und das Ver-
hiltnis von Endlichkeit und Unendlichkeit auf der anderen
Seite — das sind die zentralen Anliegen des deutschen
Idealismus. Fichte ist der erste, der diese Antinomien von
einem absoluten Prinzip her auflést und damit ein einheit-
liches System schafft. Dieses Prinzip findet er in der Ichheit
des Ich. Sie ist das oberste und absolute Prinzip, aus dem
sich der absolute Grundsatz: Ich = Ich, Ich bin Ich, ergibt.



Einleitung XI

Daraus wird dann mit innerer Notwendigkeit das ganze
System Schritt fiir Schritt deduziert und entwickelt und da-
mit erst eine Philosophie als Wissenschaft, was ja das
gleiche besagt, geschaffen — das ist zumindest die Uber-
zeugung von Fichte.

In kurzen Strichen sei diese Deduktion angezeigt: Ich
kann nicht Ich sein, wenn es sich nicht selbst als Ich setzt,
das Wissen des Ich um sich als Ich, also SelbstbewuBtsein
in diesem Sinne, ist die entscheidende Bestimmung des Ich.
SelbstbewuBtsein aber ist nur moglich als Riickwendung
auf sich selbst. Das aber besagt, da3 dem Wissen als Selbst-
bewuBtsein in der Reflexion eine absolute Titigkeit oder
eine Titigkeit ins Unendliche voraufgehen und zugrunde-
liegen muB}, die natiirlich als solche nie ins BewulBtsein
treten kann, vor allem BewuBtsein liegen muB3. Andererseits
aber muB aus der Bestimmung des Ich als Selbstbewuft-
sein notwendig ein Anderes, ein Nicht-Ich gefolgert wer-
den, an dem diese Titigkeit sich auf sich selbst re-flektiert.
Hier ist der kritische Punkt, an dem sich das natiirliche Be-
wuBtsein als gesunder Menschenverstand und das philoso-
phische SelbstbewuBtsein grundsiitzlich unterscheiden. Dem
ersten ist das Nicht-Ich immer nur als das Gegeniiber, das
Andere, die Natur gegeben; dem philosophischen Selbstbe-
wulltsein aber, das in der »intellektuellen Anschauung«
sich selbst in seiner unendlichen Titigkeit zuschaut, zeigt
sich das Andere nur als das Nicht-Ich, d. h. als die Selbst-
begrenzung der absoluten Titigkeit, die sich dadurch je-
weils als endliches Ich konkretisiert, »bestimmt«, wie es bei
Fichte heit. Diese Konstitution erweist sich zugleich als
die Selbstbestimmung des Ich als freies Ich, das es nur sein
kann im Gegensatz, oder besser gesagt, in der Gegen-
setzung der Notwendigkeit zur Freiheit. Ich kann nicht
sein ohne Nicht-Ich wie Freiheit nicht sein kann ohne Un-
freiheit, welches Verhiltnis aber nicht als absoluter Gegen-
satz gesehen werden darf — das ist immer nur die Sicht
der Endlichkeit — sondern als Identitit in der Nicht-
Identitit.

Das aber besagt zugleich, daB3 diese Setzung bzw. Gegen-
setzung kein stehendes Verhiltnis, sondern vielmehr ein



XII Grundziige des gegenwirtigen Zeitalters

dynamischer Prozef3 ist, der wiederum nichts anderes dar-
stellt als die Konkretisierung der absoluten Titigkeit. Da-
mit erweist sich zugleich, daBl diese nur mdéglich ist als
Selbstentfaltung des unendlichen Lebens in die unendliche
Mannigfaltigkeit der endlichen Individuen. So wird in der
Losung der ersten Antinomie von Freiheit und Notwen-
digkeit zugleich auch die zweite, der Gegensatz von End-
lichkeit und Unendlichkeit iiberwunden. Dieser wird vor
allem noch dadurch aufgehoben, daB3, wie das endliche Ich
Ich werden »soll«, dadurch zugleich das Unendliche Ich
wird, wodurch wiederum die Einheit des gesamten Prozes-
ses garantiert ist, der sich dann als Geschichte erweist.
Allerdings war diese Einheitslehre nicht von vornherein
bei Fichte entwidkelt worden, wenn sie sich auch als die
notwendige Folgerung daraus zeigen wird. Fichtes Philoso-
phieren war ausgegangen von der Kantischen, vor allem der
praktischen Philosophie Kants. Sie war so.sein eigen ge-
worden, dal} die wissenschaftliche Welt sein erstes, anonym
veriffentlichtes Werk »Versuch einer Kritik aller Offen-
barung« (1792) fiir die schon lange erwartete Kantische Re-
ligionsphilosophie ansah. Die Berichtigung dieser Annahme
stellte den bislang Unbekannten {iber Nacht in die erste
Reihe der philosophischen Zeitgenossen, und Fichte wurde
bald auf den philosophischen Lehrstuhl nach Jena berufen.
1794 erscheint auch das grundlegende Werk fiir eine neue
Philosophie: »Die Grundlage der gesamten Wissenschafts-
lehre«, die in ihrer formal-methodischen Struktur bestim-
mend bleibt fiir das ganze Fichtesche Philosophieren. Dabei
1aBt sich in der Inhaltlichkeit eine entscheidende Entwick-
lung feststellen: Fichtes Ansatz war zunichst weitgehend
von Kant her bestimmt: das Absolute muf3te notwendig
dem endlichen Ich als ein Transcendentes gegeniibergestellt
werden, das jenem im absoluten »Sollen« zur Gegebenheit
kommt. Natiirlich konnte dabei das Unendliche nie als ein
personlicher Gott verstanden werden, als absolutes Sollen
hat es kein »Sein«, wie es etwa das Nicht-Ich hat, es 138t
sich nur als »moralische Weltordnung« verstehen. Diese
Lehre, in einer geistig-religios gespannten Situation vor-
getragen, wie sie Ende der neunziger Jahre gerade in



Einleitung XIII

Jena gegeben war, mufite zum Vorwurf des Atheismus
fiihren.

Der von beiden Seiten mit wenig gegenseitigem Ver-
stindnis gefiihrte »Atheismusstreit« fiihrt 1799 zum Ab-
gang Fichtes, der schliefllich in Berlin eine neue Bleibe fin-
det. Damit beginnt auch eine neue Phase seines geistigen
Schaffens, die zum Teil durch den Verkehr mit den Ber-
liner Romantikern mitbestimmt ist. Nun weicht das Mora-
lische mehr und mehr dem Religiésen. Wihrend bislang
das Absolute im Sollen der Endlichkeit immer transcendent
geblieben war, wird jetzt das Endliche in das Unendliche
selbst einbezogen: es gibt nun kein Jenseits mehr, weder
im Sinne eines jenseitigen Gottes noch einer iiber das Grab
hinausreichenden (individuellen) Seligkeit des Menschen, son-
dern alles Jenseitige ist immer schon auch diesseitig. Das
sittlich-moralische Leben, dessen Fundamente bei Kant der
kategorische Imperativ und die Achtung waren, erweist sich
jetzt als eine Vorstufe des wahren und seligen Lebens, an
die Stelle der Forderung der Pflicht tritt nun das Leben
der Liebe.

Es ist interessant, wie sich diese Entwicklung auch ter-
minologisch bemerkbar macht: Leben, Seligkeit, Sein wer-
den nun synonym verwandt, wo dochz.B. im Atheismusstreit
Fichte dem Absoluten das Sein abgesprochen hatte, damals
nur deswegen, weil der Begriff des Seins nur fiir die Reali-
tit, wie sie vor allem durch die Natur reprisentiert wird,
gebraucht worden war. Jetzt aber erweist sich das Absolute
selbst als Leben und Sein.

Diese neue Lehre findet ihre ausfiihrliche und zusam-
menfassende Darstellung vor allem in der »Anweisung zum
seligen Leben«. Hier wird dann zugleich auch der Grund
gelegt fiir eine Geschichtsphilosophie, so wie es zuvor an-
gedeutet worden ist. Geschichte ist eben dieser Prozef3 des
Werdens des Absoluten selbst, sie ist als dessen Selbstent-
faltung zugleich die Riickkehr zu sich selbst. Die Entwick-
lung, wie sie als System deduktiv abgeleitet worden war,
ist als wirkliches Geschehen in Raum und Zeit eben die
Geschichte, sie ist einmal das Werden als Weg von der Un-
freiheit zur Freiheit und zugleich damit das Werden aus



XIv Grundziige des gegenwirtigen Zeitalters

der unendlichen Vielfalt freier Einzelexistenzen hin zum
immanenten Telos der absoluten Einheit des Unendlichen.
Der Sinn der Geschichte als »Weltenplan« 14t sich dann
auch so bestimmen:

»Der Zweck des Erdenlebens der Menschheit ist der, daf3
sie in demselben alle ihre Verhiltnisse mit Freiheit nach
der Vernunft einrichtet«.

Aus diesem Wesen der Geschichte als dem Weg von der
Unfreiheit zur Freiheit bestimmt sich dann auch notwendig
der Gang der Geschichte und damit die Einteilung ihrer
Epochen: sie gliedert sich zunichst in die beiden Haupt-
epochen, die der Unfreiheit und die der Freiheit. Diese
beiden Antithesen aber widersprechen sich absolut und
kénnen sich demgemif nicht einfach aneinanderreihen, da
sich Widersprechendes nicht miteinander verbinden liBt.
Es bedarf dazu vielmehr einer Vermittlung, die den Uber-
gang zwischen den beiden Antithesen erméglicht. In der
spekulativen Uberwindung der wie hier: im besonderen,
d.h. im geschichtlichen Bereich, so sonst iiberhaupt auf-
tretenden Antithesen besteht eine der groflen und gewal-
tigen Leistungen des deutschen Idealismus, der hierzu eine
eigene Methode entwickelt hat. Wihrend Kant in seiner
trancendentalen Dialektik die absoluten Antinomien einan-
der gegeniibergestellt und dabei die jeweilige Position
dann auch gerechtfertigt, d. h. also keine Synthesis dazu
gefunden hatte, ergibt sich fiir seine nichsten Nachfolger
die Aufgabe, diese Widerspriichlichkeiten in der Einheit
eines Systems zu vereinigen.

Fichte ist der erste, der diese Methode in ihrer wesent-
lichen Gedankenfithrung ausbildet, die dann als »dialek-
tische Methode« durch Hegel ihre bekannte Ausprigung
und Fixierung erfihrt. Dabei ist es interessant zu sehen,
wie sich in der jeweils verschiedenen Gestaltung und Durch-
filhrung der Methode immer auch die ganz besondere indi-
viduelle Charakterprigung der beiden Philosophen bekun-
det: Fichte setzt an den Anfang immer die absoluten Ge-
gensitze, die extremsten Antithesen: der These des Ich
steht die absolute Antithese des Nicht-Ich gegeniiber, ge-
nau so wie auch in der Geschichte der Unfreiheit die Frei-



Einleitung Xv

heit bzw. umgekehrt der Freiheit die Unfreiheit. Das »Ge-
schift der Wissenschaftslehre« — wie er selbst in der
»Grundlage der Wissenschaftslehre« (1794) seine Methode
charakterisiert — besteht dann darin, immer wieder »Mit-
telglieder zwischen die Entgegengesetzten einzuschiebenc,
durch die die Vermittlung der Gegensiitze schrittweise er-
mdglicht wird. — Demgegeniiber fingt Hegel nur an einem
Ende an, etwa in der »Phinomenologie des Geistes« bei der
Sinnlichkeit des individuellen BewuBtseins, entwickelt aus
dieser zunichst gesetzten These die zugehorige Antithese,
dann wird der Widerspruch in einem Neuen »aufgehobenc,
wobei dieser Terminus drei Sinnmomente zeigt: Aufheben
einmal im Sinne des Wegschaffens, eben des Gegensatzes,
aufheben zweitens im Sinne des Einbehaltens, eben der
beiden Antithesen, und aufheben drittens im Sinne des
Emporhebens, eben die Gewinnung einer neuen themati-
schen Ebene. So geht dieser Prozel3 weiter, bis er schlief3-
lich im Absoluten absolut »aufgehoben« ist. — Wihrend
so Hegel nur von einer These ausgeht und dann synthe-
tisch schrittweise die Vermittlung vorantreibt, 1ift sich
Fichtes Methode dahingehend bestimmen, daB3 er von der
absoluten Antithese ausgeht und die Vermittlung mehr
analytisch durchfiihrt.

Die verschiedene Durchfiihrung der Methode bei Fichte
und Hegel lieBe sich am besten vielleicht an der Geschichts-
philosophie demonstrieren, in der beide von der gleichen
Grundkonzeption ausgehen, da sie beide Geschichte als die
Entwicklung von der Unfreiheit zur Freiheit verstehen. Doch
wir miissen uns hier auf Fichte beschrinken. Es hatte sich
gezeigt, daB die beiden Hauptepochen antithetisch zuein-
ander stehen und daher einer Vermittlung bediirfen, die sich
dann als eine neue Epoche zwischen beide schiebt. Sie muf}
ferner wesensmiflig eine Zeit des Uberganges darstellen,
die Zeit der groBten Widerspriichlichkeiten und Spannun-
gen. Diese sind wiederum so grof3, daB3 noch eine Vermitt-
lung erforderlich ist, und dann natiirlich jeweils eine neue
Epoche zwischen die Ursituation und die mittlere einerseits
und auBlerdem zwischen diese und die Endzeit andererseits



XVI Crundziige des gegenwiirtigen Zeitalters

eingeschoben werden muf. So gliedert sich dann schlieBlich
die Geschichte in fiinf Epochen, die nacheinander von der
Menschheitsgeschichte durchlaufen werden miissen, soll Ge-
schichte das Selbstwerden und Lichtwerden des géttlichen
Lebens darstellen.

Dieser Prozel ist notwendig zugleich auch ein Prozef
der Vereinheitlichung, der sich ebenso notwendig aus der
urspriinglichen vielfiltigen Mannigfaltigkeit heraus ent-
wickeln muf3. Dabei hat das geschichtliche Geschehen im-
mer eine dullere und eine innere Seite, eine duflere Erschei-
nung und ein inneres Ansichsein. Kant hatte die Erschei-
nung als Natur bestimmt, dem sich das subjektive Ansich-
sein als Freiheit gegeniiberstellt. Bei Fichte tritt dieser Ge-
gensatz von Subjekt und Objekt, vor allem im Bereich der
Geschichtsphilosophie, ganz in den Hintergrund, ja diese
Fragestellung wird hier sogar abgelehnt; bringt sie doch zu
sehr die Gefahr mit sich, in eine »Naturphilosophie« abzu-
gleiten, zu der einer der besten Schiiler, Schelling, abge-
fallen war, und die Fichte nie scharf genug ablehnen kann.
Statt dieser Gegensitzlichkeit tritt eine andere in den Vor-
dergrund: das Einandergegeniibersein bzw. das Aufeinan-
derangewiesensein der Individuen untereinander, wie es
sich vor allem im Staatsleben konkretisiert. Auf keinen Fall
kann es in der Geschichte so etwas geben wie »Naturge-
schichte«, wie Schelling lehrte, sondern Geschichte ist im-
mer Menschheitsgeschichte.

Die innere Seite des geschichtlichen Lebens wird in
erster Linie reprisentiert durch das religidse Leben; denn
Religion ist gleichsam der rote Faden, der die geschicht-
lichen FEreignisse in ihren inneren Sinnzusammenhang
bringt. Daher hat es auch in der Geschichte niemals eine
Zeit ohne Religion gegeben, wihrend die anderen Seiten
nicht immer gleichermaBBen ausgeprigt waren: so das wis-
senschaftliche Leben und nicht zuletzt das sittlich-mora-
lische Leben, das aber mehr und mehr im eigentlich religio-
sen Leben aufgeht.

Die duBere Seite dieses Lebens ist, wie gesagt, das staat-
liche Leben. Das Wesen des Staates — das hatte schon die
»Rechtslehre« aufgewiesen — besteht darin, das innere



Einleitung XVII

Leben als solches zu ermoglichen, seine Aufgabe ist daher
weitgehend negativ, nimlich die Sphiren der einzelnen In-
dividuen gegeneinander abzugrenzen, um dadurch jedem
einen Wesensspielraum zur Entfaltung seiner ihm immanent
vorgegebenen Freiheit zu gewihrleisten. Gerade weil sich
so das Wesen des Staates von der Freiheit her bestimmt,
darf dieser seinerseits sich nie das Recht anmaBen, in
Fragen der Freiheit selbst mitbestimmen und eingreifen zu
wollen: Religion, Wissenschaft, Tugend, sie liegen auBer-
halb des staatlichen Machtbereiches.

Umgekehrt aber geht natiirlich die Entwicklung der
Staatsverfassung immer auch parallel zur Entwicklung der
Freibeit selbst: so wie sich diese von der Unfreiheit zur
Freiheit iiber die vorgezeichneten Zwischenstufen ent-
wickelt, so die Staatsverfassung von der Bestimmung des
Staatsangehorigen als Untertanen zu der als freier Biirger.

Wenn nun damit auch das Wesen der Geschichte in ihrer
reinen Mdglichkeit philosophisch, d.h. spekulatiy aufge-
zeigt wird, so fehlt, um Geschichte Wirklichkeit werden zu
lassen, noch das entscheidende Movens, das eine erste
Antithese hervorruft, durch deren Gegensitzlichkeit zum
Vorgegebenen der ProzeB dann anliuft. Hier muB3 Fichte
zu einer Hilfskonstruktion greifen, auf die er spiter, vor
allem in den »Reden an die deutsche Nation«, wieder zu-
riickgreift: es ist seine Theorie des Urvolkes oder des Nor-
malvolkes. Dieses ist gewissermaBen die- Hefe, die den un-
bestimmten Stoff der Menschheit erst zum Giren bringt
und damit die Geburt der Geschichte bedingt.

Alle diese Grundbegriffe und Grundsitze einer Meta-
physik der Geschichte werden in einer populdren Darstel-
lung wie der vorliegenden zwar auch kurz vorgefiihrt,
aber in ihrer eigentlichen Begriindung immer schon
vorausgesetzt, um an das eigentliche Anliegen besser
herangehen zu kénnen, nimlich den geschichtlichen Ort der
Gegenwart zu bestimmen. Diese Aufgabe erfordert natiir-
lich zunichst einmal, die Grundziige und Grundelemente
der Gegenwart aufzuzeigen, und dies sowohl in Hinsicht
auf das innere, d. h. das wissenschaftliche, sittliche und re-
ligiose Leben als aber auch in Hinsicht auf die Gestaltung



XVIII Grundziige des gegenwiirtigen Zeitalters

des duBeren, d. h. des staatlichen Lebens. Es nimmt nicht
wunder — in dieser Hinsicht lieBe sich fast von einem
geistesgeschichtlichen Gesetz sprechen, das vor allem fiir
reformatorische Gestalten der Geschichte gilt —, daf3 auch
Fichte seine Zeit als den »Stand der vollendeten Siindhaftig-
keit« ansieht, in der alles im Argen liegt. Das gilt vor allem
gerade fiir das innere Leben: in der Wissenschaft herrscht der
»bloBe nackte Erfahrungsbegriff« und das blof3 formale Wis-
sen, ein Zustand, der seinerseits wiederum zum Widerspruch
herausfordert: dieser aber besteht in einer anderen Siinde,
der Schwirmerei, wie sie vor allem in der »Naturphiloso-
phie« (Schelling) zu finden ist. Ebenso ist es im sittlichen
und religiosen Leben: Sucht nach Erfolg und Genuf3, die
dem Grundiibel entwachsen sind, der radikalen Selbstsucht,
in der das Individuum nur sich selbst kennt, anstatt sich
der Liebe fiir die Menschheit und dem gottlichen Leben
zu Offnen.

Ist mit dieser Charakterisierung der Zeitsituation zu-
gleich auch ihre metaphysische Ortsbestimmung gegeben
— wir, d. h. Fichte und seine Zeitgenossen, leben in der
dritten Epoche — so ergibt sich umgekehrt daraus der Sinn
einer populiren Vorlesung: nicht von ungefihr handelt die
abschlieBende Vorlesung wiederum von der Religion, die
eben darin besteht, »daB man alles Leben als notwendige
Entwicklung des Einen, urspriinglichen, vollkommen guten
und seligen Lebens betrachte und anerkenne«. Nicht in
theoretischer Sicht liegt diese Aufgabe, vielmehr in prak-
tischer oder, besser gesagt, in religitser. Denn — selbst das
Wissen ist nicht das Letzte, es kann nie das eigentliche Le-
ben, das selige Leben des Gottlichen, erreichen: nicht mit logi-
schen Beweisen oder metaphysischen Deduktionen kann
man dahin gefiihrt werden; jeder derartige Versuch wire
genau so ungerechtfertigt wie etwa duflere Gewalt. Viel-
mehr bedarf es dazu des eigenen Entschlusses der Frei-
heit, die aber immer zugleich Liebe ist. Daher kénnen
und sollen derartige Vorlesungen immer sein »Anweisun-
gen« zur »Sammlung des Gemiits« und »Einkehr in sich
selber«.

Mainz, Dezember 1955 Alwin Diemer



INHALTSANZEIGE

Erste Vorlesung. Der Zweck des Erdenlebens der Mensch-
heit sei der, daf3 sie in demselben alle ihre Verhiltnisse
mit Freiheit nach der Vernunft einrichte; wodurch dieses
Leben in fiinf Hauptepochen zerfalle . . . . . . . . .

Zweite Vorlesung. In welche dieser Epochen die gegenwir-
tige Zeit fallen modge. Grundmaxime eines solchen Zeit-
alters. Der angeborene Verstand desselben, der ihm als
Kriterium aller Realitit dient. Allgemeine Schilderung
seines darauf erfolgenden Welt- und Glaubenssystems.
Seine Erhebung der Erfahrung zum Hochsten, sein wis-
senschaftlicher Skeptizismus, seine artistischen, politi-
schen, moralischen und religiosen Grundsitze . . . . . .

Dritte Vorlesung. Im Gegensatze mit dem Leben eines
solchen Zeitalters bestehe das vernunftmiBige Leben
darin, daB3 das Individuum sein Leben an den Zweck der
Gattung, oder an die Idee, setze. Versuch an den Ge-
miitern der Zuhérer, ob sie sich entbrechen kénnten, ein
solches Leben zu billigen, und zu bewundern; und was
aus diesem Versuche, falls er gelingen sollte, folgen wiirde

Vierte Vorlesung. Fortsetzung des Versuchs. Beschreibung
des Genusses des Lebens in der Idee, falls jemand es
selber lebt . . . . . ... ...

Fiinfte Vorlesung. Man miisse, um ein Zeitalter, wie das,
der Voraussetzung nach, gegenwirtige, in seiner Wurzel
zu erfassen, von der Beschreibung seines wissenschaft-
lichen Zustandes ausgehen. Form dieses Zustandes. Kraft-
loigkeit in Bearbeitung, und Mitteilung der Wissenschaft.
Langeweile, die es durch Scherz, der ihm aber unzuging-
lich bleibt, auszufiillen sucht . . . . . . . . . . . . .

Sechste Vorlesung. Beschreibung des wissenschaftlichen Zu-
standes des vorausgesetzten Zeitalters in seiner Materie.
Begriffe von der Freiheit, und Publizitit. Vielschreiberei

19

37

52

68



Grundziige des gegenwirtigen Zeitalters

und Vielleserei. Literaturzeitungen — Anhang iber die
Kunst zulesen . . . . . . . . . .. ... ... ..

Siebente Vorlesung. Wie der Buchstabe den hohen Wert er-
halten, den er im Zeitalter habe. — Wie, im Gegensatze
mit einem solchen Zeitalter, der wissenschaftliche Zustand
seinsolle. . . . . . . . .. .. ... ...

Adhite Vorlesung. Von der Reaktion eines solchen Zeitalters
gegen sich selber durch Aufstellung des Unbegreiflichen,
als hochsten Prinzips. Woher, falls ein bestimmtes Unbe-
greifliches aufgestellt werde, dieses entstehe. Bestimmung
des Begriffs der Schwirmerei; insbesondere der wissen-
schaftlichen . . . . . . . . . .. ... oo

Neunte Vorlesung. Die zunichst zu berithrenden Grund-
ziige jedes Zeitalters seien von der Ausbildung des Staates
in demselben Zeitalter abhingig; darum sei zuvérderst
diese letztere im gegenwirtigen Zeitalter, anzugeben.
Kénne nur durch Geschichte geschehen; weshalb wir zu-
vorderst iiber unsere Ansicht der Geschichte iiberhaupt,
Igeld}ensdlaft abzulegen hitten. Ablegung dieser Rechen-
schatt . . . . . . ..o 000000 o e

Zehnte Vorlesung. Begriff des absoluten Staats. Drei mog-
liche Grundformen des wirklichen, zur Vollkommenheit
fortschreitenden Staats. — Unterschied zwischen biirger-
licher und politischer Freiheit . . . . . . . . . .. ..

Elfte Vorlesung. Materiale des absoluten Staats. . . . . .

Zwslfte Vorlesung. Wie der Staat in Mittelasien entstanden
sei, und in Griechenland, und” Rom zur Gleichheit des
Rechts Aller, als seiner zweiten Grundform, sich herauf-
gebildet habe. Vereinigung aller vorhandenen Kultur zu
Einem Staate im rémischen Reiche . . . . . . . . . .

Dreizehnte Vorlesung, Zerstérung dieses Reichs, und Er-
schaffung eines neuen Staats, sowie einer ganz neuen
Zeit, durch das Christentum . . . . . . . . . . . ..

Vierzehnte Vorlesung. Freiere Entwicklung des Staats, seit
dem Falle der geistlichen Zentralgewalt, in den besonde-
ren Reichen der Einen christlichen Vélkerrepublik: garan-
tiert durch die notwendige Sorge jedes einzelnen Staates
fiir seine Selbsterhaltung innerhalb des sich immerfort
bekimpfenden Ganzen. Gleichstellung aller, in Anseh-
nung &r Redhte. Das Bestreben des Staats den Biirger
ganz zu seinem Werkzeuge zu machen, mdge der poli-
tische Grundzug des Zeitalters sein . . . . . . . . . .

82

100

116

133

149
163

178

193



6 Grundziige des gegenwiirtigen Zeitalters

Fiinfzehnte Vorlesung. Der Charakter der allgemeinen und
offentlichen Sitte des Zeitalters . . . . . . . . . . .. 221

Sechzehnte Vorlesung. Religivser Charakter des Zeitalters 235

Siebzehnte Vorlesung. SchluBrede, iiber den eigentlichen
Zweck; und méglichen Erfolg dieser Vorlesungen . . . . 248



ERrsTE VORLESUNG

Ehrwiirdige Versammlung!

Wir heben hiermit an eine Reihe von Betrachtungen,
welche jedoch im Grunde nur einen einzigen, durch sich
selbst eine organische Einheit ausmachenden Gedanken
ausdriicken. Konnte ich diesen Einen Gedanken in der-
selben Klarheit, mit der er mir beiwohnen mufite, ehe
ich an das Unternehmen ging, und mit welcher er mich
leiten muB3 bei jedem einzelnen Worte, das ich sagen werde,
auch Ihnen sogleich mitteilen; so wiirde von dem ersten
Schritte an, das vollkommenste Licht sich verbreiten iiber
den ganzen Weg, den wir miteinander zu machen haben.
Aber, ich bin genétigt, diesen Einen Gedanken vor Thren
Augen erst allmihlich aus allen seinen Teilen aufzubauen,
und aus allen seinen bedingenden Ingredienzien herauszu-
ldutern: dies ist die notwendige Beschrinkung, welche jed-
wede Mitteilung driickt; und durch dieses ihr Grundgesetz
allein, wird zu einer Reihe von Gedanken und Betrachtun-
gen ausgedehnt und zerspalten, was an sich nur ein einziger
Gedanke gewesen wire.

Da dieses sich also verhilt, so muf} ich, zumal weil hier
nicht alte bekannte Sachen nur wiederholt, sondern neue An-
sichten der Dinge gegeben werden sollen, voraussetzen,
und darauf rechnen, daf3 es Sie nicht befremde, wenn im
Anfange nichts diejenige Klarheit hat, die es nach dem
Grundgesetze aller Mitteilung erst durch das nachfolgende
erhalten kann: und ich muB Sie ersuchen, die vollkommene
Klarheit erst am Schlusse, und nachdem die Ubersicht des
Ganzen méglich geworden, zu erwarten. Daf3 jedoch jed-
weder Gedanke an seine Stelle zu stehen komme, und die-



8 Grundziige des gegenwirtigen Zeitalters

jenige Klarheit erhalte, die er an dieser ihm gebiihrenden
Stelle erhalten kann, es versteht sich fiir diejenigen, die
der deutschen Biichersprache michtig, und fihig sind einem
zusammenhingenden Vortrage zu folgen, ist die Pflicht
eines jeden, der es unternimmt etwas vorzutragen, und ich
werde mit ernster Mithe mich bestreben, diese Pflicht zu
erfiillen.

Lassen Sie uns jetzo, E. V., nach dieser ersten und einzi-
gen Vorerinnerung, ohne weiteren Aufhalt an unser Ge-
schift gehen,

Ein philosophisches Gemilde des gegenwirtigen Zeit-
alters ist es, was diese Vortrige versprechen. Philosophisch
aber kann nur diejenige Ansicht genannt werden, welche
ein vorliegendes Mannigfaltiges der Erfahrung auf die Ein-
heit des Einen gemeinschaftlichen Prinzips zuriickfiihrt,
und wiederum aus dieser Einheit jedes Mannigfaltige er-
schopfend erklirt, und ableitet. — Der bloBe Empiriker,
falls er an eine Beschreibung des Zeitalters ginge, wiirde
manche auffallende Phinomene desselben, so wie sie sich
ihm in der zufilligen Beobachtung darbéten, auffassen, und
herzihlen, ohne je sicher sein zu konnen, daf3 er sie alle
erfalBt hitte, und ohne je einen andern Zusammenhang
derselben angeben zu konnen, als den, daB sie nun eben in
Einer und derselben Zeit beisammen seien. Der Philosoph,
der sich die Aufgabe einer solchen Beschreibung setzte,
wiirde unabhingig von aller Erfahrung einen Begriff des
Zeitalters, der als Begriff in gar keiner Erfahrung vorkom-
men kann, aufsuchen, und die Weisen, wie dieser Begriff
in der Erfahrung eintritt, als die notwendigen Phidnomene
dieses Zeitalters darlegen, und er wiirde in dieser Dar-
legung die Phinomene begreiflich erschépft, und sie in der
Notwendigkeit ihres Zusammenhanges untereinander ver-
mittelst ihres gemeinsamen Grundbegriffs abgeleitet haben.
Jener wire der Chronikenmacher des Zeitalters, dieser erst
hétte einen Historiographen desselben moglich gemacht.

Zuvorderst: Hat der Philosoph die in der Erfahrung
moglichen Phinomene aus der Einheit seines vorausgesetz-
ten Begriffs abzuleiten, so ist klar, daB3 er zu seinem Ge-
schifte durchaus keiner Erfahrung bediirfe, und daf3 er bloB



Erste Vorlesung 9

als Philosoph, und innerhalb seiner Grenzen streng sich
haltend, ohne Riicksicht auf irgendeine Erfahrung und
schlechthin a priori, wie sie dies mit dem Kunstausdrucke
benennen, sein Geschift treibe, und in Beziehung auf unse-
ren Gegenstand, die gesamte Zeit, und alle moglichen
Epochen derselben a priori miisse beschreiben kdnnen. Ganz
eine andere Frage aber ist es, ob nun insbesondere die Ge-
genwart durch diejenigen Phinomene, welche aus dem auf-
gestellten Grundbegriffe flieBen, charakterisiert werde, und
ob somit das vom Redner geschilderte Zeitalter das gegen-
wirtige sei, falls er auch dieses behaupten sollte, wie Wir
z. B. das behaupten werden. Hieriiber hat ein jeder bei sich
selber die Erfahrungen seines Lebens zu befragen, und sie
mit der Geschichte der Vergangenheit, sowie mit seinen
Ahndungen von der Zukunft zu vergleichen: indem an die-
ser Stelle das Geschiift des Philosophen zu Ende ist, und
das des Welt- und Menschenbeobachters seinen Anfang
nimmt. Wir unseres Ortes gedenken hier nichts weiter zu
sein, denn Philosophen, und haben uns zu nichts anderem
verbunden: die letztere Beurteilung wird daher, sobald wir
zur Stelle sein werden, ganz Thnen anheimfallen. Jetzt blei-
ben wir bei unserem Vorhaben, unsere Grundaufgabe erst
recht festzusetzen und zu bestimmen.

Sodann: Jede einzelne Epoche der gesamten Zeit, deren
wir soeben erwilhnten, ist Grundbegriff eines besonderen
Zeitalters. Diese Epochen aber und Grundbegriffe der ver-
schiedenen Zeitalter kénnen nur neben- und durcheinander,
vermittelst ihres Zusammenhanges zu der gesamten Zeit,
griindlich verstanden werden. Es ist daher klar, daBl der
Philosoph, um auch nur ein einziges Zeitalter, und, falls er
will, das seinige, richtig zu charakterisieren, die gesamte
Zeit, und alle ihre moglichen Epochen schlechthin @ priori
verstanden, und innigst durchdrungen haben miisse.

Dieses Verstehen der gesamten Zeit setzt, so wie alles
philosophische Verstehen, wiederum einen Einheitsbegriff
dieser Zeit voraus, einen Begriff einer vorher bestimmten,
obschon allmihlich sich entwickelnden Erfiillung dieser Zeit,
in welcher jedes folgende Glied bedingt sei durch sein vor-
hergehendes; oder, um dies kiirzer und auf die gewdhnliche



10 Grundziige des gegenwiirtigen Zeitalters

Weise auszudriicken: es setzt voraus einen Weltplan, der in
seiner Einheit sich klirlich begreifen, und aus welchem die
Hauptepochen des menschlichen Erdenlebens sich vollstin-
dig ableiten, und in ihrem Ursprunge sowie in ihrem Zu-
sammenhange untereinander sich deutlich einsehen lassen.
Der erstere, jener Weltplan, ist der Einheitsbegriff des ge-
samten, menschlichen Erdenlebens; die letzteren, die Haupt-
epochen dieses Lebens, sind die eben erwihnten Einheits-
begriffe jedes besonderen Zeitalters, aus denen wiederum
desselben Phinomene abzuleiten sind.

Wir haben folgendes: Zuvorderst einen Einheitsbegriff
des gesamten Lebens, der sich spaltet in verschiedene
Epochen, die nur neben- und durcheinander begreiflich
sind; sodann jede dieser besonderen Epochen ist wiederum
Einheitsbegriff eines besonderen Zeitalters, und erscheint
in mannigfaltigen Phinomenen.

Erdenleben der Menschheit gilt uns hier fiir das gesamte
Eine Leben, und die irdische Zeit fiir die gesamte Zeit;
dies ist die Grenze, in welche die beabsichtigte Popularitit
unseres Vortrages uns einschrinkt; indem von dem Uber-
irdischen und Ewigen sich nicht griindlich reden 1d8t, und
zugleich populdr. Hier, sage ich, in diesen Vortrigen, gilt
sie uns dafiir; denn an sich und fiir den hoheren Auf-
schwung der Spekulation ist das menschliche Erdenleben,
und die irdische Zeit selbst nur eine notwendige Epoche
der Einen Zeit, und des Einen ewigen Lebens, und dieses
Erdenleben samt seinen Nebengliedern, ldBt sich aus dem
schon hienieden vollkommen méglichen Einheitsbegriffe des
ewigen Lebens ableiten. Blo unsere dermalen freiwillige
Beschriinkung verbietet uns, diese streng erweisende Ablei-
tung zu unternehmen, und verstattet uns nur den Einheits-
begriff des Erdenlebens deutlich anzugeben, mit der An-
mutung an jeden Zuhorer, diesen Begriff an seinem eigenen
Wahrheitsgefiihle zu erproben, und ihn richtig zu finden,
falls er es vermag. Erdenleben der Menschheit haben wir
gesagt, und Epochen dieses Erdenlebens der Menschheit.
Wir reden hier nur vom Fortschreiten des Lebens der Gat-
tung, keineswegs dem der Individuen, welches letztere
durch alle diese Vortrige hindurch an seinen Ort gestellt



Erste Vorlesung 11

bleibt, — und ich ersuche, daf3 Sie diesen Gesichtspunkt
sich nie verschwinden lassen.

Der Begriff eines Weltplans also wird unserer Unter-
suchung vorausgesetzt, den ich, aus dem angegebenen
Grunde hier keineswegs abzuleiten, sondern nur anzuzei-
gen habe. Ich sage daher, — und lege damit den Grund-
stein des aufzufithrenden Gebdudes — ich sage: der
Zweck des Erdenlebens der Menschheit ist der, daf sie in
demselben alle ihre Verhiltnisse mit Freiheit nach der Ver-
nunft einrichte.

Mit Freiheit habe ich gesagt, ihre eigene, der Mensch-
heit Freiheit, diese Menschheit als Gattung genommen; und
diese Freiheit ist die erste Nebenbestimmung unseres auf-
gestellten Hauptbegriffs, aus der ich zu folgern gedenke,
indes ich die {ibrigen Nebenbestimmungen, welche wohl
ebenfalls einer Erklidrung bediirfen mochten, den folgenden
Vortrigen iberlasse. Diese Freiheit soll in dem Gesamt-
bewuftsein der Gattung erscheinen, und eintreten als ihre
eigene Freiheit, als wahre wirkliche Tat, und als Erzeugnis
der Gattung in ihrem Leben, und hervorgehend aus ihrem
Leben: daf3 sonach die Gattung, als iiberhaupt existierend,
dieser ihr zuzuschreibenden Tat vorausgesetzt werden
miifite. (Soll eine genannte Person etwas getan haben, so
wird vorausgesetzt, daB sie vor der Tat, um den Entschluf3
zu fassen, und wihrend der Tat, um ihn auszufiihren,
existiert habe; und jedermann diirfte wohl den Beweis der
Nichtexistenz derselben zu der Zeit, zugleich fiir den Be-
weis des Nichtgetanhabens zu derselben Zeit, gelten lassen.
Gleichermaflen — soll die Menschheit, als Gattung, etwas
getan haben, und erscheinen, als es getanhabend, so muf3
dieser Tat notwendig die Existenz der Gattung in einer Zeit,
da sie es noch nicht getan hatte, vorausgesetzt werden.)

Durch diese Bemerkung zerfillt zuvérderst, nach dem
aufgestellten Grundbegriffe, das Erdenleben des Menschen-
geschlechts in zwei Hauptepochen und Zeitalter: die Eine,
da die Gattung lebt, und ist, ohne noch mit Freiheit ihre
Verhiltnisse nach der Vernunft eingerichtet zu-haben; und
die andere, da sie diese vernunftmiBige Einrichtung mit
Freiheit zustande bringt.



12 Grundziige des gegenwirtigen Zeitalters

Um unsere weitere Folgerung von der ersten Epoche an-
zuheben — daraus, daf3 die Gattung noch nicht mit freier
Tat ihre Verhiltnisse nach der Vernunft eingerichtet, folgt
nicht, daB diese Verhiltnisse {iberhaupt sich nicht nach ihr
richten, und es soll darum durch das erstere keineswegs das
letztere zugleich mitgesagt sein. Es wire ja moglich, daf3
die Vernunft durch sich selber, und ihre eigene Kraft, ohne
alles Zutun der menschlichen Freiheit, die Verhiltnisse der
Menschheit bestimmte und ordnete. Und so verhilt es sich
denn wirklich. Die Vernunft ist das Grundgesetz des Lebens
einer Menschheit, so wie alles geistigen Lebens; und auf
diese, und keine andere Weise soll in diesen Vortrigen
das Wort Vernunft genommen werden. Ohne die Wirksam-
keit dieses Gesetzes kann ein Menschengeschlecht gar nicht
zum Dasein kommen, oder, wenn es dazu kommen konnte,
es kann ohne diese Wirksamkeit keinen Augenblick im Da-
sein bestehen. Demnach, wo, wie in der ersten Epoche, die
Vernunft noch nicht vermittelst der Freiheit wirksam sein
kann, ist sie als Naturgesetz und Naturkraft wirksam; doch
also, daf} sie im Bewuf3tsein, nur ohne Einsicht der Griinde,
somit in dem dunklen Gefiihle (denn also nennen wir das
Bewufltsein ohne Einsicht der Griinde,) eintrete und sich
wirksami erzeige.

Kurz, und auf die gewdhnliche Weise dieses ausgedriickt:
die Vernunft wirkt als dunkler Instinkt, wo sie nicht durch
die Freiheit wirken kann. So wirkt sie in der ersten Haupt-
epoche des Erdenlebens der menschlichen Gattung; und
hierdurch wire denn diese erste Epoche niher charakteri-
siert und genauer bestimmt.

Durch diese genauere Bestimmung der ersten Epoche ist,
vermittelst des Gegensatzes, zugleich auch die zweite
Hauptepoche des Erdenlebens niher bestimmt. Der Instinkt
ist blind, ein BewuBtsein, ohne Einsicht der Griinde. Die
Freiheit, als der Gegensatz des Instinktes, ist daher sehend,
und sich deutlich bewuBt der Griinde ihres Verfahrens.
Aber der Gesamtgrund dieses Verfahrens der Freiheit ist
die Vernunft; der Vernunft sonach ist sie sich bewuf3t, deren
der Instinkt sich nicht bewuf3t war. Demnach tritt zwischen
beides, die Vernunfherrschaft durch den bloflen Instinkt,



Erste Vorlesung 13

und die Herrschaft derselben Vernunft durch die Freiheit,
noch ein uns bis jetzt neues Mitglied ein, das Bewufitsein
oder die Wissenschaft der Vernunft.

Aber weiter: der Instinkt, als blinder Trieb, schliet die
Wissenschaft aus; darum setzt die Erzeugung der Wissen-
schaft die Befreiung von des Instinkts dringendem Ein-
flusse, als schon geschehen voraus, und es tritt zwischen die
Herrschaft des Vernunftinstinkts und die Vernunftwissen-
schaft, abermals ein drittes Glied in die Mitte: die Befrei-
ung vom Vernunftinstinkte.

Aber wie kénnte doch die Menschheit von dem Gesetze
ihres Lebens, welches mit geliebter und verborgener Ge-
walt sie beherrscht, vom Vernunftinstinkte sich befreien auch
nur wollen; oder wie konnte im menschlichen Leben die
Eine Vernunft, welche im Instinkte spricht, und die im
Triebe, sich von ihm zu befreien, gleichfalls titig ist, mit
sich selber in Streit und Zwiespalt geraten? Offenbar nicht
unmittelbar; es miiflte daher abermals ein neues Mittel-
glied eintreten zwischen die Herrschaft des Vernunftin-
stinkts, und den Trieb, sich von ihm zu befreien. Dieses
Mittelglied ergibt sich also: die Resultate des Vernunftin-
stinkts werden von den kriftigeren Individuen der Gattung,
in denen eben darum dieser Instinkt sich am lautesten
und ausgedehntesten ausspricht, aus der so natiirlichen,
als voreilenden Begierde, die ganze Gattung zu sich zu er-
heben, oder vielmehr sich selber als Gattung aufzustellen,
zu einer duflerlich gebietenden Autoritit gemacht, und mit
Zwangsmitteln aufrechterhalten; und nun erwacht bei den
iibrigen die Vernunft zuvérderst in ihrer Form, als Trieb
der personlichen Freiheit, welcher nie gegen den sanften
Zwang des eigenen Instinkts, den er liebt, woh!l aber gegen
das Aufdringen eines fremden Instinkts, der in sein Recht
eingreift, sich auflehnt; und zerbricht bei diesem Erwachen
die Fessel, nicht des Vernunftinstinkts an sich, sondern des zu
einer dulleren Zwangsanstalt verarbeiteten Vernunftinstinkts
fremder Individuen. Und so ist die Verwandlung des individu-
ellen Vernunftinstinkts in eine zwingende Autoritit, das Mit-
telglied, welcheszwischen die Herrschaft desVernunftinstinkts,
und die Befreiung von dieser Herrschaft, in die Mitte tritt.



14 Grundziige des gegenwiirtigen Zeitalters

Und um endlich diese Aufzihlung der notwendigen Glie-
der und Epochen des Erdenlebens unserer Gattung zu voll-
enden: — Durch die Befreiung vom Vernunftinstinkte wird
die Wissenschaft der Vernunft moglich, haben wir oben ge-
sagt. Nach den Regeln dieser Wissenschaft sollen nun durch
die freie Tat der Gattung alle ihre Verhiltnisse eingerich-
tet werden. Aber es ist klar, daB zur Ausfithrung dieser
Aufgabe die Kenntnis der Regel, welche allein doch nur
durch die Wissenschaft gegeben werden kann, nicht hin-
reiche, sondern daB3 es dazu noch einer eigenen Wissen-
schaft des Handelns, die nur durch Ubung zur Fertigkeit
sich bildet, mit Einem Worte, daB3 es dazu noch der Kunst
bediirfe. Diese Kunst, die gesamten Verhiltnisse der
Menschheit nach der vorher wissenschaftlich aufgefafSten
Vernunft einzurichten (denn in diesem hoheren Sinne wer-
den wir uns hier immer des Wortes Kunst, wenn wir es
ohne Beisatz aussprechen, bedienen), — diese Kunst wire
nun vollstindig auf alle Verhiltnisse der Menschheit anzu-
wenden und durchzufiihren, so lange bis die Gattung als
ein vollendeter Abdruck ihres ewigen Urbildes in der Ver-
nunft dastinde, und sodann wire der Zweck des Erden-
lebens erreicht, das Ende desselben erschienen, und die
Menschheit betrite die htheren Sphiren der Ewigkeit.

Wir haben soeben, E. V., das gesamte Erdenleben durch
seinen Endzweck begriffen, — eingesehen, warum unser
Geschlecht iiberhaupt in dieser Sphire sein Dasein begin-
nen sollte, und so das gesamte dermalige Leben der Gat-
tung beschrieben; und dieses eben wollten wir, und es war
unsere nidchste Aufgabe. Es gibt, zufolge dieser Ausein-
andersetzung, fiinf Grundepochen des Erdenlebens; deren
jede, da sie doch immer von Individuen ausgehen, aber,
um Epoche im Leben der Gattung zu sein, allmihlich alle
ergreifen und durchdringen muf3, eine geraume Zeit
dauern, und so das Ganze zu sich scheinbar durchkreuzen-
den, und zum Teil nebenander fortlaufenden Zeitaltern,
ausdehnen wird. 1. Die Epoche der unbedingten Herr-
schaft der Vernunft durch den Instinkt: der Stand der Un-
schuld des Menschengeschlechts. 2. Die Epoche, da der
Vernunftinstinkt in eine HuBerlich zwingende Autoritit



Erste Vorlesung 15

verwandelt ist: das Zeitalter positiver Lehr- und Lebens-
systeme, die nirgends zuriickgehen bis auf die letzten
Griinde, und deswegen nicht zu iiberzeugen vermégen, da-
gegen aber zu zwingen begehren, und blinden Glauben,
und unbedingten Gehorsam fordern: der Stand der an-
hebenden Siinde. 3. Die Epoche der Befreiung, unmittelbar
von der gebietenden Autoritiit, mittelbar von der BotmiBig-
keit des Vernunftinstinkts und der Vernunft iiberhaupt in
jeglicher Gestalt: das Zeitalter der absoluten Gleichgiiltig-
keit gegen alle Wahrheit, und der vélligen Ungebunden-
heit ohne einigen Leitfaden: der Stand der vollendeten
Siindhaftigkeit. 4. Die Epoche der Vernunftwissenschaft:
das Zeitalter, we die Wahrheit als das Héchste anerkannt,
und am hochsten geliebt wird: der Stand der anhebenden
Rechtfertigung. 5. Die Epoche der Vernunftkunst: das
Zeitalter, da die Menschheit mit sicherer, und unfehlbarer
Hand sich selber zum getroffenen Abdrucke der Vernunft
aufbauet: der Stand der vollendeten Rechtfertigung und
Heiligung. — Der gesamte Weg aber, den zufolge dieser
Aufzihlung die Menschheit hienieden macht, ist nichts ande-
res, als ein Zuriickgehen zu dem Punkte, auf welchem sie
gleich anfangs stand, und beabsichtigt nichts, als die Riick-
kehr zu seinem Ursprunge. Nur soll die Menschheit diesen
Weg auf ihren eigenen Fiiflen gehen; mit eigener Kraft soll
sie sich wieder zu dem machen, was sie ohne alles ihr Zu-
tun gewesen; und darum muflte sie aufhdren es zu sein.
Konnte sie nicht selber sich machen zu sich selber, so wiire
sie eben kein lebendiges Leben; und es wire sodann tiber-
haupt kein Leben wirklich geworden, sondern alles in
totem, unbeweglichen und starren Sein verharret. — Im Pa-
radiese, — daf3 ich eines bekannten Bildes mich bediene —
im Paradiese des Rechttuns und Rechtseins ohne Wissen,
Miihe und Kunst, erwacht die Menschheit zum Leben.
Kaum hat sie Mut gewonnen, eigenes Leben zu wagen, so
kommt der Engel mit dem feurigen Schwerte des Zwanges
zum Rechtsein, und treibt sie aus dem Sitze ihrer Unschuld
und thres Friedens. Unstet und fliichtig durchirrt sie nun
die leere Wiiste, kaum sich getrauend, den Fuf} irgendwo
festzusetzen, in Angst, daf3 jeder Boden unter ihrem Fuf3-



16 Grundziige des gegenwiirtigen Zeitalters

tritte versinke. Kithner geworden durch die Not, baut sie
sich endlich diirftig an, und reutet im Schweille ihres An-
gesichts die Dornen und Disteln der Verwilderung aus dem
Boden, um die geliebte Frucht des Erkenntnisses zu er-
ziehen. Vom Genusse derselben werden ihr die Augen auf-
getan, und die Hinde stark, und sie erbauet sich selber ihr
Paradies nach dem Vorbilde des verlorenen; der Baum des
Lebens erwichst ihr, sie streckt aus ihre Hand nach der
Frucht, und iBt, und lebet in Ewigkeit.

Dies, E. V., ist die fiir unseren Zweck hinreichende Schil-
derung des Erdenlebens im ganzen, und in allen seinen ein-
zelnen Epochen. — So gewi} das uns gegenwirtige Zeit-
alter ein Teil des Erdenlebens ist, was wohl keiner bezwei-
feln wird; so gewil3 ferner keine anderen Teile dieses Le-
bens moglich sind, als die angegebenen fiinf, wie ich dieses
erwiesen habe: so gewil3 steht unser Zeitalter in einem
der angegebenen Punkte. In welchem nun unter den fiin-
fen, wird meine Sache sein, nach meiner Weltkenntnis und
Weltbeobachtung anzuzeigen, und die notwendigen Phino-
mene des aufgestellten Prinzips zu entwickeln; und die
Thrige sich zu erinnern, und um sich zu blicken, ob Ihnen
nicht diese Phinomene Ihr ganzes Leben hindurch innerlich
und duBerlich aufgestoBen sind, und noch aufstofen; und
dieses ist das Geschift unserer kiinftigen Vortrige.

Das gegenwiirtige Zeitalter im Ganzen, meine ich; denn
da oben bemerkt worden, daf3 gar fiiglich ihrem geistigen
Prinzip nach, verschiedene Zeitalter in einer und derselben
chronologischen Zeit in mehreren Individuen sich durch-
kreuzen, und nebeneinander f{ortflieBen kdnnen: so 148t sich
erwarten, dal3 dasselbe auch in unserem Zeitalter der Fall
sein mdge, daBl daher unsere, das apriorische Prinzip auf
die Gegenwart anwendende Welt- und Menschenbeobach-
tung nicht gerade alle dermalen lebenden Individuen, son-
dern nur diejenigen betreffen mége, die da wirklich Pro-
dukte ihrer Zeit sind, und in denen diese Zeit sich am
klarsten ausspricht. Es kann einer hinter seinem Zeitalter
zuriick sein, weil er wihrend seiner Bildung nie mit einer
sattsamen Masse der allgemeinen Individualitit in Beriih-
rung gekommen, der enge Zirkel aber, in welchem er sich



Erste Vorlesung 17

gebildet, noch ein Uberrest der alten Zeit ist. Es kann ein
anderer seinem Zeitalter vorgeeilt sein, und in seiner Brust
schon den Anfang der neuen Zeit tragen, indes rund um
ihn her die fiir ihn alte, in der Wahrheit aber wirkliche,
dermalige, und gegenwirtige herrscht. Die Wissenschaft
endlich setzt iiber alle Zeit, und alle Zeitalter hinweg, in-
dem sie die Eine sich selber gleiche Zeit als den héheren
Grund aller Zeitalter erfalBt, und ihrer freien Betrachtung
unterwirft. Von allen dreien ist, in der Schilderung irgend-
einer gegenwirtigen Zeit, nicht die Rede.

Es ist nunmehr die Aufgabe unserer gesamten Vortrige
in diesem Winter, und in diesen Stunden, genau bestimmt,
und, wie es mir scheint, klar ausgedriickt und angekiindigt;
und dies war der Zweck unserer heutigen Rede. BloB iiber
die duBlere Form dieser Vortrige erlauben Sie mir noch
einige Worte.

Wie auch immer unser Urteil iiber das Zeitalter ausfal-
len moge, und in welcher Epoche wir auch dasselbe zu
stellen uns gedrungen fithlen mochten, so erwarten Sie doch
hier weder den Ton der Klage, noch den der Satire, zumal
der personlichen. Nicht den der Klage: das’ist eben die
siiBeste Belohnung der philosophischen Betrachtung, daf,
da sie alles in seinem Zusammenhange ansieht, und nichts
vereinzelt erblickt, sie alles notwendig, und darum gut fin-
det, und das was da ist, sich gefallen liBt, so wie es ist,
weil es, um des htheren Zweckes willen, sein soll. Auch ist
es unminnlich, mit Klagen iiber das vorhandene Ubel eine
Zeit zu verlieren, die man weiser anwendete, um, soviel in
unseren Kriften steht, das Gute und Schéne zu schaffen.
Nicht den der Satire: ein Gebrechen, das die ganze Gattung
trifft, ist kein Gegenstand des Spottes eines Individuums,
das zu dieser Gattung gehort, und welches, wie es sich auch
stellen moge, doch einmal auch durch dieses Gebrechen hin-
durch gemuf3t hat. Individuen aber verschwinden nun vol-
lends vor dem Blicke des Philosophen, und fallen ihm alle
zusammen in die Eine grofle Gemeine. Seine Charakteristik
faBt jedes Ding in einer Schirfe und Konsequenz auf, zu
der es das ewige Schwanken in der Wirklichkeit nie kom-
men liBt; sie trifft darum keine Person, und, nie herabfal-



18 Grundziige des gegenwiirtigen Zeitalters

lend bis zum Portrit, bleibt sie in der Sphire des ideali-
sierten Gemildes. Uber den Nutzen von Betrachtungen die-
ser Art wird es schicklicher sein, Sie selber, besonders so-
dann, wenn Sie einen betrichtlichen Teil davon schon hin-
ter sich haben werden, urteilen zu lassen, als Thnen im vor-
aus vieles darliber zu preisen. Niemand ist entfernter, als
der Philosoph, von dem Wahne, da3 durch seine Bestre-
bungen das Zeitalter sehr merklich fortriicken werde. Jeder,
dem es Gott verlieh, soll freilich alle seine Krifte fiir die-
sen Zweck anstrengen, sei es auch nur um sein selbst willen,
und damit er im Zeitenflusse denjenigen Platz behaupte,
der ihm angewiesen ist. Ubrigens geht die Zeit ihren festen,
ihr von Ewigkeit her bestimmten Tritt, und es 146t in ihr
durch einzelne Kraft sich nichts {ibereilen, oder erzwingen.
Nur die Vereinigung aller, und besonders der inwohnende
ewige Geist der Zeiten und der Welten vermag zu férdern.

Was meine gegenwirtigen Bestrebungen betrifft, so wird
es mir ein schmeichelhafter Lohn sein, wenn ein gebildetes
und verstdndiges Publikum sich wihrend einiger Stunden
dieses halben Jahres auf eine anstindige und seiner wiir-
dige Weise unterhalten, und so lange in eine iiber die Ge-
schifte so wie Erholungen des gewdhnlichen Lebens er-
hebende, {reiere und reinere Stimmung, und in einen
geistigeren Ather sich hineinversetzt finden sollte. Diirfte
es sich zumal zutragen, daB in irgendein junges kriftiges
Gemiit ein Funken fiele zu fortdauerndem Leben, der aus
meinen vielleicht schwachen Gedanken bessere und voll-
kommenere entwidkelte, und die riistige EntschlieBung, sie
zu realisieren, anziindete, so wiirde mein Lohn vollkommen
sein.

In diesem Geiste, E. V., habe ich es iiber mich vermocht,
Sie auf Vortrige, wie der gegenwirtige, einzuladen; in die-
sem Geiste beurlaube ich mich jetzt von Ihnen, um es Ihrer
eigenen Uberlegung zu f{iberlassen, ob Sie noch ferner ge-
meinschaftlich mit mir zu denken begehren.





