
FRANZ BRENTANO 

Psychologie 
vom empirischen Standpunkt 

DRITTER BAND 

Vom sinnlichen und noetischen Bewußtsein 
Xußere und innere Wahrnehmung, Begriffe 

Mit Anmerkungen herausgegeben von 

OSKAR KRAUS 

Neu eingeleitet und revidiert von 

FRANZISKA MAYER-HILLEBRAND 

VERLAG VON FELIX MEINER 
HAMBURG 



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 207

Zweite Auflage 1968
Unveränderter Nachdruck 1974

Die erste Auflage erschien 1928 unter dem Titel  
»Vom Sinnlichen und noetischen Bewußtsein«

Vorliegende Ausgabe: Im Digitaldruck »on demand« hergestelltes, inhalt-
lich mit der Ausgabe von 1974 identisches Exemplar. Wir bitten um Ver-
ständnis für unvermeidliche Abweichungen in der Ausstattung, die der 
Einzelfertigung geschuldet sind. Weitere Informationen unter: 
www.meiner.de/bod

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  
in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische  
Daten sind im Internet über ‹http://portal.dnb.de› abrufbar.
isbn 978-3-7873-0017-4 
ISBN eBook: 978-3-7873-2662-4

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 1968. Alle Rechte vorbehalten. 
Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen 
und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, 
soweit es nicht §§  53 und 54 URG ausdrücklich gestatten. Gesamtherstel-
lung: BoD, Norderstedt. Gedruckt auf alterungsbeständigem Werkdruck
papier, hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in 
Germany.� www.meiner.de



Inhaltsverzeichnis 

Äußere und innere W ahmehmung, Begriffe 

Einleitung von Franziska Mayer-Hillebrand XVII 

Erster Absc:hnitt 
Primäres und sekundäres Bewußtsein 

(Innere und äußere Wahrnehmung) 
Perzeption und Apperzeption 

Erstes Kapitel 
Von der inneren Wahrnahm ung (im engsten Sinne 

des sekundären Bewußtseins) 
§ 1. 

§ 2. 

§ 3. 

§ 4. 

§ 5. 

Von der Sicherheit der unmittelbaren Wahrneh-
mung; ein blinder Drang kann sie nicht gewähr-
leisten. Unmöglichkeit des Konventionalismus . 
Volle Sicherheit bietet nur die Evidenz, mit der ein 
Glauben als vollberechtigt offenbar wird. Nur der 
Vergleich kann zeigen, wodurch sich Erkenntnis 
(evidentes Urteil) vom blinden Glauben unter-
scheidet ................. . 
In jedem psychischen Akt ist das evidente Bewußt. 
seins seiner selbst eingeschlossen (sog. sekundäres 
Bewußtsein). Neben einer konfusen (indistinkten) 
Wahrnehmung kann eine deutlichere Erkenntnis 
unserer Zustände gegeben sein ....... . 
Keine Tatsachenerkenntnis geht über uns als gegen-
wärtig psychisch Tätige hinaus . . . . . . . . 
Manche behaupten, wirerkennten Farben, Töneusw. 
als phänomenal seiend, und die äußere Wahr-
nehmung sei daher evident. Andere behaupten 
eine Vermutungsevidenz des Gedächtnisses ... 

1 

2 

3 

4 

4 



IV 
§ 6. 

§ 7. 

§ 8. 

§ 9. 

§ 10. 

§ 11. 

§ 12. 

§ 13. 

§ 14. 

§ 15. 

§ 16. 

Inhaltsverzeichnis 

Die Erkenntnis der phänomenalen Existenz von 
Farben usw~ ist jedoch nur die Erkenntnis unserer 
selbst als Farben-Sehende usw. Der Irrtum Kants 4 
Unmöglichkeit der Vermutungsevidenz, Wesen der 
Wahrscheinlichkeitserkenntnis . . . . . . . . . 5 
Die These des § 4 ist darum unabweislich, weil nur 
bei der Selbsterkenntnis die relative Unmöglichkeit 
gesichert ist, daß der psychisch Tätige so wie er ist 
sei und das Objekt seiner Tätigkeit nicht sei . 5 
Zur unmittelbaren Erkenntnis als tatsächlich d. i. 
zur affirmativ-assertorischen Erkenntnis ist jedoch 
außer der. Identität des Erkennenden und Erkann-
ten erforderlich, daß diese Identität auch mit er-
kannt werde. . . . . . . . . . . . . . . . . 6 
Es genügt auch nicht, um die positive Erkenntnis 
eines mit dem Erkennenden nicht identischen Din-
ges zu ermöglichen, daß dieses die Erkenntnis ver-
ursache. Es müßte vielmehr der Kausalzusammen-
hang miterkannt werden . . . . . . . . . . . 7 
Die innere Selbstwahrnehmung im Sinne des se-
kundärenBewußtsein ist stets in derTätigkeit( =Zu-
stand), die wahrgenommen wird, mitbeschlossen. 
Verkennung dieser Lehre . . . . . . . . . . . 8 
Der Reichtum des innerlich Wahrgenommenen. 
Vervielfältigung der auf unser Bewußtsein sich be-
ziehenden Urteile und inneren positiven Erkennt-
nisse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 8 
Zu diesen verdeutlichendenpositiven Erkenntnissen 
treten negative axiomatische . . . . . . . . . 9 
Zu dem verdeutlichenden und axiomatischen Er-
kennen kommt noch das Schließen. (Mittelbares 
Erkennen) . . . . . . . . . . . . . . . . . 9 
Der Unterschied von Schlüssen, die etwas als sicher, 
und solchen, die etwas als wahrscheinlich erschließen 10 
Alles Glauben, das von anderer Art ist als das 
eben erwähnte, ist logisch unberechtigt, kann aber 
vielleicht verüiziert werden . . . . . . . . . . 10 

Zweites Kapitel 
Von der inneren Wahrnehmung im engeren und 
weiteren Sinne und von den Täuschungsmöglich-

keiten 
§ 1. Weder bei uns noch bei anderen denkenden Wesen 

kann sich demnach jemals eine evidente Wahr-
nehmung auf Außendinge beziehen . . . . . . 12 



Inhaltsverzeichnis 

§ 2. Die evidente Wahrnehmung kann sich nicht weiter 
erstrecken als auf uns als gegenwärtig psychisch. 
Tätige (= Bewußtseinszustände Habende) ... 

§ 3. Wir können zwar psychisch Tätiges erinnerungs-
mäßig vorstellen und auch daran glauben, aber in 
diesen Fällen ist es zum primären Objekte ge-
macht und niemals ist ein solcher Glauben evident, 
vielmehr können wir uns hier leicht täuschen. Aber 
dieser Glauben ist nicht die innere Wahrnehmung 
(d. h. nicht das untrügliche sekundäre Bewußt-
sein) 

§ 4. Ebensowenig beweisen die Sinnestäuschungen bei 
den Zöllnersehen Figuren etwas gegen die Rich-
tigkeit der inneren Wahrnehmung i. e. S. (d. i. des 
sekundären Bewußtseins) . 

§ 5. AlledieseTäuschungen und Konfusionen weisen dar-
aufhin,daßdieinnere Wahrnehmungi.e. S. nichtmit 
den Tätigkeiten des Bemerkensund Unterscheidans 
und Vergleichens verwechselt werden darf. Gewiß 
werden z. B. Lust und Schmerz in ihrer emotional-
len Affektbeschaffenheit richtig wahrgenommen 
und doch gibt es Psychologen, die diesen Charakter 
verkennen, sie für Sinnesqualitäten halten und sie 
demzufolge lokalisieren. Auch wird die Ton-
empfindung mit der Lust an der Tonempfindung 
konfundiert . . . . . . . . . . . . . . . . . 

§ 6. Auch unzählige andere psychologische Irrtümer be-
ruhen auf jener Konfusion, die trotz der Evidenz der 

§ 7. 
inneren Wahrnehmung besteht . 
Zusammenfassung betreffend die 
positiven Urteile . . . . . . . . 

unmittelbaren 

Drittes Kapitel 
Genaueres über Wahrnehmung, Bemerken, Ver-
gleichen, Unterscheiden (Exkurs über das carte-

sianische nclare äc distincte percipere") 

V 

14 

15 

15 

16 

18 

19 

§ 1. Die Sätze von Descartes "quod clare ac distincte 
percipio verum est" und "was im Begriffe einer 
Sache klar und distinkt enthalten ist, kann man mit 
Sicherheit von ihr aussagen" . . . . . . . . . 22 

§ 2. Das "clare percipere" scheint ein "Bemerken" 
(Apperzipieren) zu bezeichnen, das "distincte" ein 
Unterscheiden. Oft fehlt beides.. So mag ich eine 
Schmerzempfindung ihrem Objekte nach irgendwie 



VI Inhaltsverzeichnis 

lokalisiert perzipieren, diese phänomenale Lokali-
sation mit einer gewohnheitsmäßig assoziierten sog. 
, , transzendenten'' verwechseln und endlich die asso-
züerte Lokalisation des l'rimären Objektes dem 
unräumlich perzipierten Empfindungsakt selbst 
zuschreiben (z. B. den Schmerz in das Bein oder den 
Zahn verlegen). Das sekundäre Bewußtsein (die 
innere Wahrnehmung im engsten Sinne des Wor-
tes) hat hierbei nicht geirrt, sondern mein Urteil 
über sie und ihr Objekt ist irrig . . . . . . . 25 

§ 3. Ob das Bemerken, Vergleichen und Unter-
scheiden des Verglichenen ein Wahrnehmen ge-
nannt werden kann, und ob ihm Evidenz zu-
kommen kann 1 Der Empfindende als solcher ist 
noch kein Bemerkender. Der Bemerkende ist ein 
explizite, d. h. gesondert sich Beziehender. Beim 
Vergleichen greift mitunter das Gedächtnis ein, 
das niemals evident ist und daher täuschen kann 
und sich mit bloßen Wahrscheinlichkeiten (Hy-
pothesen) begnügen muß . . . . . . . . . . . 27 

§ 4. Dennoch kann gewissen unterscheidenden und ver-
gleichenden prädikativen Urteilen Evidenz zukom-
men. Allerdings ist es nicht die unmittelbare Evi-
denz der inneren Wahrnehmung in jenem engsten 
Sinne, in dem sie mit dem sekundären Bewußtsein 
zusammenfällt . . . . . . . . . . . . . . . . 31 

§ 5. Jene evidenten unterscheidenden und vergleichen-
den Urteile sind niemals apodiktische Erkenntnisse, 
es mögen aber apodiktische Erkenntnisse mit-
unterlaufen, da begriffliches Vorstellen mitbeteiligt 
ist . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32 

Viertes Kapitel 
Zusammenfassendes und Ergänzendes über 
Wahrnehmen und Bemerken (Perzeption und 

Apperzeption) 
§ 1-3. Zusammenfassung und Wiederholung. Keine 

primäre Perzeption ohne sekundäre . . . . . . 
§ 4. Das Apperzipieren oder Bemerken wird durch das 

Perzipieren motiviert (bewirkt), der Apperzeptions-
akt trägt den Charakter der Motiviertheit und ist 
dadurch evident . • . . . . . . . . . . . . . 

§ 5. Über das Verhältnis der inneren Wahrnehmung im 
engeren Sinne zu der inneren Wahrnehmung im 

33 

34 



§ 6. 

Inhaltsverzeichnis 

weiteren Sinne. Es können zwei oder mehrere 
Wahrnehmungen von einer, sie alle einheitlich um-
fassenden, evidenten Wahrnehmung umspannt wer-
den. Diese kann deutlich oder konfus sein, sie kann 

VII 

entfallen u~.d jene können zurückbleiben 35 
Auch evidente Unterscheidungen (selbst gewisse 
Vergleiche) kann man zu den evidenten Wahrneh-
mungen im weiteren Sinne rechnen. . . . . . . . 35 

Fünftes Kapitel 
Über Wahrnehmung modo recto, modo obliquo 

und die Zeitwahrnehmung 
§ I. Wir haben beim Empfinden ein doppeltes Objekt 

festgestellt: ein äußeres (primäres) und ein inneres 
(das sekundäre) . . . . . . . . . . . . . . . 37 

§ 2. Der Empfindende "empfindet" sich modo recto und 
etwas anderes"das äußere Objekt, als von ihm emp-
funden in obliquo. Ob es möglich ist, anzunehmen, 
daß der Empfindende nichts anderes als sich selbst 
"modo recto" vorstellt bzw. "empfindet" 1 • • . 37 

§ 3. Bei der "Zeitanschauung" jedenfalls erlaßt sich der 
Empfindende modo recto als gegenwärtig und gleich-
zeitig bzw. später seiend als gewisse äußere Objekte, 
die in modo obliquo und mit kontinuierlich wech-
selnden Modis wahrgenommen werden . . . . . 38 

§ 4. Dies zeigt sich z. B. bei Ruhe und Bewegung . 39 
§ 5. Auch bei Hören einer Melodie . . . . . . . . 39 
§ 6. Zweifacher Sinn der Erneuerung eines Erlebnisses 40 
§ 7. Die temporalen Urteile als vergangen oder zukünftig 

sind nicht etwa ein dritter Urteilsmodus neben Be-
jahung und Verneinung (Marty) . . . . . . . 40 

§ 8. Stets ist hierbei eine Vorstellung und Bejahung von 
uns selbst in modo recto mit einer Vorstellung und 
Anerkennung in obliquo verbunden . . . . . . 41 

§ 9. Das Denken in modo obliquo ist ein Denken von 
Relativem (umkehrbare und nicht umkehrbare Re-
lationen) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 42 

§ 10. Begriffliche Erweiterung der engbegrenzten Zeit-
anschauung. Zeitschätzungen . . . . . . . . . 43 

§ 11. Da die sog. Empfindung unserer selbst als "Empfin-
dender" eine evidente Wahrnehmung ist und 
diese uns als ein äußeres Objekt modo recto empfin-
dend wahrnimmt, so folgt, daß wir das äußere 
(primäre) Objekt direlü empfinden; innerlich 



VIII Inhaltsverzeichnis 

wahrnehmend sind wir modo recto auf unser 
Empfinden des äußeren Objektes gerichtet, und so 
nehmen wir das äußere Objekt nur modo obliquo 
(als phänomenal) wahr. Absurdität des Phäno-
menalismus, der uns alles nur modo obliquo wahr-
nehmen läßt . . . . . . . . . . . . . . . . 44 

§ 12. Genauere Erörterung der Frage, was uns beim Emp-
finden gegeben ist, um uns Vorstellungen von 
Düferenzen als gewesen, gegenwärtig und zu-
künftig gewinnen zu lassen. Die Lehre von der 
Proterästhese. (Anmerkung: Veranschaulichung 
der Proterästhese.) Ähnlichkeit und Verschieden-
heit der Lehre Kants . . . . . . . . . . . . 45 

Zweiter Absdtnitt 
Phänomenognosie des sinnlichen und noetischen 

Bewußtseins 
Erstes Kapitel 

Überblick über die sogenannten sinnlichen und 
noetischen Gegenstände der inneren Wahr-

nehmung 
§ 1. Reichtum des innerlich Wahrgenommenen . • . 53 
§ 2. Der Denktätige bezieht sich immer auf Mehreres; 

mindestens (nach dem obigen) auf ein primäres 
und ein sekundäres Objekt . . . . . . . . . . 53 

§ 3. Der Denkende (cogitans im cartesiamt!chen Sinn) 
bezieht sich auf dasselbe Objekt in mehrfacher 
Weise z. B. vorstellend und urteilend oder vorstel-
lend und interessenehmend. Urteile und Vorstel-
lungen zwei verschiedene Beziehungsweisen 54 

§ 4. Von dendreifundamental verschiedenenBeziehungs-
weisen setzen Urteile und Gemütsbeziehung ( =Lie-
ben, Hassen, Vorziehen) das Vorstellen voraus, in-
dem sie es implizieren. Spezifikation des Urteils, 
Spezüikation der Gemütsbeziehung. Das Vorstellen 
hat keine gegensätzlichen Beziehungsweisen, wie 
Anerkennen und Negieren, Lieben und Hassen, 
wohl aber den Unterschied von modus rectus und 
modus obliquus und den der Temporalmodi; Bei-
spiele hierfür . . . . . . . . . . . . . . . . 55 

§ 5. Die temporalen Vorstellungsmodi differenzieren 
auch Urteil und Gemütsbeziehung; letztere werden 



Inhaltsverzeichnis IX 
auch durch Urteile modifiziert (Furcht, Hoffnung, 
Freude und Leid). Das Gebiet unserer Urteils-
gegenstände wird durch die Kenntnis von Ge-
mütsbeziehungen erweitert; Werturteile. Obgleich 
keine Vorstellung ohne sekundäres Bewußtsein 
(innere Wahrnehmung i. e. S.) möglich ist, be-
steht das sekundäre Bewußtsein doch mitunter 
ohne Gemütsbeziehung (affektlos) . . . . . . . 57 

§ 6. Die innere Wahrnehmung zeigt uns seelische Tätig-
keiten entweder mit sinnlichem (seelischem) oder 
mit unsinnlichem (noetischem) Objekte 58 

§ 7. Das noetische (begriffliche, unsinnliche) Vorstellen 59 
§ 8. Die sinnlichen Anschauungen. Die Klassifikations-

frage . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60 
§ 9. Homogenität und Heterogenität der Qualitäten 

als Einteilungsprinzip. Schwierigkeit der Ent-
scheidung ob homogen oder heterogen . . . . . 61 

§ 10. Ein Kennzeichen der Heterogenität ist das Vor-
handensein von Helligkeit und Dunkelheit in bloß 
analogem Sinne. Auf Grund dieses Anhaltspunktes 
sind drei Klassen sinnlicher Erscheinungen pri-
märer Objekte festzustellen: farbige, tönende und 
Spürqualitäten. Nur die dritte Klasse enthält sinn-
liche Affekte (von manchen als Gefühlsempfindun-
gen bezeichnet) 62 

§ 11. Die primären Objekte der sinnlichen Anschauungen 
sind qualitativ (generisch und spezifisch) bestimmt, 
ausgedehnt, gestaltet und irgendwie örtlich be-
stimmt. 'Es kommt ihnen auch Intensität zu 64 

§ 12. Ursprung der Raumanschauung. Empiri~;~mus und 
Nativismus. Die nativistische Lehre Brentanos. 
Jede Sinnesanschauung hat ursprünglich schon 
irgendwie an lokalen Bestimmungen teil . . . . 64 

§ 13. Ob die lokalen Bestimmungen der Anschauung re-
lativ oder absolut sind (Näheres weiter unten) • • 66 

§ 14. Die Intensität als Dichtigkeit der Erscheinung im 
Sinnesfelde . . . . . . . . . . . . . . . . . 66 

§ 15. Alle Unterschiede der sinnlichen Anschauung gehen 
auf qualitative und lokale zurück . . . . . . . 67 

§ 16. Das Verhältnis von Helligkeit und Qualität. Die 
spezifische Helligkeit der Qualitäten 67 

§ 17. Die Frage nach dem Wesen des Helligkeits- (Dun-
kelheits-) Momentes . . . . . . . . . . . . . 69 

§ 18. Die Anschauung von Ruhe und Bewegung beruht 
auf der Zeitanschauung ; diese auf der innern Wahr-



X 

§ 19. 

§ 20. 
§21. 

§ 22. 

§ 23. 

§ 24. 

§ 25. 

§ 26. 

Inhaltsverzeichnis 

nehmung eines temporalen Moduskontinuums 
der Empfindung. (Vgl. Kants innern Sinn und 
oben I, 5, § 12) . . . . . . . . . . . . . . . 
Näheres über die Raumanschauung. Der Na-
tivismus ist nicht nur darin im Recht, daß die An-
schauung jeden Sinnes uns ursprünglich schon 
Ausgedehntes (Flächenhaftes) zeigt, sondern auch 
darin, daß die Zugehörigkeit zu etwas Dreidimen-
sionalen niemals völlig fehlt 
Die sogenannte gute und schlechte Lokalisation . 
Schauen wir qualitätsfreie Sinnesfelder an 1 Die 
Frage ist zu verneinen . . . . . . . . . . . . 
Das Empfinden von örtlichen Differenzen ist ein be-
ziehendes, unterscheidendes Empfinden; auch 
Mengenunterschiede können - ohne Abzählen -
einen merklich verschiedenen Eindruck hervor-
rufen . 
Es wird noch einmal darauf hingewiesen, daß der 
Unterschied von konfusen und deutlichen An-
schauungen kein gegenständliches Moment be-
trifft . . . 
Die einfachen Qualitäten des Gesichtssinnes; ge-
sättigte und ungesättigte Elemente. Analoga 
beim Gehörsinn. Frage der systematischen Ord-
nung des Spürsinnes noch ungeklärt 
Psychisches wird nicht nur Objekt des sekundären 
Bewußtseins, es kann auch zum primären Objekt 
werden. Auch Empfindungen können wir primär 
zum Objekte haben. Erinnerung an früher Er-
lebtes ist nicht abgeschwächte Wiederholung des 
früheren Aktes. Es gibt, wie schon erwähnt, auch 
ein sinnliches unterscheidendes Beziehen. Auch 
dieses kann zum primären Objekte werden 
Zu der Untersuchung der nichtpsychischen sensi-
tiven Objekte (des Qualitativ-Räumlichen) kommt 
nun noch die Betrachtung der psychischen sen-
sitiven Objekte, d. i. der Sinnesempfindungen, 
als Objekte der inneren Wahrnehmung. Es 
ergibt sich, daß dem Empfindungsgebiet der Unter-
schied von Vorstellen, Urteilen, Gemütstätigkeiten 
nicht fremd ist. Auch der von "evident" und 
"blind" (bloße Abschätzungen dürften nie evident 
sein), von modus rectus und obliquus, der Unter-
schied der Temporalmodi (insbesondere bei Ruhe 
und Bewegung aber auch beim Hören). Es gibt 

69 

70 
72 

73 

74 

75 

76 

77 



§ 27. 
§ 28. 

§ 29. 

§ 30. 

§31. 

§ 3:2. 

§ 33. 

Inhaltsverzeichnis XI 
nicht nur ein sinnliches Mfirmieren, sondern auch 
ein sinnliches Negieren (Tiere) 78 
Komplikation der Modi obliqui 80 
Sinnliche Lust und sinnlicher Schmerz sind sinn-
liche Gern ü ts bewegungen (Affekte), aber durch-
aus nicht bloße sinnliche Qualitäten; vielmehr ist 
uns hierbei ein Empfinden gewisser Qualitäten (und 
zwar ausnahmslos solcher des Spürsinnes) an-
genehm oder unangenehm 80 
Wenn wir solche Empfindungen, dle Affekte sind, 
wahrnehmen, nehmen wir modo recto nichts Räum-
liches wahr, denn die Örtlichkeit des Empfundenen 
wird, wie dargetan, nur in obliquo wahrgenommen 
vgl. oben § ll). Obgleich wir die Empfindungs-
akte nicht örtlich bestimmt wahrnehmen und nicht 
als kontinuierlich Vieles, so doch als kontinuier-
lich Vielfaches. Im Sehenden bestehen nicht viele 
Sehende, aber ein vielfach Sehendes. Wir nehmen 
uns ferner selbst als ein Ding mit vielfachen Eigen-
schaften wahr, wenn wir uns als Sehende und 
Hörende usw. bemerken (vgl. oben Kap. 4) . 81 
Wir erkennen uns aber innerlich wahrnehmend nur 
ganz im allgemeinen, nicht als Individua (vgl. 
II. Bd, S. 204 u. f. und weiter unten) 82 
Auch die äußere Wahrnehmung zeigt keine letzten, 
individuellen Spezies (vgl. II. Bd, S. 199 u. f. und 
weiter unten) 82 
Das Psychische zeigt sich dem innerlich Wahr-
nehmenden auch insofern als kontinuierlich Viel-
faches, als wir sinnliche, primäre Objekte mit kon-
tinuierlich variierenden Temporalmodis vorstellen 
(simultan gegenwärtig haben). Als solches ist das 
Kontinuum der Temporalmodi eindimensional. In-
sofern das Empfinden auf örtlich Kontinuier-
liches gerichtet ist, erscheint es selbst als mehr-
dimensional kontinuierlich mannigfaltig . 82 
Das sekundäre Bewußtsein (die innere Wahrneh-
mung i. e. S.) jedoch nimmt den psychisch Tätigen 
(das sekundäre Objekt) mit einem einzigen Tem-
poralmodus wahr (mit einem Modus praesens). Der 
Charakter der Grenze eines Eindimensionalen fehlt 
jedoch diesem Modus ebensowenig, wie der an-
geschauten zweidimensionalen Fläche der Charakter 
eines Dreidimensionalen mangelt. Ein solches 



XII 

§ 34. 

§ 35. 

§ 36. 

§ 37. 
§ 38. 

§ 39. 

§40. 

§ 41. 

Inhaltsverzeichnis 

Vorstellen ist nicht völlig bestimmt, d. h. es ist 
uni verseil . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
Blick auf die Lehre Martys, der den Gegenwarts-
modus der inneren Wahrnehmung leugnet. (Vgl. 
Bd. li, S. 202.) Würde unsere äußere Zeitanschau-
ung uns ein Kontinuum von irgendwelchen abso-
luten Zeitspezies als Objekt bieten, so wäre es 
unendlich unwahrscheinlich, daß die uns jetzt 
phänomenal als Objekt gegebene Zeitspezies mit 
der augenblicklich wirklichen übereinstimmte. 
Die innere Anschauung aber, weil untrüglich, 
könnte uns dann überhaupt nichts als gegenwärtig 
zeigen. Beseitigung aller dieser Schwierigkeiten 
durch die Lehre, daß es sich bei der Zeitanschauung 
überhaupt nicht um Objektsdifferenzen, son-
dern um Modusdifferenzen des Vorstellans 
handelt. 
Die begriffliche Verwendung und Erweiterung der 
zu Gebote stehenden Temporalmodi bei Psychi-
schem, das wir primär vorstellen . . . . . . . 
Grundsätzliches über intellegible (intellektive, nicht 
sinnliche) Gegenstände, d. h. über die Gegen-
stände sogenannter abstrakter Begriffe von ge-
ringerer und größerer Allgemeinheit . . . . . . 
Abweisung des Nominalismus ........ . 
Ob bei dem begrifflichen Denken die Erneuerung 
der Anschauung jedesmal erfolgen müsse~ . . . 
Auch begriffliches Denken kann zum primären 
Objekte gemacht werden .......... . 
Kombination (Synthesen) sinnlicher und unsinn-
licher Objekte . 
Die Frage ob ein höchster allgemeiner Begriff ge-
daoht wird 1 • 

Zweites Kapitel 
Näheres über den Abstraktionsprozeß und die 
Allgemeinheit aller Wahrnehmungen und Emp-

findungen 
§ 1. Streitfrage, ob wir Allgemeines denken und wie~ 

83 

84 

84 

85 
86 

87 

88 

88 

88 

und ob ihm etwas entspreche und was 1 • • • • 89 
§ 2. Es ist längst erwiesen, daß wir Allgemeines 

denken, daß aber nur in letzter Spezies Bestimm-
tes existieren könne. Aristoteles lehrt, daß wir 



§ 3. 

§ 4. 

§ 5. 

§ 6. 

§ 7. 

§ 8. 

§ 9. 

§ 10. 

§ 11. 

§ 12. 

§ 13. 
§ 14. 

Inhaltsverzeichnis XIII 

alle Begriffe auch bei der Erneuerung in den 
Phantasmen denken. Er folgt hierbei Platon 90 
Aristoteles lehrt die Allgemeinheit auch unserer 
sinnlichen Anschauungen . . . . . . . . . . 90 
Bestätigung dieser Lehre: Die individualisierende 
Bestimmung des Denkenden ist diesem verborgen. 
Es gibt demnach Allgemeinvorstellungen, die nicht 
durch Abstraktion gewonnen sind . . . . . . . 90 
Auch die äußere Anschauung ist insofern allgemein, 
als die Zeitbestimmungen, die uns anschaulich ge-
geben sind, der letzten Spezifierung entbehren . 91 
Unsere Anschauungen haben also nur All-
gemeines zum Objekt, wobei allerdings Grad-
unterschiede gegeben sind. Man spricht hier vom 
Abstraktionsprozeß. Die wahre Rolle der Ver-
anschaulichung durch Zeichnungen, "geometrische 
Konstruktion" usw. für das universelle Denken 93 
Der sogenannte Abstraktionsprozeß bei Gewin-
nung der Begriffe qualitativer Spezies wie z. B. rot, 
blau, gelb, dann der Kontinuitätsbegriffe, ins-
besondere der Begriffe von Flächen, Linien und 
Punkten. Der Prozeß ist ein verwickelter . 97 
Relatives (vergleichendes) Denken ist eine Vor-
bedingung für die Gewinnung höherer allgemei-
ner Begriffe, aber diese selbst brauchen darum nicht 
selbst relativ zu sein . . 97 
Bei der Erneuerung der begrifflichen Vorstellungen 
ist die Erneuerung des Vergleichsprozesses 
nicht gefordert 97 
Erörterung der Frage, ob bei Erneuerung eines 
abstrahierten Universale die Erneuerung der An-
schauung gefordert ist . . . . . . . . . . . . 98 
Sind nun alle unsere Anschauungen und ursprüng-
lichen Vorstellungen allgemein, woher wissen wir, 
daß es nur Individuelles geben könne, und daß wir 
in der innern Wahrnehmung nur ein einziges Ding 
erfassen 1 Beantwortung dieser Frage . . . . . 98 
Abermals das Zeitproblem und die Frage nach 
dem Ursprung des Zeitbegriffes. Auch hier fehlt 
jede spezielle Bestimmtheit • 99 
Die relativistische Auffassung . 102 
Die Unmöglichkeit Relatives vorzustellen, ohne 
irgendwie absolute Fundamente vorzustellen 103 



XIV Inhaltsverzeichnis 

§ 15. Die Unterschiede von Gegenwart, Vergangenheit 
und Zukunft und von Früher und Später als re-
lative ................ 105 

Drittes Kapitel 
Von der Erkenntnis des Zeitlich-Absoluten und 

seiner Spezies 
§ 1-9. Obgleidt uns die spezüischen Düferenzen des 

Zeitlichen verborgen bleiben, ist doch der Schluß 
auf ihre Existenz unabweislich. Wir erfassen uns 
in der inneren Wahrnehmung als einem zeitlichen 
Kontinuum grenzhaft zugehörig. Das Gegen-
wärtige wird hierbei modo recto das Vergaugene 
modo obliquo gedacht . . . . . . . . . . . . 107 

Viertes Kapitel 
Fortführung der Untersuchung über die Univer-
salität aller Anschauungen, insbesondere der 
Raum- und Zeitanschauung, und über das Zeit-

Heh-Absol u te 
§ 1-4. Historisches 111 
§ 5. Nochmals die Allgemeinheit der innern Wahrneh-

mung . 112 
§ 6. Individualvorstellungen sind daher nicht unerläß-

liche Voraussetzung für die Gewinnung allgemeiner 
Begriffe und spezifisch bestimmte relative Vor-
stellungen sind nicht unbedingte Voraussetzung für 
die Gewinnung allgemeiner relativer Begrüfe . 113 

§ 7. Tatsächlich sind uns spezüisch örtliche Differen-
zierungen nicht anschaulich gegeben. Blick auf die 
Lehre von Leibniz und Newton . . . . . . . . 113 

§ 8. So zeigt uns die äußere Anschauung ebensowenig 
individuell Bestimmtes wie die innere Wahr-
nehmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 114 

§ 9. Analoges gilt von der Zeitanschauung . . . . . 115 
§ 10. So erklärt es sich auch, daß der absolute Charakter 

der Farben und Töne und der Qualitäten überhaupt 
nur selten bestritten wird, um so mehr aber die 
Absolutheit der in der Anschauung gegebenen 
Raum- und Zeitbestimmung . . 116 

§ ll. In der Wirklichkeit freilich können bloße 
Raum- und Zeitverhältnisse ohne absolute letzte 
Raum- und Zeitspezies nicht existieren 117 



Inhaltsverzeichnis XV 

§ 12. Der Begriff des Zeitlichen ist identisch mit dem des 
Dinges, das als Grenze eines eindimensionalen pri-
mären Kontinuum besteht, welches keiner anderen 
seiner Grenzen nach i s t, und doch demselben Kon-
tinuum zugehört. Der Begriff des Räumlichen . 118 

§ 13. Blick auf Guyot . . . . . . . . . . . . . . 119 
§ 14-16. Nähere Bestimmungen über den Begriff des 

Zeitlichen . . . . . . . . . . . . 119 
§ 17. Folgerungen über den zeitlichen Wechsel im 

ersten Prinzip aller Dinge 123 

Namen- und Sachregister . . . 192 



Einleitung 

0. Kraus vereinigte als dritten Band der "Psychologie 
vom empirischen Standpunkt" unter dem Titel 

Vom sinnlichen und noetischen Bewußtsein 

(Phi I. Bibi. Bd. 207, 1928) eine Anzahl von Abhandlungen, 
die in den Anmerkungen angegeben sind. 

Der Band ist in zwei Abschnitte gegliedert, deren erster 
sich mit der inneren und äußeren Wahrnehmung sowie mit 
dem Unterschied von Perzeption und Apperzeption be-
schäftigt, deren zweiter als Phänomenognosie des sinn-
lichen und noetischen Bewußtseins bezeichnet wird. 

Für Kraus war es ein sehr wichtiges Anliegen, in der vor-
angestellten Einleitung auf die "Krise in der Psychologie" 
zu sprechen zu kommen. Er verstand darunter hauptsäch-
lich das Aufkommen jener Richtungen, die sich die Aus-
bildung der Lehre vom Nichtrealen zur Aufgabe machten, 
vor allem Husserls "Phänomenologie" und Meinongs 
"Gegenstandstheorie". Wegen der weiten Verbreitung, die 
beide Theorien fanden, hielt er eine Auseinandersetzung 
mit ihnen für notwendig. Beide waren von Brentanos ur-
sprünglicher, an Aristoteles' Lehre vom "Seienden im 
Sinne des Wahren" sich anschließenden Auffassung aus-
gegangen, hatten sich aber im Gegensatz zu seiner späte-
ren Ontologie entwickelt. 

Diese Auseinandersetzung erscheint aber heute nicht 
mehr so wichtig, weil inzwischen Brentanos endgültige 
Lehre, daß und warum ein Reich des Irrealen (immanentes 
Objekt, Urteils- und lnteresseinhalte, Universalien) nicht 



XVIII Einleitung 

angenommen werden könne, mit aller Klarheit dargelegt 
worden ist ("Die Abkehr vom Nichtrealen", Francke Ver-
lag, Bern 1966). 

übrigens beschäftigen sich die von 0. Kraus im III. Band 
der "Psychologie" vereinigten Abhandlungen- wenigstens 
direkt- nicht mit Husserl und Meinong. 

Es dürfte daher im Sinne Brentanos sein, die Einleitung 
von Kraus durch eine neue zu ersetzen, die vor allem den 
Inhalt des sehr interessanten Bandes kurz zu charakteri-
sieren versucht. Er ist durchaus nicht, wie schon Kraus be-
tont, "als die Ausführung des ursprünglichen Planes" an-
zusehen. 

Den 1874 in Leipzig bei Duncker und Humblot erschie-
nenen zwei Büchern der "Psychologie vom empirischen 
Standpunkt" sollten, wie Brentano in seinem ,Vorwort' 
ausführte, vier weitere Bücher folgen, eines, "welches die 
Eigentümlichkeiten und Gesetze der Vorstellungen, ein an-
deres, welches die der Urteile und wieder eines, welches 
die der Gemütstätigkeiten und des Willens im besonderen 
untersucht. Das letzte Buch endlich soll von der Verbin-
dung unseres psychischen und unseres physischen Organis-
mus handeln, und darauf werden wir uns auch mit der 
Frage beschäftigen, ob ein Fortbestand des psychischen Le-
bens nach dem Zerfall des Leibes denkbar sei". 

Doch kamen die geplanten FOrtsetzungen nicht zur Aus-
führung, obwohl sich Brentano, wie schon Kraus hervor-
hebt, mit allen im Vorwort inbegriffenen Themen in zahl-
reichen Abhandlungen eingehend beschäftigt hat. 

Kraus meint, die Fortsetzung sei vor allem deshalb 
unterblieben, weil die Scheidung in sinnliches und unsinn-
liches (noetisches) Bewußtsein und die in deskriptive und 
genetische Psychologie in diesem Plan nicht berücksichtigt 
worden war und sich mit Brentanos Klassifikation in drei 
Grundklassen psychischer Beziehungen bis zu einem gewis-
sen Grade kreuze. Doch erscheint es mir nicht ganz über-
zeugend, daß die eben erwähnten, nicht oder nicht hin-



von Franziska Mayer-Hillebrand XIX 

reichend berücksichtigten Unterscheidungen der Haupt-
grund für das Unterbleiben der geplanten Fortführung der 
"Psychologie" gewesen seien. Kraus hat ja Brentanos Klas-
sifikation der Bewußtseinsbeziehungen in Vorstellen, Ur-
teilen und emotionelle Akte doch auch beibehalten und war 
trotzdem imstande, die Verschiedenheit von sinnlichem 
und noetischem Bewußtsein auf deskriptiver Grundlage 
durch Zusammenstellung verschiedener Abhandlungen 
Brentanos herauszuarbeiten. 

Ich glaube vielmehr, daß die zu behandelnden Teil-
gebiete- vor allem die Lehre von der Urteilsevidenz und 
von ihrem Analogon auf emotionellem Gebiet - über den 
ursprünglichen Rahmen hinauswuchsen. Obwohl sie ge-
naue Beobachtung und Beschreibung des psychischen Ver-
haltens voraussetzen, hatten sie doch Selbständigkeit er-
langt und sich so ausgebildet, daß sie mehr dem Gebiet der 
Erkenntnistheorie als der Psychologie zuzurechnen gewe-
sen wären. Es kam hinzu, daß Brentanos Theorien sich 
jahrzehntelang in ständiger Entwicklung befanden, und 
als sie um die Jahrhundertwende zum Abschluß gelangt 
waren, die zunehmende Behinderung durch ein Augen-
leiden ihn von der Abfassung eines so umfangreichen Wer-
kes, das auch entsprechende Korrekturen der ersten beiden 
Bücher verlangt hätte, abhielt. 

Nicht also die Fortsetzung des ursprünglichen Planes, 
sondern die Darlegung, wie Brentano sich den Unter-
schied von sinnlichem und unsinnlichem Bewußtsein dachte, 
ist das Ziel des vorliegenden Bandes, was schon in dem 
von Kraus gewählten Titel zum Ausdruck kommt. Es ist 
Kraus jedenfalls gelungen, durch diesen III. Band der 
"Psychologie" eine Lücke in den bis dahin publizierten 
Schriften auszufüllen und zum Verständnis von Brenta-
nos Philosophie in entscheidenden Punkten beizutragen. 

Brentano hatte, wie Kraus in seiner Einleitung S. XX f. 
schreibt, "die Einteilung der Bewußtseinszustände nach der 
Verschiedenheit dessen, was er die ,intentionale Beziehung 



XX Einleitung 

zum Objekt' genannt hat, als jene Klassifikation erklärt, 
die gegenwärtig jeder anderen vorzuziehen sei, und wie er 
ihr folgend, Vorstellungen, Urteile und Gemütszustände 
unterschied, hätten auch die drei folgenden Bücher dieser 
Dreiteilung entsprechen sollen. 

So wahr es nun aber auch ist, daß die Verschiedenheit 
dessen, was Brentano die ,intentionale Beziehung' genannt 
hat, den fundamentalsten Einteilungsgrund abgibt, so 
sicher hätte sich die unabweisbare Forderung geltend ge-
macht, jene platonisch-aristotelische Einteilung, von der er 
(im 5. Kap. des II. Buches = Kap. 1 des II. Bandes unserer 
Ausgabe) sagt, daß sie sich mit jener kreuze, zu berücksich-
tigen, nämlich die Scheidung in sensitive und intelleklive 
Bewußtseinszustände. 

Ich habe bereits in meiner Einleitung zu Band II, pag. 
XX, auf die Notwendigkeit hingewiesen, nach der Cha-
rakteristik des Bewußtseins als seelischer Beschäftigung 
mit etwas und nach der allgemeinen Klassifikation in Vor-
stellen, Urteilen und Gemütszustände (Fühlen und Wol-
len) auf die Scheidung in sinnliche und unsinnliche Akte 
einzugehen, um hierauf erst bei den sinnlichen und sodann 
bei den noetischen Akten die Strukturen bloßzulegen und 
endlich zu zeigen, wie sich die Akte der Aisthesis mit jenen 
der Nnesis verknüpfen." 

Wir wollen uns klarzumachen suchen, um was es eigent-
lich geht.- Im ersten Abschnitt werden unsere Wahrneh-
mungen behandelt, und zwar wird die von Brentano ein-
geführte Unterscheidung von äußerer und innerer Wahr-
nehmung eingehend begründet. Jedes Wahrnehmen ist 
ein Wahrnehmen von etwas. Brentano aber zeigt, daß in 
diesem anscheinend einfachen psychischen Vorgang ein 
Doppeltes enthalten ist. Wir sehen Farben, hören Töne, 
empfinden Wärme oder Kälte usw. und fühlen uns ge-
drängt, die von uns wahrgenommenen "Gegenstände" für 
wahr, d. h. für existierend, zu halten. Aber keine Tat-



von Franziska Mayer-Hillebrand XXI 

sachenerkenntnis geht über uns selbst als gegenwärtig in 
bestimmter Weise psychisch Tätige hinaus. 

Nur dieses sog. sekundäre Bewußtsein (die innere Wahr-
nehmung) ist eine evidente Erkenntnis, während dem pri-
mären Bewußtsein (der äußeren Wahrnehmung) nur der 
Charakter eines blinden Glaubens zugesprochen werden 
kann. 

Kraus widmet der von vielen Brentanoschülern behaup-
teten "phänomenalen Existenz der Wahrnehmungsgegen-
stände" eine ausführliche und scharfe Polemik. Und zwar 
widerlegt er sie mit Brentanos Argumenten, denen er, wie 
er selbst berichtet, jahrelangen Widerstand entgegen-
gesetzt habe, vor allem weil ihm die Objektivität der 
Wahrheit nur durch das Erfassen einer Adäquation des 
Urteils mit einem irrealen ,Sachverhalt' gesichert erschien. 
Erst nach und nach habe er den fiktiven Charakter der sog. 
irrealen Gegenstände erkannt. Auf seine Auseinander-
setzung mit den Vertretern irrealer Gegebenheiten soll 
aber hier nicht eingegangen werden. 

Die Bewußtseinsbeziehung, in der man sich selbst als 
einen in bestimmter Weise psychisch Tätigen unmittelbar 
erkennt, ist ein affirmativ-assertorisches Urteil, d. h. eine 
T atsachenerkenntnis. Sie ist nur möglich auf Grund der 
Identität des Erkennenden und Erkannten, wobei diese 
Identität miterkannt wird. Ein bloßer Kausalzusammen-
hang würde nicht genügen, es sei denn, daß der Kausal-
zusammenhang miterkannt wird. 

Wenn wir uns selbst als psychisch Tätige erinnerungs-
mäßig vorstellen, so wird diese Bewußtseinsbeziehung pri-
märes Objekt und es kommt ihrer Anerkennung keine 
Evidenz zu. Doch können unter gewissen Umständen pri-
märes und sekundäres Objekt verwechselt werden, indem 
die blinde Anerkennung eines primären Objekts irrtüm-
lich für ein evidentes Urteil der inneren Wahrnehmung 
gehalten wird. Verschiedene Beispiele werden für solche 
Verwechslungen von Brentano gebracht. 



Erster .A.bsmnitt. 

Primäres und sekundäres Bewußtsein 
(äußere und innere Wahrnehmung). 

Perzeption und Apperzeption. 

Erstes Kapitel. 

Von der inneren Wahrnehmung 
(im engsten Sinne des sekundären Bewußtseins) 1). 

§ 1. Wenn man unter einem Skeptiker einen solchen 
versteht, der leugnet, daß wir irgendwelche Wahrheit 
erkennen und zu erkennen vermögen, so darf man wohl 
sagen, daß ein solcher sich selbst widerspreche. Denn 
er erklärt es für ausgemacht, daß nichts ausgemacht 
sei. Daraufhin mag nun der Skeptiker erwidern, er 
gebe nicht zu, daß das, was sich widerspreche, falsch 
sein müsse; oder auch, er erkläre auch das nicht für 
ausgemacht, daß nichts ausgemacht sei; er behaupte 
gar nichts und leugne gar nichts. Wenn er nun gar 
nichts behauptet und gar nichts leugnet, so hat man 
auch nicht mehr die Aufgabe, ihn zu widerlegen. Man 
mag ihn, wie schon Aristoteles sagte, stehen lassen 
wie einen Klotz und sich nicht um ihn kümmern. Da-
gegen wird es doch gut sein, zu untersuchen, wie man 
dazu gekommen ist, sich extrem skeptisch auszusprechen. 
Man nimmt gewöhnlich etwas nur dann als sicher an, 
wenn man einen Beweis dafür zu haben glaubt; der 
Beweis aber stützt sich auf Voraussetzungen; sind diese 
selbst wieder erwiesen, so doch nur durch andere Vor-
aussetzungen 2). Und dabei kann es nicht ins Unendliche 



2 I. Abschnitt: Primäres und sekundäres Bewußtsein 

gehen; irgend einmal muß man Unerwiesenes unmittel-
bar annehmen. Durch Beweis sind diese ersten An-
nahmen nicht gesichert, somit müßten sie ohne Beweis 
sicher sein, sonst werden alle darauf gegründeten Be-
weise wegen der Unsicherheit der ersten Prinzipien hin-
fällig. Aber was gibt uns das Recht, sie für unmittelbar 
sicher zu erklären 1 Etwa ein natürlicher Drang zu un-
mittelbarem Glauben 1 Aber wer sagt uns, daß man sich 
nicht auch gedrängt fühlen könne, Unwahres für wahr 
zu halten 1 Scheinen wir nicht bei Narren einen solchen 
Fall zu finden, wo wir dann sagen, sie hätten eine fixe 
Idee; und scheint nicht auch mancher, den man nicht 
geradezu zu den Narren rechnet, etwas, was er von 
Kindheit auf gehört, sich so in den Kopf gesetzt zu 
haben, daß er einem unwiderstehlichen Drang, es zu 
glauben, unterliegt 1 Wo scheint der Drang zu unmittel-
barem Glauben mächtiger als im Falle eines frischen 
Gedächtnisses; oder im Falle einer Sinneswahrnehmung, 
die uns Rot und Blau, Warm und Kalt als in Wirklich-
keit gegeben darstellt 1 Und doch führt der Glaube an 
die wirkliche Existenz des Warmen und Kalten zu Kon-
flikten, wenn man dasselbe Wasser mit der erwärmten 
Hand als kalt und mit der abgekühlten zugleich als 
warm fühlt 3). Und schon mancher glaubte auf etwas, 
was ihm das Gedächtnis mit aller Klarheit zu bezeugen 
schien, schwören zu können, und kam dann dazu, es 
als unrichtig zuzugeben. Also auch der stärkste Drang 
zu unmittelbarer Annahme bietet keine Sicherheit, und 
so scheint sie denn gar nichts bieten zu können; denn 
wenn manche die Übereinstimmung vieler und aller 
Menschen als Kriterium zu Hilfe nehmen wollten, so 
verfielen sie in einen lächerlichen Zirkelschluß 4), denn 
wer sagte ihnen, daß andere seien und mit ihnen über-
einstimmten 1 Doch nicht wieder diese anderen, deren 
Existenz und Urteil ja erst festgestellt werden soll? 

§ 2. In dem, was hier gesagt wird, liegt nun wohl eine 
unleugbare Wahrheit eingeschlossen, nämlich daß der 



1. Kapitel: Von der inneren Wahrnelunung 3 

bloße Drang, etwas als unmittelbar zu glauben, wenn 
er auch noch so mächtig ist, keine sichere Bürgschaft 
für die Wahrheit gibt. Es muß etwas anderes sein, was 
die unmittelbar sicheren Urteile auszeichnet. Und wir 
nennen dieses die "Evidenz". Worin diese bestehe, 
läßt sich nur durch Vorführung von Beispielen, worin 
sie gegeben ist, und durch Vergleich derselben mit an-
deren, worin sie fehlt, klarmachen. Ist dies doch der 
einzige Weg, den wir auch anderwärts betreten müssen, 
um uns einfache Merkmale zur Klarheit zu bringen. 
Descartes führte als einen solchen Fall die Erkenntnis 
vor, die wir, wenn wir uns bewußt sind, etwas zu denken, 
zu sehen, zu hören, zu wollen, zu fühl:m, in diesem Be-
wußtsein besitzen. ·wenn ich mit meinem Zweifel noch 
so weit gehe, sagte er, so kann ich doch nicht zweifeln, 
daß ich zweifle. Und er wollte damit nicht sagen, daß 
ich einen schlechthin unüberwindlichen Drang habe, an 
mein Denken zu glauben, sondern daß ich mit voller 
Sicherheit mein Denken als Tatsache wahrnehme5). 

Was hier das Auszeichnende gegenüber einem Fall des 
Glaubens mit blindem Drange ist, zeigt uns der Ver-
gleich mit einem tief eingewurzelten Vorurteil; so 
mächtig hier der Drang sein mag, fehlt doch etwas, 
was dort sich findet, und das ist es eben, was wir als 
Evidenz bezeichnen. Je schärfer man den Fall blinden 
Dranges ins Auge faßt, um so mehr erscheint der Glaube 
ungerechtfertigt, während er im Falle der Evidenz sich 
als vollberechtigt offenbart6). 

§ 3. So wenig fehlt es an unmittelbar sicheren Erkennt-
nissen, daß sogar kein einziger Mensch, ja kein einziges 
Tier, welches irgendwie psychisch tätig ist, der evidenten 
Erkenntnis ganz entbehrt. Denn immer ist in der 
psychischen Tätigkeit das evidente Bewußtsein von ihr 
eingeschlossen. Dagegen geschieht es in Fällen, wo die 
Tätigkeit kompliziert ist, nicht immer, daß wir die sich 
komplizierenden Momente im besonderen deutlich unter-
scheiden; und so haben wir es bald mit einer kon-



4 I. Abschnitt: Primäres und sekundäres Bewußtsein 

fuseren, bald mit einer deutlicheren Erkenntnis 
von uns, als psychisch Tätigen, zu tun. Daß sie aber 
evident sei, gilt von der konfusen und deutlichen gleich-
mäßig7). 

§ 4. Über uns selbst als psychisch Tätige hinaus 
haben wir aber keine unmittelbar evidente Er· 
kenntnis einer Tatsache. Ja, auch über unsere 
eigene psychische Tätigkeit in der Vergangenheit wie 
in der Zukunft erkennen wir nichts mit unmittelbarer 
Evidenz. Einen instinktiven blinden Drang, dem Ge-
dächtnis und auch der sog. äußeren Wahrnehmung zu 
vertrauen, haben wir. Aber wir haben schon gesagt, 
daß in diesem der Charakter der Evidenz nicht gegeben 
sei8). 

§ 5. Manche sagen: dies sei nicht richtig, vielmehr er-
kennten wir mit unmittelbarer Evidenz auch die Far-
ben, Töne usw. als Phänomene, wir erkennten sie "als 
phänomenal seiend", wenn auch nicht als real existie-
rend. Auch eine "phänomenal seiende Farbe" seien 
nicht wir selbst, und somit sei die Erkenntnis einer 
phänomenalen Farbe als solcher keine innere, sondern 
eine äußere Wahrnehmung, die evident sei. Was aber 
das Gedächtnis betrifft, so wollten sie auch für dieses 
nicht zugeben, daß ihm die Evidenz ganz fehle; doch 
nahmen sie in merkwürdiger Art ein gewisses Mehr und 
Minder bei der Evidenz des Gedächtnisses an. Sie 
nannten dieselbe eine "Vermutungsevidenz"9), welche 
unmittelbare Wahrscheinlichkeit bald in höherem, bald 
in niederem Grade verleihe, und sich dabei manchmal 
bis ins Unendliche der vollen Sicherheit nähere. 

§ 6. Alles dieses ist leicht als irrig nachzuweisen. Unter-
sucht man, was es heißt, wenn man sagt, die Farbe 
werde nicht als wirklich existierend, wohl aber als 
phänomenal seiend erkannt, so zeigt sich, daß es auf 
nichts anderes hinausläuft, als daß ich nicht erkenne, 
daß die Farbe sei, wohl aber, daß ich die Farbe vorstelle, 
schaue. Insofern ich dies tue, kommt es der Farbe gar 



1. Kapitel: Von der inneren Wahrnehmung 5 

nicht zu, zu sein, sonst könnte es einem einfallen, auch 
von etwas, wozu ich in andere psychische Beziehung 
trete, wie z: B. etwas Unmöglichem, was ich als unmög-
lich verwerfe, zu sagen, es sei, weil es in mir als geleugnet 
sich finde. Nichts ist in mir im eigentlichen Sinne des 
Worts, als meine Leugnung jenes Unmöglichen10). So 
ist denn, was "als Gegenstand" erkannt wird, nicht 
wahrhaft anerkannt, sondern nur der psychisch Tätige 11), 

der sich darauf, als seinen Gegenstand, bezieht. Der 
uneigentliche Gebrauch des Wörtchens "sein", welcher 
es zur Unterscheidung eines doppelten Seins, des realen12) 

und des phänomenalen Seins, kommen ließ, hat in der 
Philosophie große Verwirrung angerichtet, ist doch 
Kant so weit gegangen, zu leugnen, daß wir ein reales 
Wissen haben könnten, während uns ein phänomenales 
nach ihm zukommen soll. Wer auf das von uns eben 
Gesagte zurückblickt, erkennt sofort die Absurdität 
dieser Behauptung, da ja die sog. phänomenale Existenz 
von etwas auf nichts anderes hinausläuft, als daß ein 
es vori'tellendes, es schauendes und so sich psychisch 
darauf beziehendes Reales existiert. Mit dem Entfall der 
Erkenntnis von etwas als real Existierendem entfällt 
also notwendig die jener sog. phänomenalen Existenz13). 

§ 7. Auch die Lehre von jener, dem Gedächtnis zu-
kommenden unmittelbaren Vermutungsevidenz ist aber 
sofort als etw11.s Undenkbares zu verwerfen. Es soll 
nach ihr etwas unmittelbar als wahrscheinlich erkannt 
werden, allein eine unmittelbare Erkenntnis als wahr-
scheinlich ist darum schlechterdings ausgeschlossen, weil 
jede Wahrscheinlichkeitserkenntnis sich aus mehreren 
Erkenntnissen zusammensetzt, denn sie ergibt sich dar-
aus, daß wir erkennen, einerseits, von mehreren An-
nahmen sei eine notwendig wahr, und anderseits, wir 
hätten nicht den geringsten Anhalt, der einen vor der 
anderen den Vorzug zu geben14). 

§ 8. Es ist sicher, daß weder wir noch irgendein anderes 
Wesen, welches etwas unmittelbar mit Evidenz als Tat-



6 I. Abschnitt: Primäres und sekundäres Bewußtsein 

sache erfaßt, dabei etwas anderes als sich selbst zum 
Objekt der Erkenntnis haben kann. Denn wie immer 
die Erkenntnis eine bloß tatsächliche und keine Er-
kenntnis als notwendig sein mag, so muß doch die rela-
tive Unmöglichkeit gesichert sein, daß der psychisch 
Tätige, so wie er ist, sei und das Objekt der Tätigkeit 
nicht sei. Und so ist es bei der Selbsterkenntnis, nicht 
aber bei der Erkenntnis eines anderen, als einfach Tat-
sächlichen15). Auch zwischen der Tatsache, daß einer 
etwas früher erlebt zu haben glaubt und daß er es nicht 
erlebt habe, besteht kein Widerspruch, und darum ist 
auch eine unmittelbare Evidenz16) des Gedächtnisses 
nicht bloß bei uns Menschen, sondern auch bei jedem 
anderen nicht unmittelbar notwendigen Wesen und 
Denken schlechterdings ausgeschlossen. 

§ 9. Dieser Punkt ist von großer Wichtigkeit, und es 
wird darum gut sein, ihn noch etwas zu verdeutlichen 
und gegen Einwände zu sichern. Zur Verdeutlichung 
sage ich, daß es zur unmittelbar tatsächlichen Erkenntnis 
nicht genügt, daß das Objekt des Erkennenden mit dem 
Erkennenden identisch ist, sondern daß erforderlich ist, 
daß die Identität des Erkennenden und Erkannten 
miterkannt werde. Wenn einer urteilt, daß es ein 
Urteilendes gebe, so bestände allerdings ein Wider-
spruch, wenn sein Urteil falsch wäre. Allein, wenn der 
Urteilende von dem Verhältnis des Urteilenden zu dem, 
worüber er urteilt, nichts wüßte, so wäre für ihn dieser 
Widerspruch so gut wie nicht vorhanden. Man sieht 
daraus, von welcher Bedeutung eine Verschlimmbesserung 
ist, die Lieh ten berg an dem Satze des Descartes: 
"cogito, ergo sum" vornehmen wollte, indem er meinte, 
man müsse, statt zu sagen "ich denke", sich darauf be-
schränken zu sagen "es denkt". Diese läuft ja auf nichts 
anderes hinaus, als darauf, daß bei dem Urteil das Verhält-
nis der Identität zwischen dem, der das Urteil fällt und dem 
Objekte des Urteils unbekannt bleibt. Wäre dies der Fall, 
so entfiele die Möglichkeit einer unmittelbaren Evidenz 17). 



I. Kapitel: Von der inneren ·Wahrnehmung 7 

§ 10. Man hat versucht, die von uns hier behauptete 
Beschränkung zu bestreiten, indem man sagte, es be-
stehe nicht bloß ein Widerspruch, wenn man sage, daß 
etwas zugleich sei und nicht sei, sondern auch, daß 
einer etwas mit Evidenz als seiend urteile und 
daß es nicht sei. Angenommen also, es urteile jemand 
mit unmittelbarer Evidenz, daß A tatsächlich sei, so 
bestände, wie immer er dieses A nicht selbst sein möge, 
ein Widerspruch, wenn zugleich mit ihm, als das A 
evident Erkennendem, das A nicht wäre. So wagt man 
·zu sagen, wir hätten uns einer einfachen petitio principii 
schuldig gemacht. Doch dem ist nicht so. Veranschau· 
liehen wir uns den Fall an einem Beispiel. Wenn einer 
annehmen wollte, es erkenne jemand einen von ihm 
fernen, in gar keinem Zusammenhang mit ihm stehenden 
Gegenstand, z. B. einen auf einer Straße in Peking 
liegenden Stein, mit unmittelbarer Evidenz und es 
würde darum ein Widerspruch sein und auch als wider-
sprechend bemerkt werden, wenn trotzdem behauptet 
werde, daß der Stein nicht existiert, was würde von 
dem Falle gelten, wo dieser Stein weggeräumt würde 1 
Auf mich würde der ihn Wegräumende nicht einwirken, 
und so bestände denn mein psychisches Verhalten un• 
verändert fort. Ich urteilte also auch noch, wie zuvor, 
jener Stein läge auf der Straße. Ja, mein Urteil hätte 
gar keine Modifikation erlitten und wäre somit noch 
immer evident. Sagte man, das sei nicht richtig, so 
müßte man sich zu dem Glauben bekennen, daß das 
wirkliche Befinden des Steins auf der Straße in Peking 
mein evidentes Urteil, daß er dort liege, bedingt habe, 
oder umgekehrt, von meinem evidenten Urteil bedingt 
worden sei. Wenn aber dies, so würde es zur Eviderz 
meines Urteils auch gehören, daß ich von diesem Ver-
hältnis des Bedingtseins Kenntnis hätte. Und auch 
dann stände zwar der Behauptung der Evidenz nichts 
mehr im Wege, aber sie könnte nicht wohl mehr als 
eine unmittelbare bezeichnet werden18). So sagte denn 



8 I. Abschnitt: Primäres und sekundäres Bewußtsein 

auch Descartes, als er die Evidenz der sog. äußeren 
Wahrnehmung bestritt, sie könne nur etwa in der Art 
gedacht werden, daß der Gegenstand der äußeren Wahr-
nehmung, indem er in Wirklichkeit bestehe, sein treues 
Bild in uns erzeuge und nichts anderes dasselbe erzeugen 
könne, was doch schon mit Rücksicht auf die Annahme 
eines allmächtigen Gottes nicht von vornherein be-
hauptet werden könne. 

§ ll. Noch ein anderer psychologischer Irrtum, der 
heute erneut worden ist und einigen Anhang gewonnen 
hat, muß hier mit Entschiedenheit zurückgewiesen wer-
den. Man hat das wahre Verhalten bei der inneren 
Selbstwahrnehmung in der Art verkannt, daß man 
meinte, sie wäre nicht in der Tätigkeit, die wahrgenom-
men werde, mitbeschlossen und wie Aristoteles sagte, 
lv naeierCfJ mitgegeben19). Sie fehle manchmal ganz, und 
wenn sie vorhanden sei, sei sie nicht eigentlich gleich-
zeitig, sondern folge, wie auch sonst die Wirkung der 
Ursache, in nächstem Zusammenhang nach. Auch könne 
sie dann selbst wieder zu einer Wahrnehmung von ihr, 
als einer zweiten Wirkung usw. führen. Mit einer solchen 
Lehre hebt man das Eigentümliche auf, was die un-
mittelbare Evidenz der Selbstwahrnehmung möglich 
macht. Es fehlt nach ihr die Identität des Wahr-
nehmenden und Wahrgenommenen als solchen. Übrigens 
war schon im Mittelalter kein geringerer als T h o m a s 
von Aq uino 20 ) in diesen Irrtum verfallen, indem er, 
gewiß unbewußt, hier von der Lehre seines Meisters 
Aristoteles abfiel. 

§ 12. Damit, daß die unmittelbar evidente tatsächliche 
Erkenntnis sich auf den Erkennenden selbst beschränkt, 
ja, auf ihn, wie er gegenwärtig ist, ausschließlich sich 
richtet, ist aber keineswegs gesagt, daß sie keine Viel-
heit von Erkenntnissen enthalte21). Descartes begriff 
unter seinem "cogito" sehr vielerlei. Ich sehe, ich höre, 
ich zweifle, ich bin überzeugt, ich fühle Lust, ich fühle 
Schmerz, ich begehre, ich verabscheue, ich will, ich 



1. Kapitel: Von der inneren Wahrnehmung 9 

zürne usw. usw. sollten alle Beispiele von einem cogito 
sein. Und das alles kann gleichzeitig demselben un-
mittelbar sich Erkennenden zukommen und darum auch 
mit unmittelbarer Evidenz von ihm erlaßt werden. Wir 
bemerkten schon, daß dies bald deutlicher, bald minder 
deutlich geschehen kann; es wird nun nötig sein, be-
stimmter zu sagen, worin diese größere und geringere 
Deutlichkeit bestehe. In den Fällen größerer Deut-
lichkeit hat man es mit einer Mehrheit von Er-
kenntnissen zu tun. Man erlaßt etwas nach einer 
Mehrheit von Bestimmungen, die ihm zukommen und 
erkennt auch ihre Beziehung zueinander. Insbesondere 
unterscheidet man sie, und darin liegt, daß man von 
jeder erkennt, daß sie ist und daß sie nicht die andere 
ist. So tritt hier eine Vervielfältigung von positiven 
Urteilen und mit jedem positiven zugleich ein nega-
tives Urteilen auf, welches freilich kein rein negatives 
Urteilen für sich, sondern eine Art Absprechen ist, bei 
welchem das, dem etwas abgesprochen wird, anerkannt 
wird. Von dem mehrfachen Erkennen, welches hier ge-
geben ist, erscheint ein Teil durch den anderen bedingt 22). 

§ 13. Wie im Fall größerer Deutlichkeit eine Mehrheit 
von Erkenntnissen gegeben ist, von denen manche von 
den anderen bedingt erscheinen, so finden wir die Er-
kenntnisse abermals vermehrt, und durch solche ver-
mehrt, welche von anderen bedingt erscheinen, wenn 
mit der Erkenntnis von Tatsächlichem auch die von 
Axiomen verbunden ist. Es sind das Urteile, welche 
negativ sind und etwas als unmöglich verwerfen. Er-
kenne ich, daß eine Bestimmung in einer anderen ent-
halten ist, so erkenne ich auch, daß es unmöglich 
ist, daß, wem diese Bestimmung zukommt, die 
erstere mangelt23). Ganz offenbar ist diese Erkenntnis von 
der Erkenntnis, daß von den beiden Bestimmungen die 
eine in der anderen enthalten sei, bedingt. 

§ 14. So haben wir es denn, wenn ein deutlicheres Er-
kennen des Tatsächlichen und ein axiomatisches Er-



10 I. Abschnitt: Primäres und sekundäres Bewußtsein 

kennen (von etwas als unmöglich) gegeben ist, mit einem 
erweiterten Erkennen zu tun. Die Erweiterung besteht 
im Hinzukommen von bedingtem Erkennen; eine solche 
findet aber auch noch in anderer Weise statt, welche 
wir als "Schließen" bezeichnen. Man spricht von ihm 
dann, wenn wir auf Grund einer Mehrheit von Über-
zeugungen zu einer neuen gelangen, deren Leugnung 
zwar nicht mit einer von ihnen für sich allein, wohl aber 
mit ihnen vereinigt, im Widerspruch stehen würde. Da 
das erschlossene Urteil in keiner der Prämissen ein-
geschlossen war, so ist klar, daß diejenigen unrecht 
haben, welche meinen, daß es nicht wahrhaft als eine 
neue Erkenntnis und somit als eine Erweiterung unseres 
Erkennens zu betrachten sei 24). Das Erschlossene be-
zeichnet man gemeiniglich allein als ein mittelbar Er-
kanntes. 

§ 15. Man unterscheidet dann auch noch zwischen 
Schlüssen, die etwas als sicher, und solchen, die etwas 
als wahrscheinlich erschließen. Aus der Gestalt eines 
regelmäßigen Würfels sagt man z. B., daß man mit 
Wahrscheinlichkeit erschließen könne, daß ich unter 
hundert Würfen mehr als einmal das "Eins" werfen 
werde. Sieht man recht zu, so ist das Schlußverfahren 
hier ganz dasselbe. Ist es doch geradezu ein mathe-
matisches; die Besonderheit ist nur, daß der Schluß-
satz, zu dem ich gelange, etwas ausspricht, was sich 
auf einen in mir nicht behobenen Zweifel bezieht. Man 
nennt diesen Zustand des Zweifels ein Vermuten und 
spricht von Graden der vernünftigen Vermutung 25). 

§ 16. Von dieser Art also ist alles, was wir wirklich er-
kennen. Viele gehen aber in ihrem Urteilen weit über 
die Schranke dessen, was sie erkennen, hinaus. Und sie 
tun dies schon hinsichtlich dessen, was sie unmittelbar 
als tatsächlich anerkennen, wie wenn sie unmittelbar 
von früher Erlebtem überzeugt sind und an eine räum-
liche Außenwelt glauben, was sie dann noch weiter zum 
Glauben an andere persönliche Wesen, wie sie selbst 




