FRANZ BRENTANO

Psychologie
vom empirischen Standpunkt

DRITTER BAND

Vom sinnlichen und noetischen Bewufltsein

Auflere und innere Wahrnehmung, Begriffe

Mit Anmerkungen herausgegeben von
OSKAR KRAUS

Neu eingeleitet und revidiert von

FRANZISKA MAYER-HILLEBRAND

VERLAG VON FELIX MEINER
HAMBURG



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 207

Zweite Auflage 1968
Unverinderter Nachdruck 1974
Die erste Auflage erschien 1928 unter dem Titel
»Vom Sinnlichen und noetischen BewuBtsein«

Vorliegende Ausgabe: Im Digitaldruck »on demand« hergestelltes, inhalt-
lich mit der Ausgabe von 1974 identisches Exemplar. Wir bitten um Ver-
stindnis fiir unvermeidliche Abweichungen in der Ausstattung, die der
Einzelfertigung geschuldet sind. Weitere Informationen unter:
www.meiner.de/bod

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation

in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische
Daten sind im Internet {iber <http:/portal.dnb.de> abrufbar.

ISBN 978-3-7873-0017-4

ISBN eBook: 978-3-7873-2662-4

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 1968. Alle Rechte vorbehalten.
Dies gilt auch fiir Vervielfiltigungen, Ubertragungen, Mikroverfilmungen
und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen,
soweit es nicht §§ 53 und 54 URG ausdriicklich gestatten. Gesamtherstel-
lung: BoD, Norderstedt. Gedruckt auf alterungsbestindigem Werkdruck-
papier, hergestellt aus 100% chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in
Germany. www.meiner.de



Inhaltsverzeichnis

Auflere und innere Wahrnehmung, Begriffe

Einleitung von Franziska Mayer-Hillebrand XVII

Erster Absdnitt

Primires und sekundires BewuBtsein
{(Innere und duflere Wahrnehmung)

Perzeption und Apperzeption

Erstes Kapitel

Vonderinneren Wahrnehmung (im engsten Sinne
des sekundédren BewuBtseins)

§ 1. Von der Sicherheit der unmittelbaren Wahrneh-
mung; ein blinder Drang kann sie nicht gewéhr-
leisten. Unmdglichkeit des Konventionalismus . 1

§ 2. Volle Sicherheit bietet nur die Evidenz, mit der ein
Glauben als vollberechtigt offenbar wird. Nur der
Vergleich kann zeigen, wodurch sich Erkenntnis
(evidentes Urteil) vom blinden Glauben unter-
scheidet . . . . . . . . . ... ... 2

§ 3. Injedem psychischen Akt ist das evidente Bewul3t-
seins seiner selbst eingeschlossen (sog. sekundires
Bewufltsein). Neben einer konfusen (indistinkten)
Wahrnehmung kann eine deutlichere Erkenntnis

unserer Zustdnde gegeben sein . . . . . . . . 3
§ 4. Keine Tatsachenerkenntnis geht iiber uns als gegen-
wirtig psychisch Tatige hinaus . . . . . . . . 4

§ 5. Manche behaupten,wirerkennten Farben, Tone usw.
als phanomenal seiend, und die duBere Wahr-
nehmung sei daher evident. Andere behaupten
eine Vermutungsevidenz des Geddchtnisses. . . 4



v

§ 6.

§ 7.
§ 8.

§ 9.

§ 10.

§11.

§12.

§13.
§14.

§ 15.
§ 16.

Inhaltsverzeichnis

Die Erkenntnis der phénomenalen Existenz von
Farben usw. ist jedoch nur die Erkenntnis unserer
selbst als Farben-Sehende usw. Der Irrtum Kants
Unméglichkeit der Vermutungsevidenz, Wesen der
Wahrscheinlichkeitserkenntnis . . . . . . . . .
Die These des § 4 ist darum unabweislich, weil nur
bei der Selbsterkenntnis die relative Unmdglichkeit
gesichert ist, dal der psychisch Titige so wie er ist
sei und das Objekt seiner Tatigkeit nicht sei

Zur unmittelbaren Erkenntnis als tatsichlich d. i.
zur affirmativ-assertorischen Erkenntnis ist jedoch
auBler der Identitit des Erkennenden und Erkann-
ten erforderlich, daB diese Identitdt auch mit er-
kannt werde. . . . . . . . . ... oo L.
Es geniigt auch nicht, um die positive Erkenntnis
eines mit dem Erkennenden nicht identischen Din-
ges zu ermoglichen, daf} dieses die Erkenntnis ver-
ursache. Es miifite vielmehr der Kausalzusammen-
hang miterkannt werden . . . . . . . . . ..
Die innere Selbstwahrnehmung im Sinne des se-
kundirenBewultsein ist stets in derTatigkeit(=Zu-
stand), die wahrgenommen wird, mitbeschlossen.
Verkennung dieser Lehre . . . . . . . . . ..
Der Reichtum des innerlich Wahrgenommenen.
Vervielfaltigung der auf unser Bewulitsein sich be-
ziehenden Urteile und inneren positiven Erkennt-
THSSE . v 4 a e e e e e e e e e e e e e e
Zu diesen verdeutlichenden positiven Erkenntnissen
treten negative axiomatische . . . . . . . ..
Zu dem verdeutlichenden und axiomatischen Er-
kennen kommt noch das SchlieBen. (Mittelbares
Erkennen) . . . . . . . . . ... L.
Der Unterschied von Schliissen, die etwas als sicher,
und solchen, die etwas als wahrscheinlich erschlieen
Alles Glauben, das von anderer Art ist als das
eben erwihnte, ist logisch unberechtigt, kann aber
vielleicht verifiziert werden . . . . . . . . . .

Zweites Kapitel

Von der inneren Wahrnehmung im engeren und
weiteren Sinneund vondenTduschungsmdglich-

§ 1.

keiten
Weder bei uns noch bei anderen denkenden Wesen
kann sich demnach jemals eine evidente Wahr-
nehmung auf AuBendinge beziehen . . . . . .

9
10

10



§ 2.

§ 3.

§ 4.

§5.

Inhaltsverzeichnis

Die evidente Wahrnehmung kann sich nicht weiter
erstrecken als auf uns als gegenwirtig psychisch.
Tatige (= Bewulltseinszustinde Habende)

Wir koénnen zwar psychisch Tiatiges erinnerungs-
mifBig vorstellen und auch daran glauben, aber in
diesen Fillen ist es zum priméren Objekte ge-
macht und niemals ist ein solcher Glauben evident,
vielmehr kénnen wir uns hier leicht tduschen. Aber
dieser Glauben ist nicht die innere Wahrnehmung
(d. h. nicht das untriigliche sekundire BewuBt-
seil) . . . . . . o e e e e e e e e e e
Ebensowenig beweisen die Sinnestiduschungen bei
den Zo6llnerschen Figuren etwas gegen die Rich-
tigkeit der inneren Wahrnehmung i. e. S. (d. i. des
sekunddren BewuStseins) . . . . . . . . . ..
Alle dieseTauschungen und Konfusionen weisen dar-
aufthin,daB die innere Wahrnehmungi. e. S. nicht mit
den Titigkeiten des Bemerkens und Unterscheidens
und Vergleichens verwechselt werden darf. GewiB
werden z. B. Lust und Schmerz in ihrer emotionel-
len Affektbeschaffenheit richtig wahrgenommen
und doch gibt es Psychologen, die diesen Charakter
verkennen, sie fiir Sinnesqualitéiten halten und sie
demzufolge lokalisieren. Auch wird die Ton-
empfindung mit der Lust an der Tonempfindung
konfundiert . . . . . . . ... oo

. Auch unzihlige andere psychologische Irrtiimer be-

ruhen auf jener Konfusion, die trotz der Evidenz der
inneren Wahrnehmung besteht . . . . . . . .

. Zusammenfassung betreffend die unmittelbaren

positiven Urteile . . . . . . . . . . . .. ..

Drittes Kapitel

Genaueres iiber Wahrnehmung, Bemerken, Ver-
gleichen, Unterscheiden (Exkursiiber das carte-

§ 1.

§ 2.

sianische ,clare ac distincte percipere®)

Die Satze von Descartes ,,quod clare ac distincte
percipio verum est’ und ,,was im Begriffe einer
Sache klar und distinkt enthalten ist, kann man mit
Sicherheit von ihr aussagen . . . . . . . . .
Das ,clare percipere’ scheint ein ,,Bemerken‘
(Apperzipieren) zu bezeichnen, das ,,distincte’ ein
Unterscheiden. Oft fehlt beides. So mag ich eine
Schmerzempfindung ihrem Objekte nach irgendwie

14

15

15

16

18
19

22



VI Inhaltsverzeichnis

lokalisiert perzipieren, diese phanomenale Lokali-
sation mit einer gewohnheitsmiBig assoziierten sog.
,,transzendenten‘‘ verwechseln und endlich die asso-
zilerte Lokalisation des primdren Objektes dem
unrdaumlich perzipierten Empfindungsakt selbst
zuschreiben (z. B. den Schmerz in das Bein oder den
Zahn verlegen). Das sekundire BewuBtsein (die
innere Wahrnehmung im engsten Sinne des Wor-
tes) hat hierbei nicht geirrt, sondern mein Urteil
iiber sie und ihr Objekt ist irrig . . . . . . .
§ 3. Ob das Bemerken, Vergleichen und Unter-
scheiden des Verglichenen ein Wahrnehmen ge-
nannt werden kann, und ob ihm Evidenz zu-
kommen kann? Der Empfindende als solcher ist
noch kein Bemerkender. Der Bemerkende ist ein
explizite, d. h. gesondert sich Beziehender. Beim
Vergleichen greift mitunter das Gedéchtnis ein,
das niemals evident ist und daher tduschen kann
und sich mit bloBen Wahrscheinlichkeiten (Hy-
pothesen) begniigen muB . . . . . . . . . ..
§ 4. Dennoch kann gewissen unterscheidenden und ver-
gleichenden pridikativen Urteilen Evidenz zukom-
men. Allerdings ist es nicht die unmittelbare Evi-
denz der inneren Wahrnehmung in jenem engsten
Sinne, in dem sie mit dem sekundaren BewuBtsein
zusammenfallt . . . . . ... L0 oL
§ 5. Jene evidenten unterscheidenden und vergleichen-
den Urteile sind niemals apodiktische Erkenntnisse,
es mogen aber apodiktische Erkenntnisse mit-
unterlaufen, da begriffliches Vorstellen mitbeteiligt
)

Viertes Kapitel
Zusammenfassendes und Ergénzendes iiber
Wahrnehmen und Bemerken (Perzeption und

Apperzeption)

§ 1—3. Zusammenfassung und Wiederholung. XKeine
rimdre Perzeption ohne sekunddre . . . . . .

§ 4. Das Apperzipieren oder Bemerken wird durch das
Perzipieren motiviert (bewirkt), der Apperzeptions-

akt tragt den Charakter der Motiviertheit und ist
dadurch evident . . . . . . . . . .. . ...

§ 5. Uber das Verhsltnis der inneren Wahrnehmung im
engeren Sinne zu der inneren Wahrnehmung im

25

27

31

32

33

34



§ 6

Inhaltsverzeichnis VII

weiteren Sinne. Es konnen zwei oder mehrere
Wahrnehmungen von einer, sie alle einheitlich um-
fassenden, evidentenWahrnehmung umspannt wer-
den. Diese kann deutlich oder kontus sein, sie kann
entfallen v:d jene konnen zuriickbleiben

Auch evidente Unterscheidungen (selbst gewisse
Vergleiche) kann man zu den evidenten Wahrneh-
mungen im weiteren Sinne rechnen. . . . . . . .

Fiinftes Kapitel

Uber Wahrnehmung modo recto, modo obliquo

§

LoD IOR

§ 10.
§11.

1.

o oue

und die Zeitwahrnehmung

Wir haben beim Empfinden ein doppeltes Objekt
festgestellt: ein duBeres (primires)und ein inneres
(das sekundédre) . . . . . . ... ... L
Der Empfindende ,,empfindet*‘ sich modo recto und
etwas anderes, das duBere Objekt, als von ihm emp-
funden in obliquo. Ob es mdglich ist, anzunehmen,
dafl der Empfindende nichts anderes als sich selbst
,,modo recto‘ vorstellt bzw. ,empfindet*“?. . .
Bei der ,,Zeitanschauung‘‘ jedenfalls erfat sich der
Empfindende modo recto als gegenwirtig und gleich-
zeitig bzw. spiter seiend als gewisse duflere Objekte,
die in modo obliquo und mit kontinuierlich wech-
selnden Modis wahrgenommen werden . . . . .
Dies zeigt sich z. B. bei Ruhe und Bewegung
Auch bei Héren einer Melodie . . . . . . . .
Zweifacher Sinn der Erneuerung eines Erlebnisses
Die temporalen Urteile als vergangen oder zukiinftig
sind nicht etwa ein dritter Urteilsmodus neben Be-
jahung und Verneinung (Marty) . . . . . . .
Stets ist hierbei eine Vorstellung und Bejahung von
uns selbst in modo recto mit einer Vorstellung und
Anerkennung in obliquo verbunden . . . . . .
Das Denken in modo obliquo ist ein Denken von
Relativem (umkehrbare und nicht umkehrbare Re-
lationen) . . . . . . . . ... ...
Begriffliche Erweiterung der engbegrenzten Zeit-
anschauung. Zeitschitzungen . . . . . . . . .
Da die sog. Empfindung unserer selbst als,,Empfin-
dender eine evidente Wahrnehmung ist und
diese uns als ein duBeres Objekt modo recto empfin-
dend wahrnimmt, so folgt, daB wir das duBere
(primdre) Objekt direkt empfinden; innerlich

35

35

37

37

38
39
40
40

41

42
43



VIII Inhaltsverzeichnis

wahrnehmend sind wir modo recto auf unser
Empfinden des 4uBeren Objektes gerichtet, und so
nehmen wir das §uBere Objekt nur modo obliquo
(als phianomenal) wahr. Absurditit des Phino-
menalismus, der uns alles nur modo obliquo wahr-
nehmen a8t . . . . . . . ... 0L 0L, 44
§ 12. Genauere Erorterung der Frage, was uns beim Emp-
finden gegeben ist, um uns Vorstellungen von
Differenzen als gewesen, gegenwirtig und zu-
kiinftig gewinnen zu lassen. Die Lehre von der
Proteristhese. (Anmerkung: Veranschaulichung
der Proteristhese.) Ahnlichkeit und Verschieden-
heit der Lehre Kants . . . . . . . . . . .. 45

Zweiter Abschnitt

Phinomenognosie des sinnlichen und noetischen
BewuBtseins

Erstes Kapitel
Uberblick iiber die sogenannten sinnlichen und
noetischen Gegenstinde der inneren Wahr-
nehmung

§ 1. Reichtum des innerlich Wahrgenommenen . . . 53
§ 2. Der Denktitige bezieht sich immer auf Mehreres;
mindestens (nach dem obigen) auf ein priméres
und ein sekundires Objekt . . . . . . . . . . 53
§ 3. Der Denkende (cogitans im cartesianischen Sinn)
bezieht sich auf dasselbe Objekt in mehrfacher
Weise z. B. vorstellend und urteilend oder vorstel-
lend und interessenehmend. Urteile und Vorstel-
lungen zwei verschiedene Beziehungsweisen . . 54
§ 4. Vondendreifundamental verschiedenenBeziehungs-
weisen setzen Urteile und Gemiitsbeziehung (=Lie-
ben, Hassen, Vorziehen) das Vorstellen voraus, in-
dem sie es implizieren. Spezifikation des Urteils,
Spezifikation der Gemiitsbeziehung. Das Vorstellen
hat keine gegensitzlichen Beziehungsweisen, wie
Anerkennen und Negieren, Lieben und Hassen,
wohl aber den Unterschied von modus rectus und
modus obliquus und den der Temporalmodi; Bei-
spiele hierfir . . . . . . . . ... . ... 55
§ 5. Die temporalen Vorstellungsmodi differenzieren
auch Urteil und Gemiitsheziehung; letztere werden



wn oo
© Qo -3

§11.

§12.

§13.
§ 14.
§15.
§ 16.
§17.
§18.

Inhaltsverzeichnis

auch durch Urteile modifiziert (Furcht, Hoffnung,
Freude und Leid). Das Gebiet unserer Urteils-
gegenstinde wird durch die Kenntnis von Ge-
miitsbeziehungen erweitert; Werturteile. Obgleich
keine Vorstellung ohne sekundires Bewultsein
(innere Wahrnehmung i. e. S.) mdéglich ist, be-
steht das sekundire BewuBtsein doch mitunter
ohne Gemiitsbeziehung (affektlos) . . . . . . .

. Die innere Wahrnehmung zeigt uns seelische Tétig-

keiten entweder mit sinnlichem (seelischem) oder
mit unsinnlichem (noetischem) Objekte . . . .

. Das noetische (begriffliche, unsinnliche) Vorstellen
. Die sinnlichen Anschauungen. Die Klassifikations-

frage . . . . . . L. .o oL

. Homogenitit und Heterogenitat der Qualitidten

als Einteilungsprinzip. Schwierigkeit der Ent-
scheidung ob homogen oder heterogen . . . . .
Ein Kennzeichen der Heterogenitit ist das Vor-
handensein von Helligkeit und Dunkelheit in blo
analogem Sinne. Auf Grund dieses Anhaltspunktes
sind drei Klassen sinnlicher Erscheinungen pri-
mirer Objekte festzustellen: farbige, ténende und
Splirqualititen. Nur die dritte Klasse enthilt sinn-
liche Affekte (von manchen als Gefiihlsempfindun-
gen bezeichnet) . . . . . . . . . . ... ..
Die priméren Objekte der sinnlichen Anschauungen
sind qualitativ (generisch und spezifisch) bestimmt,
ausgedehnt, gestaltet und irgendwie ortlich be-
stimmt. ‘Es kommt ihnen auch Intensitit zu
Ursprung der Raumanschauung. Empirismus und
Nativismus. Die nativistische Lehre Brentanos.
Jede Sinnesanschauung hat urspriinglich schon
irgendwie an lokalen Bestimmungen teil . . . .
Ob die lokalen Bestimmungen der Anschauung re-
lativ oder absolut sind (Ndheres weiter unten) . .
Die Intensitit als Dichtigkeit der Erscheinung im
Sinnesfelde . . . . . . . . .. . ... ...
Alle Unterschiede der sinnlichen Anschauung gehen
auf qualitative und lokale zuriick . . . . . . .
Das Verhiltnis von Helligkeit und Qualitat. Die
spezifische Helligkeit der Qualititen . . . . .
Die Frage nach dem Wesen des Helligkeits- (Dun-
kelheits-) Momentes . . . . . . . . . . . ..
Die Anschauung von Ruhe und Bewegung beruht
auf der Zeitanschauung ; diese auf der innern Wahr-

IX

57

58
59

60

61

62

64

64
66
66
67
67
69



§19.

§ 20.
§ 21.

§ 22.

§ 23.

§ 24.

§ 25.

§ 26.

Inhaltsverzeichnis

nehmung eines temporalen Moduskontinuums
der Empfindung. (Vgl. Kants innern Sinn und
oben I, 5, §12) . . . . . . .. ... .. ..
Naheres iiber die Raumanschauung. Der Na-
tivismus ist nicht nur darin im Recht, daB die An-
schauung jeden Sinnes uns urspriinglich schon
Ausgedehntes (Flichenhaftes) zeigt, sondern auch
darin, daB die Zugehdrigkeit zu etwas Dreidimen-
sionalen niemals vollig fehlt . . . . . . . . .
Die sogenannte gute und schlechte Lokalisation .
Schauen wir qualitatsfreie Sinnesfelder an? Die
Frage ist zu verneinen . . . . . . . . . . ..
Das Empfinden von értlichen Differenzen ist ein be-
ziehendes, unterscheidendes Empfinden; auch
Mengenunterschiede kénnen — ohne Abzihlen —
einen merklich verschiedenen Eindruck hervor-
rufen . . . .. L. Lo L L
Es wird noch einmal darauf hingewiesen, dafl der
Unterschied von konfusen und deutlichen An-
scl}}wungen kein gegenstindliches Moment be-
10 't 2 2 T
Die einfachen Qualititen des Gesichtssinnes; ge-
sittigte und ungesittigte Elemente. Analoga
beim Gehorsinn. Frage der systematischen Ord-
nung des Spiirsinnes noch ungeklart . . . . .
Psychisches wird nicht nur Objekt des sekundéren
BewuBtseins, es kann auch zum primiren Objekt
werden. Auch Empfindungen koénnen wir primér
zum Objekte haben. FErinnerung an frither Er-
lebtes ist nicht abgeschwichte Wiederholung des
friiheren Aktes. Es gibt, wie schon erwihnt, auch
ein sinnliches unterscheidendes Beziehen. Auch
dieses kann zum primiren Objekte werden

Zu der Untersuchung der nichtpsychischen sensi-
tiven Objekte (des Qualitativ-Raumlichen) kommt
nun noch die Betrachtung der psychischen sen-
sitiven Objekte, d. i. der Sinnesempfindungen,
als Objekte der inneren Wahrnehmung. Es
ergibt sich, dafl dem Empfindungsgebiet der Unter-
schied von Vorstellen, Urteilen, Gemiitstatigkeiten
nicht fremd ist. Auch der von ,,evident und
,sblind‘* (bloBe Abschidtzungen diirften nie evident
sein), von modus rectus und obliquus, der Unter-
schied der Temporalmodi (insbesondere bei Ruhe
und Bewegung aber auch beim Hdéren). Es gibt

69

70
72

73

74

75

76

77



§ 29.

§ 30.

§ 31.

§ 32.

§ 33.

Inhaltsverzeichnis

nicht nur ein sinnliches Affirmieren, sondern auch
ein sinnliches Negieren (Tiere) . . . . . . . .

. Komplikation der Modi obliqui . . . . . . . .
§ 28.

Sinnliche Lust und sinnlicher Schmerz sind sinn-
liche Gemiitsbewegungen (Affekte), aber durch-
aus nicht bloBe sinnliche Qualititen; vielmehr ist
uns hierbei ein Empfinden gewisser Qualititen (und
zwar ausnahmslos solcher des Spilirsinnes) an-
genehm oder unangenehm . . . . . . . . . .

Wenn wir solche Empfindungen, die Affekte sind,
wahrnehmen, nehmen wir modo recto nichts Raum-
liches wahr, denn die Ortlichkeit des Empfundenen
wird, wie dargetan, nur in obliquo wahrgenommen
vgl. oben § 11). Obgleich wir die Empfindungs-
akte nicht értlich bestimmt wahrnehmen und nicht
als kontinuierlich Vieles, so doch als kontinuier-
lich Vielfaches. Im Sehenden bestehen nicht viele
Sehende, aber ein vielfach Schendes. Wir nehmen
uns ferner selbst als ein Ding mit vielfachen Eigen-
schaften wahr, wenn wir uns als Sehende und
Hoérende usw. bemerken (vgl. oben Kap.4) . . .
Wir erkennen uns aber innerlich wahrnehmend nur
ganz im allgemeinen, nicht als Individua (vgl.
II. Bd, S.204 u. f. und weiter unten) . . . . .
Auch die dullere Wahrnehmung zeigt keine letzten,
individuellen Spezies (vgl. IL. Bd, S. 199 u. f. und
weiterunten) . . . . . . . . . . . L. ...
Das Psychische zeigt sich dem innerlich Wahr-
nehmenden auch insofern als kontinuierlich Viel-
faches, als wir sinnliche, primédre Objekte mit kon-
tinuierlich variierenden Temporalmodis vorstellen
(simultan gegenwartig haben). Als solches ist das
Kontinuum der Temporalmodi eindimensional. In-
sofern das Empfinden auf értlieh Kontinuier-
liches gerichtet ist, erscheint es selbst als mehr-
dimensional kontinuierlich mannigfaltig . . . . .
Das sekundire BewuBtsein (die innere Wahrneh-
mung i. e. 8.) jedoch nimmt den psychisch Tatigen
(das sekundare Objekt) mit einem einzigen Tem-
poralmodus wahr (mit einem Modus praesens). Der
Charakter der Grenze eines Eindimensionalen fehlt
jedoch diesem Modus ebensowenig, wie der an-
geschauten zweidimensionalen Fliche der Charakter
eines Dreidimensionalen mangelt. Ein solches

XI

78
80

80

81

82

82

82



XII

§ 34.

§ 35.

§ 36.

§37.

§38.

§ 39.

§ 40.
§41.

Inhaltsverzeichnis

Vorstellen ist nicht vollig bestimmt, d. h. es ist
universell . . . . . . .. ..o 0 0L
Blick auf die Lehre Martys, der den Gegenwarts-
modus der inneren Wahrnehmung leugnet. (Vgl.
Bd. I1, S. 202.) Wiirde unsere duBere Zeitanschau-
ung uns ein Kontinuum von irgendwelchen abso-
luten Zeitspezies als Objekt bieten, so wire es
unendlich unwahrscheinlich, daB die uns jetzt
phédnomenal als Objekt gegebene Zeitspezies mit
der augenblicklich wirklichen {ibereinstimmte.
Die innere Anschauung aber, weil untriiglich,
koénnte uns dann iiberhaupt nichts als gegenwirtig
zeigen. Beseitigung aller dieser Schwierigkeiten
durch die Lehre, daB es sich bei der Zeitanschauung
iberhaupt nicht um Objektsdifferenzen, son-
dern um Modusdifferenzen des Vorstellens
handelt. . . . . . .. .o o000
Die begriffliche Verwendung und Erweiterung der
zu Gebote stehenden Temporalmodi bei Psychi-
schem, das wir primér vorstellen . . . . . . .
Grundsitzliches iiber intellegible (intellektive, nicht
sinnliche) Gegenstéinde, d. h. iiber die Gegen-
stinde sogenannter abstrakter Begriffe von ge-
ringerer und groBerer Allgemeinheit . . . . . .
Abweisung des Nominalismus . . . . . . . . .
Ob bei dem begrifflichen Denken die Erneuerung
der Anschauung jedesmal erfolgen miisse? . . .
Auch begriffliches Denken kann zum primédren
Objekte gemacht werden . . . . . . . . . . .
Kombination (Synthesen) sinnlicher und unsinn-
licher Objekte . . . . . . . . . .. . .. ..
Die Frage ob ein héchster allgemeiner Begriff ge-
dacht wird? ., . . . . . . . ... 0.

Zweites Kapitel

Niheres iiber den AbstraktionsprozeB und die
Allgemeinheit aller Wahrnehmungen und Emp-

§ 1.
§ 2.

findungen

Streitfrage, ob wir Allgemeines denken und wie ?
und ob ihm etwas entspreche und was? .

Es ist lingst erwiesen, daB wir Allgemeines
denken, daB3 aber nur in letzter Spezies Bestimm-
tes existieren koénne. Aristoteles lehrt, dal wir

83

84

84

85
86

87
88
88
88

89



§ 9.

§ 10.

§11.

§ 12.

Inhaltsverzeichnis XTII

alle Begriffe auch bei der Erneuerung in den
Phantasmen denken. Er folgt hierbei Platon

Aristoteles lehrt die Allgemeinheit auch unserer
sinnlichen Anschauungen . . . . . . . . ..

Bestitigung dieser Lehre: Die individualisierende
Bestimmung des Denkenden ist diesem verborgen.
Es gibt demnach Allgemeinvorstellungen, die nicht
durch Abstraktion gewonnen sind . . . . . . .

Auch die duBlere Anschauung ist insofern allgemein,
als die Zeitbestimmungen, die uns anschaulich ge-
geben sind, der letzten Spezifierung entbehren .
Unsere Anschauungen haben also nur All-
gemeines zum Objekt, wobei allerdings Grad-
unterschiede gegeben sind. Man spricht hier vom
Abstraktionsproze3. Die wahre Rolle der Ver-
anschaulichung durch Zeichnungen, ,,geometrische
Konstruktion usw. fiir das universelle Denken

Der sogenannte Abstraktionsproze8 bei Gewin-
nung der Begriffe qualitativer Spezies wie z. B. rot,
blau, gelb, dann der Kontinuititsbegriffe, ins-
besondere der Begriffe von Flichen, Linien und
Punkten. Der ProzeB ist ein verwickelter . . .

Relatives (vergleichendes) Denken ist eine Vor-
bedingung fir die Gewinnung hoherer allgemei-
ner Begriffe, aber diese selbst brauchen darum nicht
selbst relativ zu sein . . . . . . . . .. ..

Bei der Erneuerung der begrifflichen Vorstellungen
ist die Erneuerung des Vergleichsprozesses
nicht gefordert . . . . . . . . . . . . ...

Erérterung der Frage, ob bei Erneuerung eines
abstrahierten Universale die Erneuerung der An-
schauung gefordert ist . . . . . . . . . . ..
Sind nun alle unsere Anschauungen und urspriing-
lichen Vorstellungen allgemein, woher wissen wir,
daB es nur Individuelles geben kénne, und dafl wir
in der innern Wahrnehmung nur ein einziges Ding
erfassen ? Beantwortung dieser Frage . . . . .
Abermals das Zeitproblem und die Frage nach
dem Ursprung des Zeitbegriffes. Auch hier fehlt
jede spezielle Bestimmtheit . . . . . . . . ..

. Die relativistische Auffassung . . . . . . . ..
§ 14.

Die Unmoglichkeit Relatives vorzustellen, ohne
irgendwie absolute Fundamente vorzustellen

90
90

90

91

93

97

97

97

98

98

99
102

. 103



XI1v Inhaltsverzeichnis

§ 15. Die Unterschiede von Gegenwart, Vergangenheit
und Zukunft und von Friither und Spiter als re-
lative . . . . . . .. o000

Drittes Kapitel

Von der Erkenntnis des Zeitlich-Absoluten und
seiner Spezies

§ 1—9. Obgleich uns die spezifischen Differenzen des
Zeitlichen verborgen bleiben, ist doch der Schluf3
auf ihre Existenz unabweislich. Wir erfassen uns
in der inneren Wahrnehmung als einem zeitlichen
Kontinuum grenzhaft zugehérig. Das Gegen-
wirtige wird hierbei modo recto das Vergangene
modo obliquo gedacht . . . . . . . . . . ..

Viertes Kapitel
Fortfiilhrung der Untersuchung iiber die Univer-
salitdt aller Anschauungen, insbesondere der
Raum- und Zeitanschauung, und iiber das Zeit-
lich-Absolute

§ 1—4. Historisches . . . . . . . . . . . . . ..
§ 5. Nochmals die Allgemeinheit der innern Wahrneh-
MUDEZ . ¢ v v v v v e e e e e e e e e
§ 6. Individualvorsteliungen sind daher nicht unerla-
liche Voraussetzung fiir die Gewinnung allgemeiner
Begriffe und spezifisch bestimmte relative Vor-
stellungen sind nicht unbedingte Voraussetzung fiir
die Gewinnung allgemeiner relativer Begriffe .
§ 7. Tatsachlich sind uns spezifisch ortliche Differen-
zierungen nicht anschaulich gegeben. Blick auf die
Lehre von Leibniz und Newton . . . . . . . .
§ 8. So zeigt uns die 4uBere Anschauung ebensowenig
individuell Bestimmtes wie die innere Wahr-
nehmung . . . . . .. ... oL
§ 9. Analoges gilt von der Zeitanschauung . . . . .
§ 10. So erklart es sich auch, dafl der absolute Charakter
der Farben und Téne und der Qualitaten iiberhaupt
nur selten bestritten wird, um so mehr aber die
Absolutheit der in der Anschauung gegebenen
Raum- und Zeitbestimmung . . . . . . . . .
§11. In der Wirklichkeit {freilich koénnen bloBe
Raum- und Zeitverhaltnisse ohne absolute letzte
Raum- und Zeitspezies nicht existieren

105

107

111
112

113

113

114

115

116

. 117



Inhaltsverzeichnis XV

§ 12. Der Begriff des Zeitlichen ist identisch mit dem des
Dinges, das als Grenze eines eindimensionalen pri-
miiren Kontinuum besteht, welches keiner anderen
seiner Grenzen nachist,und doch demselben Kon-
tinuum zugehort. Der Begriff des Raumlichen . 118

§13. Blick auf Guyot . . . . . . . . ... ... 119

§ 14—16. Nihere Bestimmungen iiber den Begriff des
Zeitlichen . . . . . . . .. .. L0 119

§ 17. Folgerungen iiber den zeitlichen Wechsel im
ersten Prinzip aller Dinge . . . . . . . . . . 123

Namen- und Sachregister . . . . . . . . . . . . .. 192



Einleitung

O. Kraus vereinigte als dritten Band der ,Psychologie
vom empirischen Standpunkt® unter dem Titel

Uom sinnlichen und noetischen Bewufitsein

(Phil. Bibl. Bd. 207, 1928) eine Anzahl von Abhandlungen,
die in den Anmerkungen angegeben sind.

Der Band ist in zwei Abschnitte gegliedert, deren erster
sich mit der inneren und dufleren Wahrnehmung sowie mit
dem Unterschied von Perzeption und Apperzeption be-
schaftigt, deren zweiter als Phdnomenognosie des sinn-
lichen und noetischen Bewufitseins bezeichnet wird.

Fir Kraus war es ein sehr wichtiges Anliegen, in der vor-
angestellten Einleitung auf die ,Krise in der Psychologie*
zu sprechen zu kommen. Er verstand darunter hauptsach-
lich das Aufkommen jener Richtungen, die sich die Aus-
bildung der Lehre vom Nichtrealen zur Aufgabe machten,
vor allem Husserls ,Phanomenologie® und Meinongs
~Gegenstandstheorie“. Wegen der weiten Verbreitung, die
beide Theorien fanden, hielt er eine Auseinandersetzung
mit ihnen fir notwendig. Beide waren von Brentanos ur-
springlicher, an Aristoteles’ Lehre vom ,Seienden im
Sinne des Wahren® sich anschlieBenden Auffassung aus-
gegangen, hatten sich aber im Gegensatz zu seiner spite-
ren Ontologie entwickelt.

Diese Auseinandersetzung erscheint aber heute nicht
mehr so wichtig, weil inzwischen Brentanos endgiiltige
Lehre, dafl und warum ein Reich des Irrealen (immanentes
Objekt, Urteils- und Interesseinhalte, Universalien) nicht



XVIII Einleitung

angenommen werden kénne, mit aller Klarheit dargelegt
worden ist {,Die Abkehr vom Nichtrealen“, Francke Ver-
lag, Bern 1966).

Ubrigens beschaftigen sich die von O. Kraus im I1I. Band
der ,Psychologie® vereinigten Abhandlungen — wenigstens
direkt — nicht mit Husserl und Meinong.

Es diirfte daher im Sinne Brentanos sein, die Einleitung
von Kraus durch eine neue zu ersetzen, die vor allem den
Inhalt des sehr interessanten Bandes kurz zu charakteri-
sieren versucht. Er ist durchaus nicht, wie schon Kraus be-
tont, ,als die Ausfihrung des urspriinglichen Planes“ an-
zusehen.

Den 1874 in Leipzig bei Duncker und Humblot erschie-
nenen zwei Biichern der ,Psychologie vom empirischen
Standpunkt® sollten, wie Brentano in seinem ,Vorwort'
ausflhrte, vier weitere Blicher folgen, eines, , welches die
Eigentiimlichkeiten und Gesetze der Vorstellungen, ein an-
deres, welches die der Urteile und wieder eines, welches
die der Gemutstatigkeiten und des Willens im besonderen
untersucht. Das letzte Buch endlich soll von der Verbin-
dung unseres psychischen und unseres physischen Organis-
mus handeln, und darauf werden wir uns auch mit der
Frage beschiftigen, ob ein Fortbestand des psychischen Le-
bens nach dem Zerfall des Leibes denkbar sei®.

Doch kamen die geplanten Fortsetzungen nicht zur Aus-
fihrung, obwohl sich Brentano, wie schon Kraus hervor-
hebt, mit allen im Vorwort inbegriffenen Themen in zahl-
reichen Abhandlungen eingehend beschiftigt hat.

Kraus meint, die Fortsetzung sei vor allem deshalb
unterblieben, weil die Scheidung in sinnliches und unsinn-
liches (noetisches) Bewufitsein und die in deskriptive und
genetische Psychologie in diesem Plan nicht beriicksichtigt
worden war und sich mit Brentanos Klassifikation in drei
Grundklassen psychischer Beziehungen bis zu einem gewis-
sen Grade kreuze. Doch erscheint es mir nicht ganz {iber-
zeugend, dafl die eben erwidhnten, nicht oder nicht hin-



von Franziska Mayer-Hillebrand XIX

reichend beriicksichtigten Unterscheidungen der Haupt-
grund fir das Unterbleiben der geplanten Fortfithrung der
.Psychologie“ gewesen seien. Kraus hat ja Brentanos Klas-
sifikation der Bewufitseinsbeziehungen in Vorstellen, Ur-
teilen und emotionelle Akte doch auch beibehalten und war
trotzdem imstande, die Verschiedenheit von sinnlichem
und noetischem Bewufitsein auf deskriptiver Grundlage
durch Zusammenstellung verschiedener Abhandlungen
Brentanos herauszuarbeiten.

Ich glaube vielmehr, dafl die zu behandelnden Teil-
gebiete — vor allem die Lehre von der Urteilsevidenz und
von ihrem Analogon auf emotionellem Gebiet — iiber den
urspriinglichen Rahmen hinauswuchsen. Obwohl sie ge-
naue Beobachtung und Beschreibung des psychischen Ver-
haltens voraussetzen, hatten sie doch Selbstindigkeit er-
langt und sich so ausgebildet, daf} sie mehr dem Gebiet der
Erkenntnistheorie als der Psychologie zuzurechnen gewe-
sen wiren. Es kam hinzu, daff Brentanos Theorien sich
jahrzehntelang in stindiger Entwicklung befanden, und
als sie um die Jahrhundertwende zum Abschluf} gelangt
waren, die zunehmende Behinderung durch ein Augen-
leiden ihn von der Abfassung eines so umfangreichen Wer-
kes, das auch entsprechende Korrekturen der ersten beiden
Biicher verlangt hatte, abhielt.

Nicht also die Fortsetzung des urspriinglichen Planes,
sondern die Darlegung, wie Brentano sich den Unter-
schied von sinnlichem und unsinnlichem BewufStsein dachte,
ist das Ziel des vorliegenden Bandes, was schon in dem
von Kraus gewdhlten Titel zum Ausdruck kommt. Es ist
Kraus jedenfalls gelungen, durch diesen III. Band der
»Psychologie“ eine Lucke in den bis dahin publizierten
Schriften auszufillen und zum Verstindnis von Brenta-
nos Philosophie in entscheidenden Punkten beizutragen.

Brentano hatte, wie Kraus in seiner Einleitung S. XX f.
schreibt, , die Einteilung der Bewufitseinszustdnde nach der
Verschiedenheit dessen, was er die ,intentionale Beziehung



XX Einleitung

zum Objekt’ genannt hat, als jene Klassifikation erklirt,
die gegenwirtig jeder anderen vorzuziehen sei, und wie er
ihr folgend, Vorstellungen, Urteile und Gemiitszustdnde
unterschied, hatten auch die drei folgenden Bilicher dieser
Dreiteilung entsprechen sollen.

So wahr es nun aber auch ist, dafl die Verschiedenheit
dessen, was Brentano die ,intentionale Beziehung’ genannt
hat, den fundamentalsten Einteilungsgrund abgibt, so
sicher hdtte sich die unabweisbare Forderung geltend ge-
macht, jene platonisch-aristotelische Einteilung, von der er
(im 5. Kap. des II. Buches = Kap. 1 des II. Bandes unserer
Ausgabe) sagt, dafl sie sich mit jener kreuze, zu berticksich-
tigen, namlich die Scheidung in sensitive und intellektive
Bewufitseinszustidnde.

Ich habe bereits in meiner Einleitung zu Band II, pag.
XX, auf die Notwendigkeit hingewiesen, nach der Cha-
rakteristik des Bewufitseins als seelischer Beschidftigung
mit etwas und nach der allgemeinen Klassifikation in Uor-
stellen, Urteilen und Gemiitszustdnde (Fuhlen und Wol-
len) auf die Scheidung in sinnliche und unsinnliche Akte
einzugehen, um hierauf erst bei den sinnlichen und sodann
bei den noetischen Akten die Strukturen blofizulegen und
endlich zu zeigen, wie sich die Akte der Aisthesis mit jenen
der Noesis verkniipfen.®

Wir wollen uns klarzumachen suchen, um was es eigent-
lich geht. — Im ersten Abschnitt werden unsere Wahrneh-
mungen behandelt, und zwar wird die von Brentano ein-
gefuhrte Unterscheidung von duflerer und innerer Wahr-
nehmung eingehend begrindet. Jedes Wahrnehmen ist
ein Wahrnehmen von etwas. Brentano aber zeigt, daf} in
diesem anscheinend einfachen psychischen Vorgang ein
Doppeltes enthalten ist. Wir sehen Farben, horen Tone,
empfinden Wirme oder Kalte usw. und fihlen uns ge-
dridngt, die von uns wahrgenommenen ,, Gegenstinde“ fir
wahr, d.h. fir existierend, zu halten. Aber keine Tat-



von Franziska Mayer-Hillebrand XX1

sachenerkenntnis geht iber uns selbst als gegenwairtig in
bestimmter Weise psychisch Tétige hinaus.

Nur dieses sog. sekundire Bewufitsein (die innere Wahr-
nehmung) ist eine evidente Erkenntnis, wahrend dem pri-
miren Bewufitsein (der dufleren Wahrnehmung) nur der
Charakter eines blinden Glaubens zugesprochen werden
kann.

Kraus widmet der von vielen Brentanoschiilern behaup-
teten ,phdnomenalen Existenz der Wahrnehmungsgegen-
stinde” eine ausfithrliche und scharfe Polemik. Und zwar
widerlegt er sie mit Brentanos Argumenten, denen er, wie
er selbst berichtet, jahrelangen Widerstand entgegen-
gesetzt habe, vor allem weil ihm die Objektivitiat der
Wahrheit nur durch das Erfassen einer Adédquation des
Urteils mit einem irrealen ,Sachverhalt’ gesichert erschien.
Erst nach und nach habe er den fiktiven Charakter der sog.
irrealen Gegenstinde erkannt. Auf seine Auseinander-
setzung mit den Vertretern irrealer Gegebenheiten soll
aber hier nicht eingegangen werden.

Die Bewufitseinsbeziehung, in der man sich selbst als
einen in bestimmter Weise psychisch Tétigen unmittelbar
erkennt, ist ein affirmativ-assertorisches Urteil, d. h. eine
Tatsachenerkenntnis. Sie ist nur moglich auf Grund der
Identitdt des Erkennenden und Erkannten, wobei diese
Identitdt miterkannt wird. Ein blofler Kausalzusammen-
hang wiirde nicht geniigen, es sei denn, dafl der Kausal-
zusammenhang miterkannt wird.

Wenn wir uns selbst als psychisch Tétige erinnerungs-
mafig vorstellen, so wird diese Bewuftseinsbeziehung pri-
mdres Objekt und es kommt ihrer Anerkennung keine
Evidenz zu. Doch kénnen unter gewissen Umstdnden pri-
mares und sekundares Objekt verwechselt werden, indem
die blinde Anerkennung eines primiren Objekts irrtim-
lich fir ein evidentes Urteil der inneren Wahrnehmung
gehalten wird. Verschiedene Beispiele werden fiir solche
Verwechslungen von Brentano gebracht.



Erster Abschnitt.

Priméres und sekundires Bewubtsein
(dufere und innere Wahrnehmung).

Perzeption und Apperzeption.

Erstes Kapitel.

Von der inneren Wahrnehmung
{im engsten Sinne des sekundidren BewubBtseins)?).

§ 1. Wenn man unter einem Skeptiker einen solchen
versteht, der leugnet, daBl wir irgendwelche Wahrheit
erkennen und zu erkennen vermdgen, so darf man wohl
sagen, daf ein solcher sich selbst widerspreche. Denn
er erklart es fiir ausgemacht, daB nichts ausgemacht
sei. Daraufthin mag nun der Skeptiker erwidern, er
gebe nicht zu, daB das, was sich widerspreche, falsch
sein miisse; oder auch, er erklire auch das nicht fir
ausgemacht, dal nichts ausgemacht sei; er behaupte
gar nichts und leugne gar nichts. Wenn er nun gar
nichts behauptet und gar nichts leugnet, so hat man
auch nicht mehr die Aufgabe, ihn zu widerlegen. Man
mag ihn, wie schon Aristoteles sagte, stehen lassen
wie einen Klotz und sich nicht um ihn kiimmern. Da-
gegen wird es doch gut sein, zu untersuchen, wie man
dazu gekommen ist, sich extrem skeptisch auszusprechen.
Man nimmt gewdhnlich etwas nur dann als sicher an,
wenn man einen Beweis dafiir zu haben glaubt; der
Beweis aber stiitzt sich auf Voraussetzungen; sind diese
selbst wieder erwiesen, so doch nur durch andere Vor-
aussetzungen?). Und dabei kann es nicht ins Unendliche



2 1. Abschnitt: Primédres und sekundares Bewultsein

gehen; irgend einmal mufl man Unerwiesenes unmittel-
bar annehmen. Durch Beweis sind diese ersten An-
nahmen nicht gesichert, somit miiliten sie ohne Beweis
sicher sein, sonst werden alle darauf gegriindeten Be-
weise wegen der Unsicherheit der ersten Prinzipien hin-
fallig. Aber was gibt uns das Recht, sie fiir unmittelbar
sicher zu erklaren? Etwa ein natiirlicher Drang zu un-
mittelbarem Glauben ? Aber wer sagt uns, dafi man sich
nicht auch gedriangt fithlen konne, Unwahres fiir wahr
zu halten ? Scheinen wir nicht bei Narren einen solchen
Fall zu finden, wo wir dann sagen, sie hatten eine fixe
Idee; und scheint nicht auch mancher, den man nicht
geradezu zu den Narren rechnet, etwas, was er von
Kindheit auf gehort, sich so in den Kopf gesetzt zu
haben, daBl er einem unwiderstehlichen Drang, es zu
glauben, unterliegt ? Wo scheint der Drang zu unmittel-
barem Glauben michtiger als im Falle eines frischen
Gedichtnisses; oder im Falle einer Sinneswahrnehmung,
die uns Rot und Blau, Warm und Kalt als in Wirklich-
keit gegeben darstellt? Und doch fithrt der Glaube an
die wirkliche Existenz des Warmen und Kalten zu Kon-
flikten, wenn man dasselbe Wasser mit der erwirmten
Hand als kalt und mit der abgekiihlten zugleich als
warm fihlt?). Und schon mancher glaubte auf etwas,
was ihm das Gedichtnis mit aller Klarheit zu bezeugen
schien, schworen zu konnen, und kam dann dazu, es
als unrichtig zuzugeben. Also auch der starkste Drang
zu unmittelbarer Annahme bietet keine Sicherheit, und
so scheint sie denn gar nichts bieten zu kénnen; denn
wenn manche die Ubereinstimmung vieler und aller
Menschen als Kriterium zu Hilfe nehmen wollten, so
verfielen sie in einen lacherlichen ZirkelschluB34), denn
wer sagte ihnen, daBl andere seien und mit ihnen tiber-
einstimmten ? Doch nicht wieder diese anderen, deren
Existenz und Urteil ja erst festgestellt werden soll ?

§ 2. In dem, was hier gesagt wird, liegt nun wohl eine
unleugbare Wahrheit eingeschlossen, nidmlich daB der



1. Kapitel: Von der inneren Wahrnehmung 3

bloBe Drang, etwas als unmittelbar zu glauben, wenn
er auch noch so méachtig ist, keine sichere Biirgschaft
fiir die Wahrheit gibt. Es muB etwas anderes sein, was
die unmittelbar sicheren Urteile auszeichnet. Und wir
nennen dieses die ,,Evidenz. Worin diese bestehe,
laBt sich nur durch Vorfithrung von Beispielen, worin
sie gegeben ist, und durch Vergleich derselben mit an-
deren, worin sie fehlt, klarmachen. Ist dies doch der
einzige Weg, den wir auch anderwirts betreten miissen,
um uns einfache Merkmale zur Klarheit zu bringen.
Descartes fiihrte als einen solchen Fall die Erkenntnis
vor, die wir, wenn wir uns bewuB3t sind, etwas zu denken,
zu sehen, zu horen, zu wollen, zu fithlen, in diesem Be-
wubtsein besitzen. Wenn ich mit meinem Zweifel noch
so weit gehe, sagte er, so kann ich doch nicht zweifeln,
daB ich zweifle. Und er wollte damit nicht sagen, daB
ich einen schlechthin uniiberwindlichen Drang habe, an
mein Denken zu glauben, sondern daB ich mit voller
Sicherheit mein Denken als Tatsache wahrnehme?).
Was hier das Auszeichnende gegeniiber einem Fall des
Glaubens mit blindem Drange ist, zeigt uns der Ver-
gleich mit einem tief eingewurzelten Vorurteil; so
méachtig hier der Drang sein mag, fehlt doch etwas,
was dort sich findet, und das ist es eben, was wir als
Evidenz bezeichnen. Je schirfer man den Fall blinden
Dranges ins Auge fafit, um so mehr erscheint der Glaube
ungerechtfertigt, wahrend er im Falle der Evidenz sich
als vollberechtigt offenbart$).

§ 3. So wenig fehlt es an unmittelbar sicheren Erkennt-
nissen, daB sogar kein einziger Mensch, ja kein einziges
Tier, welches irgendwie psychisch tétig ist, der evidenten
Erkenntnis ganz entbehrt. Denn immer ist in der
psychischen Tatigkeit das evidente BewuBtsein von ihr
eingeschlossen. Dagegen geschieht es in Fillen, wo die
Titigkeit kompliziert ist, nicht immer, daB wir die sich
komplizierenden Momente im besonderen deutlich unter-
scheiden; und so haben wir es bald mit einer kon-



4 I. Abschnitt: Primé#res und sekundéres BewuBtsein

fuseren, bald mit einer deutlicheren Erkenntnis
von uns, als psychisch Tatigen, zu tun. Dafl sie aber
evident sei, gilt von der konfusen und deutlichen gleich-
mafig?).

§4. Uber uns selbst als psychisch Tatige hinaus
haben wir aber keine unmittelbar evidente Er-
kenntnis einer Tatsache. Ja, auch iiber unsere
eigene psychische Titigkeit in der Vergangenheit wie
in der Zukunft erkennen wir nichts mit unmittelbarer
Evidenz. Einen instinktiven blinden Drang, dem Ge-
dachtnis und auch der sog. duBeren Wahrnehmung zu
vertrauen, haben wir. Aber wir haben schon gesagt,
dafl in diesem der Charakter der Evidenz nicht gegeben
sei®).

§ 5. Manche sagen: dies sei nicht richtig, vielmehr er-
kennten wir mit unmittelbarer Evidenz auch die Far-
ben, Téne usw. als Phinomene, wir erkennten sie ,,als
phénomenal seiend‘‘, wenn auch nicht als real existie-
rend. Auch eine ,,phinomenal seiende Farbe® seien
nicht wir selbst, und somit sei die Erkenntnis einer
phénomenalen Farbe als solcher keine innere, sondern
eine duflere Wahrnehmung, die evident sei. Was aber
das Gedachtnis betrifft, so wollten sie auch fir dieses
nicht zugeben, dafl ihm die Evidenz ganz fehle; doch
nahmen sie in merkwiirdiger Art ein gewisses Mehr und
Minder bei der Evidenz des Gedéachtnisses an. Sie
nannten dieselbe eine ,,Vermutungsevidenz‘®), welche
unmittelbare Wahrscheinlichkeit bald in hoherem, bald
in niederem Grade verleihe, und sich dabei manchmal
bis ins Unendliche der vollen Sicherheit néhere.

§ 6. Alles dieses ist leicht als irrig nachzuweisen. Unter-
sucht man, was es heit, wenn man sagt, die Farbe
werde nicht als wirklich existierend, wohl aber als
phinomenal seiend erkannt, so zeigt sich, dafl es auf
nichts anderes hinauslduft, als da8 ich nicht erkenne,
daf die Farbe sei, wohl aber, daB ich die Farbe vorstelle,
schaue. Insofern ich dies tue, kommt es der Farbe gar



1. Kapitel: Von der inneren Wahrnehmung 5

nicht zu, zu sein, sonst konnte es einem einfallen, auch
von etwas, wozu ich in andere psychische Beziehung
trete, wie z. B. etwas Unmoglichem, was ich als unmog-
lich verwerfe, zu sagen, es sei, weil es in mir als geleugnet
sich finde. Nichts ist in mir im eigentlichen Sinne des
Worts, als meine Leugnung jenes Unmoglichen??). So
ist denn, was ,als Gegenstand erkannt wird, nicht
wahrhaft anerkannt, sondern nur der psychisch Tatige!?),
der sich darauf, als seinen Gegenstand, bezieht. Der
uneigentliche Gebrauch des Wortchens ,,sein®, welcher
es zur Unterscheidung eines doppelten Seins, des realen2)
und des phinomenalen Seins, kommen lieB, hat in der
Philosophie groBe Verwirrung angerichtet, ist doch
Kant so weit gegangen, zu leugnen, dall wir ein reales
Wissen haben konnten, wahrend uns ein phinomenales
nach ihm zukommen soll. Wer auf das von uns eben
Gesagte zuriickblickt, erkennt sofort die Absurditit
dieser Behauptung, da ja die sog. phinomenale Existenz
von etwas auf nich's anderes hinausliuft, als daB ein
es vorstellendes, es schauendes und so sich psychisch
darauf beziehendes Reales existiert. Mit dem Entfall der
Erkenntnis von etwas als real Existierendem entfallt
also notwendig die jener sog. phdnomenalen Existenz!3).

§ 7. Auch die Lehre von jener, dem Gedachtnis zu-
kommenden unmittelbaren Vermutungsevidenz ist aber
sofort als etwas Undenkbares zu verwerfen. Es soll
nach ihr etwas unmittelbar als wahrscheinlich erkannt
werden, allein eine unmittelbare Erkenntnis als wahr-
scheinlich ist darum schlechterdings ausgeschlossen, weil
jede Wahrscheinlichkeitserkenntnis sich aus mehreren
Erkenntnissen zusammensetzt, denn sie ergibt sich dar-
aus, dall wir erkennen, einerseits, von mehreren An-
nahmen sei eine notwendig wahr, und anderseits, wir
hatten nicht den geringsten Anhalt, der einen vor der
anderen den Vorzug zu gebenl4).

§ 8. Es ist sicher, daB weder wir noch irgendein anderes
Wesen, welches etwas unmittelbar mit Evidenz als Tat-



6 I. Abschnitt: Priméres und sekundéres BewuBtsein

sache erfaflt, dabei etwas anderes als sich selbst zum
Objekt der Erkenntnis haben kann. Denn wie immer
die Erkenntnis eine bloB tatsichliche und keine Er-
kenntnis als notwendig sein mag, so muBl doch die rela-
tive Unmoglichkeit gesichert sein, daBl der psychisch
Tatige, so wie er ist, sei und das Objekt der Téatigkeit
nicht sei. Und so ist es bei der Selbsterkenntnis, nicht
aber bei der Erkenntnis eines anderen, als einfach Tat-
sichlichen1s). Auch zwischen der Tatsache, dall einer
etwas frither erlebt zu haben glaubt und daB er es nicht
erlebt habe, besteht kein Widerspruch, und darum ist
auch eine unmittelbare Evidenz®) des Gedichtnisses
nicht bloB bei uns Menschen, sondern auch bei jedem
anderen nicht unmittelbar notwendigen Wesen und
Denken schlechterdings ausgeschlossen.

§ 9. Dieser Punkt ist von grofier Wichtigkeit, und es
wird darum gut sein, ihn noch etwas zu verdeutlichen
und gegen Einwinde zu sichern. Zur Verdeutlichung
sage ich, daB es zur unmittelbar tatsidchlichen Erkenntnis
nicht geniigt, dal das Objekt des Erkennenden mit dem
Erkennenden identisch ist, sondern daB3 erforderlich ist,
dal die Identitdt des Erkennenden und Erkannten
miterkannt werde. Wenn einer urteilt, daB es ein
Urteilendes gebe, so bestinde allerdings ein Wider-
spruch, wenn sein Urteil falsch wire. Allein, wenn der
Urteilende von dem Verhaltnis des Urteilenden zu dem,
woriiber er urteilt, nichts wiite, so ware fiir ihn dieser
Widerspruch so gut wie nicht vorhanden. Man sieht
daraus, von welcher Bedeutung eine Verschlimmbesserung
ist, die Lichtenberg an dem Satze des Descartes:
,»cogito, ergo sum‘ vornehmen wollte, indem er meinte,
man miisse, statt zu sagen ,,ich denke®, sich darauf be-
schrinken zu sagen ,.es denkt“. Diese lauft ja auf nichts
anderes hinaus, als darauf, daB bei dem Urteil das Verhalt-
nis der Identitit zwischen dem, der das Urteil fallt und dem
Objekte des Urteils unbekannt bleibt. Wire dies der Fall,
so entfiele die Moglichkeit einer unmittelbaren Evidenz!).



1. Kapitel: Von der inneren Wahrnehmung 7

§ 10. Man hat versucht, die von uns hier behauptcte
Beschrankung zu bestreiten, indem man sagte, es be-
stehe nicht blof ein Widerspruch, wenn man sage, daf}
etwas zugleich sei und nicht sei, sondern auch, dafi
einer etwas mit Evidenz als seiend urteile und
daB es nicht sei. Angenommen also, es urteile jemand
mit unmittelbarer Evidenz, daB A tatsichlich sei, so
bestdnde, wie immer er dieses A nicht selbst sein moge,
ein Widerspruch, wenn zugleich mit ihm, als das A
evident Erkennendem, das A nicht wire. So wagt man
‘zu sagen, wir hatten uns einer einfachen petitio principii
schuldig gemacht. Doch dem ist nicht so. Veranschau-
lichen wir uns den Fall an einem Beispiel. Wenn einer
annehmen wollte, es erkenne jemand einen von ihm
fernen, in gar keinem Zusammenhang mit ihm stehenden
Gegenstand, z. B. einen auf einer StraBle in Peking
liegenden Stein, mit unmittelbarer Evidenz und es
wiirde darum ein Widerspruch sein und auch als wider-
sprechend bemerkt werden, wenn trotzdem behauptet
werde, dafl der Stein nicht existiert, was wiirde von
dem Falle gelten, wo dieser Stein weggerdumt wiirde ?
Auf mich wiirde der ihn Wegrdumende nicht einwirken,
und so bestinde denn mein psychisches Verhalten un-
verandert fort. Ich urteilte also auch noch, wie zuvor,
jener Stein lage auf der StraBe. Ja, mein Urteil hatte
gar keine Modifikation erlitten und wire somit noch
immer evident. Sagte man, das sei nicht richtig, so
miite man sich zu dem Glauben bekennen, daf3 das
wirkliche Befinden des Steins auf der StraBe in Peking
mein evidentes Urteil, daB er dort liege, bedingt habe,
oder umgekehrt, von meinem evidenten Urteil bedingt
worden sei. Wenn aber dies, so wiirde es zur Eviderz
meines Urteils auch gehoren, daBl ich von diesem Ver-
haltnis des Bedingtseins Kenntnis hitte. Und auch
dann stinde zwar der Behauptung der Evidenz nichts
mehr im Wege, aber sie konnte nicht wohl mehr als
eine unmittelbare bezeichnet werden!®). So sagte denn



8 I. Abschnitt: Priméres und sekundéres BewuBtsein

auch Descartes, als er die Evidenz der sog. duBeren
Wahrnehmung bestritt, sie kdnne nur etwa in der Art
gedacht werden, dal der Gegenstand der &uBleren Wahr-
nehmung, indem er in Wirklichkeit bestehe, sein treues
Bild in uns erzeuge und nichts anderes dasselbe erzeugen
konne, was doch schon mit Riicksicht auf die Annahme
eines allméchtigen Gottes nicht von vornherein be-
hauptet werden konne.

§ 11. Noch ein anderer psychologischer Irrtum, der
heute erneut worden ist und einigen Anhang gewonnen
hat, mufl hier mit Entschiedenheit zuriickgewiesen wer-
den. Man hat das wahre Verhalten bei der inneren
Selbstwahrnehmung in der Art verkannt, dafl man
meinte, sie wiare nicht in der Tatigkeit, die wahrgenom-
men werde, mitbeschlossen und wie Aristoteles sagte,
év nagéoye mitgegeben??). Sie fehle manchmal ganz, und
wenn sie vorhanden sei, sei sie nicht eigentlich gleich-
zeitig, sondern folge, wie auch sonst die Wirkung der
Ursache, in nichstem Zusammenhang nach. Auch kénne
sie dann selbst wieder zu einer Wahrnehmung von ihr,
als einer zweiten Wirkung usw. fithren. Mit einer solchen
Lehre hebt man das Eigentiimliche auf, was die un-
mittelbare Evidenz der Selbstwahrmehmung méglich
macht. Es fehlt nach ihr die Identitat des Wahr-
nehmenden und Wahrgenommenen als solchen. Ubrigens
war schon im Mittelalter kein geringerer als Thomas
von Aquino?®) in diesen Irrtum verfallen, indem er,
gewil unbewufBt, hier von der Lehre seines Meisters
Aristoteles abfiel.

§ 12. Damit, daB die unmittelbar evidente tatsichliche
Erkenntnis sich auf den Erkennenden selbst beschrankt,
ja, auf ihn, wie er gegenwirtig ist, ausschliefllich sich
richtet, ist aber keineswegs gesagt, daB sie keine Viel-
heit von Erkenntnissen enthalte?!). Descartes begriff
unter seinem ,,cogito‘ sehr vielerlei. Ich sehe, ich hore,
ich zweifle, ich bin iiberzeugt, ich fiihle Lust, ich fiihle
Schmerz, ich begehre, ich verabscheue, ich will, ich



1. Kapitel: Von der inneren Wahrnehmung 9

ziirne usw. usw. sollten alle Beispiele von einem cogito
sein. Und das alles kann gleichzeitiz demselben un-
mittelbar sich Erkennenden zukommen und darum auch
mit unmittelbarer Evidenz von ihm erfaBt werden. Wir
bemerkten schon, daf3 dies bald deutlicher, bald minder
deutlich geschehen kann; es wird nun notig sein, be-
stimmter zu sagen, worin diese grofBere und geringere
Deutlichkeit bestehe. In den Fillen grofBerer Deut-
lichkeit hat man es mit einer Mehrheit von Er-
kenntnissen zu tun. Man erfaflt etwas nach einer
Mehrheit von Bestimmungen, die ihm zukommen und
erkennt auch ihre Beziehung zueinander. Insbesondere
unterscheidet man sie, und darin liegt, daB man von
jeder erkennt, daB sie ist und daf sie nicht die andere
ist. So tritt hier eine Vervielfiltigung von positiven
Urteilen und mit jedem positiven zugleich ein nega-
tives Urteilen auf, welches freilich kein rein negatives
Urteilen fiir sich, sondern eine Art Absprechen ist, bei
welchem das, dem etwas abgesprochen wird, anerkannt
wird. Von dem mehrfachen Erkennen, welches hier ge-
geben ist, erscheint ein Teil durch den anderen bedingt?2).

§ 13. Wie im Fall groBerer Deutlichkeit eine Mehrheit
von Erkenntnissen gegeben ist, von denen manche von
den anderen bedingt erscheinen, so finden wir die Er-
kenntnisse abermals vermehrt, und durch solche ver-
mehrt, welche von anderen bedingt erscheinen, wenn
mit der Erkenntnis von Tatsadchlichem auch die von
Axiomen verbunden ist. Es sind das Urteile, welche
negativ sind und etwas als unmoglich verwerfen. Er-
kenne ich, daB eine Bestimmung in einer anderen ent-
halten ist, so erkenne ich auch, dal es unmoglich
ist, daB, wem diese Bestimmung zukommt, die
erstere mangelt?3). Ganz offenbar ist diese Erkenntnis von
der Erkenntnis, daB} von den beiden Bestimmungen die
eine in der anderen enthalten sei, bedingt.

§ 14. So haben wir es denn, wenn ein deutlicheres Er-
kennen des Tatsichlichen und ein axiomatisches Er-



10 1. Abschnitt: Priméares und sekundéres BewuBtsein

kennen (von etwas als unmdoglich) gegeben ist, mit einem
erweiterten Erkennen zu tun. Die Erweiterung besteht
im Hinzukommen von bedingtem Erkennen; eine solche
findet aber auch noch in anderer Weise statt, welche
wir als ,,SchlieBen‘ bezeichnen. Man spricht von ihm
dann, wenn wir auf Grund einer Mehrheit von Uber-
zeugungen zu einer neuen gelangen, deren Leugnung
zwar nicht mit einer von ihnen fiir sich allein, wohl aber
mit ihnen vereinigt, im Widerspruch stehen wiirde. Da
das erschlossene Urteil in keiner der Primissen ein-
geschlossen war, so ist klar, daB diejenigen unrecht
haben, welche meinen, dall es nicht wahrhaft als eine
neue Erkenntnis und somit als eine Erweiterung unseres
Erkennens zu betrachten sei®). Das Erschlossene be-
zeichnet man gemeiniglich allein als ein mittelbar Er-
kanntes.

§ 15. Man unterscheidet dann auch noch zwischen
Schliissen, die etwas als sicher, und solchen, die etwas
als wahrscheinlich erschlieBen. Aus der Gestalt eines
regelmifBigen Wiirfels sagt man z.B., daB man mit
Wahrscheinlichkeit erschlieBen konne, daB ich unter
hundert Wiirfen mehr als einmal das ,,Eins‘ werfen
werde. Sieht man recht zu, so ist das SchluBverfahren
hier ganz dasselbe. Ist es doch geradezu ein mathe-
matisches; die Besonderheit ist nur, daB der Schlufl-
satz, zu dem ich gelange, etwas ausspricht, was sich
auf einen in mir nicht behobenen Zweifel bezieht. Man
nennt diesen Zustand des Zweifels ein Vermuten und
spricht von Graden der verniinftigen Vermutung?).

§ 16. Von dieser Art also ist alles, was wir wirklich er-
kennen. Viele gehen aber in ihrem Urteilen weit iiber
die Schranke dessen, was sie erkennen, hinaus. Und sie
tun dies schon hinsichtlich dessen, was sie unmittelbar
als tatsichlich anerkennen, wie wenn sie unmittelbar
von frither Erlebtem iiberzeugt sind und an eine raum-
liche AuBenwelt glauben, was sie dann noch weiter zum
Glauben an andere personliche Wesen, wie sie selbst





