Das Wissen
der Person

Eine Topographie des
menschlichen Geistes
Pirmin Stekeler-Weithofer

Meiner



\/



Pirmin Stekeler-Weithofer
Das Wissen der Person

Eine Topographie des menschlichen Geistes

Herausgegeben von Leander Berger,
Jakob Kiimmerer und Max Stange

Meiner



Gedruckt mit freundlicher Unterstiitzung
der Universitatsstiftung Leipzig

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische
Daten sind im Internet iiber <http://portal.dnb.de> abrufbar.
ISBN 978-3-7873-4129-0
ISBN eBook 978-3-7873-4130-6

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2022. Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt
auch fiir Vervielfiltigungen, Ubertragungen, Mikroverfilmungen und die
Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, s oweit es
nicht §§53, 54 UrhG ausdriicklich gestatten. Satz: mittelstadt 21, Vogts-
burg-Burkheim. Druck und Bindung: Stiickle, Ettenheim. Gedruckt auf
alterungsbestandigem Werkdruckpapier, hergestellt aus 100% chlorfrei
gebleichtem Zellstoft. Printed in Germany.



INHALT

Philosophie und Geschichte als Bildung zum geistigen Leben
Eine Einflhrung in das Denken Pirmin Stekeler-Weithofers .....

Wissen und Wirklichkeit ................................

Wirklichkeit als bewertete Moglichkeit ..................

Wissen und Begriff. Zum normativen Status generischer
SAZE .o

Die soziale Logik der Anschauung .....................

Sprache und Sprechhandlung ...........................

IV.

VI.

Zur Logik des ) Aber:. Allgemeines Erfahrungswissen in
besonderer Anwendung auf empirische Einzelfélle . ........

Vom Signal zur Sprache. Kooperationslogische Grundlagen
begrifflichen Verstehens . ......... ... ... ... ... .....

Dissensund Nachfrage ........ ... .. .. .. .. .. .. .....

Person und Gemeinschaft ...............................

VII. Zur Logik des »Wir«. Formen und Darstellungen

gemeinsamer Praxis ........ ... i

VIII. Autoritat als Ursprung der Macht von Vernunft ...........

IX.

Sittlichkeit der Person und das Eigene in Hegels
Logik der Freiheit ....... ... .. ..

Psychologieder Person ........ ... ... ... ... ... .. ...

X.

Wer ist der Herr, wer ist der Knecht? Der Kampf zwischen

Denken und Handeln als Grundform jedes Selbstbewusstseins 287



XI. Lebenswelt und Menschenzoo. Nietzsches Ethik des
Uberstiegs vom Bediirfniswesen zur authentischen Person .. 320

XIl. Phanomenologie des Subjekts und Transzendenz der Person.
Holzwege der Kritik an der Rede liber Seele und Gott ...... 340

Religion, Kunst, Liebe .. ... ... ... ... .. .. . . i i 365

XIll. Die Transzendenz der Wahrheit und der Gott des
allgemeinen Blicks ....... ... . i 367

XIV. Der Gottmensch. Gewissen und Freiheit als Ideen des

Christentums . ... ... i 398
XV. Kunst im Blickfeld der Philosophie ..................... 424
XVI. Amorologisches. Zur Einheit in der Vielfalt des Begriffes

Liebeo .o 447
Anmerkungen . ... . 481
Register ... ... 517

6 | Inhalt



Philosophie und Geschichte als Bildung
zum geistigen Leben

Eine Einflihrung in das Denken Pirmin Stekeler-Weithofers

von Leander Berger, Jakob Kiimmerer und Max Stange

Selbstsicheres Expertentum erkennt man oftmals daran, dass Per-
sonennamen wie allgemeine Begriffe gebraucht werden - so, als
miisste jedem sofort klar sein, wofiir der Name steht. Ob damit
etwas sinnvoll kurz zusammengefasst oder blof3 eine schablonen-
hafte Namenskenntnis abgerufen wird, zeigt sich erst im weiteren
Gespriach. Womoglich steckt dahinter nur bildungsbiirgerliche
Pritention, die tiber die Geistesgeschichte so Bescheid zu wis-
sen meint wie iiber den Weg zum nichsten Backer.! Die Lektiire
kanonischer Autoren erledigt sich dann von selbst. Man meint,
die richtigen Schlagworte zu kennen, die mit jedem Namen eine
festgeschriebene Rolle in den Theaterstiicken des Geistes verbin-
den. So meinen viele Leute zu wissen, dass der »>Idealist« Hegel als
Sprachrohr »der Vernunft« prophezeit habe, dass >die Geschichte«
an ihr Ende gekommen sei. Auch sonst sei er, wie der Deutsche
Idealismus iiberhaupt, hinter Kant und dessen >Kritik« zuriickge-
fallen. Freilich sprach gerade auch Kant von »der Vernunft« und gilt
deswegen manchen als {iberholter >Bewusstseinsphilosoph¢, wobei
man heute zu wissen meint, dass das »Bewusstsein« der Psycholo-
gie zu tiberlassen sei. Die Philosophie habe sich ausschliefSlich mit
Sprache zu beschiftigen, vielleicht noch mit deren Verhiltnis zu
den Dingen, wobei man unterstellt, es sei schon klar, was >Sprache
ist und was >Dinge« sind. Immerhin scheint hier ein zweites Metier
der Geistesiibung gefunden. Neben die Bewiltigung der Geistes-

1 Bis wohin das gehen kann, zeigt der von Henning Ritter berichtete Fall
des wortgewandten Jacob Taubes, der auf Nachfrage tiber einen frei erfundenen
mittelalterlichen Gelehrten zu viel zu berichten wusste. Vgl. Henning Ritter:
»Der Mann, der zu viel wusste«, F.A.Z., 19.01.2008, Bilder und Zeiten, Seite Z1.



geschichte durch blof3 historische Bildung ist eine formell argu-
mentierende, sich aber in wesentlichen Punkten auf Intuitionen
berufende Philosophie getreten, die auf eine konkrete Geschichte
des Denkens verzichten zu kénnen meint.

Es ist das doppelte Verdienst Pirmin Stekeler-Weithofers, die
zentralen Probleme der sprachanalytischen Philosophie ebenso
ernst zu nehmen wie das Studium nicht nur der Philosophie-,
sondern iiberhaupt der Geistesgeschichte. >Geistesgeschichte« be-
zeichnet dabei die fortschreitende Wiederaufnahme, Revision und
Vertiefung unseres allgemeinsten Wissens um die Formen unserer
theoretischen und praktischen Welterschlieffung. Die zu erschlie-
Bende Welt und die Dinge in ihr werden nicht als etwas verstanden,
das unseren Bezugnahmen schlicht vorgegeben wire; sondern das,
was zu dieser Welt gehort, bildet sich wesentlich erst in unserem
Denken und unserer moglicherweise selbstbewussten, wirklichen
Titigkeit. Dabei muss >die Weltc als Raum moglicher Bezugnah-
men zwar vorausgesetzt werden, doch nicht als eine schon in sich
gegliederte, deren Verhiltnisse wir nur noch >entdecken« miissten.
Eine rreine« Erkenntnistheorie unterschitzt notorisch unsere Betei-
ligung an der sprachlichen und praktischen Hervorbringung der
Verhiltnisse, in denen wir leben.

Die philosophische Reflexion auf die Formen unseres Wissens,
auf den Gebrauch von titelartigen — das heifit: Themen anzeigen-
den - Worten wie Vernunft, Freiheit, Natur oder Geist, ist ein zen-
traler Gegenstand einer Topographie des menschlichen Geistes, die
beansprucht, ein tiberblicksartiges Verstindnis der menschlichen
Lebensform iiberhaupt zu entwickeln. In ihr miissen die institutio-
nellen Formen einer Praxis der Freiheit in Sittlichkeit und Recht
ebenso begrifflich expliziert werden wie die Gehalte der nicht rein
begriffsformigen Vergegenwirtigungen der condition humaine in
Kunst und Religion. Die condition humaine - eben der Geist - ist
die allgemeine Bedingung eines menschlichen Lebens, in dem
nicht nur das kleine >wir< einer gegenwirtigen und lokalen Koope-
rations- oder Sittengemeinschaft, sondern das grof3e sWir« der ge-
meinsamen Menschheit als einer immer mdglichen Gemeinschaft
von Personen ins Zentrum der Aufmerksamkeit gestellt wird. Jeder
Mensch ist — als Person und selbstbewusst titiges Wesen - bereits
Mitglied in dieser universellen und tiberzeitlichen Gemeinschaft,

8 | Leander Berger, Jakob Kiimmerer und Max Stange



ohne dass er dafiir eine Art Aufnahmepriifung absolvieren oder
einen Mitgliedsausweis vorzeigen miisste. Jeder Anspruch auf
Wabhrheit und Wissen, oder auf die Hervorbringung von Gutem
und Schonem, ist nicht nur an irgendeine lokale Gruppe, sondern
an die umfassende Gemeinschaft des Geistes adressiert. Eine kul-
turspezifische Tradition mag sich dieser Universalitit geistiger
Gemeinschaft zwar nicht bewusst sein, trigt sie aber - als still-
schweigende Anerkennung und Weitergabe gemeinsamer Institu-
tionen — doch schon in sich bzw. setzt sie voraus.

In Auseinandersetzung mit dem Begriff des Geistes wird nicht
nur ein allzu einseitiger Kulturrelativismus konterkariert, sondern
auch an eine Antwort auf die gerade in der Nachfolge einer natura-
listisch inspirierten >Aufklarung« bis heute virulente Frage, worin
sich eigentlich der Mensch vom Tier unterscheidet, erinnert.? Denn
»der Geist« ist kein Gespenst, weder »in uns« (etwa als Gehirn) noch
saufler uns«< (in der Welt oder einer Uber- bzw. Hinterwelt). Wenn
vom >Geistc die Rede ist, kann es sinnvollerweise gerade nicht da-
rum gehen, ihn zu naturalisieren, ihn zu verdinglichen und in spe-
zifischen Gehirnarealen lokalisieren zu wollen. Denn der Begriff
»Geist« verweist iiblicherweise gerade auf das, was vom blof3 Natiir-
lichen verschieden ist, indem es sich dariiber erhebt und dadurch
von ihm unterscheidet. Der Geist sitzt nicht im Kopf eines Einzel-
nen, sondern>zwischen den Képfen«.? Seine Bewegungen vollziehen
sich aber fraglos in der Zeit, und zwar genauer in der gemeinsamen
Geschichte. Geistesgeschichte ereignet sich, so ldsst sich mit Holder-
lin sagen, »seit ein Gesprach wir sind« — und setzt sich fort, solange
wir es bleiben. Doch das gesprachsweise Fortschreiten des Geistes
impliziert zugleich, dass die Gedanken >monografisch« abgefasst
und fixiert werden miissen, um ihnen eine zeitiibergreifende Gestalt
zu geben, die einmal gefasste Einsichten auch tiber Jahrhunderte
frisch zu halten vermag. Daher ist Philosophie nicht nur Gesprich,

2 Die lapidare Beantwortung dieser Frage verdanken wir Hegel: »Wenn es
aber richtig ist (und es wird wohl richtig sein), dafy der Mensch durchs Den-
ken sich vom Tiere unterscheidet, so ist alles Menschliche dadurch und allein
dadurch menschlich, daf8 es durch das Denken bewirkt wird.« (E §2)

3 Vgl. Pirmin Stekeler-Weithofer: Denken. Wege und Abwege in der Philo-
sophie des Geistes, Tiibingen 2012, 83fF.

Einflhrung: Philosophie und Geschichte als Bildung zum geistigen Leben | 9



sondern immer auch Auseinandersetzung mit dem geschriebenen
Wort. Dieses richtig zu lesen und zu verstehen, ist allerdings nicht
weniger anspruchsvoll als der rechte Gebrauch einer Landkarte.

Topographien und Landkarten bieten immer nur eine grobe,
allgemeine Orientierung der in ihnen jeweils abgebildeten Land-
schaft. Eine topographische Ubersicht will auch der vorliegende
Band entwickeln; ob es gelingt, liegt auch am freien Mitdenken der
Leserschaft. Das mag diejenigen enttduschen, die ein philosophi-
sches Buch zur Hand nehmen, weil sie sich Leitlinien fiir die eigene
Lebensfithrung erhoffen oder unmittelbar befolgbare Anweisun-
gen, wie zu denken sei.

Die hier vorliegenden Aufsétze bewegen sich fast durchgéingig
auf einem zwar allgemeinen, aber gerade nicht rein abstrakten Ni-
veau. Denn rein abstrakt sind nur die schematischen Anwendun-
gen von Wissen, die sich die Unterscheidung zwischen der Ebene
des Allgemeinen und der besonderen Anwendung durch uns als
Einzelne im jeweils besonderen Einzelfall nicht bewusst machen
und daher entweder hochst konventionell oder ganz idiosynkra-
tisch ausfallen.

»Wer denkt abstrakt?« lautet die Frage, die Hegel in seinem
gleichnamigen Essay stellt. Dass Stekeler-Weithofer diesen Text
gerne empfiehlt, liegt sowohl an dessen knapper, ironischer und
damit das Denken fordernden Form als auch daran, dass die Me-
thodik des Philosophierens in diesem Text dramaturgisch gekonnt
in Szene gesetzt wird. Es geht um die schonungslose Aufdeckung
von impliziten Vorannahmen des eigenen Sprechens bzw. um die
Klarung dessen, was die Begriffe, die wir gemeinsam gebrauchen
und die unserem gemeinsamen Weltbezug normierend zugrunde
liegen (»verniinftig«, »wirklich«, »richtige, »gut« etc.), sinnvoller-
weise bedeuten.

Wer denkt nun aber abstrakt? Niemand will und wiirde von sich
behaupten, abstrakt zu denken, erst recht nicht in Gesellschatft:
»Was Denken, was abstrakt ist — daf3 dies jeder Anwesende wisse,
wird in guter Gesellschaft vorausgesetzt, und in solcher befinden
wir uns. Die Frage ist allein danach, wer es sei, der abstrakt denke.«*

4 G.W.F. Hegel: Wer denkt abstrakt?, in: ders.: Jenaer Schriften (Werkaus-
gabe Bd. 2), Frankfurt 1979, S. 575-581, hier S. 576.

10 | Leander Berger, Jakob Kiimmerer und Max Stange



Im abstrakten Denken liegt die Gefahr, den jeweiligen Gegenstand
des Denkens unter einen einzigen Aspekt seines Daseins zu subsu-
mieren, ihn zu verkiirzen. So etwa in Hegels Beispiel, den Morder
nur als »Morder« zu sehen »und durch diese einfache Qualitit alles
tibrige menschliche Wesen an ihm zu vertilgen«?, ihn nicht linger
als besondere Person mit einer besonderen Geschichte, einem be-
stimmten Elternhaus etc. zu verstehen, aber auch die allgemeine
Personlichkeit von ihm abzuschneiden, kurz: seine Wiirde mit
Fiiflen zu treten, indem man ihn wie ein gefdhrliches Tier behandelt.

Freilich ist die Allgemeinheit, die unserem Denken zugrunde
liegt, immer ambivalent. Einerseits kann sie in schematisches, eben
abstraktes Denken umschlagen und bildet dadurch die Grund-
lage von Ressentiments und Vorurteilen. Andererseits kommen
wir nicht umhin, auf Allgemeines zu rekurrieren. Unsere Bezug-
nahme auf die Welt und die Dinge in ihr bewegt sich notwendig in
einem allgemeinen Rahmen, insofern jede, nicht nur présentisch
zeigende, sondern sprachlich vermittelte Bezugnahme auf einen
Gegenstand durch die von Aristoteles analysierte Form vermittelt
ist, dass wir stets »Etwas als etwas« (ti kata tinos) erkennen. In
sprachlich verfassten Bezugnahmen wird Einzelnes als ein auf all-
gemeine Weise Bestimmtes und insofern als besonderes Exemplar
identifiziert, das die begrifflichen Bedingungen, durch die festge-
legt wird, was es z. B. bedeutet, eine Katze zu sein, hinreichend gut
erfiillt. Unser Wissen iiber die Welt ist grundsatzlich generisch,
d.h. es gilt »nur« ceteris paribus, prima facie, Pi mal Daumen oder,
wie wir auch sagen, fiir gewohnlich, im Allgemeinen, wenn nichts
dazwischenkommt oder auch an sich. So reden wir, wenn wir zum
Ausdruck bringen wollen, dass wir auch mit Ausnahmen rechnen
sollten, wobei einige wahrscheinlicher sind als andere.

Das Einspruch erhebende Wortchen »aber«, dem Stekeler-Weit-
hofer eine eigene »Logik des Aber« widmet, gehort daher ebenso
wesentlich zur Form unseres Wissens. Auch dieses »Aber« ist am-
bivalent. Einerseits beschreibt es, dass blofe Zufille oder Ausnah-
men robustes Wissen nicht in einem relevanten Ausmaf tangieren.
Ein Storch, der in Europa tiberwintert, bleibt ein Storch — obwohl
wir wissen, dass Storche an sich in Afrika {iberwintern — ebenso

5 Ebd.,, S. 578.

Einfiihrung: Philosophie und Geschichte als Bildung zum geistigen Leben | 11



bleibt eine dreibeinige Katze eine Katze. Der Satz: »Eine dreibei-
nige Katze ist keine Katze« hat schlicht keinen Sinn. Unser Wissen
artikuliert zundchst immer blofl grobe Orientierungen tiber die
Welt. Es beansprucht nie, eine erschopfende Beschreibung aller
moglichen Ausnahmen und Einzelfille zu leisten. Dasselbe gilt fiir
alle handlungsnormierenden und -anleitenden Formen und Re-
geln, fiir Packungsbeilagen genauso wie fiir drztliche (aber nicht
unbedingt fiir amtliche) Verordnungen. Andererseits verweist der
Einspruch des »Aber« auch auf die Notwendigkeit, die Einzelheiten
einer besonderen Situation angemessen zu beriicksichtigen, und
damit auf die schwierige Frage, in welchen Fillen eine Anpassung
unseres Wissens not-wendig ist, d.h. eine »reale Not, die in der
Unangemessenheit unseres Wissens gegeniiber der Wirklichkeit
besteht, durch verbessernden Eingriff abgewendet werden muss.
Diese Frage betrifft die reale gemeinsame Arbeit am Begriff.

Auch auf einer Landkarte finden wir nicht jeden Baum einge-
zeichnet — wer dennoch gegen einen lauft, weil er aus Angst, falsch
zu gehen, nur auf die Karte und nicht auf die von dieser blof} grob
schematisierte wirkliche Landschaft schaut, denkt abstrakt, denkt
also im eigentlichen Sinne gar nicht, insofern er nicht eigenstandig
und selbstbewusst, d. h. im Bewusstsein der eigenen Situiertheit in
konkreten Kontexten, mitdenkt. In der Spannung zwischen allge-
meinem Wissen und den Normen tradierter Sittlichkeit einerseits,
den besonderen Umsténden jedes Einzelfalls oder den Anspriichen
individueller Personen andererseits vollzieht sich nach Stekeler-
Weithofer die Bewegung des Denkens als Bemithung, Widersprii-
che zwischen fiir sich genommen abstrakten Extremen zu vermit-
teln und dabei das in ihnen liegende Wahre festzuhalten.

Diese erste Anndherung lasst schon deutlich werden, dass Steke-
ler-Weithofer sich nicht damit begniigt, nur Beitrége zu Fachdebat-
ten oder philosophiegeschichtliche Studien zu verfassen, sondern
eine umfassende Rekonstruktion der im Laufe einer langen Ge-
schichte des Geistes geformten und weiter getragenen Einsichten in
die Beschaffenheit unseres gemeinsamen Wissens leistet — gerade
auch in seiner Auseinandersetzung mit dem Werk Hegels. Denn
anders als etwa Riidiger Bubner meinte,® ldsst sich sein Beitrag

6 Ridiger Bubner: Vollendung oder Aufhebung der Metaphysik in Hegels

12 | Leander Berger, Jakob Kimmerer und Max Stange



zum philosophischen Gesprach keineswegs auf den Ansatz zu ei-
ner >Analytischen< Hegelinterpretation reduzieren, in der neueste
philosophische Ansichten auf einen alten Text zuriickprojiziert
werden.” Auch geht es nicht blof darum, Hegels >Anschlussfahig-
keit« fiir zeitgendssische Debatten zu beweisen. Passender scheint
es zu sagen, bei Stekeler-Weithofer werde die ganze Philosophiege-
schichte neu gelesen und nicht selten auch gegen den Strich gebiirs-
tet. Es werden Biicherstapel umgeschichtet, Bibliotheken ausge-
raumt und neu sortiert. Dies geschieht nicht willkirlich, sondern
anlésslich eines begriindeten Unbehagens oder sogar Misstrauens
gegeniiber den allzu verfestigten Verhiltnissen in den {iblichen
Schulmeinungen.

Es geht bei Stekeler-Weithofer also nicht nur um Hegels Werk
als historische Erscheinung, um sseine« Philosophie oder gar ver-
meintlich wahren Intentionen. Der Anspruch lautet vielmehr,
sich nicht immer mit den etablierten Vorannahmen iiber die Ge-
schichte des philosophischen Denkens zufrieden zu geben, son-
dern ein zeitiibergreifendes philosophisches Projekt selbstdenkend
aufzunehmen und fortzufithren. Dieses philosophische Projekt ist
die durchaus gemeinsam mit den Sachwissenschaften betriebene
Unternehmung, unserem Leben in der wirklichen Welt eine all-
gemeine Orientierung zu geben, jedoch so, dass der bestehende
Kanon nicht einfach kopiert wird. Wahrend dabei die Sachwis-
senschaften gebietsspezifisch immer feinere Landkarten zeichnen,
fragt die Philosophie unablissig nach dem Zustandekommen und
dem allgemeinen Orientierungswert dieser Karten selbst, nach der

Wissenschaft der Logik, in: ders.: Innovationen des Idealismus, Gottingen 1995,
S. 53-71, vgl. 62f.

7 Herbert Schnéddelbach etwa hat Stekeler-Weithofer und Robert Bran-
dom vorgeworfen, sie betrieben Philosophiegeschichte als bebop history und
Regietheater (vgl. Information Philosophie 5 (2000), S. 70-78), was Stekeler-
Weithofer in seinem Buch Philosophiegeschichte (Berlin 2006, S. 61) ironisch
aufgreift: »Jede Geschichte der Entwicklung von Ideen oder von Begriffen,
also auch jede diachrone Analyse und Explikation der Inhalte von Texten
oder der Bedeutung von Sitzen und Wortern, ist damit aus methodischen
Griinden als eine Art Regietheater aufzufassen. Wir fithren jeweils ein altes
Drehbuch neu auf.«

Einfiihrung: Philosophie und Geschichte als Bildung zum geistigen Leben | 13



Natur des Wissens und der in ihm begriffenen Welt, in der wir
leben.

Nach Einschitzung Stekeler-Weithofers birgt Hegels Werk in
dieser Hinsicht bedeutsame, vielleicht noch immer uniibertroffene
und kaum vollumfanglich begriffene Einsichten, die es zu erinnern
und neu zu durchdenken gilt. Die in die Tiefen des Textes hinab-
steigende, dabei aber nie das Ganze aus dem Blick verlierende
Lektiire und Kommentierung des Hegelschen Werks ist daher ein
wesentliches Anliegen von Stekeler-Weithofers philosophischem
Denken, wobei es, wie gesagt, keineswegs bloff um historisch-phi-
lologische Revisionen iiblicher Meinungen geht.

Eine inhaltlich anspruchsvolle Interpretation ist tiberhaupt nur
dadurch moglich, dass sie die eigenstindige Auseinandersetzung
mit Problemen und Fragestellungen voraussetzt, die auch unab-
héingig von Hegel benannt und artikuliert werden kénnen. Der
wissenserweiternde Mehrwert der Hegellektiire kann daher gar
nicht allein darin bestehen, nur auf den tiberraschenden Umstand
hinzuweisen, dass sich bei genauer Lektiire die relevanten Fragen
gegenwirtiger Philosophie auch bei Hegel nachweisen lassen. Viel-
mehr ist angesichts einer solchen Entdeckung zu vermuten, dass
sich aus der geduldigen Relektiire dieses Philosophen auch neue
Perspektiven und vielleicht sogar Antworten gewinnen lassen, die
sich von den gegenwirtig gewohnten Ansichten und schon in Um-
lauf befindlichen Antwortmdglichkeiten unterscheiden.

Gerade deshalb sollten die Kommentare zu Hegels Werken nicht
nur fiir sich, sondern im Zusammenhang mit der Diskussion all-
gemeiner philosophischer Fragestellungen betrachtet werden, wie
sie von Stekeler-Weithofer in zahlreichen anderen Publikationen
und vor allem Aufsitzen betrieben wird. Dass dabei regelmaflig
unkonventionelle Nachbarschaften erzeugt werden, kann als Zeug-
nis seines an Quine oder womoglich gar Rabbi Meir angelehnten
Prinzips hermeneutischer charity gesehen werden. Insofern es in
der Philosophie nicht um Namen, sondern um Positionen und ge-
meinsame Gedankenlinien geht, wird etwa Platon — mit Paul Na-
torp — zum Vordenker der Transzendentalphilosophie Immanuel
Kants, Heinrich Heine zu dem einzigen, der Hegels Gedanken (fiir
lange Zeit) wirklich verstanden habe - und Martin Heidegger zu
dessen unwissentlichem Kopisten.

14 | Leander Berger, Jakob Kiimmerer und Max Stange



Stekeler-Weithofers dialogische Kommentare suchen einen
freien, vom blof$ paraphrasierenden Zugrift auf den Wortlaut des
Urtextes sich 16senden Umgang mit Hegels philosophischem Werk,
um die darin erbrachte Denkleistung in vielleicht eigensinniger,
aber erkenntnistriachtiger Weise nachzuvollziehen und zu tiberset-
zen. Als eigensinnig mag diese Herangehensweise erstens deshalb
erscheinen, weil sie >den wirklichen Hegel< mit Vehemenz von der
Rolle unterscheidet, die ihm in den immer wieder aufgefithrten
Dramen der Philosophiegeschichte zugeteilt wird. Zweitens er-
hebt sich dieser Kommentar iiber den Wortlaut von Hegels Text,
der von >konservativen« Exegeten hochgeschitzt und geradezu
fiir heilig, das heif3t: unantastbar gehalten wird. Nach dieser, dem
Buchstaben allzu treu verbundenen Auffassung gilt der Text fiir
die einzig wahre Représentation seines Inhalts. Dagegen behauptet
Stekeler-Weithofer mit Nachdruck, dass Inhalte nur {iber Varian-
ten der Ubersetzung und Kommentierung zugéinglich und expli-
zit werden. Nur so gibt es Inhalte, nur so lebt Geist, nur so sagen
Texte etwas. Leicht wird man hier einen geistesgeschichtlich tief
verankerten Zug wiedererkennen (vgl. 2. Kor. 3,6), der keineswegs
auf einen Bruch mit der Vergangenheit zielt, sondern auf den fort-
wihrenden und kritischen Erhalt dessen, was in den vergangenen
Zeiten bereits gewusst wurde und deshalb auch heute nicht verges-
sen werden sollte.

Doch was soll es iiberhaupt heif3en, dass jemals etwas gewusst
wurde? Wer auswendig gelernte Lehrsétze oder Gedichte einwand-
frei wiedergeben kann, der muss noch lingst nicht begriffen haben,
worum es darin geht. So ging es schon dem »ersten< Wissenschaftler
Platon und dann auch dem griechisch gebildeten Gemeindelehrer
Paulus darum, die Leute fiir die Frage nach dem eigentlichen Inhalt,
den guten Sinn und die Notwendigkeit einer kontextabhdngigen
Auslegung und frei urteilenden Anwendung allgemeiner Formeln
und Lehrsitze zu sensibilisieren — und damit der Gefahr eines nur
selbstgerechten, aber eben noch nicht selbstbewussten Lebens und
Handelns in der gemeinsamen Wirklichkeit vorzubeugen. Das gilt
zunichst fiir jegliches feststehende Wissen. Das Besondere des phi-
losophischen Wissens liegt nun darin, dass es explizit dieses span-
nungsreiche Verhiltnis von allgemeinem, symbolisch fixiertem
Wissen und besonderen Situationen des einzelnen Lebensvollzugs

Einfihrung: Philosophie und Geschichte als Bildung zum geistigen Leben | 15



artikuliert, wie sich auch am Beispiel der ihrem Anspruch nach
inhaltsaddquaten Auslegung philosophischer Texte zeigt.

Die Schwierigkeit auch von Stekeler-Weithofers Hegel-Kom-
mentaren besteht namlich darin, dass die zunachst nur als moglich
vorgestellte Inhaltsgleichheit von Urtext und Kommentar durch
die Leser selbst urteilend erkannt werden muss, weil sich eine sol-
che Ubereinstimmung niemals durch einen bloflen Textvergleich
feststellen oder gar beweisen lasst. Die Leserschaft sieht sich durch
die Zumutung eines interpretierenden Kommentars dazu genétigt,
nicht nur zu nicken oder mit dem Kopf zu schiitteln, sondern selbst
zu erklédren, worin sie Urtext und Auslegung als tibereinstimmend
erkennt oder auch als nicht tibereinstimmend. Jeder Widerspruch
ist eigenstdndig zu artikulieren und zu begriinden, und zwar, wie
Stekeler-Weithofer nicht miide wird hervorzuheben, nach Art
eines konstruktiven Misstrauensvotums durch einen moglicher-
weise weiterfithrenden Gegenvorschlag. Der blofle Hinweis auf
eine nur duflerliche Verschiedenheit zweier Texte kann hier nur
in seltenen Fallen geniigen. Im Streit um das richtige Verstdndnis
eines philosophischen Textes kann daher nie rein textimmanent
verfahren werden, sondern es ist stets auf ein schon gesetztes und
womoglich auch mit dem interpretierten Autor geteiltes Wissen
Riicksicht zu nehmen.

Dabei wird eine die Zeit iiberdauernde Gemeinschaft des Wis-
sens und der darin bereits begriffenen und weiter zu erkennenden
Welt, anders gesagt: eine Gemeinschaft des Geistes, vorausgesetzt.
Philosophische Texte, nicht nur die Hegels, verstehen sich weder
von selbst noch lassen sie sich innerhalb einer reinen Philosophie-
geschichte erkldren, sondern sie reflektieren ein mit Bewusstsein
gefiihrtes und von einem umfangreichen Wissen getragenes Le-
ben, das sich in einigen zeitbedingten Besonderheiten von unse-
rem Leben unterscheiden mag, aber in den wesentlichen Ziigen
(vielleicht) doch mit ihm iibereinstimmt. Die triftige Bezugnahme
auf unser Leben, unser Wissen und unsere geistige Lebenswelt leis-
tet daher nicht nur einen kaum zu unterschitzenden Beitrag zum
richtigen Verstindnis der philosophischen Uberlieferung, sondern
bedeutet immer auch Aufnahme und Fortfiihrung einer besonde-
ren Tétigkeit, des Philosophierens, das nichts anderes ist als die
fortlaufende Selbstbewusstwerdung, Artikulation und einiibende

16 | Leander Berger, Jakob Kimmerer und Max Stange



Teilnahme an einer Gemeinschaft des wissenden, d. h. des geistigen
Lebens.

Die Gemeinschaft des Geistes besteht in der anhaltenden, vor-
zugsweise sprachlichen Verstindigung tiber die gemeinsame Welt,
in der jeder Einzelne von uns im Verbund mit anderen ein selbst-
bestimmtes Leben fithren konnen soll. Diese besondere Form eines
tiber sich selbst und die wirkliche Welt fortlaufend sich verstan-
digenden Lebens ist die Lebensform der Person, die im philoso-
phischen Denken immer wieder, aber auch immer wieder anders
und vielleicht nie hinreichend gut artikuliert wird. Die Philoso-
phiegeschichte, als Teilgebiet einer wissenschaftlichen Philosophie,
ist daher nichts anderes als die stindige Wiedererinnerung und
selbstdenkende Vertiefung des Wissens um diesen Gesamtzusam-
menhang des geistigen Lebens. Dass es so ist, kann, wie gesagt, nur
durch eigene Auseinandersetzung mit der Tradition gezeigt werden.

Dieses philosophische Projekt einer traditionsgebundenen Er-
griindung des geistigen Lebens verfolgt Stekeler-Weithofer in sei-
nen nicht allein mit Hegel, sondern auch mit seinen Lesern dialo-
gisch korrespondierenden Kommentaren, in denen ein Gesprich
vertieft wird, das wir zwar auch ohne Bezug auf Hegel fithren
konnten, dass dann aber sicherlich um einige bedeutende Einsich-
ten und Gedanken drmer wire. Es wird in den Beitragen dieses
Bandes daher immer wieder auch um Hegel gehen, wenngleich sie
starker sach- und problemorientiert ausgerichtet sind als ein an
Hegels eigene Text- und Gedankenfithrung gebundener Kommen-
tar es leisten kann. Die Leitidee dieses Bandes ist deshalb keine phi-
losophiehistorische, sondern die im Titel angezeigte Verbindung
von Wissen und Person.

Die Entscheidung, das »Wissen der Person« als thematischen Mit-
telpunkt zu setzen, um den die Kapitel dieses Buches gruppiert
werden konnen, wollen wir noch kurz erldutern. Klassischerweise
markiert der Begriff der Person die Differenz zwischen dem Men-
schen als einem selbstbewusst handelnden und insofern auch zu-
rechnungs- und rechenschaftsfahigen Subjekt einerseits, blof3 tieri-
schen Subjekten oder unbelebten Dingen andererseits. Der Begriff
der Person verweist demnach auf bestimmte Kompetenzen, die als
spezifisch menschlich gelten kénnen sollen. Diese Kompetenzen

Einfihrung: Philosophie und Geschichte als Bildung zum geistigen Leben | 17



sind, so eine zentrale Einsicht Stekeler-Weithofers, im Wesentli-
chen als erfolgreich angeeignete Haltungen und Handlungsformen
zu begreifen, in deren titiger Aktualisierung wir uns {iberhaupt
erst als personale Subjekte zeigen, eben im Unterschied zu den blof3
durch je gegenwirtige Lust- und Unlustempfindungen und unmit-
telbare Perzeptionen gesteuerten Verhaltensweisen empfindungs-
fahiger (animalischer) Subjekte.® Ein angemessenes Verstindnis
der konstitutiven Rolle dieser Haltungen und Handlungsformen,
die in ihren Grundbestimmungen zumeist schon in einer mit an-
deren geteilten sozialen Praxisform vorhanden sind, ist keines-
wegs trivial - obwohl zahlreiche Autoren meinen, die Existenz voll
handlungs- und urteilsfahiger Subjekte ohne Weiteres vorausset-
zen zu kénnen.

Im Unterschied dazu beabsichtigt der vorliegende Band, das
Wissen der Person, das immer auch ein Wissen um die konstitu-
tiven Bedingungen sein muss, die es uns ermoglichen, tiberhaupt
als Personen zu handeln und zu urteilen, in seinen Grundziigen
explizit zu machen. Eine solche Explikation muss in der Sphire
beginnen, die Hegel »Sittlichkeit« nennt: Dieser Titel bezeichnet
zunichst nichts anderes als eine in der Bildung der Einzelperson
schon vorausgesetzte und zunichst »stillc anerkannte gemein-
schaftliche Lebensweise, die an einem bestimmten Ort gewohn-
heitsmdflig befolgt wird. Zu denken und im eigentlichen Sinne
eigenverantwortlich zu handeln, lernen wir zunéchst anhand vor-
gegebener Normen des Richtigen und Guten, die uns in der Familie
oder gemeindeartigen Sozialisationsinstanzen vermittelt werden.
Anders gesagt: Insofern ich urteilende und kompetent handelnde
Person bin, steht mein Urteilen und Handeln immer schon in der
Sphire gemeinsamen Wissens um allgemein bekannte und mehr
oder weniger gut befolgte Handlungsschemata.

8 Andererseits sollte, wie Stekeler-Weithofer immer wieder bemerkt, der
Begriff der Person nicht auf diesen »Kompetenzsinn« reduziert werden. Denn
es ist keineswegs so, dass nur solche Subjekte im emphatischen Sinne mensch-
lich genannt und als Menschen behandelt werden sollten, die bestimmte Nor-
men des Denkens und Handelns angemessen erfiillen (konnen). Personale
Wiirde steht jedem Menschen qua seiner Zugehorigkeit zur menschlichen
Gattung zu, wie auch Robert Spaemann bemerkt, in: Personen. Versuche iiber
den Unterschied zwischen >etwas« und »jemands, Stuttgart 1996.

18 | Leander Berger, Jakob Kiimmerer und Max Stange



Die Entwicklung dieser Handlungsschemata und die Kontrolle
ihres zuverldssigen Gelingens sind nie das Werk eines Einzelnen,
nicht einmal im Falle genialer Erfinder, die stets »als Zwerge auf
den Schultern der Riesen der Vergangenheit stehen«, wie die be-
rithmte Metapher Bernhard von Chartres’ das Verhéltnis von Tra-
dition und Gegenwart charakterisiert. Die bewusste Kontrolle per-
sonaler Haltungen oder des Gelingens von Handlungen hat daher
immer die Form des Mit-Wissens des Einzelnen um das, was wir
schon wissen und kénnen.

Diese starke Betonung der priasuppositionalen Bedeutung tra-
dierter Formen des gemeinsamen Lebens mag auf den ersten Blick
befremden. Denn wir sind es geradezu gewohnt, Traditionsbe-
stande in toto fiir revisionsbediirftig zu halten. In der aufgeklarten
Moderne soll keine blof8 historisch gesetzte und daher immer auch
verdanderbare Form menschlichen Zusammenlebens vor der letz-
ten Instanz der kritischen Vernunft des autonomen Subjekts als
unantastbare Voraussetzung gelten. Richtig an dieser Uberlegung
ist, dass die Formen des Ethos prinzipiell revisionsoffen sind. Mit
einem iiberlieferten Worte Hegels konnte man es gar als die »Natur
des Geistes« bezeichnen, »das vorhandene Leben zu seinem Ob-
jekte« zu machen und »der unendliche Trieb der Tatigkeit [zu sein],
dasselbe zu verdndern«.” Diese verandernde Tatigkeit kann sich je-
doch, wie man weif3, auf verschiedenste und geradezu gegenldufige
Weisen manifestieren: Verbesserungen sind genauso moglich wie
der flagrante Zivilisationsbruch oder das Absidgen des Astes, auf
dem man sitzt.

Hier scheint uns gegen eine allzu selbstsichere Begeisterung
fiir ein »Selbstdenkenc, dessen dialektische Ambivalenz aufgrund
der Abhingigkeit gerade der eigenen Intuitionen, Meinungen
und Gefiihle von blof$ angelernten Konventionen oft noch nicht
hinreichend bedacht wird, eine Verschiebung der Perspektive an-
gemessen. Denn es ist gerade die gebildete Person, die durch den
souveranen Umgang mit explizit begriffenen Formen des Denkens
und Handelns dazu befahigt wird, als autonom urteilende an der

9 G.W.F. Hegel: Vorlesungen tiber die Philosophie der Geschichte (Werk-
ausgabe Bd. 12), Frankfurt a. M. 2017, S. 255.

Einfiihrung: Philosophie und Geschichte als Bildung zum geistigen Leben | 19



guten Entwicklung gemeinsamer Praxis- und Urteilsformen zu
partizipieren.

Das Wissen der Person, als genitivus subiectivus verstanden,
zeigt sich hier immer auch als Wissen um die Abhédngigkeit der
eigenen Vermdgen von der mit anderen geteilten Praxis. Das
Selberdenken zeigt sich in jedem Denkvollzug. Erst in expliziter
Reflexion schaftt sich die gebildete Person die Voraussetzungen,
um einerseits nicht lediglich Vorgegebenes bewusstlos ausagieren
oder nachbeten zu miissen und andererseits nicht ihre subjektive
Perspektive im Furor gegen die immer potenziell auch als vorge-
gebene und einschrankende gegeniibertretenden Traditionen un-
reflektiert zu verabsolutieren.

Ein gelingendes personales Leben, in dem wir im Wesentlichen
so handeln wollen, dass wir allgemeine gute Urteile iiber unser
Handeln und unsere Haltungen wahr machen, ist nur vor dem
Hintergrund dieser Anerkennung unserer prinzipiellen Abhingig-
keit von der Bewertung unseres Handelns in einem mit anderen
geteilten sozialen Raum moglich. Als exemplarischer Vertreter die-
ser Einsicht firmiert in Stekeler-Weithofers Werk an verschiedenen
Stellen der jeder selbstherrlichen Gewalt entsagende Kritiker eines
irrenden Gemeinwesens Sokrates. Durch sein Verhalten im gegen
ihn angestrengten Prozess hinterlief3 er - der, um die Glaubwiir-
digkeit seiner Rolle als Erzieher zu bekréftigen, den Schierlings-
becher der Méglichkeit der Flucht vorzog und damit das Urteil der
Gemeinschaft, der er sich angehorig wusste, trotz allem Dissens
insgesamt anerkannte — der Nachwelt das Zeugnis einer tatsdchlich
revolutiondren Haltung einer gebildeten Person gegen den konsen-
suellen Irrtum seiner Athener Mitbiirger.

Dieses Buch hatte nicht entstehen konnen ohne die vielfiltige Hilfe
und Unterstiitzung, die wir drei Herausgeber von verschiedenen
Seiten erfahren durften. So mochten wir zunédchst der Leipziger
Universitétsstiftung unseren herzlichen Dank aussprechen, die
durch ihre grofizligige Bezuschussung der anfallenden Druckkos-
ten das Erscheinen dieses Buches materiell erméglicht hat. Nicht
weniger dankbar sind wir dem Verlag Felix Meiner fiir den uns
entgegengebrachten Vertrauensvorschuss und die Aufnahme des
Buches in die Blaue Reihe. Insbesondere danken wir dabei auch

20 | Leander Berger, Jakob Kimmerer und Max Stange



Marcel Simon-Gadhof fiir seine Aufgeschlossenheit und interes-
sierte Anteilnahme an dieser Publikation sowie fiir seine nicht en-
den wollende Geduld. Sehr zu schitzen wissen wir dariiber hinaus,
dass sich Andrea Kern und Jonas Held die Zeit genommen haben,
das reifende Konzept dieses Buches mit uns zu besprechen. Wir
sind froh und dankbar fiir ihre Anregungen und den ermuntern-
den Zuspruch. Auch Andrea Busch vom Institut fiir Philosophie
der Universitédt Leipzig mochten wir danken fiir Thre unverzicht-
bare Hilfe in administrativen Angelegenheiten.

Last but not least danken wir Pirmin Stekeler-Weithofer, der
uns wihrend unseres Studiums an der Universitét Leipzig durch
zahlreiche Vorlesungen, Seminare und Gespriche nachhaltig ge-
pragt hat. Das Buch ist ein Versuch, anhand reprisentativer Auf-
sitze die Grund- und Leitlinien seines Denkens in einer systemati-
schen Ordnung vorzustellen. Wie Wolfram Gobsch und Jonas Held
jungst hervorgehoben haben, geht es bei Pirmin Stekeler-Weithofer
um »Orientierung durch Kritik«® im unermiidlichen Hinterfragen
bereits etablierter Landkarten des Denkens und Handelns, deren
Grundziige um den Zentralbegrift der Person geordnet werden
konnen. Dem Wissen der Person entspricht am Ende eine Mi-
schung von Kénnen und Haltung, wie sie in den abschlielenden
Beitridgen dieses Bandes als Gewissen, Vertrauen und Liebe auf den
Begriff gebracht wird.

Basel, Leipzig und Miinchen im Juli 2022

10 Wolfram Gobsch & Jonas Held: Einleitung. In: dies. (Hg.): Orientierung
durch Kritik. Essays zum philosophischen Werk Pirmin Stekeler-Weithofers,
Hamburg 2021, S. 7-16.

Einfiihrung: Philosophie und Geschichte als Bildung zum geistigen Leben | 21



Siglen

Kant, Immanuel

MdS  Die Metaphysik der Sitten, in: AA VI = Gesammelte Schrif-
ten »Akademieausgabe« Band VI: Die Religion innerhalb

der Grenzen der blossen Vernunft, Die Metaphysik der
Sitten, hrsg. von der Koniglich PreufSischen Akademie der
Wissenschaften, Berlin 1914.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich

E (GW 20)

PhG (GW 9)

PhKunst
(GW 28.1-3)

R (GW 14.1-3)

WAL I (GW 1n1)

22 | Siglen

Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaf-
ten im Grundrisse (zuerst in 2. Aufl. 1830), in:
ders., Gesammelte Werke Bd.20, hrsg. von
W. Bonsiepen und H.-C. Lucas, Hamburg 1992.

Phinomenologie des Geistes (1809), in: ders.,
Gesammelte Werke, Bd. 9, hrsg. von W. Bonsie-
pen/R. Heede, Hamburg 1980.

Vorlesungen {iber die Philosophie der Kunst III.
Nachschrift zum Kolleg des Wintersemesters
1828/1829, hrsg. von W. Jaeschke und N. Hebing,
Hamburg 2015-2020.

Grundlinien der Philosophie des Rechts (1821), in:
ders.: Gesammelte Werke, Bd. 14 (1-3), hrsg. von
K. Grotsch und E. Weisser-Lohmann, Hamburg
2009-2012.

Wissenschaft der Logik. Erster Band. Die objek-
tive Logik (1812/13) = GW 11, hrsg. von F. Hoge-
mann und W. Jaeschke. 1978.



WAL II (GW 12) Wissenschaft der Logik. Zweiter Band: Die sub-

jektive Logik (1816), in: ders., Gesammelte Werke,
Bd. 12, hrsg. von F. Hogemann und W. Jaeschke,
Hamburg 1981.

WAL (GW 21)  Wissenschaft der Logik. Erster Band. Die Lehre

vom Sein (1832), hrsg. von F. Hogemann und
W. Jaeschke, Hamburg 1984.

Nietzsche

KSA

FW
JGB
MA
NL

WL

ZA

Friedrich Nietzsche, Kritische Studienausgabe, hg. Gior-
gio Colli und Mazzino Montinari, Berlin (de Gruyter) 1988,
10 Bde.

Frohliche Wissenschafft, in: KSA 3

Jenseits von Gut und Bdse, in: KSA 5
Menschliches Allzumenschliches, in: KSA 2
Nachgelassene Fragemente, in: KSA 10

Ueber Wahrheit und Liige im auffermoralischen Sinne,
in: KSA1

Also sprach Zarathustra, in: KSA 4

Wittgenstein

BGM

PU

TLP

Bemerkungen iiber die Grundlagen der Mathematik (in:
Werkausgabe Bd. 6), hrsg. v. G. E. M. Anscombe, R. Rhees
und G.H. von Wright, Frankfurt/M. 1984.

Philosophische Untersuchungen (in: Werkausgabe, Band 1,
Frankfurt/M. 1989.

Tractatus logico-philosophicus (in: Werkausgabe Bd. 1),
Frankfurt/M. 1989.

Siglen | 23



WISSEN UND WIRKLICHKEIT



I. Wirklichkeit als bewertete Moglichkeit

1. Die onto-logische Frage nach Wahrheit
und Wirklichkeit

»Was ist also Wahrheit? Ein bewegliches Heer von Metaphern, Me-
tonymien, Anthropomorphismen, [...] die nach langem Gebrauche
einem Volke fest, canonisch und verbindlich diinken.«

(WL, KSA 1, 880)

Was ist Wahrheit? Was ist wirklich? Nietzsche antwortet auf solche
Fragen in seinen Texten immer etwas zu schon und zu schnell, in-
dem er aber mit vollem Recht auf die tiefe Bedeutung des rechten
Verstandnisses figurativer, analogischer und damit modell- und
strukturkonstitutiver Redeformen hinweist. Wenn wir etwas lang-
samer vorgehen, erkennen wir hier zwei Formulierungen einer ein-
zigen Frage. Sie bestimmt den Kernbereich jeder Philosophie, die
Ontologie. Diese ist, recht verstanden, immer schon sinnkriteriale
Onto-Logie. Das heif3t, sie ist oder sollte sein eine logische Untersu-
chung dessen, was die Ausdrucksformen »Es ist so ...«, »Es gibt den
Gegenstand x«, »Es ist wahr, dass p«, »p ist wirklich wahr« oder »y
gibt es objektiv bzw. wirklich« alles besagen (kénnen). Es sind dazu
allerdings unbedingt die nominalisierten Ausdrucksweisen ange-
messen zu verstehen, in denen tiber das Sein (to einai), das Seiende
(to om), seine Existenzweise, die Objektivitit, die Wahrheit oder
die Wirklichkeit gesprochen wird. Dabei gilt seit alters das Lehr-
gedicht des Eleaten Parmenides als Anfang der Ontologie. Und es
wird seit alters fehlgedeutet. Denn es werden die entsprechenden
Nominalisierungen nicht als titelartige Nennungen der oben ge-
nannten Ausdrucksformen oder Kategorien verstanden, sondern
als Verweise auf eine fiir Menschen angeblich oder wirklich nie voll
erkennbare Welt an sich. Doch damit wird die Form unserer im-
mer auch schon idealisierenden und vom Einzelfall abstrahieren-
den Reflexionen auf logische Formen (Begriffe, Ideen) und auf die

27



Erfiillungen normativer Geltungsbedingungen nicht angemessen
verstanden. Das geschieht schon, indem man Platons Ideenlehre
als Lehre tiber eine transzendente Wirklichkeit statt als Reflexion
auf die Bedeutung von Begriff, Form, Gattung, Art, Ideal und Idee
(auf Griechisch alles »eidos«) fiir explizites Wissen und Wissen-
schaft liest. Bis heute wird dann auch »das Sein« zumeist als Titel
aufgefasst fiir einen sortalen Bereich aller (wirklichen oder dann
auch moglichen) Gegenstidnde (mit wohldefinierter Identitét) oder
von allem Seienden, wie man frither halblateinisch dafiir gesagt
hat. Doch damit wird die Idee einer philosophischen Ontologie
verfehlt. Das sieht im Grunde Aristoteles schon. Denn aus logi-
schen Griinden kann es kein Universum aller Gegenstiande geben,
tiber die wir sinnvoll reden, deren Eigenschaften wir erfragen und
von denen wir irgendwie sagen konnen, dass es sie (wirklich) gibt.
Anders gesagt, ein universe of (all meaningful) discourse gibt es
nicht. Das ist jedenfalls dann klar, wenn wir alle abstrakten Rede-
gegenstinde hinzunehmen. Denn gerade die logische Form (und
Praxis) der Nominalisierung und damit der verbalen Abstraktion
ermoglicht es, beliebige neue (abstrakte) Gegenstandsbereiche zu
konstituieren, die jeden gegebenen sortalen Gegenstandsbereich
tiberschreiten, also jede gegebene Menge von Elementen transzen-
dieren. Um das einzusehen, miisste man also nicht auf Bertrand
Russells Antinomie der naiven Mengenlehre warten.

Es sind die von uns gesetzten Bedingungen und Erfiillungen
von Gleichungen und Relationsaussagen in begrenzten Gegen-
standsbereichen (Hegels >Begriffen<) wie den Zahlen, Lebewesen,
chemischen Stoffen, mittelgroflen Kérperdingen und dann auch
von Bewegungen und Prozessen als Instanziierungen von Formen
im Werden, die bestimmen, woriiber man sinnvoll reden und was
man wissen kann. Nur in (semi-)sortalen und damit immer blof3
lokalen Gegenstandsbereichen G ist zum Beispiel ein Existenz-
quantor der Form »Es gibt ein x in G mit der Eigenschaft E« auf
eine Weise (wohl-)definiert, dass die (seit Gottlob Frege) bekannten
logischen Schlussregeln der Quantoren- oder Priadikatenlogik voll
(oder cum grano salis) gelten, also im Schliefien verwendet werden
koénnen.!

Die Konstitution von (halb-)sortalen Redebereichen bestimmt
damit offenbar zugleich auch, was man sinnvoll als existent oder

28 | Wissen und Wirklichkeit



	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Leander Berger, Jakob Kümmerer und Max Stange: Philosophie und Geschichte als Bildung zum geistigen Leben 
Eine Einführung in das Denken Pirmin Stekeler-Weithofers
	Siglen
	Wissen und Wirklichkeit
	I.	Wirklichkeit als bewertete Möglichkeit
	II.	Wissen und Begriff 
Zum normativen Status ­generischer Sätze
	III.	Die soziale Logik der Anschauung

	Sprache und Sprechhandlung
	IV.	Zur Logik des ›Aber‹ 
Allgemeines Erfahrungswissen in besonderer ­Anwendung auf ­empirische Einzelfälle
	V.	Vom Signal zur Sprache 
Kooperationslogische Grundlagen 
begrifflichen Verstehens
	VI. Dissens und Nachfrage

	Person und Gemeinschaft
	VII.	Zur Logik des »Wir« 
Formen und ­Darstellungen gemeinsamer Praxis
	VIII.	Autorität als Ursprung der Macht von ­Vernunft 
	IX.	Sittlichkeit der Person und das Eigene 
in ­Hegels Logik der Freiheit

	Psychologie der Person
	X.	Wer ist der Herr, wer ist der Knecht? 
Der Kampf zwischen Denken und Handeln als Grundform jedes Selbstbewusstseins 
	XI.	Lebenswelt und Menschenzoo 
Nietzsches Ethik des Überstiegs vom ­Bedürfniswesen zur authentischen Person
	XII. Phänomenologie des Subjekts und Transzendenz der Person 
Holzwege der Kritik an der Rede über 
Seele und Gott

	Religion, Kunst, Liebe
	XIII.	Die Transzendenz der Wahrheit und der 
Gott des allgemeinen Blicks
	XIV.	Der Gottmensch. Gewissen und Freiheit 
als Ideen des Christentums 
	XV.	Kunst im Blickfeld der Philosophie
	XVI.	Amorologisches 
Zur Einheit in der Vielfalt des Begriffes ›Liebe‹

	Anmerkungen
	Register



