
Meiner

Das Wissen 
der Person
Eine Topographie des 
menschlichen Geistes
Pirmin Stekeler-Weithofer





Pirmin Stekeler-Weithofer 
Das Wissen der Person
Eine Topographie des menschlichen Geistes

Herausgegeben von Leander Berger,  
Jakob Kümmerer und Max Stange

Meiner



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliographie ; detaillierte bibliographische 

Daten sind im Internet über ‹http://portal.dnb.de› abrufbar.
ISBN 978-3-7873-4129-0

ISBN eBook 978-3-7873-4130-6

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2022. Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt 
auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen und die 
Einspei cherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, s oweit es 
nicht §§ 53, 54 UrhG ausdrücklich gestatten. Satz: mittelstadt 21, Vogts-
burg-Burkheim. Druck und Bindung: Stückle, Ettenheim. Gedruckt auf 
alterungsbeständigem Werk druck papier, hergestellt aus 100 % chlorfrei 
 gebleichtem Zellstoff.  Printed in Germany.

Gedruckt mit freundlicher Unterstützung 
der Universitätsstiftung Leipzig



INHALT

Philosophie und Geschichte als Bildung zum geistigen Leben 
Eine Einführung in das Denken Pirmin Stekeler-Weithofers . .  .  .  .  	 7

Siglen . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 22

Wissen und Wirklichkeit . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 25

I.	 Wirklichkeit als bewertete Möglichkeit . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 27

II.	 Wissen und Begriff. Zum normativen Status generischer 
Sätze . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 60

III.	 Die soziale Logik der Anschauung  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 87

Sprache und Sprechhandlung  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 117

IV.	 Zur Logik des ›Aber‹. Allgemeines Erfahrungswissen in 
besonderer Anwendung auf empirische Einzelfälle . .  .  .  .  .  .  .  .  	 119

V.	 Vom Signal zur Sprache. Kooperationslogische Grundlagen 
begrifflichen Verstehens . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 149

VI. Dissens und Nachfrage . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 179

Person und Gemeinschaft . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 213

VII.	 Zur Logik des »Wir«. Formen und Darstellungen 
gemeinsamer Praxis  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 215

VIII.	Autorität als Ursprung der Macht von Vernunft . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 235

IX.	 Sittlichkeit der Person und das Eigene in Hegels 
Logik der Freiheit . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 258

Psychologie der Person . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 285

X.	 Wer ist der Herr, wer ist der Knecht? Der Kampf zwischen 
Denken und Handeln als Grundform jedes Selbstbewusstseins	 287



6 | Inhalt

XI.	 Lebenswelt und Menschenzoo. Nietzsches Ethik des  
Überstiegs vom Bedürfniswesen zur authentischen Person . .  	 320

XII.	 Phänomenologie des Subjekts und Transzendenz der Person.  
Holzwege der Kritik an der Rede über Seele und Gott . .  .  .  .  .  	 340

Religion, Kunst, Liebe . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 365

XIII.	Die Transzendenz der Wahrheit und der Gott des  
allgemeinen Blicks . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 367

XIV.	Der Gottmensch. Gewissen und Freiheit als Ideen des 
Christentums  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 398

XV.	 Kunst im Blickfeld der Philosophie . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 424

XVI.	Amorologisches. Zur Einheit in der Vielfalt des Begriffes  
›Liebe‹  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 447

Anmerkungen . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 481

Register . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 517



7

Philosophie und Geschichte als Bildung  
zum geistigen Leben  
Eine Einführung in das Denken Pirmin Stekeler-Weithofers

von Leander Berger, Jakob Kümmerer und Max Stange 

Selbstsicheres Expertentum erkennt man oftmals daran, dass Per-
sonennamen wie allgemeine Begriffe gebraucht werden – so, als 
müsste jedem sofort klar sein, wofür der Name steht. Ob damit 
etwas sinnvoll kurz zusammengefasst oder bloß eine schablonen-
hafte Namenskenntnis abgerufen wird, zeigt sich erst im weiteren 
Gespräch. Womöglich steckt dahinter nur bildungsbürgerliche 
Prätention, die über die Geistesgeschichte so Bescheid zu wis-
sen meint wie über den Weg zum nächsten Bäcker.1 Die Lektüre 
kanonischer Autoren erledigt sich dann von selbst. Man meint, 
die richtigen Schlagworte zu kennen, die mit jedem Namen eine 
festgeschriebene Rolle in den Theaterstücken des Geistes verbin-
den. So meinen viele Leute zu wissen, dass der ›Idealist‹ Hegel als 
Sprachrohr ›der Vernunft‹ prophezeit habe, dass ›die Geschichte‹ 
an ihr Ende gekommen sei. Auch sonst sei er, wie der Deutsche 
Idealismus überhaupt, hinter Kant und dessen ›Kritik‹ zurückge-
fallen. Freilich sprach gerade auch Kant von ›der Vernunft‹ und gilt 
deswegen manchen als überholter ›Bewusstseinsphilosoph‹, wobei 
man heute zu wissen meint, dass das ›Bewusstsein‹ der Psycholo-
gie zu überlassen sei. Die Philosophie habe sich ausschließlich mit 
Sprache zu beschäftigen, vielleicht noch mit deren Verhältnis zu 
den Dingen, wobei man unterstellt, es sei schon klar, was ›Sprache‹ 
ist und was ›Dinge‹ sind. Immerhin scheint hier ein zweites Metier 
der Geistesübung gefunden. Neben die Bewältigung der Geistes-

1  Bis wohin das gehen kann, zeigt der von Henning Ritter berichtete Fall 
des wortgewandten Jacob Taubes, der auf Nachfrage über einen frei erfundenen 
mittelalterlichen Gelehrten zu viel zu berichten wusste. Vgl. Henning Ritter: 
»Der Mann, der zu viel wusste«, F. A. Z., 19. 01. 2008, Bilder und Zeiten, Seite Z1.



8 | Leander Berger, Jakob Kümmerer und Max Stange

geschichte durch bloß historische Bildung ist eine formell argu-
mentierende, sich aber in wesentlichen Punkten auf Intuitionen 
berufende Philosophie getreten, die auf eine konkrete Geschichte 
des Denkens verzichten zu können meint. 

Es ist das doppelte Verdienst Pirmin Stekeler-Weithofers, die 
zentralen Probleme der sprachanalytischen Philosophie ebenso 
ernst zu nehmen wie das Studium nicht nur der Philosophie-, 
sondern überhaupt der Geistesgeschichte. ›Geistesgeschichte‹ be-
zeichnet dabei die fortschreitende Wiederaufnahme, Revision und 
Vertiefung unseres allgemeinsten Wissens um die Formen unserer 
theoretischen und praktischen Welterschließung. Die zu erschlie-
ßende Welt und die Dinge in ihr werden nicht als etwas verstanden, 
das unseren Bezugnahmen schlicht vorgegeben wäre; sondern das, 
was zu dieser Welt gehört, bildet sich wesentlich erst in unserem 
Denken und unserer möglicherweise selbstbewussten, wirklichen 
Tätigkeit. Dabei muss ›die Welt‹ als Raum möglicher Bezugnah-
men zwar vorausgesetzt werden, doch nicht als eine schon in sich 
gegliederte, deren Verhältnisse wir nur noch ›entdecken‹ müssten. 
Eine ›reine‹ Erkenntnistheorie unterschätzt notorisch unsere Betei-
ligung an der sprachlichen und praktischen Hervorbringung der 
Verhältnisse, in denen wir leben. 

Die philosophische Reflexion auf die Formen unseres Wissens, 
auf den Gebrauch von titelartigen – das heißt: Themen anzeigen-
den – Worten wie Vernunft, Freiheit, Natur oder Geist, ist ein zen-
traler Gegenstand einer Topographie des menschlichen Geistes, die 
beansprucht, ein überblicksartiges Verständnis der menschlichen 
Lebensform überhaupt zu entwickeln. In ihr müssen die institutio
nellen Formen einer Praxis der Freiheit in Sittlichkeit und Recht 
ebenso begrifflich expliziert werden wie die Gehalte der nicht rein 
begriffsförmigen Vergegenwärtigungen der condition humaine in 
Kunst und Religion. Die condition humaine – eben der Geist – ist 
die allgemeine Bedingung eines menschlichen Lebens, in dem 
nicht nur das kleine ›wir‹ einer gegenwärtigen und lokalen Koope-
rations- oder Sittengemeinschaft, sondern das große ›Wir‹ der ge-
meinsamen Menschheit als einer immer möglichen Gemeinschaft 
von Personen ins Zentrum der Aufmerksamkeit gestellt wird. Jeder 
Mensch ist – als Person und selbstbewusst tätiges Wesen – bereits 
Mitglied in dieser universellen und überzeitlichen Gemeinschaft, 



Einführung: Philosophie und Geschichte als Bildung zum geistigen Leben | 9

ohne dass er dafür eine Art Aufnahmeprüfung absolvieren oder 
einen Mitgliedsausweis vorzeigen müsste. Jeder Anspruch auf 
Wahrheit und Wissen, oder auf die Hervorbringung von Gutem 
und Schönem, ist nicht nur an irgendeine lokale Gruppe, sondern 
an die umfassende Gemeinschaft des Geistes adressiert. Eine kul-
turspezifische Tradition mag sich dieser Universalität geistiger 
Gemeinschaft zwar nicht bewusst sein, trägt sie aber – als still-
schweigende Anerkennung und Weitergabe gemeinsamer Institu-
tionen – doch schon in sich bzw. setzt sie voraus. 

In Auseinandersetzung mit dem Begriff des Geistes wird nicht 
nur ein allzu einseitiger Kulturrelativismus konterkariert, sondern 
auch an eine Antwort auf die gerade in der Nachfolge einer natura-
listisch inspirierten ›Aufklärung‹ bis heute virulente Frage, worin 
sich eigentlich der Mensch vom Tier unterscheidet, erinnert.2 Denn 
›der Geist‹ ist kein Gespenst, weder ›in uns‹ (etwa als Gehirn) noch 
›außer uns‹ (in der Welt oder einer Über- bzw. Hinterwelt). Wenn 
vom ›Geist‹ die Rede ist, kann es sinnvollerweise gerade nicht da-
rum gehen, ihn zu naturalisieren, ihn zu verdinglichen und in spe-
zifischen Gehirnarealen lokalisieren zu wollen. Denn der Begriff 
»Geist« verweist üblicherweise gerade auf das, was vom bloß Natür-
lichen verschieden ist, indem es sich darüber erhebt und dadurch 
von ihm unterscheidet. Der Geist sitzt nicht im Kopf eines Einzel-
nen, sondern ›zwischen den Köpfen‹.3 Seine Bewegungen vollziehen 
sich aber fraglos in der Zeit, und zwar genauer in der gemeinsamen 
Geschichte. Geistesgeschichte ereignet sich, so lässt sich mit Hölder-
lin sagen, »seit ein Gespräch wir sind« – und setzt sich fort, solange 
wir es bleiben. Doch das gesprächsweise Fortschreiten des Geistes 
impliziert zugleich, dass die Gedanken ›monografisch‹ abgefasst 
und fixiert werden müssen, um ihnen eine zeitübergreifende Gestalt 
zu geben, die einmal gefasste Einsichten auch über Jahrhunderte 
frisch zu halten vermag. Daher ist Philosophie nicht nur Gespräch, 

2  Die lapidare Beantwortung dieser Frage verdanken wir Hegel: »Wenn es 
aber richtig ist (und es wird wohl richtig sein), daß der Mensch durchs Den-
ken sich vom Tiere unterscheidet, so ist alles Menschliche dadurch und allein 
dadurch menschlich, daß es durch das Denken bewirkt wird.« (E § 2)

3  Vgl. Pirmin Stekeler-Weithofer: Denken. Wege und Abwege in der Philo­
sophie des Geistes, Tübingen 2012, 83  ff. 



10 | Leander Berger, Jakob Kümmerer und Max Stange

sondern immer auch Auseinandersetzung mit dem geschriebenen 
Wort. Dieses richtig zu lesen und zu verstehen, ist allerdings nicht 
weniger anspruchsvoll als der rechte Gebrauch einer Landkarte. 

Topographien und Landkarten bieten immer nur eine grobe, 
allgemeine Orientierung der in ihnen jeweils abgebildeten Land-
schaft. Eine topographische Übersicht will auch der vorliegende 
Band entwickeln; ob es gelingt, liegt auch am freien Mitdenken der 
Leserschaft. Das mag diejenigen enttäuschen, die ein philosophi-
sches Buch zur Hand nehmen, weil sie sich Leitlinien für die eigene 
Lebensführung erhoffen oder unmittelbar befolgbare Anweisun-
gen, wie zu denken sei. 

Die hier vorliegenden Aufsätze bewegen sich fast durchgängig 
auf einem zwar allgemeinen, aber gerade nicht rein abstrakten Ni-
veau. Denn rein abstrakt sind nur die schematischen Anwendun-
gen von Wissen, die sich die Unterscheidung zwischen der Ebene 
des Allgemeinen und der besonderen Anwendung durch uns als 
Einzelne im jeweils besonderen Einzelfall nicht bewusst machen 
und daher entweder höchst konventionell oder ganz idiosynkra-
tisch ausfallen. 

»Wer denkt abstrakt?« lautet die Frage, die Hegel in seinem 
gleichnamigen Essay stellt. Dass Stekeler-Weithofer diesen Text 
gerne empfiehlt, liegt sowohl an dessen knapper, ironischer und 
damit das Denken fordernden Form als auch daran, dass die Me-
thodik des Philosophierens in diesem Text dramaturgisch gekonnt 
in Szene gesetzt wird. Es geht um die schonungslose Aufdeckung 
von impliziten Vorannahmen des eigenen Sprechens bzw. um die 
Klärung dessen, was die Begriffe, die wir gemeinsam gebrauchen 
und die unserem gemeinsamen Weltbezug normierend zugrunde 
liegen (»vernünftig«, »wirklich«, »richtig«, »gut« etc.), sinnvoller-
weise bedeuten.

Wer denkt nun aber abstrakt? Niemand will und würde von sich 
behaupten, abstrakt zu denken, erst recht nicht in Gesellschaft: 
»Was Denken, was abstrakt ist – daß dies jeder Anwesende wisse, 
wird in guter Gesellschaft vorausgesetzt, und in solcher befinden 
wir uns. Die Frage ist allein danach, wer es sei, der abstrakt denke.«4 

4  G. W. F. Hegel: Wer denkt abstrakt?, in: ders.: Jenaer Schriften (Werkaus­
gabe Bd. 2), Frankfurt 1979, S. 575–581, hier S. 576. 



Einführung: Philosophie und Geschichte als Bildung zum geistigen Leben | 11

Im abstrakten Denken liegt die Gefahr, den jeweiligen Gegenstand 
des Denkens unter einen einzigen Aspekt seines Daseins zu subsu-
mieren, ihn zu verkürzen. So etwa in Hegels Beispiel, den Mörder 
nur als »Mörder« zu sehen »und durch diese einfache Qualität alles 
übrige menschliche Wesen an ihm zu vertilgen«5, ihn nicht länger 
als besondere Person mit einer besonderen Geschichte, einem be-
stimmten Elternhaus etc. zu verstehen, aber auch die allgemeine 
Persönlichkeit von ihm abzuschneiden, kurz: seine Würde mit 
Füßen zu treten, indem man ihn wie ein gefährliches Tier behandelt. 

Freilich ist die Allgemeinheit, die unserem Denken zugrunde 
liegt, immer ambivalent. Einerseits kann sie in schematisches, eben 
abstraktes Denken umschlagen und bildet dadurch die Grund-
lage von Ressentiments und Vorurteilen. Andererseits kommen 
wir nicht umhin, auf Allgemeines zu rekurrieren. Unsere Bezug-
nahme auf die Welt und die Dinge in ihr bewegt sich notwendig in 
einem allgemeinen Rahmen, insofern jede, nicht nur präsentisch 
zeigende, sondern sprachlich vermittelte Bezugnahme auf einen 
Gegenstand durch die von Aristoteles analysierte Form vermittelt 
ist, dass wir stets »Etwas als etwas« (ti kata tinos) erkennen. In 
sprachlich verfassten Bezugnahmen wird Einzelnes als ein auf all­
gemeine Weise Bestimmtes und insofern als besonderes Exemplar 
identifiziert, das die begrifflichen Bedingungen, durch die festge-
legt wird, was es z. B. bedeutet, eine Katze zu sein, hinreichend gut 
erfüllt. Unser Wissen über die Welt ist grundsätzlich generisch, 
d. h. es gilt ›nur‹ ceteris paribus, prima facie, Pi mal Daumen oder, 
wie wir auch sagen, für gewöhnlich, im Allgemeinen, wenn nichts 
dazwischenkommt oder auch an sich. So reden wir, wenn wir zum 
Ausdruck bringen wollen, dass wir auch mit Ausnahmen rechnen 
sollten, wobei einige wahrscheinlicher sind als andere. 

Das Einspruch erhebende Wörtchen »aber«, dem Stekeler-Weit-
hofer eine eigene »Logik des Aber« widmet, gehört daher ebenso 
wesentlich zur Form unseres Wissens. Auch dieses »Aber« ist am-
bivalent. Einerseits beschreibt es, dass bloße Zufälle oder Ausnah-
men robustes Wissen nicht in einem relevanten Ausmaß tangieren. 
Ein Storch, der in Europa überwintert, bleibt ein Storch – obwohl 
wir wissen, dass Störche an sich in Afrika überwintern – ebenso 

5  Ebd., S. 578.



12 | Leander Berger, Jakob Kümmerer und Max Stange

bleibt eine dreibeinige Katze eine Katze. Der Satz: »Eine dreibei-
nige Katze ist keine Katze« hat schlicht keinen Sinn. Unser Wissen 
artikuliert zunächst immer bloß grobe Orientierungen über die 
Welt. Es beansprucht nie, eine erschöpfende Beschreibung aller 
möglichen Ausnahmen und Einzelfälle zu leisten. Dasselbe gilt für 
alle handlungsnormierenden und -anleitenden Formen und Re-
geln, für Packungsbeilagen genauso wie für ärztliche (aber nicht 
unbedingt für amtliche) Verordnungen. Andererseits verweist der 
Einspruch des »Aber« auch auf die Notwendigkeit, die Einzelheiten 
einer besonderen Situation angemessen zu berücksichtigen, und 
damit auf die schwierige Frage, in welchen Fällen eine Anpassung 
unseres Wissens not-wendig ist, d. h. eine »reale Not«, die in der 
Unangemessenheit unseres Wissens gegenüber der Wirklichkeit 
besteht, durch verbessernden Eingriff abgewendet werden muss. 
Diese Frage betrifft die reale gemeinsame Arbeit am Begriff. 

Auch auf einer Landkarte finden wir nicht jeden Baum einge-
zeichnet – wer dennoch gegen einen läuft, weil er aus Angst, falsch 
zu gehen, nur auf die Karte und nicht auf die von dieser bloß grob 
schematisierte wirkliche Landschaft schaut, denkt abstrakt, denkt 
also im eigentlichen Sinne gar nicht, insofern er nicht eigenständig 
und selbstbewusst, d. h. im Bewusstsein der eigenen Situiertheit in 
konkreten Kontexten, mitdenkt. In der Spannung zwischen allge-
meinem Wissen und den Normen tradierter Sittlichkeit einerseits, 
den besonderen Umständen jedes Einzelfalls oder den Ansprüchen 
individueller Personen andererseits vollzieht sich nach Stekeler-
Weithofer die Bewegung des Denkens als Bemühung, Widersprü-
che zwischen für sich genommen abstrakten Extremen zu vermit-
teln und dabei das in ihnen liegende Wahre festzuhalten. 

Diese erste Annäherung lässt schon deutlich werden, dass Steke-
ler-Weithofer sich nicht damit begnügt, nur Beiträge zu Fachdebat-
ten oder philosophiegeschichtliche Studien zu verfassen, sondern 
eine umfassende Rekonstruktion der im Laufe einer langen Ge-
schichte des Geistes geformten und weiter getragenen Einsichten in 
die Beschaffenheit unseres gemeinsamen Wissens leistet – gerade 
auch in seiner Auseinandersetzung mit dem Werk Hegels. Denn 
anders als etwa Rüdiger Bubner meinte,6 lässt sich sein Beitrag 

6  Rüdiger Bubner: Vollendung oder Aufhebung der Metaphysik in Hegels 



Einführung: Philosophie und Geschichte als Bildung zum geistigen Leben | 13

zum philosophischen Gespräch keineswegs auf den Ansatz zu ei-
ner ›Analytischen‹ Hegelinterpretation reduzieren, in der neueste 
philosophische Ansichten auf einen alten Text zurückprojiziert 
werden.7 Auch geht es nicht bloß darum, Hegels ›Anschlussfähig-
keit‹ für zeitgenössische Debatten zu beweisen. Passender scheint 
es zu sagen, bei Stekeler-Weithofer werde die ganze Philosophiege-
schichte neu gelesen und nicht selten auch gegen den Strich gebürs-
tet. Es werden Bücherstapel umgeschichtet, Bibliotheken ausge-
räumt und neu sortiert. Dies geschieht nicht willkürlich, sondern 
anlässlich eines begründeten Unbehagens oder sogar Misstrauens 
gegenüber den allzu verfestigten Verhältnissen in den üblichen 
Schulmeinungen. 

Es geht bei Stekeler-Weithofer also nicht nur um Hegels Werk 
als historische Erscheinung, um ›seine‹ Philosophie oder gar ver-
meintlich wahren Intentionen. Der Anspruch lautet vielmehr, 
sich nicht immer mit den etablierten Vorannahmen über die Ge-
schichte des philosophischen Denkens zufrieden zu geben, son-
dern ein zeitübergreifendes philosophisches Projekt selbstdenkend 
aufzunehmen und fortzuführen. Dieses philosophische Projekt ist 
die durchaus gemeinsam mit den Sachwissenschaften betriebene 
Unternehmung, unserem Leben in der wirklichen Welt eine all-
gemeine Orientierung zu geben, jedoch so, dass der bestehende 
Kanon nicht einfach kopiert wird. Während dabei die Sachwis-
senschaften gebietsspezifisch immer feinere Landkarten zeichnen, 
fragt die Philosophie unablässig nach dem Zustandekommen und 
dem allgemeinen Orientierungswert dieser Karten selbst, nach der 

Wissenschaft der Logik, in: ders.: Innovationen des Idealismus, Göttingen 1995, 
S. 53–71, vgl. 62  f.

7  Herbert Schnädelbach etwa hat Stekeler-Weithofer und Robert Bran-
dom vorgeworfen, sie betrieben Philosophiegeschichte als bebop history und 
Regietheater (vgl. Information Philosophie 5 (2000), S. 70–78), was Stekeler-
Weithofer in seinem Buch Philosophiegeschichte (Berlin 2006, S. 61) ironisch 
aufgreift: »Jede Geschichte der Entwicklung von Ideen oder von Begriffen, 
also auch jede diachrone Analyse und Explikation der Inhalte von Texten 
oder der Bedeutung von Sätzen und Wörtern, ist damit aus methodischen 
Gründen als eine Art Regietheater aufzufassen. Wir führen jeweils ein altes 
Drehbuch neu auf.«



14 | Leander Berger, Jakob Kümmerer und Max Stange

Natur des Wissens und der in ihm begriffenen Welt, in der wir 
leben. 

Nach Einschätzung Stekeler-Weithofers birgt Hegels Werk in 
dieser Hinsicht bedeutsame, vielleicht noch immer unübertroffene 
und kaum vollumfänglich begriffene Einsichten, die es zu erinnern 
und neu zu durchdenken gilt. Die in die Tiefen des Textes hinab
steigende, dabei aber nie das Ganze aus dem Blick verlierende 
Lektüre und Kommentierung des Hegelschen Werks ist daher ein 
wesentliches Anliegen von Stekeler-Weithofers philosophischem 
Denken, wobei es, wie gesagt, keineswegs bloß um historisch-phi-
lologische Revisionen üblicher Meinungen geht. 

Eine inhaltlich anspruchsvolle Interpretation ist überhaupt nur 
dadurch möglich, dass sie die eigenständige Auseinandersetzung 
mit Problemen und Fragestellungen voraussetzt, die auch unab­
hängig von Hegel benannt und artikuliert werden können. Der 
wissenserweiternde Mehrwert der Hegellektüre kann daher gar 
nicht allein darin bestehen, nur auf den überraschenden Umstand 
hinzuweisen, dass sich bei genauer Lektüre die relevanten Fragen 
gegenwärtiger Philosophie auch bei Hegel nachweisen lassen. Viel-
mehr ist angesichts einer solchen Entdeckung zu vermuten, dass 
sich aus der geduldigen Relektüre dieses Philosophen auch neue 
Perspektiven und vielleicht sogar Antworten gewinnen lassen, die 
sich von den gegenwärtig gewohnten Ansichten und schon in Um-
lauf befindlichen Antwortmöglichkeiten unterscheiden. 

Gerade deshalb sollten die Kommentare zu Hegels Werken nicht 
nur für sich, sondern im Zusammenhang mit der Diskussion all­
gemeiner philosophischer Fragestellungen betrachtet werden, wie 
sie von Stekeler-Weithofer in zahlreichen anderen Publikationen 
und vor allem Aufsätzen betrieben wird. Dass dabei regelmäßig 
unkonventionelle Nachbarschaften erzeugt werden, kann als Zeug-
nis seines an Quine oder womöglich gar Rabbi Meir angelehnten 
Prinzips hermeneutischer charity gesehen werden. Insofern es in 
der Philosophie nicht um Namen, sondern um Positionen und ge-
meinsame Gedankenlinien geht, wird etwa Platon – mit Paul Na-
torp – zum Vordenker der Transzendentalphilosophie Immanuel 
Kants, Heinrich Heine zu dem einzigen, der Hegels Gedanken (für 
lange Zeit) wirklich verstanden habe – und Martin Heidegger zu 
dessen unwissentlichem Kopisten.



Einführung: Philosophie und Geschichte als Bildung zum geistigen Leben | 15

Stekeler-Weithofers dialogische Kommentare suchen einen 
freien, vom bloß paraphrasierenden Zugriff auf den Wortlaut des 
Urtextes sich lösenden Umgang mit Hegels philosophischem Werk, 
um die darin erbrachte Denkleistung in vielleicht eigensinniger, 
aber erkenntnisträchtiger Weise nachzuvollziehen und zu überset-
zen. Als eigensinnig mag diese Herangehensweise erstens deshalb 
erscheinen, weil sie ›den wirklichen Hegel‹ mit Vehemenz von der 
Rolle unterscheidet, die ihm in den immer wieder aufgeführten 
Dramen der Philosophiegeschichte zugeteilt wird. Zweitens er-
hebt sich dieser Kommentar über den Wortlaut von Hegels Text, 
der von ›konservativen‹ Exegeten hochgeschätzt und geradezu 
für heilig, das heißt: unantastbar gehalten wird. Nach dieser, dem 
Buchstaben allzu treu verbundenen Auffassung gilt der Text für 
die einzig wahre Repräsentation seines Inhalts. Dagegen behauptet 
Stekeler-Weithofer mit Nachdruck, dass Inhalte nur über Varian-
ten der Übersetzung und Kommentierung zugänglich und expli-
zit werden. Nur so gibt es Inhalte, nur so lebt Geist, nur so sagen 
Texte etwas. Leicht wird man hier einen geistesgeschichtlich tief 
verankerten Zug wiedererkennen (vgl. 2. Kor. 3,6), der keineswegs 
auf einen Bruch mit der Vergangenheit zielt, sondern auf den fort-
währenden und kritischen Erhalt dessen, was in den vergangenen 
Zeiten bereits gewusst wurde und deshalb auch heute nicht verges-
sen werden sollte. 

Doch was soll es überhaupt heißen, dass jemals etwas gewusst 
wurde? Wer auswendig gelernte Lehrsätze oder Gedichte einwand-
frei wiedergeben kann, der muss noch längst nicht begriffen haben, 
worum es darin geht. So ging es schon dem ›ersten‹ Wissenschaftler 
Platon und dann auch dem griechisch gebildeten Gemeindelehrer 
Paulus darum, die Leute für die Frage nach dem eigentlichen Inhalt, 
den guten Sinn und die Notwendigkeit einer kontextabhängigen 
Auslegung und frei urteilenden Anwendung allgemeiner Formeln 
und Lehrsätze zu sensibilisieren – und damit der Gefahr eines nur 
selbstgerechten, aber eben noch nicht selbstbewussten Lebens und 
Handelns in der gemeinsamen Wirklichkeit vorzubeugen. Das gilt 
zunächst für jegliches feststehende Wissen. Das Besondere des phi­
losophischen Wissens liegt nun darin, dass es explizit dieses span-
nungsreiche Verhältnis von allgemeinem, symbolisch fixiertem 
Wissen und besonderen Situationen des einzelnen Lebensvollzugs 



16 | Leander Berger, Jakob Kümmerer und Max Stange

artikuliert, wie sich auch am Beispiel der ihrem Anspruch nach 
inhaltsadäquaten Auslegung philosophischer Texte zeigt.

Die Schwierigkeit auch von Stekeler-Weithofers Hegel-Kom-
mentaren besteht nämlich darin, dass die zunächst nur als möglich 
vorgestellte Inhaltsgleichheit von Urtext und Kommentar durch 
die Leser selbst urteilend erkannt werden muss, weil sich eine sol-
che Übereinstimmung niemals durch einen bloßen Textvergleich 
feststellen oder gar beweisen lässt. Die Leserschaft sieht sich durch 
die Zumutung eines interpretierenden Kommentars dazu genötigt, 
nicht nur zu nicken oder mit dem Kopf zu schütteln, sondern selbst 
zu erklären, worin sie Urtext und Auslegung als übereinstimmend 
erkennt oder auch als nicht übereinstimmend. Jeder Widerspruch 
ist eigenständig zu artikulieren und zu begründen, und zwar, wie 
Stekeler-Weithofer nicht müde wird hervorzuheben, nach Art 
eines konstruktiven Misstrauensvotums durch einen möglicher-
weise weiterführenden Gegenvorschlag. Der bloße Hinweis auf 
eine nur äußerliche Verschiedenheit zweier Texte kann hier nur 
in seltenen Fällen genügen. Im Streit um das richtige Verständnis 
eines philosophischen Textes kann daher nie rein textimmanent 
verfahren werden, sondern es ist stets auf ein schon gesetztes und 
womöglich auch mit dem interpretierten Autor geteiltes Wissen 
Rücksicht zu nehmen. 

Dabei wird eine die Zeit überdauernde Gemeinschaft des Wis-
sens und der darin bereits begriffenen und weiter zu erkennenden 
Welt, anders gesagt: eine Gemeinschaft des Geistes, vorausgesetzt. 
Philosophische Texte, nicht nur die Hegels, verstehen sich weder 
von selbst noch lassen sie sich innerhalb einer reinen Philosophie-
geschichte erklären, sondern sie reflektieren ein mit Bewusstsein 
geführtes und von einem umfangreichen Wissen getragenes Le-
ben, das sich in einigen zeitbedingten Besonderheiten von unse­
rem Leben unterscheiden mag, aber in den wesentlichen Zügen 
(vielleicht) doch mit ihm übereinstimmt. Die triftige Bezugnahme 
auf unser Leben, unser Wissen und unsere geistige Lebenswelt leis-
tet daher nicht nur einen kaum zu unterschätzenden Beitrag zum 
richtigen Verständnis der philosophischen Überlieferung, sondern 
bedeutet immer auch Aufnahme und Fortführung einer besonde-
ren Tätigkeit, des Philosophierens, das nichts anderes ist als die 
fortlaufende Selbstbewusstwerdung, Artikulation und einübende 



Einführung: Philosophie und Geschichte als Bildung zum geistigen Leben | 17

Teilnahme an einer Gemeinschaft des wissenden, d. h. des geistigen 
Lebens. 

Die Gemeinschaft des Geistes besteht in der anhaltenden, vor-
zugsweise sprachlichen Verständigung über die gemeinsame Welt, 
in der jeder Einzelne von uns im Verbund mit anderen ein selbst-
bestimmtes Leben führen können soll. Diese besondere Form eines 
über sich selbst und die wirkliche Welt fortlaufend sich verstän-
digenden Lebens ist die Lebensform der Person, die im philoso-
phischen Denken immer wieder, aber auch immer wieder anders 
und vielleicht nie hinreichend gut artikuliert wird. Die Philoso­
phiegeschichte, als Teilgebiet einer wissenschaftlichen Philosophie, 
ist daher nichts anderes als die ständige Wiedererinnerung und 
selbstdenkende Vertiefung des Wissens um diesen Gesamtzusam-
menhang des geistigen Lebens. Dass es so ist, kann, wie gesagt, nur 
durch eigene Auseinandersetzung mit der Tradition gezeigt werden. 

Dieses philosophische Projekt einer traditionsgebundenen Er-
gründung des geistigen Lebens verfolgt Stekeler-Weithofer in sei-
nen nicht allein mit Hegel, sondern auch mit seinen Lesern dialo-
gisch korrespondierenden Kommentaren, in denen ein Gespräch 
vertieft wird, das wir zwar auch ohne Bezug auf Hegel führen 
könnten, dass dann aber sicherlich um einige bedeutende Einsich-
ten und Gedanken ärmer wäre. Es wird in den Beiträgen dieses 
Bandes daher immer wieder auch um Hegel gehen, wenngleich sie 
stärker sach- und problemorientiert ausgerichtet sind als ein an 
Hegels eigene Text- und Gedankenführung gebundener Kommen-
tar es leisten kann. Die Leitidee dieses Bandes ist deshalb keine phi-
losophiehistorische, sondern die im Titel angezeigte Verbindung 
von Wissen und Person. 

Die Entscheidung, das »Wissen der Person« als thematischen Mit-
telpunkt zu setzen, um den die Kapitel dieses Buches gruppiert 
werden können, wollen wir noch kurz erläutern. Klassischerweise 
markiert der Begriff der Person die Differenz zwischen dem Men-
schen als einem selbstbewusst handelnden und insofern auch zu-
rechnungs- und rechenschaftsfähigen Subjekt einerseits, bloß tieri-
schen Subjekten oder unbelebten Dingen andererseits. Der Begriff 
der Person verweist demnach auf bestimmte Kompetenzen, die als 
spezifisch menschlich gelten können sollen. Diese Kompetenzen 



18 | Leander Berger, Jakob Kümmerer und Max Stange

sind, so eine zentrale Einsicht Stekeler-Weithofers, im Wesentli-
chen als erfolgreich angeeignete Haltungen und Handlungsformen 
zu begreifen, in deren tätiger Aktualisierung wir uns überhaupt 
erst als personale Subjekte zeigen, eben im Unterschied zu den bloß 
durch je gegenwärtige Lust- und Unlustempfindungen und unmit-
telbare Perzeptionen gesteuerten Verhaltensweisen empfindungs-
fähiger (animalischer) Subjekte.8 Ein angemessenes Verständnis 
der konstitutiven Rolle dieser Haltungen und Handlungsformen, 
die in ihren Grundbestimmungen zumeist schon in einer mit an-
deren geteilten sozialen Praxisform vorhanden sind, ist keines-
wegs trivial – obwohl zahlreiche Autoren meinen, die Existenz voll 
handlungs- und urteilsfähiger Subjekte ohne Weiteres vorausset-
zen zu können. 

Im Unterschied dazu beabsichtigt der vorliegende Band, das 
Wissen der Person, das immer auch ein Wissen um die konstitu-
tiven Bedingungen sein muss, die es uns ermöglichen, überhaupt 
als Personen zu handeln und zu urteilen, in seinen Grundzügen 
explizit zu machen. Eine solche Explikation muss in der Sphäre 
beginnen, die Hegel »Sittlichkeit« nennt: Dieser Titel bezeichnet 
zunächst nichts anderes als eine in der Bildung der Einzelperson 
schon vorausgesetzte und zunächst ›still‹ anerkannte gemein-
schaftliche Lebensweise, die an einem bestimmten Ort gewohn­
heitsmäßig befolgt wird. Zu denken und im eigentlichen Sinne 
eigenverantwortlich zu handeln, lernen wir zunächst anhand vor-
gegebener Normen des Richtigen und Guten, die uns in der Familie 
oder gemeindeartigen Sozialisationsinstanzen vermittelt werden. 
Anders gesagt: Insofern ich urteilende und kompetent handelnde 
Person bin, steht mein Urteilen und Handeln immer schon in der 
Sphäre gemeinsamen Wissens um allgemein bekannte und mehr 
oder weniger gut befolgte Handlungsschemata. 

8  Andererseits sollte, wie Stekeler-Weithofer immer wieder bemerkt, der 
Begriff der Person nicht auf diesen »Kompetenzsinn« reduziert werden. Denn 
es ist keineswegs so, dass nur solche Subjekte im emphatischen Sinne mensch-
lich genannt und als Menschen behandelt werden sollten, die bestimmte Nor-
men des Denkens und Handelns angemessen erfüllen (können). Personale 
Würde steht jedem Menschen qua seiner Zugehörigkeit zur menschlichen 
Gattung zu, wie auch Robert Spaemann bemerkt, in: Personen. Versuche über 
den Unterschied zwischen ›etwas‹ und ›jemand‹, Stuttgart 1996. 



Einführung: Philosophie und Geschichte als Bildung zum geistigen Leben | 19

Die Entwicklung dieser Handlungsschemata und die Kontrolle 
ihres zuverlässigen Gelingens sind nie das Werk eines Einzelnen, 
nicht einmal im Falle genialer Erfinder, die stets »als Zwerge auf 
den Schultern der Riesen der Vergangenheit stehen«, wie die be-
rühmte Metapher Bernhard von Chartres’ das Verhältnis von Tra-
dition und Gegenwart charakterisiert. Die bewusste Kontrolle per-
sonaler Haltungen oder des Gelingens von Handlungen hat daher 
immer die Form des Mit-Wissens des Einzelnen um das, was wir 
schon wissen und können. 

Diese starke Betonung der präsuppositionalen Bedeutung tra-
dierter Formen des gemeinsamen Lebens mag auf den ersten Blick 
befremden. Denn wir sind es geradezu gewohnt, Traditionsbe-
stände in toto für revisionsbedürftig zu halten. In der aufgeklärten 
Moderne soll keine bloß historisch gesetzte und daher immer auch 
veränderbare Form menschlichen Zusammenlebens vor der letz-
ten Instanz der kritischen Vernunft des autonomen Subjekts als 
unantastbare Voraussetzung gelten. Richtig an dieser Überlegung 
ist, dass die Formen des Ethos prinzipiell revisionsoffen sind. Mit 
einem überlieferten Worte Hegels könnte man es gar als die »Natur 
des Geistes« bezeichnen, »das vorhandene Leben zu seinem Ob-
jekte« zu machen und »der unendliche Trieb der Tätigkeit [zu sein], 
dasselbe zu verändern«.9 Diese verändernde Tätigkeit kann sich je-
doch, wie man weiß, auf verschiedenste und geradezu gegenläufige 
Weisen manifestieren: Verbesserungen sind genauso möglich wie 
der flagrante Zivilisationsbruch oder das Absägen des Astes, auf 
dem man sitzt. 

Hier scheint uns gegen eine allzu selbstsichere Begeisterung 
für ein »Selbstdenken«, dessen dialektische Ambivalenz aufgrund 
der Abhängigkeit gerade der eigenen Intuitionen, Meinungen 
und Gefühle von bloß angelernten Konventionen oft noch nicht 
hinreichend bedacht wird, eine Verschiebung der Perspektive an-
gemessen. Denn es ist gerade die gebildete Person, die durch den 
souveränen Umgang mit explizit begriffenen Formen des Denkens 
und Handelns dazu befähigt wird, als autonom urteilende an der 

9  G. W. F. Hegel: Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte (Werk­
ausgabe Bd. 12), Frankfurt a. M. 2017, S. 255.



20 | Leander Berger, Jakob Kümmerer und Max Stange

guten Entwicklung gemeinsamer Praxis- und Urteilsformen zu 
partizipieren. 

Das Wissen der Person, als genitivus subiectivus verstanden, 
zeigt sich hier immer auch als Wissen um die Abhängigkeit der 
eigenen Vermögen von der mit anderen geteilten Praxis. Das 
Selberdenken zeigt sich in jedem Denkvollzug. Erst in expliziter 
Reflexion schafft sich die gebildete Person die Voraussetzungen, 
um einerseits nicht lediglich Vorgegebenes bewusstlos ausagieren 
oder nachbeten zu müssen und andererseits nicht ihre subjektive 
Perspektive im Furor gegen die immer potenziell auch als vorge-
gebene und einschränkende gegenübertretenden Traditionen un
reflektiert zu verabsolutieren. 

Ein gelingendes personales Leben, in dem wir im Wesentlichen 
so handeln wollen, dass wir allgemeine gute Urteile über unser 
Handeln und unsere Haltungen wahr machen, ist nur vor dem 
Hintergrund dieser Anerkennung unserer prinzipiellen Abhängig-
keit von der Bewertung unseres Handelns in einem mit anderen 
geteilten sozialen Raum möglich. Als exemplarischer Vertreter die-
ser Einsicht firmiert in Stekeler-Weithofers Werk an verschiedenen 
Stellen der jeder selbstherrlichen Gewalt entsagende Kritiker eines 
irrenden Gemeinwesens Sokrates. Durch sein Verhalten im gegen 
ihn angestrengten Prozess hinterließ er – der, um die Glaubwür-
digkeit seiner Rolle als Erzieher zu bekräftigen, den Schierlings
becher der Möglichkeit der Flucht vorzog und damit das Urteil der 
Gemeinschaft, der er sich angehörig wusste, trotz allem Dissens 
insgesamt anerkannte – der Nachwelt das Zeugnis einer tatsächlich 
revolutionären Haltung einer gebildeten Person gegen den konsen-
suellen Irrtum seiner Athener Mitbürger.

Dieses Buch hätte nicht entstehen können ohne die vielfältige Hilfe 
und Unterstützung, die wir drei Herausgeber von verschiedenen 
Seiten erfahren durften. So möchten wir zunächst der Leipziger 
Universitätsstiftung unseren herzlichen Dank aussprechen, die 
durch ihre großzügige Bezuschussung der anfallenden Druckkos-
ten das Erscheinen dieses Buches materiell ermöglicht hat. Nicht 
weniger dankbar sind wir dem Verlag Felix Meiner für den uns 
entgegengebrachten Vertrauensvorschuss und die Aufnahme des 
Buches in die Blaue Reihe. Insbesondere danken wir dabei auch 



Einführung: Philosophie und Geschichte als Bildung zum geistigen Leben | 21

Marcel Simon-Gadhof für seine Aufgeschlossenheit und interes-
sierte Anteilnahme an dieser Publikation sowie für seine nicht en-
den wollende Geduld. Sehr zu schätzen wissen wir darüber hinaus, 
dass sich Andrea Kern und Jonas Held die Zeit genommen haben, 
das reifende Konzept dieses Buches mit uns zu besprechen. Wir 
sind froh und dankbar für ihre Anregungen und den ermuntern-
den Zuspruch. Auch Andrea Busch vom Institut für Philosophie 
der Universität Leipzig möchten wir danken für Ihre unverzicht-
bare Hilfe in administrativen Angelegenheiten. 

Last but not least danken wir Pirmin Stekeler-Weithofer, der 
uns während unseres Studiums an der Universität Leipzig durch 
zahlreiche Vorlesungen, Seminare und Gespräche nachhaltig ge-
prägt hat. Das Buch ist ein Versuch, anhand repräsentativer Auf-
sätze die Grund- und Leitlinien seines Denkens in einer systemati-
schen Ordnung vorzustellen. Wie Wolfram Gobsch und Jonas Held 
jüngst hervorgehoben haben, geht es bei Pirmin Stekeler-Weithofer 
um »Orientierung durch Kritik«10 im unermüdlichen Hinterfragen 
bereits etablierter Landkarten des Denkens und Handelns, deren 
Grundzüge um den Zentralbegriff der Person geordnet werden 
können. Dem Wissen der Person entspricht am Ende eine Mi-
schung von Können und Haltung, wie sie in den abschließenden 
Beiträgen dieses Bandes als Gewissen, Vertrauen und Liebe auf den 
Begriff gebracht wird. 

Basel, Leipzig und München im Juli 2022

10  Wolfram Gobsch & Jonas Held: Einleitung. In: dies. (Hg.): Orientierung 
durch Kritik. Essays zum philosophischen Werk Pirmin Stekeler-Weithofers, 
Hamburg 2021, S. 7–16.



22 | Siglen

Siglen

Kant, Immanuel

MdS	 Die Metaphysik der Sitten, in: AA VI = Gesammelte Schrif-
ten »Akademieausgabe« Band VI: Die Religion innerhalb 
der Grenzen der blossen Vernunft, Die Metaphysik der 
Sitten, hrsg. von der Königlich Preußischen Akademie der 
Wissenschaften, Berlin 1914.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich

E (GW 20)	 Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaf­
ten im Grundrisse (zuerst in 2. Aufl. 1830), in: 
ders., Gesammelte Werke Bd. 20, hrsg. von 
W. Bonsiepen und H.-C. Lucas, Hamburg 1992.

PhG (GW 9)	 Phänomenologie des Geistes (1809), in: ders., 
Gesammelte Werke, Bd.  9, hrsg. von W. Bonsie-
pen / R. Heede, Hamburg 1980. 

PhKunst	 Vorlesungen über die Philosophie der Kunst III. 
(GW 28.1–3) 	 Nachschrift zum Kolleg des Wintersemesters 

1828/1829, hrsg. von W. Jaeschke und N. Hebing, 
Hamburg 2015–2020. 

R (GW 14.1–3)	 Grundlinien der Philosophie des Rechts (1821), in: 
ders.: Gesammelte Werke, Bd. 14 (1–3), hrsg. von 
K. Grotsch und E. Weisser-Lohmann, Hamburg 
2009–2012.

WdL I (GW 11)	 Wissenschaft der Logik. Erster Band. Die objek-
tive Logik (1812/13) = GW 11, hrsg. von F. Hoge-
mann und W. Jaeschke. 1978.



Siglen | 23

WdL II (GW 12)	 Wissenschaft der Logik. Zweiter Band: Die sub­
jektive Logik (1816), in: ders., Gesammelte Werke, 
Bd. 12, hrsg. von F. Hogemann und W. Jaeschke, 
Hamburg 1981.

WdL (GW 21)	 Wissenschaft der Logik. Erster Band. Die Lehre 
vom Sein (1832), hrsg. von F. Hogemann und 
W. Jaeschke, Hamburg 1984.

Nietzsche

KSA	 Friedrich Nietzsche, Kritische Studienausgabe, hg. Gior-
gio Colli und Mazzino Montinari, Berlin (de Gruyter) 1988, 
10 Bde.

FW 	 Fröhliche Wissenschaft, in: KSA 3

JGB 	 Jenseits von Gut und Böse, in: KSA 5

MA	 Menschliches Allzumenschliches, in: KSA 2 

NL	 Nachgelassene Fragemente, in: KSA 10

WL	 Ueber Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinne, 
in: KSA 1

ZA	 Also sprach Zarathustra, in: KSA 4

Wittgenstein

BGM	 Bemerkungen über die Grundlagen der Mathematik (in: 
Werkausgabe Bd.  6), hrsg. v. G. E. M. Anscombe, R. Rhees 
und G. H. von Wright, Frankfurt  /  M. 1984. 

PU	 Philosophische Untersuchungen (in: Werkausgabe, Band 1, 
Frankfurt  /  M. 1989. 

TLP	 Tractatus logico-philosophicus (in: Werkausgabe Bd.  1), 
Frankfurt  /  M. 1989.



WISSEN UND WIRKLICHKEIT



27

I.	 Wirklichkeit als bewertete Möglichkeit

1.	 Die onto-logische Frage nach Wahrheit  
und Wirklichkeit

»Was ist also Wahrheit? Ein bewegliches Heer von Metaphern, Me-
tonymien, Anthropomorphismen, […] die nach langem Gebrauche 
einem Volke fest, canonisch und verbindlich dünken.« 

(WL, KSA 1, 880)

Was ist Wahrheit? Was ist wirklich? Nietzsche antwortet auf solche 
Fragen in seinen Texten immer etwas zu schön und zu schnell, in-
dem er aber mit vollem Recht auf die tiefe Bedeutung des rechten 
Verständnisses figurativer, analogischer und damit modell- und 
strukturkonstitutiver Redeformen hinweist. Wenn wir etwas lang-
samer vorgehen, erkennen wir hier zwei Formulierungen einer ein-
zigen Frage. Sie bestimmt den Kernbereich jeder Philosophie, die 
Ontologie. Diese ist, recht verstanden, immer schon sinnkriteriale 
Onto-Logie. Das heißt, sie ist oder sollte sein eine logische Untersu-
chung dessen, was die Ausdrucksformen »Es ist so  …«, »Es gibt den 
Gegenstand x«, »Es ist wahr, dass p«, »p ist wirklich wahr« oder »y 
gibt es objektiv bzw. wirklich« alles besagen (können). Es sind dazu 
allerdings unbedingt die nominalisierten Ausdrucksweisen ange-
messen zu verstehen, in denen über das Sein (to einai), das Seiende 
(to on), seine Existenzweise, die Objektivität, die Wahrheit oder 
die Wirklichkeit gesprochen wird. Dabei gilt seit alters das Lehr-
gedicht des Eleaten Parmenides als Anfang der Ontologie. Und es 
wird seit alters fehlgedeutet. Denn es werden die entsprechenden 
Nominalisierungen nicht als titelartige Nennungen der oben ge-
nannten Ausdrucksformen oder Kategorien verstanden, sondern 
als Verweise auf eine für Menschen angeblich oder wirklich nie voll 
erkennbare Welt an sich. Doch damit wird die Form unserer im-
mer auch schon idealisierenden und vom Einzelfall abstrahieren-
den Reflexionen auf logische Formen (Begriffe, Ideen) und auf die 



28 | Wissen und Wirklichkeit

Erfüllungen normativer Geltungsbedingungen nicht angemessen 
verstanden. Das geschieht schon, indem man Platons Ideenlehre 
als Lehre über eine transzendente Wirklichkeit statt als Reflexion 
auf die Bedeutung von Begriff, Form, Gattung, Art, Ideal und Idee 
(auf Griechisch alles »eidos«) für explizites Wissen und Wissen-
schaft liest. Bis heute wird dann auch »das Sein« zumeist als Titel 
aufgefasst für einen sortalen Bereich aller (wirklichen oder dann 
auch möglichen) Gegenstände (mit wohldefinierter Identität) oder 
von allem Seienden, wie man früher halblateinisch dafür gesagt 
hat. Doch damit wird die Idee einer philosophischen Ontologie 
verfehlt. Das sieht im Grunde Aristoteles schon. Denn aus logi-
schen Gründen kann es kein Universum aller Gegenstände geben, 
über die wir sinnvoll reden, deren Eigenschaften wir erfragen und 
von denen wir irgendwie sagen können, dass es sie (wirklich) gibt. 
Anders gesagt, ein universe of (all meaningful) discourse gibt es 
nicht. Das ist jedenfalls dann klar, wenn wir alle abstrakten Rede-
gegenstände hinzunehmen. Denn gerade die logische Form (und 
Praxis) der Nominalisierung und damit der verbalen Abstraktion 
ermöglicht es, beliebige neue (abstrakte) Gegenstandsbereiche zu 
konstituieren, die jeden gegebenen sortalen Gegenstandsbereich 
überschreiten, also jede gegebene Menge von Elementen transzen-
dieren. Um das einzusehen, müsste man also nicht auf Bertrand 
Russells Antinomie der naiven Mengenlehre warten. 

Es sind die von uns gesetzten Bedingungen und Erfüllungen 
von Gleichungen und Relationsaussagen in begrenzten Gegen-
standsbereichen (Hegels ›Begriffen‹) wie den Zahlen, Lebewesen, 
chemischen Stoffen, mittelgroßen Körperdingen und dann auch 
von Bewegungen und Prozessen als Instanziierungen von Formen 
im Werden, die bestimmen, worüber man sinnvoll reden und was 
man wissen kann. Nur in (semi-)sortalen und damit immer bloß 
lokalen Gegenstandsbereichen G ist zum Beispiel ein Existenz-
quantor der Form »Es gibt ein x in G mit der Eigenschaft E« auf 
eine Weise (wohl-)definiert, dass die (seit Gottlob Frege) bekannten 
logischen Schlussregeln der Quantoren- oder Prädikatenlogik voll 
(oder cum grano salis) gelten, also im Schließen verwendet werden 
können.1 

Die Konstitution von (halb-)sortalen Redebereichen bestimmt 
damit offenbar zugleich auch, was man sinnvoll als existent oder 


	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Leander Berger, Jakob Kümmerer und Max Stange: Philosophie und Geschichte als Bildung zum geistigen Leben 
Eine Einführung in das Denken Pirmin Stekeler-Weithofers
	Siglen
	Wissen und Wirklichkeit
	I.	Wirklichkeit als bewertete Möglichkeit
	II.	Wissen und Begriff 
Zum normativen Status ­generischer Sätze
	III.	Die soziale Logik der Anschauung

	Sprache und Sprechhandlung
	IV.	Zur Logik des ›Aber‹ 
Allgemeines Erfahrungswissen in besonderer ­Anwendung auf ­empirische Einzelfälle
	V.	Vom Signal zur Sprache 
Kooperationslogische Grundlagen 
begrifflichen Verstehens
	VI. Dissens und Nachfrage

	Person und Gemeinschaft
	VII.	Zur Logik des »Wir« 
Formen und ­Darstellungen gemeinsamer Praxis
	VIII.	Autorität als Ursprung der Macht von ­Vernunft 
	IX.	Sittlichkeit der Person und das Eigene 
in ­Hegels Logik der Freiheit

	Psychologie der Person
	X.	Wer ist der Herr, wer ist der Knecht? 
Der Kampf zwischen Denken und Handeln als Grundform jedes Selbstbewusstseins 
	XI.	Lebenswelt und Menschenzoo 
Nietzsches Ethik des Überstiegs vom ­Bedürfniswesen zur authentischen Person
	XII. Phänomenologie des Subjekts und Transzendenz der Person 
Holzwege der Kritik an der Rede über 
Seele und Gott

	Religion, Kunst, Liebe
	XIII.	Die Transzendenz der Wahrheit und der 
Gott des allgemeinen Blicks
	XIV.	Der Gottmensch. Gewissen und Freiheit 
als Ideen des Christentums 
	XV.	Kunst im Blickfeld der Philosophie
	XVI.	Amorologisches 
Zur Einheit in der Vielfalt des Begriffes ›Liebe‹

	Anmerkungen
	Register



