
Meiner

Aufklärung
Wissenschaft
Religion
Zur Genese und Struktur unseres
neuzeitlichen Spannungsfeldes
Rainer Enskat





Rainer Enskat

Aufklärung – Wissenschaft – Religion
Zur Genese und Struktur unseres
neuzeitlichen Spannungsfeldes 

Meiner



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische 

Daten sind im Internet über ‹http://portal.dnb.de› abrufbar.
ISBN 978-3-7873-4145-0

ISBN eBook 978-3-7873-4146-7

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2022. Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt 
auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen und 
die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit 
es nicht §§  53, 54 UrhG ausdrücklich gestatten. Satz: Jens-Sören Mann. 
Druck und Bindung: Stückle, Ettenheim. Gedruckt auf alterungsbestän-
digem Werkdruckpapier, hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zell-
stoff. Printed in Germany.� www.meiner.de



Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 7

1.	 Platons Sokrates über Aufklärung, Wissenschaft und  
Praxis (Jürgen Mittelstraß) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 9

2.	 Ein szientistisches Aufklärungsmodell (Denis Diderot). .  	 17
3.	 Die geschichtspolitische Situation von Aufklärung und 

Religion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 20
4.	 Eine gegenreformatorische Epochendiagnose  

(Paul Hazard) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 24
5.	 Ein sozialökonomisches Hoffnungsprojekt  

(Peter Gay / Emil du Bois-Reymond) . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 26
6.	 Die kritische Religionsphilosophie von Innovation und 

Folgelast (Rainer Specht I) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 28
7.	 Die Wegscheide John Locke (Rainer Specht II) . . . . . . . . .         	 31
8.	 Jerusalem und Athen, Philosophie und Gesetz  

(Leo Strauss) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 34
9.	 Ein religionsphilosophischer Lichtblick aus Athen  

(Platon) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 37
10.	 Gemeinwohl und Urteilskraft (Platon und  

Jean-Jacques Rousseau)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 43
11.	 Die experimentelle Kausalforschung und ihre 

unheilschwangere Tragweite (Francis Bacon und  
Charles de Montesquieu) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 51

12.	 Ein frühes neuzeitliches Modell karitativer  
hierokratischer Wissenschaftspolitik (Francis Bacon) . . .   	 54

13.	 Wie Montesquieus unheilvolle Ahnungen von der Trag- 
weite eines nicht-karitativen wissenschaftspolitischen 
Umgangs mit der experimentellen Kausalforschung  
der Chemie in Erfüllung gegangen sind (Otto Hahn,  
Fritz Straßmann und die Atombombe) . . . . . . . . . . . . . . . .                	 63



6

14.	 Ein ingeniöser Auftakt konstruktiver Skepsis am szien
tistischen Aufklärungsmodell (Jean-Jacques Rousseau I) 	 67

15.	 Aufklärung, Wissenschaft und praktische Urteilskraft  
(Jean-Jacques Rousseau versus Max Weber) . . . . . . . . . . .           	 72

16.	 Das Versagen der sentimentalen religiösen Hoffnungen  
des bourgeois gegen die Rechtstreue des citoyen  
(Jean-Jacques Rousseau II) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 76

17.	 Vom Deismus zum Atheismus (Von Rousseau zu Kant I) 	 82
18.	 Vom hoffnungs-sentimental schwankenden bourgeois  

zum rechtstreuen citoyen (Von Rousseau zu Kant II) . . .   	 91
19.	 Bewährungsproben der religionsphilosophischen  

Reflexion (Rainer Specht und Kant) . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 94
20.	 Der verborgene Konsequentialismus der gottgläubigen 

Hoffnung auf die jenseitige Glückseligkeit der Seele  
(Kant I) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 97

21.	 Die atheistische Aufklärung über die religiöse  
Dimension des Rechts (Kant II) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 102

Epilog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 110

Verzeichnis der benutzten Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 115



 7

Vorwort

 D as vorliegende libellum bietet durch sein planmäßiges essay-
istisches Format die Möglichkeit, die drei Themen Aufklärung, 

Wissenschaft und Religion in einer nicht so strikt kohärenten Form 
zu erörtern, wie es eine Theorie verlangen würde, die diesen Na-
men verdient. Es soll sich jedoch auch zeigen, daß diese freiere, 
teilweise formliterarische und teilweise methodische Möglichkeit 
besonders angemessen ist, die Verflechtung der drei Themen in 
spezifisch essayistischer Form zu erproben. Jedes der drei Themen 
hat mich während der vergangenen Jahrzehnte ausführlicher auch 
um seiner selbst willen und auch in entsprechenden Publikationen 
beschäftigt. Ihre Kohärenz als Schlüsselfaktoren der Genese und 
der Struktur unseres neuzeitlichen Spannungsfeldes haben sich 
erst in einem unvorhergesehenen synoptischen Rückblick ergeben.

Mit der großen Ausnahme von Platons richtungsweisender Be-
handlung dieser drei Themen in seinem sokratischen Dialogwerk 
werden ihre konditionalen Anteile an dieser Genese und dieser 
Struktur in maßgeblicher Weise erst von Philosophen des siebzehn-
ten und des achtzehnten Jahrhunderts definitiv durchschaut. Es 
sind so verschiedenartige Denker wie Francis Bacon, Jean-Jacques 
Rousseau und Kant, die in ganz unterschiedlichen realgeschicht
lichen und kulturgeschichtlichen Situationen und mit unterschied-
lichen Akzentuierungen das diagnostische Gespür für die Struktur 
dieses Spannungsfeldes gleichwohl übereinstimmend zur Sprache 
bringen.

Während der vergangenen hundert Jahre sind es Gelehrte mit 
entsprechend unterschiedlichen problemgeschichtlichen und me-
thodischen Einstellungen sowie sachlichen Orientierungen gewe-
sen, die ein synoptisches Bild der überlieferten Dokumente dieses 
diagnostischen Spürsinns vorbereitet und damit unserer Gegen-
wart die Möglichkeit eröffnet haben, die Genese und die Struktur 
des Spannungsfelds zu durchschauen, inmitten dessen wir leben. 
Mein sehr engmaschiges Inhaltsverzeichnis kann vielleicht einen 



8

nützlichen Leitfaden durch die Vielfalt der Aspekte, Kriterien und 
Argumente bieten, deren innere Kohärenz in dem vorliegenden 
libellum sichtbar gemacht werden soll. 

Halle, Januar 2022



 9

1. �Platons Sokrates über Aufklärung, Wissenschaft  
und Praxis (Jürgen Mittelstraß)

Wie unsere Gegenwart mit einer vielleicht noch nicht abgeschlos-
senen Zuspitzung zeigt, ist die Struktur unseres neuzeitlichen 
Spannungsfeldes nur allzu deutlich von einer Bewährungsprobe 
geprägt, die an eine Zerreißprobe grenzt. Wichtige Risse, die in 
diesem Spannungsfeld schon seit vierhundert Jahren aufgespürt 
worden sind, verlaufen zwischen den Dimensionen, in denen die 
Aufgaben, die Möglichkeiten und die Grenzen der Aufklärung, der 
Wissenschaft und der Religion zu Hause sind. Die Frage, ob Auf-
klärung durch Wissenschaft möglich oder trotz Wissenschaft nötig 
ist, steht ebenso wie die Frage, ob Religion trotz Aufklärung und 
Wissenschaft nötig und möglich ist, zwar vor allem seit dem nomi-
nellen Taufjahrhundert der Aufklärung mit einer bis dahin nicht 
gekannten Prägnanz und Dringlichkeit auf der Tagesordnung. 
Doch schon die entsprechende Latenzzeit des 17. Jahrhunderts hat 
der Zuspitzung auf diese Fragen in richtungsweisenden Formen 
vorgearbeitet. Die Antworten, die seither mit Hilfe von wechseln-
den Aspekten und Kriterien auf diese Fragen erprobt worden sind, 
könnten durch ihre faktischen Unvereinbarkeiten den Charakter 
der Zerreißprobe nicht deutlicher werden lassen, die das neuzeit-
liche Spannungsfeld im Unterschied zu früheren Epochen mittler-
weile im Weltmaßstab durchmacht. 

Selbstverständlich können Mikro-Hermeneutik und Mikro-
Analyse der bis in die klassische Antike zurückreichenden Über-
lieferung zeigen, daß und inwiefern charakteristische Momente 
aus diesen drei Dimensionen schon ebensolange zu widerstrei-
tenden Auseinandersetzungen geführt haben. In geradezu klas-
sischer Weise zeigen Briefe Epikurs aus dem vierten vorchristli-
chen Jahrhundert an seinen Sohn Menoikos, daß sein Plädoyer für 
eine empirisch-kausale Erklärung von Phänomenen am sichtba-
ren Himmel gleichzeitig einen Akt von zwei verschiedenartigen, 
aber miteinander verflochtenen Intentionen bildet: zum einen der 



10

Intention, durch empirische Kausal-Forschung Aufklärung über 
Möglichkeiten einer von unnötigen Ängsten freien Lebenspraxis 
zu gewinnen; zum anderen der Intention, einer nach Platons Tod 
tonangebend gewordenen Gruppe von hierokratisch gestimmten 
athenischen Autoren entgegenzuwirken, die solche Himmelsphä-
nomene den Menschen als strafende bzw. belohnende Schickun-
gen der Götter zu suggerieren suchten.1 Seit damals sind bis ins 
Taufjahrhundert der Aufklärung immer wieder von neuem Strei-
tigkeiten ausgetragen worden, die an wechselnden Momenten und 
Aspekten aus den Dimensionen von Aufklärung – auch avant-la-
lettre –, von Wissenschaft und von Religion orientiert waren. Von 
der inzwischen fest etablierten Aufklärungsforschung, Wissen-
schaftsgeschichtsschreibung und Religionsgeschichte – aber auch 
von den diversen Literaturwissenschaften  – sind sie umfassend 
und eindringlich untersucht worden. Doch erst mit den program-
matischen Weckrufen des 18. Jahrhunderts, die Bemühungen um 
Aufklärung in einen Brennpunkt des menschheitlichen Interesses 
zu rücken, nehmen diese Streitigkeiten Züge der neuzeitlichen Zer-
reißprobe zwischen diesen drei Dimensionen an.

Die ernstzunehmende philosophische Aufklärungsforschung 
beginnt nach dem zweiten Weltkrieg in Deutschland 1970 mit dem 
opus magnum von Jürgen Mittelstraß Neuzeit und Aufklärung. 
Studien zur Entstehung der neuzeitlichen Wissenschaft und Philo-
sophie.2 Aus der ein Jahr zuvor angenommenen Erlanger Habilita-
tionsschrift des damals Dreiunddreißigjährigen hervorgegangen, 
hat sie alsbald aus verschiedenen Gründen die verdiente Aufmerk-
samkeit nicht nur der Fachkollegen auf sich gezogen. Mittelstraß’ 
programmatische Orientierung auch am Brennpunktthema Wis-
senschaft, vor allem der Naturwissenschaften und der Mathematik, 
verleiht seinen Untersuchungen einen realistischen Zug, wie er der 
vor allem literatur-historisch eingestellten Aufklärungsforschung 
nicht selten fehlt. Vor allem die Tragweite, die die neuzeitliche, 

1	 Vgl. Klaus Reich, Einleitung, in: Diogenes Laertius: Buch X: Epikur. Grie-
chisch–Deutsch, Hamburg 1968, aber auch Friedrich Albert Lange, Geschichte 
des Materialismus (11866), Band 1 (hg. und eingel. von Alfred Schmidt), Frank-
furt/Main 1974, bes. S. 80 – 81.

2	 Vgl. Jürgen Mittelstraß, Neuzeit und Aufklärung. Studien zur Entstehung 
der Wissenschaft und Philosophie, Berlin/New York, 1970.



11

mathematisch und experimentell immer fruchtbarer werdende 
Naturwissenschaft für die technischen Lebensbedingungen und 
den Komfort der Menschen mit sich bringt, stiftet diesen realisti-
schen Zug. Gleichzeitig verleiht die programmatische Verbindung 
dieser wissenschaftsgeschichtlichen Orientierung mit dem Thema 
Aufklärung – und dies beides unter Aspekten der Philosophie – sei-
nen Untersuchungen einen Leitfaden, der ihn einer Aporie vorbeu-
gen läßt, die sich aus einer irritierenden Struktur der klassischen 
Bemühungen des 18. Jahrhunderts um Aufklärung ergeben kann. 
Auf diese irritierende Struktur hat Ernst Cassirer aufmerksam 
gemacht, als er ein Jahr vor dem Ausbruch der Deutschen Kata-
strophe (Friedrich Meinecke) ein einzigartiges Symbol jüdischer 
Selbstbehauptung unter dem Titel Philosophie der Aufklärung in 
der damals noch bürgerlichen Öffentlichkeit hinterließ. Mit Blick 
auf das Ganze dieser überlieferten Bemühungen um Aufklärung 
gibt Cassirer unter Rückgriff auf eine Formulierung im Ersten Teil 
von Goethes Faust zu bedenken, daß die Aufklärung »[…] zu jenen 
Gedanken-Webermeisterstückchen gehört, ›wo Ein Tritt tausend 
Fäden regt, Die Schifflein herüber, hinüber schießen, Die Fäden 
ungesehen fließen‹«.3 Stellt man das nur äußerst schwer faßbare 
»Ganze dieser hin und hergehenden, dieser unablässig-fluktuie-
renden Bewegung«4 gebührend in Rechnung, dann leuchtet sofort 
ein, daß es dem jungen Gelehrten Mittelstraß mit seinem beherz-
ten Zugriff auf seine beiden leitenden Themen schlagartig gelungen 
war, eine geradlinig begehbare Schneise in die mit Sokrates avant 
la lettre beginnenden Bemühungen um Aufklärung zu schlagen. 
Wer sich auf das Ganze dieser hin und hergehenden, dieser unab-
lässig-fluktuierenden Bewegung ohne eine solche thematisch klare 
und sachlich orientierte Frage einläßt, riskiert nur allzuleicht, noch 
nachträglich selbst zu einem Teil dieser Bewegung zu werden.

Nach fünf Jahrzehnten hat sich die Aufklärungsforschung 
ein international bestelltes Feld erobert, auf dem der Beitrag von 
Mittelstraß inzwischen verständlicherweise nicht mehr in einem 
Brennpunkt der Aufmerksamkeit steht. Doch gerade durch seine 
beiden programmatisch-thematischen Hauptorientierungen hat er 

3	 Ernst Cassirer, Philosophie der Aufklärung (11932), Hamburg 1998, S. XIII.
4	 Ebd.



12

mit Blick nicht nur auf spätere, sondern sogar auf viel frühere Be-
mühungen um Aufklärung ein fruchtbares sachliches Spannungs-
feld eröffnet. Indessen ist es genauso verständlich, daß in diesem 
diachronen Spannungsfeld seit damals Thesen, Argumente, As-
pekte und Kriterien aufgetaucht sind, die gerade unter den Vorzei-
chen von Mittelstraß’ Ansatz eine ganz neue Beleuchtung erfahren 
haben. Unter diesen Umständen lohnt es sich, aus dem reichen 
Inhalt seines Buchs zunächst die Elemente herauszupräparieren, 
die es fast fünfzig Jahre später lohnend erscheinen lassen, in ih-
rem Licht den grundsätzlichen Verdiensten dieses Buchs gerecht zu 
werden, aber auch dem einen oder anderen neuralgischen Punkt, 
der sich im fast fünfzigjährigen Rückblick leichter erkennen läßt 
als früher.

Das Buch dokumentierte zu seiner Zeit nicht nur ein außer-
ordentliches Maß an gelehrter Forschung und philosophischer 
Durchdringung seines gelehrten Fundus. Es ruft auch nicht nur 
der wissenschaftlichen und der wissenschaftsgläubigen Welt des 
zwanzigsten Jahrhunderts in Erinnerung, daß Wissenschaft und 
Aufklärung sich einer gemeinsamen Kultivierung verdanken  – 
der Kultivierung dessen, was Mittelstraß als »die Tugenden des 
Vernünftigen«5 kennzeichnet. Nur wegen dieser gemeinsamen ko-
gnitiven Tugenden konnten Wissenschaft und Aufklärung im sel-
ben geistesgeschichtlichen Atemzug der klassischen griechischen 
Antike vor allem des fünften und des vierten vorchristlichen Jahr-
hunderts ihre geschichtlichen Anfänge nehmen. 

Doch diese gemeinsamen Anfänge ruft das Buch gleichzeitig 
auch der damals in Deutschland erwachenden Wissenschaftstheo-
rie in Erinnerung. Ein Jahr vor der Publikation von Mittelstraß’ 
frühem opus magnum war das ebenso umfangreiche Buch Wis-
senschaftliche Erklärung und Begründung des Münchener Philoso-
phen Wolfgang Stegmüller erschienen, der erste der folgenden vier 
Haupt- und sieben Nebenbände seines international renommierten 
Einblicks in Probleme und Resultate der Wissenschaftstheorie und 
Analytischen Philosophie.6 

5	 Mittelstraß, Aufklärung, §§ 1 ff.
6	 Vgl. Wolfgang Stegmüller, Probleme und Resultate der Wissenschaftstheo-

rie und Analytischen Philosophie. Bd. 1. Wissenschaftliche Erklärung und Be-
gründung, Berlin/Heidelberg/New York 1969.



13

Doch gerade der Wissenschaftstheorie führt Mittelstraß’ Buch 
sogleich die Verlustrechnung vor Augen, die ihre fast chronische 
Geschichtsvergessenheit zunehmend mit sich bringt. Dies gelingt 
ihm mit Blick auf Platons Philosophieren, indem er die »Antike (er-
ste) Aufklärung«7 durch die prototypische Gestalt des Platonischen 
Sokrates beginnen läßt: »Der erste, der eine […] Besinnung auf das 
menschliche Fundament vernünftiger Selbständigkeit gefordert 
und darin sogleich zum Maßstab philosophischer Glaubwürdig-
keit schlechthin gemacht hat, war Sokrates«.8 An diesem frühen 
programmatischen Punkt seiner Untersuchungen führt Mittel-
straß vor allem im Anschluß an das Platonische Philosophieren 
eine äußerst fruchtbare, aber auch äußerst anspruchsvolle Kontra-
stierung des Typus einer ›schlechten‹ Aufklärung gegen den Typus 
einer ›guten‹ Aufklärung ein.9 Doch zu Recht macht er sogleich 
darauf aufmerksam, daß es eine Angelegenheit einer alles andere 
als einfachen Beurteilung jedes Einzelfalls ist, ob man es jeweils 
mit einem Fall von guter oder aber von schlechter Aufklärung zu 
tun hat.

Sein eigenes Unternehmen setzt er in diesem Sinne einer be-
sonders anspruchsvollen geschichtlichen Bewährungsprobe aus: 
»Wenn hier die Unterscheidung zwischen einer ›guten‹ und einer 
›schlechten‹ Aufklärung vorgezogen wird, so in der Hoffnung, daß 
sie sich gerade auch im Hinblick auf die zweite Aufklärung, die 
Aufklärung des 17. und 18. Jahrhunderts, als besonders geeignet 
herausstellen möge«.10 Das von ihm selbst im Ausgang von Platons 
Philosophieren vorgeschlagene und erprobte Kriterium hierfür 
formuliert er so: »Es bedarf kaum einer besonderen Erwähnung, 
daß die gute Aufklärung im griechischen Denken sich tatsächlich 
eben dadurch auszeichnet, daß sie die Fragen nach dem, was man 
wissen kann, und dem, was man tun soll, ausdrücklich gestellt […] 
und zur Grundlage aller eigenen Bemühungen gemacht hat«.11

Doch im Licht dieses Kriteriums wird auch die Verlustrechnung 
durchsichtig, die Mittelstraß’ Buch der Wissenschaftstheorie un-

7	 S. 15 bzw. vgl. S. 15 – 86.
8	 Mittelstraß, Aufklärung, S. 40.
9	 Vgl. S. 58 ff.

10	 S. 58.
11	 S. 63.



14

serer Tage vor Augen führen kann: Diese klammert aus ihren Un-
tersuchungen geradezu planmäßig die zweite Kriterien-Frage der 
guten Aufklärung aus – die Frage, was man tun soll. Doch wenn 
in diesem Zusammenhang von einer Verlustrechnung die Rede ist, 
dann ist zu beachten, daß damit nicht im geringsten ein Vorwurf 
oder eine Geringschätzung der Arbeit der Wissenschaftstheorie 
verbunden ist. Im Gegenteil können wir dank der nunmehr fast 
hundertjährigen Arbeit dieser Wissenschaftstheorie Strukturen 
der Wissenschaft im Spiegel der logischen Strukturen ihrer Be-
griffe, ihrer Sätze, ihrer Argumente und ihrer Theorien unver-
gleichlich viel besser durchschauen als jemals zuvor während der 
gesamten vorangegangenen Geschichte der Wissenschaften und 
der Philosophie. Die planmäßige Ausblendung der zweiten klassi-
schen Frage der Aufklärung nach dem, was man tun soll, durch die 
Wissenschaftstheorie ist auf nichts anderes als auf ein unverfügba-
res geschichtliches Geschick zurückzuführen – auf das Geschick 
der unablässig fortschreitenden Spezialisierung sowohl der Philo-
sophie wie der Wissenschaften und ihrer dadurch nötig werden-
den, ebenso fortschreitenden Arbeitsteilung. Die Strukturen der 
Wissenschaften haben im Licht der unablässigen Verfeinerungen 
der mikroanalytischen Mittel der Wissenschaftstheorie ihrerseits 
ein immer mikroskopischer werdendes Gesicht gezeigt. Die wis-
senschaftstheoretische Arbeit an der Klärung dieser Strukturen 
kann daher sogar innerhalb der Philosophie nur noch in strikt 
autarker und arbeitsteiliger Einstellung gelingen. Diese Arbeit ist 
auf dem besten möglichen methodischen Niveau so anspruchsvoll 
geworden, daß die ursprünglich zu einer integralen Philosophie ge-
hörende praktische Aufklärungs-Frage, was man tun soll, auf dem 
heute dafür angemessenen methodischen Niveau von einem Wis-
senschaftstheoretiker nicht mehr in Personalunion bearbeitet wer-
den kann. Eine um so bedeutsamere Ausnahme bildet unter diesen 
Umständen ein Buch, in dem eine Theorie der Medizin entwickelt 
wird, durch die der Philosoph und Arzt Wolfgang Wieland am 
Leitfaden des Themas Diagnose. Überlegungen zur Medizintheorie12 
in methodisch vorbildlicher Weise zeigen konnte, daß die Medizin 

12	 Vgl. Wolfgang Wieland, Diagnose. Überlegungen zur Medizintheorie 
(11975), Berlin 2004.



15

keinem anderen Ziel dient, als in ihren Adepten – den zukünftigen 
Ärzten – die Fähigkeit zu entwickeln, die Frage, ›was man tun soll‹, 
mit Blick auf jeden individuellen sich ihnen anvertrauenden Pa
tienten sachgemäß und methodengerecht zu beantworten.

Die epistemologische Aufklärungs-Frage, was man wissen kann, 
wird von Mittelstraß mit Hilfe eines der typischen Reflexions-
schritte der Philosophie unter die Vorzeichen der von ihm thema-
tisierten ›Tugenden des Vernünftigen‹ gerückt. Für die Antworten 
der Wissenschaften auf die Frage nach dem, was man wissen kann, 
faßt er eine besondere Tugend ins Auge, die er zu Recht als »vor-
bildlich« auffaßt und als »die methodische Rechtschaffenheit«13 
charakterisiert. Diese kann, wie er ebenfalls zu Recht formuliert, 
nur durch »eine methodische Disziplinierung des Denkens«14 er-
worben werden.15 Implizit gibt Mittelstraß im selben Atemzug zu 
verstehen, was auf der Linie der epistemologischen Aufklärungs-
Frage geradezu der Prototyp schlechter Aufklärung wäre. Er iden-
tifiziert ihn mit der Auffassung, die nicht in dieser methodischen 
Tugend, sondern in der Verfügung über »einzelne Sätze, die […] 
als vorbildlich gelten sollen«,16 irrtümlich das Maß der epistemi-
schen Aufklärung einer Person sucht. Epistemisch aufgeklärt ist 
jedoch nicht, wer z. B. den Satz des Pythagoras, Galileis Beschleu-
nigungsgesetze, die Haupttheoreme von Descartes’ Analytischer 
Geometrie oder die Entropieformel der Thermodynamik auswen-
dig kennt, sondern wer mit den Methoden vertraut ist, solche Sätze 
oder Formeln in authentischer methodischer Anstrengung zu ge-
winnen, zu begründen oder aus noch grundlegenderen Gesetzen 
und Formeln herzuleiten. 

Sätze dieses Typs – von der Thaletischen und der Euklidischen 
Geometrie über die Sätze der Kopernikanischen Planetentheorie 
bis in die der nach-newtonschen Himmelsmechanik – werden von 

13	 S. 64.
14	 S. 63.
15	 In seinem jüngsten Buch sucht Jürgen Mittelstraß, Fröhliche Wissen-

schaft ? Philosophische Grenzgänge zwischen Wissenschaft und Gesellschaft, Wei-
lerswist 2021, das Publikum davon zu überzeugen, daß und warum das »Land 
fröhlicher Wissenschaft« im Horizont der ›methodischen Disziplinierung des 
Denkens‹ und der ›Tugenden des Vernünftigen‹ ein »ferne[s] Land«, S. 28, ist – 
ein überraschender Befund malgré Nietzsche und Epikur ? 

16	 Mittelstraß, Aufklärung, S. 63.



16

Mittelstraß auf den ersten vierhundert Seiten seines Buchs selbst-
verständlich angemessen erörtert. Doch sie bilden unter den Vorzei-
chen der epistemologischen Aufklärungskonzeption nur gleichsam 
die paradigmatischen propositionalen Knotenpunkte im eigentlich 
undurchdringlichen Geflecht der persönlichen methodischen Tu-
genden, mit deren Hilfe sie im Laufe der Wissenschaftsgeschichte 
von denen gewonnen worden sind, die sie zuerst formuliert haben, 
aber auch von denen fruchtbar gemacht worden sind, die sie sich 
nachträglich so authentisch zu eigen machen konnten, daß sie mit 
ihrer Hilfe die nächsten Fortschritte auf demselben oder auf einem 
von ihnen erweiterten Forschungsfeld begünstigen konnten.

Im III. Teil seiner Untersuchungen geht Mittelstraß – von Des
cartes und John Locke, über Leibniz und Kant – den Bemühun-
gen neuzeitlicher Philosophen nach, das methodisch disziplinierte 
Tun der Wissenschaften auf die Methodenideale hin durchsichtig 
zu machen, von denen sich die tätigen Wissenschaftler auf ihren di-
versen Forschungsfeldern zwar mehr oder weniger orientierungs-
sicher leiten lassen, über die sie sich aber – zumeist aus schlichten 
arbeitsökonomischen Gründen – in der Regel nicht auch noch in 
reflexiver Einstellung und aus eigener Kraft in wohldurchdachter 
Weise methodologische Rechenschaft ablegen können.



17

2. �Ein szientistisches Aufklärungsmodell  
(Denis Diderot)

Damit sind die Elemente gesammelt, die geeignet sind, zunächst 
Licht auf die grundsätzlichen Verdienste von Mittelstraß’ Unter-
suchungen zu werfen. Doch wie kann man im Licht derselben Ele-
mente dem einen oder anderen mehr oder weniger neuralgischen 
Punkt dieser Untersuchungen auf die Spur kommen ?

Die Umstände haben es gefügt, daß dies ausgerechnet unter 
Vorzeichen eines der beiden Jahrhunderte der Neuzeit möglich 
ist, die Mittelstraß für eine Bewährungsprobe seines Ansatzes bei 
den Tugenden des Vernünftigen ins Auge gefaßt hat. Denn gerade 
seine Verbindung der epistemologischen Aufklärungsfrage mit der 
Tugend der methodisch disziplinierten Rechtschaffenheit der wis-
senschaftlichen Arbeit findet in dem wohl bedeutsamsten neuzeit-
lichen Dokument dieser aufgeklärten wissenschaftlichen Tugend 
ein unmittelbares Echo – in der von d’Alembert und Diderot seit 
1751 in drei Dutzend Bänden herausgegebenen Enzyklopädie der 
Wissenschaften, der Technik und der Berufe.1 

In seinem programmatischen Artikel zum Thema Encyclopédie 
schreibt Diderot dem Wissenschaftler, dem unter den Vorzeichen 
von Mittelstraß’ epistemologischer Aufklärungsfrage die Tugend 
der methodischen Rechtschaffenheit zukommt, eine aufgeklärte 
Kunst (L’art éclairé2) zu. Diese aufgeklärte Kunst zeige sich darin, 
daß der entsprechende Wissenschaftler mit allen Verfahren und 
allen Operationen3 seines Forschungsfeldes vertraut ist und sie mit 
jener Leichtigkeit, jenem Überfluß an Ressourcen und mit jener 
Promptheit4 ausüben kann, die seine aufgeklärte Methodenkul-

1	 Vgl. Encyclopédie ou Dictionnaire Raisonné des Sciences, des Arts et des 
Métiers, Paris 1751 ff.

2	 Art. Encyclopédie, in: Encyclopédie, Bd. I, S. 642.
3	 »[…] familier tous les procédés, toutes les opérations […]«, ebd.
4	 »[…] avec cette facilité, cette abondance de ressources, cette promptitude«, 

ebd.



18

tur ausmacht. Diese befähigt ihn dazu, das Wahre vom Falschen 
zu unterscheiden, das Wahre vom Wahrscheinlichen, das Wahr-
scheinliche vom Wunderbaren und Unglaublichen, die gewöhnli-
chen Phänomene von den außerordentlichen, die gewissen Tatsa-
chen von den zweifelhaften und diese von den absurden und gegen 
die Ordnung der Natur verstoßenden.5 

Diderot geht über die Formulierung von Methodennormen der 
aufgeklärten Kunst des tüchtigen Wissenschaftlers sogar noch ei-
nen entscheidenden Schritt hinaus. Er charakterisiert hier zwei 
Mittel, von deren Gebrauch die zunehmende Aufklärung aller 
Menschen abhängt. Das eine Mittel besteht darin, die Menge der 
Erkenntnisse, über die die Menschen jeweils schon verfügen, durch 
die Entdeckungen der Wissenschaften zu vermehren.6 Das andere 
Mittel besteht darin, diese Entdeckungen in einem geordneten Zu-
sammenhang – also im Stil einer Enzyklopädie – zusammenzu-
fassen.7 Beiden Mitteln schreibt Diderot den Zweck zu, damit viel 
mehr Menschen aufgeklärt sein möchten.8

Damit findet Mittelstraß’ Ansatz bei der innerwissenschaftli-
chen Aufklärungsfunktion der Tugend der methodischen Recht-
schaffenheit offensichtlich zunächst einmal ein unmittelbares und 
außerordentlich prominentes neuzeitliches Echo. Mit diesem Echo 
ist zwar eine in mehrfacher Hinsicht bedeutsam verfeinerte Cha-
rakteristik dieser innerwissenschaftlichen methodischen Tugend 
verbunden. Doch es wird auch deutlich, daß die Entdeckungen des 
wissenschaftlichen Fortschritts nicht länger eine exklusive Angele-
genheit der wissenschaftsinternen Aufklärung sein sollten. Durch 
ihre Aneignung sollen sogar, wie Diderot formuliert, viel mehr 
Menschen auch außerhalb der Wissenschaft aufgeklärt werden. Die 
Legitimität dieser grundsätzlichen Auffassung von der Aufklärung 
der Menschen durch Wissenschaft wird von Diderot sogar durch 

5	 »[…] distinguer le vrai du faux, le vrai du vraisemblable, le vraisemblable 
du merveilleux et l’incroyable, les phéno-mènes communs des phénomènes ex-
traordinaires, les faits certains des douteux, ceux-ci des faits absurdes et con-
traires à l’ordre de la nature«, ebd.

6	 »[…] l’un d’augmenter la masse des Connaissances par des découvertes«, 
S. 637.

7	 »[…] l’autre de rapprocher les découvertes et de les ordonner entre elles«, 
ebd.

8	 »[…] a fin que beaucoup plus d’hommes soient éclairés«, ebd.



19

die Berücksichtigung eines unmißverständlich praktischen Krite-
riums geltend gemacht: Die absolute Nützlichkeit der Wissenschaf-
ten ist eine ausgemachte Sache.9 Mit dieser Beschwörung der abso-
luten Nützlichkeit der Wissenschaften für die Menschen kündigt 
Diderot jedoch die Trennung auf, die Mittelstraß’ Ansatz sorgfältig 
beachtet, um den Grundsatz der klassischen griechischen Philoso-
phie fruchtbar machen zu können, den Grundsatz, daß die beiden 
Leitfragen der Aufklärung unabhängig voneinander beantwortet 
werden sollten  – die epistemologisch-wissenschaftstheoretische 
Aufklärungsfrage, was ich wissen kann, und die praktische Auf-
klärungsfrage, was ich tun soll. Mit Hilfe seines absolut gesetzten 
utilitaristischen Kriteriums rückt Diderot die praktische Trag-
weite der Wissenschaften für die Menschen in den Mittelpunkt 
der Bemühungen um die Aufklärung: Die Entdeckungen der Wis-
senschaften dienen deswegen der Aufklärung der Menschen, weil 
diese Entdeckungen für sie absolut nützlich sind.

Es ist unübersehbar, daß Diderot damit ein optimistisches Fort-
schrittsmodell sowohl für die Wissenschaften wie für die Aufklä-
rung wie für eine wissenschaftsbasierte Praxis der Menschen um-
reißt.

9	 »[…] en prenant l’utilité absolue des sciences pour une donnée«, Art. Chy-
mie, S. 421.



20 

3. �Die geschichtspolitische Situation von  
Aufklärung und Religion

Die Bewohner Westeuropas und Nordamerikas identifizieren 
sich gerne mit den Erben der Aufklärung, um die sich zuerst das 
18. Jahrhundert in programmatischer Weise bemüht hat. Die Erb-
schaft dieses Jahrhunderts hat aber selbstverständlich auch eine 
Vorgeschichte. Diese Vorgeschichte ist durch nichts tiefer und 
langfristiger geprägt als durch die christliche Religion sowie durch 
die Religionspolitik und die Theologie des Christentums. Diese 
lange Vorgeschichte des sog. Jahrhunderts der Aufklärung leidet 
indessen auch unter einer tiefen Spaltung. Wenn die Erben der 
Aufklärung des 18. Jahrhunderts in unseren Tagen zunehmend in 
eine kämpferische Auseinandersetzung mit der Religionspolitik 
islamischer Staaten geraten, dann begegnen sie indirekt auch der 
gespaltenen Vorgeschichte jener Erbschaft des 18. Jahrhunderts, auf 
die sie sich so gerne berufen. Ein sehr frühes Schlüsselereignis die-
ser gespaltenen Vorgeschichte kann man mit Hilfe des berühmten 
ersten Satzes charakterisieren, mit dem Schiller seinen Don Carlos 
eröffnet: Denn ,die schönen Tage von Aranjuez‹ waren für ganz 
Spanien im letzten Viertel des ersten Jahrtausends unserer Zeit-
rechnung endgültig vorbei, als die politische und die kulturelle 
Friedensblüte der arabischen Toleranzherrschaft über Spanien von 
fanatischen christlichen Eroberern zerstört wurde – den Erben ei-
ner tief irenischen Religion der Menschenliebe.

Die Bewohner Westeuropas und Nordamerikas werden daher 
gegenwärtig von Bewohnern anderer Weltgegenden insofern in ei-
ner höchst verstörenden Weise auch daran erinnert, daß sie sich die 
Erbtitel und die Erblasten ihrer Vergangenheit nicht nach ihrem 
geschichtspolitischen Gutdünken aussuchen können. Der Fanatis-
mus, mit dem diese Erinnerung gegenwärtig von militanten arabi-
schen Migranten unter die Bewohner Europas und Nordamerikas 
getragen wird, verweist zwar auf denselben Mangel an Aufklärung, 
der auch den Fanatismus christlicher Eroberer hervorgerufen hat. 



21

Doch die religionspolitische Vorgeschichte der Aufklärung, um die 
sich das 18. Jahrhundert bemüht hat, gehört nun einmal zu den 
Erblasten, von denen sich in den geschichtspolitischen Auseinan-
dersetzungen der Gegenwart auch diejenigen nicht restlos distan-
zieren können, die meinen, sich auf irgendwelche wohlfeilen Erb
titel der Aufklärung berufen zu können.

Die Philosophie tut gut daran, wenn sie sich an geschichtspoli-
tischen Auseinandersetzungen um die Legitimität solcher Erbtitel 
und Erblasten zumindest nicht direkt beteiligt. Die Methoden ih-
rer Arbeit sind den politischen Methoden solcher Auseinanderset-
zungen aus prinzipiellen Gründen nicht gewachsen. Dennoch hat 
die Philosophie methodische Möglichkeiten, solche Auseinander-
setzungen ernst zu nehmen. Das Spannungsfeld zwischen Aufklä-
rung und Religion scheint sogar wie geschaffen zu sein, um diese 
Möglichkeiten zu erproben. Denn seit Platon in seinem Hauptwerk 
Politeia das Schlüsselsymbol der Aufklärung – also die Sonne – mit 
der Idee des Guten identifiziert hat, ist die Philosophie die wich-
tigste reflexive Hüterin und Anwältin der Aufklärung. Aber noch 
älter als die Philosophie ist die Religion. Auf die Gottheiten nicht 
nur der griechischen Religion wird daher in allen Dialogen Pla-
tons mehr oder weniger direkt Bezug genommen. Und im Zwölf-
ten Buch der Aristotelischen Metaphysik wird sogar eine kohärente 
Theologie entwickelt.

Es ist bekannt, welche bibliothekarischen und hermeneutischen 
Schicksale den Schriften Platons und Aristoteles’ widerfahren sind. 
Die aristotelischen Schriften wurden bis in die Zeit des beginnen-
den Hochmittelalters so gut wie ausschließlich im arabischen 
Raum mit großem Gewinn für die theologische, die wissenschaft-
liche und allgemein für die kulturelle Selbstverständigung des Is-
lam fruchtbar gemacht. Erst seit dem 12. Jahrhundert sind sie in 
den lateinischen Übersetzungen Wilhelms von Moerbeke durch 
Thomas von Aquin für die theologische und die wissenschaftliche 
Selbstverständigung von Europas Christentum richtungweisend 
geworden. Dabei sollte nicht vergessen werden, daß gerade Thomas 
für die Entwürfe der arabischen Philosophen und Theologen Ibn 
Sina und Alfarabi stets den größten Respekt gehegt hat.

Platons Schriften wurden zwar kontinuierlich studiert. Aber 
einem gründlichen und differenzierten Verständnis ihres philo-



22

sophischen Formats standen bis in den Anfang des 19. Jahrhun-
derts zwei starre Hindernisse entgegen. Das eine Hindernis wurde 
von der banalisierenden Interpretation der Ideenannahme Platons 
durch Cicero gebildet. Diese Interpretation wurde in der Neuzeit 
noch einmal besonders lebendig, als vor allem durch die Cicero-
Begeisterung der Florentiner Humanisten des 15. und des 16. Jahr-
hunderts Platons Dialoge von neuem in einen Brennpunkt der 
Aufmerksamkeit rückten, verbunden allerdings mit ganz neuen, 
extrem einseitigen Akzentuierungen vor allem auf der Theorie des 
Schönen, des Eros und des dichterischen Enthusiasmus im Sympo-
sion. Das andere Hindernis wurde von der ebenso extrem einseiti-
gen Interpretation gebildet, die die Neuplatoniker vor allem durch 
Plotin und Proklos, aber auch durch Augustinus für die christliche 
Theologie vorbereitet hatten. Hier standen verständlicherweise 
Themen im Mittelpunkt der Aufmerksamkeit, die in Platons Dia-
logen eher eine randständige Rolle spielen – die schöpfungstheo-
logischen Prämissen des Timaios, die formal-analytischen Dialoge 
um das Eine und das Viele aus dem zweiten Teil des Parmenides 
und die Unsterblichkeitsbeweise für die Seele im Phaidon. Man 
darf diese scheinbar veralteten und in unseren Tagen scheinbar 
randständigen Themen der Philosophie jedoch mit großem Be-
dacht erwähnen. Denn die Philosophie der Gegenwart muß mit 
der Möglichkeit eines Risikos rechnen, wenn sie die Auseinander-
setzung mit diesen Themen vernachlässigt oder für obsolet zu er-
klären versucht.

Dieses Risiko hat die Form eines Dilemmas: Entweder wird 
die Philosophie auf das unausweichliche theologische, religions-
philosophische und religionspolitische Gespräch mit dem gesam-
ten Osten – also sowohl mit dem Nahen wie dem Mittleren und 
dem Fernen Osten – so schlecht vorbereitet sein, daß sie sich an 
einem produktiven Gespräch gar nicht beteiligen kann, ohne sich 
zu blamieren. Oder aber sie läuft Gefahr, in solchen Gesprächen 
eine zwar subtile, aber doch fadenscheinige Gestalt des Neokolo-
nialismus zu kultivieren. Denn sie kann dann wohl immer noch 
die methodische Überlegenheit einer formalanalytischen Kompe-
tenz kultivieren, die zwar die jüngsten Raffinessen der Syntax, der 
Semantik und der Pragmatik, z. B. der Demonstrativpronomina, 
beherrscht, aber z. B. die Frage nach der Theophanie mit derselben 


	Cover
	Inhalt
	Vorwort
	1.  Platons Sokrates über Aufklärung, Wissenschaft und Praxis (Jürgen Mittelstraß)
	2.  Ein szientistisches Aufklärungsmodell (Denis Diderot)
	3.  Die geschichtspolitische Situation von Aufklärung und Religion
	4.  Eine gegenreformatorische Epochendiagnose (Paul Hazard)
	5.  Ein sozialökonomisches Hoffnungsprojekt (Peter Gay / Emil du Bois-Reymond)
	6.  Die kritische Religionsphilosophie von Innovation und Folgelast (Rainer Specht I)
	7.  Die Wegscheide John Locke (Rainer Specht II)
	8.  Jerusalem und Athen, Philosophie und Gesetz (Leo Strauss)
	9.  Ein religionsphilosophischer Lichtblick aus Athen (Platon)
	10.  Gemeinwohl und Urteilskraft (Platon und Jean-Jacques Rousseau)
	11.  Die experimentelle Kausalforschung und ihre unheilschwangere Tragweite (Francis Bacon und Charles de Montesquieu)
	12.  Ein frühes neuzeitliches Modell karitativer Wissenschaftspolitik (Francis Bacon)
	13.  Wie Montesquieus unheilvolle Ahnungen von der Trag­weite eines nicht­karitativen wissenschaftspolitischen Umgangs mit der experimentellen Kausalfoschung der Chemie in Erfüllung gegangen sind (Otto Hahn, Fritz Straßmann und die Atombombe)
	14.  Ein ingeniöser Auftakt konstruktiver Skepsis am szientistischen Aufklärungsmodell (Jean-Jacques Rousseau I)
	15.  Aufklärung, Wissenschaft und praktische Urteilskraft (Jean-Jacques Rousseau versus Max Weber)
	16.  Das Versagen der sentimentalen religiösen Hoffnungen des bourgeois und die Rechtstreue des citoyen (Jean-Jacques Rousseau II)
	17.  Vom Deismus zum Atheismus (Von Rousseau zu Kant I)
	18.  Vom hoffnungs­sentimental schwankenden bourgeois zum rechtstreuen citoyen (Von Rousseau zu Kant II)
	19.  Bewährungsproben der religionsphilosophischen Reflexion (Rainer Specht und Kant)
	20.  Der verborgene Konsequentialismus der gottgläubigen Hoffnung auf die jenseitige Glückseligkeit der Seele (Kant I)
	21.  Die atheistische Aufklärung über die religiöse Dimension des Rechts (Kant II)
	Epilog
	Verzeichnis der benutzten Literatur



