Aufklarung
Wissenschaft
Religion

Zur Genese und Struktur unseres

neuzeitlichen Spannungsfeldes
Rainer Enskat



\/



Rainer Enskat

Aufklarung - Wissenschaft - Religion

Zur Genese und Struktur unseres
neuzeitlichen Spannungsfeldes

Meiner



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische
Daten sind im Internet tiber <http://portal.dnb.de> abrufbar.
ISBN 978-3-7873-4145-0
ISBN eBook 978-3-7873-4146-7

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2022. Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt
auch fiir Vervielfiltigungen, Ubertragungen, Mikroverfilmungen und
die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit
es nicht §§ 53, 54 UrhG ausdriicklich gestatten. Satz: Jens-Séren Mann.
Druck und Bindung: Stiickle, Ettenheim. Gedruckt auf alterungsbestén-
digem Werkdruckpapier, hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zell-
stoff. Printed in Germany. www.meiner.de



Inhalt

VOrWOIt . o e e 7
1. Platons Sokrates iiber Aufklarung, Wissenschaft und
Praxis (Jiirgen Mittelstraf§) ......... ... 9
2. Ein szientistisches Aufklarungsmodell (Denis Diderot) .. 17
3. Die geschichtspolitische Situation von Aufkldrung und
Religion ......c.ooiuiiii i 20
4. Eine gegenreformatorische Epochendiagnose
(PaulHazard) ........ ... . 24
5. Ein sozialokonomisches Hoffnungsprojekt
(Peter Gay/Emil du Bois-Reymond) .................. 26
6. Die kritische Religionsphilosophie von Innovation und
Folgelast (Rainer SpechtI) .............c.ccccoiiunen. 28
Die Wegscheide John Locke (Rainer SpechtII) ......... 31
8. Jerusalem und Athen, Philosophie und Gesetz
(Leo Strauss) . .ovv e e 34
9. Ein religionsphilosophischer Lichtblick aus Athen
(PIAtomn) . .....oue e 37
10. Gemeinwohl und Urteilskraft (Platon und
Jean-Jacques Rousseau) .................oiiiiiiin 43
11. Die experimentelle Kausalforschung und ihre
unheilschwangere Tragweite (Francis Bacon und
Charles de Montesquieu) . ............c.ooeeuiueenn.. 51
12. Ein frithes neuzeitliches Modell karitativer
hierokratischer Wissenschaftspolitik (Francis Bacon) ... 54
13. Wie Montesquieus unheilvolle Ahnungen von der Trag-

weite eines nicht-karitativen wissenschaftspolitischen
Umgangs mit der experimentellen Kausalforschung

der Chemie in Erfiillung gegangen sind (Otto Hahn,

Fritz Strafmann und die Atombombe) ................ 63



14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

Ein ingeni6ser Auftakt konstruktiver Skepsis am szien-
tistischen Aufklarungsmodell (Jean-Jacques Rousseau I)
Aufklirung, Wissenschaft und praktische Urteilskraft
(Jean-Jacques Rousseau versus Max Weber) ...........
Das Versagen der sentimentalen religiosen Hoffnungen
des bourgeois gegen die Rechtstreue des citoyen
(Jean-Jacques Rousseau IT) ....................co....
Vom Deismus zum Atheismus (Von Rousseau zu Kant I)
Vom hoftnungs-sentimental schwankenden bourgeois
zum rechtstreuen citoyen (Von Rousseau zu Kant II) . ..
Bewiahrungsproben der religionsphilosophischen
Reflexion (Rainer Specht und Kant) ..................
Der verborgene Konsequentialismus der gottgldubigen
Hoffnung auf die jenseitige Gliickseligkeit der Seele
(KantI) ... e
Die atheistische Aufklarung iiber die religiose
Dimension des Rechts (KantII) .....................

Epilog oo

Verzeichnis der benutzten Literatur ......................



Vorwort

D as vorliegende libellum bietet durch sein planmafliges essay-
istisches Format die Moglichkeit, die drei Themen Aufkldrung,
Wissenschaft und Religion in einer nicht so strikt koharenten Form
zu erdrtern, wie es eine Theorie verlangen wiirde, die diesen Na-
men verdient. Es soll sich jedoch auch zeigen, dafl diese freiere,
teilweise formliterarische und teilweise methodische Moglichkeit
besonders angemessen ist, die Verflechtung der drei Themen in
spezifisch essayistischer Form zu erproben. Jedes der drei Themen
hat mich wihrend der vergangenen Jahrzehnte ausfiithrlicher auch
um seiner selbst willen und auch in entsprechenden Publikationen
beschiftigt. Thre Kohdrenz als Schliisselfaktoren der Genese und
der Struktur unseres neuzeitlichen Spannungsfeldes haben sich
erst in einem unvorhergesehenen synoptischen Riickblick ergeben.

Mit der grofien Ausnahme von Platons richtungsweisender Be-
handlung dieser drei Themen in seinem sokratischen Dialogwerk
werden ihre konditionalen Anteile an dieser Genese und dieser
Struktur in maf3geblicher Weise erst von Philosophen des siebzehn-
ten und des achtzehnten Jahrhunderts definitiv durchschaut. Es
sind so verschiedenartige Denker wie Francis Bacon, Jean-Jacques
Rousseau und Kant, die in ganz unterschiedlichen realgeschicht-
lichen und kulturgeschichtlichen Situationen und mit unterschied-
lichen Akzentuierungen das diagnostische Gespiir fiir die Struktur
dieses Spannungsfeldes gleichwohl {ibereinstimmend zur Sprache
bringen.

Wihrend der vergangenen hundert Jahre sind es Gelehrte mit
entsprechend unterschiedlichen problemgeschichtlichen und me-
thodischen Einstellungen sowie sachlichen Orientierungen gewe-
sen, die ein synoptisches Bild der tiberlieferten Dokumente dieses
diagnostischen Spiirsinns vorbereitet und damit unserer Gegen-
wart die Moglichkeit eroffnet haben, die Genese und die Struktur
des Spannungsfelds zu durchschauen, inmitten dessen wir leben.
Mein sehr engmaschiges Inhaltsverzeichnis kann vielleicht einen



nitzlichen Leitfaden durch die Vielfalt der Aspekte, Kriterien und
Argumente bieten, deren innere Kohédrenz in dem vorliegenden
libellum sichtbar gemacht werden soll.

Halle, Januar 2022



1. Platons Sokrates iiber Aufklarung, Wissenschaft
und Praxis (Jlirgen MittelstraB)

Wie unsere Gegenwart mit einer vielleicht noch nicht abgeschlos-
senen Zuspitzung zeigt, ist die Struktur unseres neuzeitlichen
Spannungsfeldes nur allzu deutlich von einer Bewahrungsprobe
gepragt, die an eine ZerreifSprobe grenzt. Wichtige Risse, die in
diesem Spannungsfeld schon seit vierhundert Jahren aufgespiirt
worden sind, verlaufen zwischen den Dimensionen, in denen die
Aufgaben, die Moglichkeiten und die Grenzen der Aufklidrung, der
Wissenschaft und der Religion zu Hause sind. Die Frage, ob Auf-
klarung durch Wissenschaft méglich oder trotz Wissenschaft notig
ist, steht ebenso wie die Frage, ob Religion trotz Aufklirung und
Wissenschaft nétig und moglich ist, zwar vor allem seit dem nomi-
nellen Taufjahrhundert der Aufklarung mit einer bis dahin nicht
gekannten Pragnanz und Dringlichkeit auf der Tagesordnung.
Doch schon die entsprechende Latenzzeit des 17. Jahrhunderts hat
der Zuspitzung auf diese Fragen in richtungsweisenden Formen
vorgearbeitet. Die Antworten, die seither mit Hilfe von wechseln-
den Aspekten und Kriterien auf diese Fragen erprobt worden sind,
konnten durch ihre faktischen Unvereinbarkeiten den Charakter
der Zerreiflprobe nicht deutlicher werden lassen, die das neuzeit-
liche Spannungsfeld im Unterschied zu fritheren Epochen mittler-
weile im Weltmaf3stab durchmacht.

Selbstverstandlich konnen Mikro-Hermeneutik und Mikro-
Analyse der bis in die klassische Antike zuriickreichenden Uber-
lieferung zeigen, dafl und inwiefern charakteristische Momente
aus diesen drei Dimensionen schon ebensolange zu widerstrei-
tenden Auseinandersetzungen gefithrt haben. In geradezu klas-
sischer Weise zeigen Briefe Epikurs aus dem vierten vorchristli-
chen Jahrhundert an seinen Sohn Menoikos, daf3 sein Pladoyer fiir
eine empirisch-kausale Erkldrung von Phdnomenen am sichtba-
ren Himmel gleichzeitig einen Akt von zwei verschiedenartigen,
aber miteinander verflochtenen Intentionen bildet: zum einen der



Intention, durch empirische Kausal-Forschung Aufkldrung tiber
Méglichkeiten einer von unnotigen Angsten freien Lebenspraxis
zu gewinnen; zum anderen der Intention, einer nach Platons Tod
tonangebend gewordenen Gruppe von hierokratisch gestimmten
athenischen Autoren entgegenzuwirken, die solche Himmelspha-
nomene den Menschen als strafende bzw. belohnende Schickun-
gen der Gotter zu suggerieren suchten.' Seit damals sind bis ins
Taufjahrhundert der Aufklarung immer wieder von neuem Strei-
tigkeiten ausgetragen worden, die an wechselnden Momenten und
Aspekten aus den Dimensionen von Aufklirung — auch avant-la-
lettre —, von Wissenschaft und von Religion orientiert waren. Von
der inzwischen fest etablierten Aufkldrungsforschung, Wissen-
schaftsgeschichtsschreibung und Religionsgeschichte - aber auch
von den diversen Literaturwissenschaften - sind sie umfassend
und eindringlich untersucht worden. Doch erst mit den program-
matischen Weckrufen des 18. Jahrhunderts, die Bemithungen um
Aufklarung in einen Brennpunkt des menschheitlichen Interesses
zu riicken, nehmen diese Streitigkeiten Ziige der neuzeitlichen Zer-
reiflprobe zwischen diesen drei Dimensionen an.

Die ernstzunehmende philosophische Aufkliarungsforschung
beginnt nach dem zweiten Weltkrieg in Deutschland 1970 mit dem
opus magnum von Jurgen Mittelstrall Neuzeit und Aufklirung.
Studien zur Entstehung der neuzeitlichen Wissenschaft und Philo-
sophie.? Aus der ein Jahr zuvor angenommenen Erlanger Habilita-
tionsschrift des damals Dreiunddreifligjahrigen hervorgegangen,
hat sie alsbald aus verschiedenen Griinden die verdiente Aufmerk-
samkeit nicht nur der Fachkollegen auf sich gezogen. Mittelstraf$’
programmatische Orientierung auch am Brennpunktthema Wis-
senschaft, vor allem der Naturwissenschaften und der Mathematik,
verleiht seinen Untersuchungen einen realistischen Zug, wie er der
vor allem literatur-historisch eingestellten Aufklarungsforschung
nicht selten fehlt. Vor allem die Tragweite, die die neuzeitliche,

! Vgl. Klaus Reich, Einleitung, in: Diogenes Laertius: Buch X: Epikur. Grie-
chisch-Deutsch, Hamburg 1968, aber auch Friedrich Albert Lange, Geschichte
des Materialismus ('1866), Band 1 (hg. und eingel. von Alfred Schmidt), Frank-
furt/Main 1974, bes. S.80-81.

2 Vgl. Jirgen Mittelstrafl, Neuzeit und Aufklirung. Studien zur Entstehung
der Wissenschaft und Philosophie, Berlin/New York, 1970.

10



mathematisch und experimentell immer fruchtbarer werdende
Naturwissenschaft fiir die technischen Lebensbedingungen und
den Komfort der Menschen mit sich bringt, stiftet diesen realisti-
schen Zug. Gleichzeitig verleiht die programmatische Verbindung
dieser wissenschaftsgeschichtlichen Orientierung mit dem Thema
Aufklidrung — und dies beides unter Aspekten der Philosophie - sei-
nen Untersuchungen einen Leitfaden, der ihn einer Aporie vorbeu-
gen laft, die sich aus einer irritierenden Struktur der klassischen
Bemithungen des 18. Jahrhunderts um Aufklirung ergeben kann.
Auf diese irritierende Struktur hat Ernst Cassirer aufmerksam
gemacht, als er ein Jahr vor dem Ausbruch der Deutschen Kata-
strophe (Friedrich Meinecke) ein einzigartiges Symbol jiidischer
Selbstbehauptung unter dem Titel Philosophie der Aufklirung in
der damals noch biirgerlichen Offentlichkeit hinterlie8. Mit Blick
auf das Ganze dieser iiberlieferten Bemithungen um Aufkldrung
gibt Cassirer unter Riickgriff auf eine Formulierung im Ersten Teil
von Goethes Faust zu bedenken, daf} die Aufkldrung »[...] zu jenen
Gedanken-Webermeisterstiickchen gehort, >wo Ein Tritt tausend
Faden regt, Die Schifflein heriiber, hintiber schiefien, Die Faden
ungesehen flieflen«.? Stellt man das nur duflerst schwer faflbare
»Ganze dieser hin und hergehenden, dieser unablassig-fluktuie-
renden Bewegung«* gebithrend in Rechnung, dann leuchtet sofort
ein, dafl es dem jungen Gelehrten Mittelstrafy mit seinem beherz-
ten Zugriff auf seine beiden leitenden Themen schlagartig gelungen
war, eine geradlinig begehbare Schneise in die mit Sokrates avant
la lettre beginnenden Bemithungen um Aufkliarung zu schlagen.
Wer sich auf das Ganze dieser hin und hergehenden, dieser unab-
lassig-fluktuierenden Bewegung ohne eine solche thematisch klare
und sachlich orientierte Frage einlafit, riskiert nur allzuleicht, noch
nachtréglich selbst zu einem Teil dieser Bewegung zu werden.
Nach fiinf Jahrzehnten hat sich die Aufklarungsforschung
ein international bestelltes Feld erobert, auf dem der Beitrag von
Mittelstrafl inzwischen verstdndlicherweise nicht mehr in einem
Brennpunkt der Aufmerksamkeit steht. Doch gerade durch seine
beiden programmatisch-thematischen Hauptorientierungen hat er

3 Ernst Cassirer, Philosophie der Aufkldrung (1932), Hamburg 1998, S. XIII.
4 Ebd.



mit Blick nicht nur auf spétere, sondern sogar auf viel frithere Be-
mithungen um Aufklarung ein fruchtbares sachliches Spannungs-
feld eroffnet. Indessen ist es genauso verstindlich, dafl in diesem
diachronen Spannungsfeld seit damals Thesen, Argumente, As-
pekte und Kriterien aufgetaucht sind, die gerade unter den Vorzei-
chen von Mittelstrafy” Ansatz eine ganz neue Beleuchtung erfahren
haben. Unter diesen Umstdnden lohnt es sich, aus dem reichen
Inhalt seines Buchs zunichst die Elemente herauszupréparieren,
die es fast fiinfzig Jahre spiter lohnend erscheinen lassen, in ih-
rem Licht den grundsatzlichen Verdiensten dieses Buchs gerecht zu
werden, aber auch dem einen oder anderen neuralgischen Punkt,
der sich im fast fiinfzigjahrigen Riickblick leichter erkennen ldf3t
als frither.

Das Buch dokumentierte zu seiner Zeit nicht nur ein aufler-
ordentliches Mafl an gelehrter Forschung und philosophischer
Durchdringung seines gelehrten Fundus. Es ruft auch nicht nur
der wissenschaftlichen und der wissenschaftsgldubigen Welt des
zwanzigsten Jahrhunderts in Erinnerung, dafl Wissenschaft und
Aufkldrung sich einer gemeinsamen Kultivierung verdanken -
der Kultivierung dessen, was Mittelstrafy als »die Tugenden des
Verniinftigen«® kennzeichnet. Nur wegen dieser gemeinsamen ko-
gnitiven Tugenden konnten Wissenschaft und Aufkliarung im sel-
ben geistesgeschichtlichen Atemzug der klassischen griechischen
Antike vor allem des fiinften und des vierten vorchristlichen Jahr-
hunderts ihre geschichtlichen Anfinge nehmen.

Doch diese gemeinsamen Anfinge ruft das Buch gleichzeitig
auch der damals in Deutschland erwachenden Wissenschaftstheo-
rie in Erinnerung. Ein Jahr vor der Publikation von Mittelstraf$’
frithem opus magnum war das ebenso umfangreiche Buch Wis-
senschaftliche Erkldrung und Begriindung des Miinchener Philoso-
phen Wolfgang Stegmiiller erschienen, der erste der folgenden vier
Haupt- und sieben Nebenbande seines international renommierten
Einblicks in Probleme und Resultate der Wissenschaftstheorie und
Analytischen Philosophie.®

5 Mittelstraf3, Aufklarung, §$1ff.

¢ Vgl. Wolfgang Stegmiiller, Probleme und Resultate der Wissenschaftstheo-
rie und Analytischen Philosophie. Bd.1. Wissenschaftliche Erkldrung und Be-
griindung, Berlin/Heidelberg/New York 1969.

12



Doch gerade der Wissenschaftstheorie fithrt Mittelstral” Buch
sogleich die Verlustrechnung vor Augen, die ihre fast chronische
Geschichtsvergessenheit zunehmend mit sich bringt. Dies gelingt
ihm mit Blick auf Platons Philosophieren, indem er die »Antike (er-
ste) Aufklarung«’” durch die prototypische Gestalt des Platonischen
Sokrates beginnen lafit: »Der erste, der eine [...] Besinnung auf das
menschliche Fundament verniinftiger Selbstindigkeit gefordert
und darin sogleich zum Maflstab philosophischer Glaubwiirdig-
keit schlechthin gemacht hat, war Sokrates«.® An diesem frithen
programmatischen Punkt seiner Untersuchungen fithrt Mittel-
strafl vor allem im Anschluff an das Platonische Philosophieren
eine duflerst fruchtbare, aber auch duflerst anspruchsvolle Kontra-
stierung des Typus einer >schlechten< Aufklirung gegen den Typus
einer >guten« Aufkldrung ein.” Doch zu Recht macht er sogleich
darauf aufmerksam, dafl es eine Angelegenheit einer alles andere
als einfachen Beurteilung jedes Einzelfalls ist, ob man es jeweils
mit einem Fall von guter oder aber von schlechter Aufklirung zu
tun hat.

Sein eigenes Unternehmen setzt er in diesem Sinne einer be-
sonders anspruchsvollen geschichtlichen Bewdhrungsprobe aus:
»Wenn hier die Unterscheidung zwischen einer >guten< und einer
»schlechten« Aufklarung vorgezogen wird, so in der Hoffnung, daf3
sie sich gerade auch im Hinblick auf die zweite Aufklarung, die
Aufkliarung des 17. und 18. Jahrhunderts, als besonders geeignet
herausstellen mége«.!* Das von ihm selbst im Ausgang von Platons
Philosophieren vorgeschlagene und erprobte Kriterium hierfiir
formuliert er so: »Es bedarf kaum einer besonderen Erwdahnung,
daf die gute Aufkldarung im griechischen Denken sich tatsdchlich
eben dadurch auszeichnet, daf$ sie die Fragen nach dem, was man
wissen kann, und dem, was man tun soll, ausdriicklich gestellt [...]
und zur Grundlage aller eigenen Bemiithungen gemacht hat«.!

Doch im Licht dieses Kriteriums wird auch die Verlustrechnung
durchsichtig, die Mittelstrafy’ Buch der Wissenschaftstheorie un-

7 S.15 bzw. vgl. S.15-86.

8 Mittelstraf3, Aufklarung, S. 40.
° Vgl. S.58 1%

10§ 58,

1S 63.



serer Tage vor Augen fiihren kann: Diese klammert aus ihren Un-
tersuchungen geradezu planmiflig die zweite Kriterien-Frage der
guten Aufklidrung aus - die Frage, was man tun soll. Doch wenn
in diesem Zusammenhang von einer Verlustrechnung die Rede ist,
dann ist zu beachten, dafy damit nicht im geringsten ein Vorwurf
oder eine Geringschitzung der Arbeit der Wissenschaftstheorie
verbunden ist. Im Gegenteil konnen wir dank der nunmehr fast
hundertjihrigen Arbeit dieser Wissenschaftstheorie Strukturen
der Wissenschaft im Spiegel der logischen Strukturen ihrer Be-
griffe, ihrer Satze, ihrer Argumente und ihrer Theorien unver-
gleichlich viel besser durchschauen als jemals zuvor wihrend der
gesamten vorangegangenen Geschichte der Wissenschaften und
der Philosophie. Die planméaflige Ausblendung der zweiten klassi-
schen Frage der Aufklarung nach dem, was man tun soll, durch die
Wissenschaftstheorie ist auf nichts anderes als auf ein unverfiigba-
res geschichtliches Geschick zuriickzufithren - auf das Geschick
der unabldssig fortschreitenden Spezialisierung sowohl der Philo-
sophie wie der Wissenschaften und ihrer dadurch nétig werden-
den, ebenso fortschreitenden Arbeitsteilung. Die Strukturen der
Wissenschaften haben im Licht der unabléssigen Verfeinerungen
der mikroanalytischen Mittel der Wissenschaftstheorie ihrerseits
ein immer mikroskopischer werdendes Gesicht gezeigt. Die wis-
senschaftstheoretische Arbeit an der Kldrung dieser Strukturen
kann daher sogar innerhalb der Philosophie nur noch in strikt
autarker und arbeitsteiliger Einstellung gelingen. Diese Arbeit ist
auf dem besten moglichen methodischen Niveau so anspruchsvoll
geworden, daf} die urspriinglich zu einer integralen Philosophie ge-
horende praktische Aufklirungs-Frage, was man tun soll, auf dem
heute dafiir angemessenen methodischen Niveau von einem Wis-
senschaftstheoretiker nicht mehr in Personalunion bearbeitet wer-
den kann. Eine um so bedeutsamere Ausnahme bildet unter diesen
Umstidnden ein Buch, in dem eine Theorie der Medizin entwickelt
wird, durch die der Philosoph und Arzt Wolfgang Wieland am
Leitfaden des Themas Diagnose. Uberlegungen zur Medizintheorie'?
in methodisch vorbildlicher Weise zeigen konnte, daf3 die Medizin

12 Vgl. Wolfgang Wieland, Diagnose. Uberlegungen zur Medizintheorie
(1975), Berlin 2004.

14



keinem anderen Ziel dient, als in ihren Adepten - den zukiinftigen
Arzten - die Fahigkeit zu entwickeln, die Frage, >was man tun solls,
mit Blick auf jeden individuellen sich ihnen anvertrauenden Pa-
tienten sachgemafs und methodengerecht zu beantworten.

Die epistemologische Aufklidrungs-Frage, was man wissen kann,
wird von Mittelstrafy mit Hilfe eines der typischen Reflexions-
schritte der Philosophie unter die Vorzeichen der von ihm thema-
tisierten 'Tugenden des Verniinftigen« geriickt. Fiir die Antworten
der Wissenschaften auf die Frage nach dem, was man wissen kann,
faflt er eine besondere Tugend ins Auge, die er zu Recht als »vor-
bildlich« auffaft und als »die methodische Rechtschaffenheit«!?
charakterisiert. Diese kann, wie er ebenfalls zu Recht formuliert,
nur durch »eine methodische Disziplinierung des Denkens«! er-
worben werden.!s Implizit gibt Mittelstrafl im selben Atemzug zu
verstehen, was auf der Linie der epistemologischen Aufklirungs-
Frage geradezu der Prototyp schlechter Aufklarung wire. Er iden-
tifiziert ihn mit der Auffassung, die nicht in dieser methodischen
Tugend, sondern in der Verfiigung tiber »einzelne Sétze, die [...]
als vorbildlich gelten sollen«,' irrtiimlich das Maf3 der epistemi-
schen Aufklarung einer Person sucht. Epistemisch aufgeklart ist
jedoch nicht, wer z.B. den Satz des Pythagoras, Galileis Beschleu-
nigungsgesetze, die Haupttheoreme von Descartes’ Analytischer
Geometrie oder die Entropieformel der Thermodynamik auswen-
dig kennt, sondern wer mit den Methoden vertraut ist, solche Sitze
oder Formeln in authentischer methodischer Anstrengung zu ge-
winnen, zu begriinden oder aus noch grundlegenderen Gesetzen
und Formeln herzuleiten.

Sitze dieses Typs — von der Thaletischen und der Euklidischen
Geometrie iiber die Satze der Kopernikanischen Planetentheorie
bis in die der nach-newtonschen Himmelsmechanik - werden von

13S.64.

14§ 63.

5 In seinem jiingsten Buch sucht Jiirgen Mittelstraf3, Frohliche Wissen-
schaft? Philosophische Grenzginge zwischen Wissenschaft und Gesellschaft, Wei-
lerswist 2021, das Publikum davon zu iiberzeugen, dafl und warum das »Land
frohlicher Wissenschaft« im Horizont der »methodischen Disziplinierung des
Denkens« und der sTugenden des Verniinftigen« ein »ferne[s] Lands, S.28, ist -
ein {iberraschender Befund malgré Nietzsche und Epikur?

16 Mittelstraf3, Aufklarung, S. 63.



Mittelstrafy auf den ersten vierhundert Seiten seines Buchs selbst-
verstdndlich angemessen erdrtert. Doch sie bilden unter den Vorzei-
chen der epistemologischen Aufklarungskonzeption nur gleichsam
die paradigmatischen propositionalen Knotenpunkte im eigentlich
undurchdringlichen Geflecht der persénlichen methodischen Tu-
genden, mit deren Hilfe sie im Laufe der Wissenschaftsgeschichte
von denen gewonnen worden sind, die sie zuerst formuliert haben,
aber auch von denen fruchtbar gemacht worden sind, die sie sich
nachtréglich so authentisch zu eigen machen konnten, dafl sie mit
ihrer Hilfe die nachsten Fortschritte auf demselben oder auf einem
von ihnen erweiterten Forschungsfeld begiinstigen konnten.

Im III. Teil seiner Untersuchungen geht Mittelstraf3 — von Des-
cartes und John Locke, Giber Leibniz und Kant - den Bemiihun-
gen neuzeitlicher Philosophen nach, das methodisch disziplinierte
Tun der Wissenschaften auf die Methodenideale hin durchsichtig
zu machen, von denen sich die titigen Wissenschaftler aufihren di-
versen Forschungsfeldern zwar mehr oder weniger orientierungs-
sicher leiten lassen, tiber die sie sich aber — zumeist aus schlichten
arbeitsokonomischen Griinden - in der Regel nicht auch noch in
reflexiver Einstellung und aus eigener Kraft in wohldurchdachter
Weise methodologische Rechenschaft ablegen konnen.



2. Ein szientistisches Aufklarungsmodell
(Denis Diderot)

Damit sind die Elemente gesammelt, die geeignet sind, zunachst
Licht auf die grundsitzlichen Verdienste von Mittelstrafy” Unter-
suchungen zu werfen. Doch wie kann man im Licht derselben Ele-
mente dem einen oder anderen mehr oder weniger neuralgischen
Punkt dieser Untersuchungen auf die Spur kommen?

Die Umstidnde haben es gefiigt, dafl dies ausgerechnet unter
Vorzeichen eines der beiden Jahrhunderte der Neuzeit méglich
ist, die Mittelstrafd fiir eine Bewdhrungsprobe seines Ansatzes bei
den Tugenden des Verniinftigen ins Auge gefafit hat. Denn gerade
seine Verbindung der epistemologischen Aufklarungsfrage mit der
Tugend der methodisch disziplinierten Rechtschaffenheit der wis-
senschaftlichen Arbeit findet in dem wohl bedeutsamsten neuzeit-
lichen Dokument dieser aufgeklarten wissenschaftlichen Tugend
ein unmittelbares Echo - in der von d’Alembert und Diderot seit
1751 in drei Dutzend Bénden herausgegebenen Enzyklopddie der
Wissenschaften, der Technik und der Berufe.!

In seinem programmatischen Artikel zum Thema Encyclopédie
schreibt Diderot dem Wissenschaftler, dem unter den Vorzeichen
von Mittelstraf3’ epistemologischer Aufkldrungsfrage die Tugend
der methodischen Rechtschaffenheit zukommt, eine aufgeklarte
Kunst (Lart éclairé?) zu. Diese aufgeklirte Kunst zeige sich darin,
daf3 der entsprechende Wissenschaftler mit allen Verfahren und
allen Operationen? seines Forschungsfeldes vertraut ist und sie mit
jener Leichtigkeit, jenem Uberflufl an Ressourcen und mit jener
Promptheit* ausiiben kann, die seine aufgekliarte Methodenkul-

! Vgl. Encyclopédie ou Dictionnaire Raisonné des Sciences, des Arts et des
Métiers, Paris 1751 1T.

2 Art. Encyclopédie, in: Encyclopédie, Bd. I, S. 642.

3 »[...] familier tous les procédés, toutes les opérations [...]«, ebd.

4 »[...] avec cette facilité, cette abondance de ressources, cette promptitude«,
ebd.

17



tur ausmacht. Diese befdhigt ihn dazu, das Wahre vom Falschen
zu unterscheiden, das Wahre vom Wahrscheinlichen, das Wahr-
scheinliche vom Wunderbaren und Unglaublichen, die gewohnli-
chen Phinomene von den auflerordentlichen, die gewissen Tatsa-
chen von den zweifelhaften und diese von den absurden und gegen
die Ordnung der Natur verstoflenden.’

Diderot geht tiber die Formulierung von Methodennormen der
aufgeklarten Kunst des tiichtigen Wissenschaftlers sogar noch ei-
nen entscheidenden Schritt hinaus. Er charakterisiert hier zwei
Mittel, von deren Gebrauch die zunehmende Aufkliarung aller
Menschen abhidngt. Das eine Mittel besteht darin, die Menge der
Erkenntnisse, iiber die die Menschen jeweils schon verfiigen, durch
die Entdeckungen der Wissenschaften zu vermehren.® Das andere
Mittel besteht darin, diese Entdeckungen in einem geordneten Zu-
sammenhang - also im Stil einer Enzyklopéddie - zusammenzu-
fassen.” Beiden Mitteln schreibt Diderot den Zweck zu, damit viel
mehr Menschen aufgeklart sein mochten.®

Damit findet Mittelstrafl” Ansatz bei der innerwissenschaftli-
chen Aufklarungsfunktion der Tugend der methodischen Recht-
schaffenheit offensichtlich zunichst einmal ein unmittelbares und
auflerordentlich prominentes neuzeitliches Echo. Mit diesem Echo
ist zwar eine in mehrfacher Hinsicht bedeutsam verfeinerte Cha-
rakteristik dieser innerwissenschaftlichen methodischen Tugend
verbunden. Doch es wird auch deutlich, daf3 die Entdeckungen des
wissenschaftlichen Fortschritts nicht linger eine exklusive Angele-
genheit der wissenschaftsinternen Aufkldrung sein sollten. Durch
ihre Aneignung sollen sogar, wie Diderot formuliert, viel mehr
Menschen auch auf3erhalb der Wissenschaft aufgeklart werden. Die
Legitimitét dieser grundsétzlichen Auffassung von der Aufkldrung
der Menschen durch Wissenschaft wird von Diderot sogar durch

5 »[...] distinguer le vrai du faux, le vrai du vraisemblable, le vraisemblable
du merveilleux et I'incroyable, les phéno-meénes communs des phénomeénes ex-
traordinaires, les faits certains des douteux, ceux-ci des faits absurdes et con-
traires a 'ordre de la nature, ebd.

6 »[...] 'un d’augmenter la masse des Connaissances par des découvertes«,
S.637.

7 »[...] lautre de rapprocher les découvertes et de les ordonner entre elles«,
ebd.

8 »[...] a fin que beaucoup plus d’hommes soient éclairés«, ebd.

18



die Beriicksichtigung eines unmifiverstdndlich praktischen Krite-
riums geltend gemacht: Die absolute Niitzlichkeit der Wissenschaf-
ten ist eine ausgemachte Sache.® Mit dieser Beschwérung der abso-
luten Niitzlichkeit der Wissenschaften fiir die Menschen kiindigt
Diderot jedoch die Trennung auf, die Mittelstrafl” Ansatz sorgfiltig
beachtet, um den Grundsatz der klassischen griechischen Philoso-
phie fruchtbar machen zu kénnen, den Grundsatz, dafi die beiden
Leitfragen der Aufkldrung unabhingig voneinander beantwortet
werden sollten - die epistemologisch-wissenschaftstheoretische
Aufklarungsfrage, was ich wissen kann, und die praktische Auf-
klarungsfrage, was ich tun soll. Mit Hilfe seines absolut gesetzten
utilitaristischen Kriteriums riickt Diderot die praktische Trag-
weite der Wissenschaften fiir die Menschen in den Mittelpunkt
der Bemithungen um die Aufklirung: Die Entdeckungen der Wis-
senschaften dienen deswegen der Aufklarung der Menschen, weil
diese Entdeckungen fiir sie absolut niitzlich sind.

Es ist uniibersehbar, daf Diderot damit ein optimistisches Fort-
schrittsmodell sowohl fiir die Wissenschaften wie fiir die Aufkla-
rung wie fiir eine wissenschaftsbasierte Praxis der Menschen um-
reif3t.

° »[...] en prenant l'utilité absolue des sciences pour une donnée«, Art. Chy-
mie, S. 421.



3. Die geschichtspolitische Situation von
Aufklarung und Religion

Die Bewohner Westeuropas und Nordamerikas identifizieren
sich gerne mit den Erben der Aufklarung, um die sich zuerst das
18. Jahrhundert in programmatischer Weise bemiiht hat. Die Erb-
schaft dieses Jahrhunderts hat aber selbstverstandlich auch eine
Vorgeschichte. Diese Vorgeschichte ist durch nichts tiefer und
langfristiger gepragt als durch die christliche Religion sowie durch
die Religionspolitik und die Theologie des Christentums. Diese
lange Vorgeschichte des sog. Jahrhunderts der Aufkldrung leidet
indessen auch unter einer tiefen Spaltung. Wenn die Erben der
Aufklarung des 18. Jahrhunderts in unseren Tagen zunehmend in
eine kimpferische Auseinandersetzung mit der Religionspolitik
islamischer Staaten geraten, dann begegnen sie indirekt auch der
gespaltenen Vorgeschichte jener Erbschaft des 18. Jahrhunderts, auf
die sie sich so gerne berufen. Ein sehr frithes Schliisselereignis die-
ser gespaltenen Vorgeschichte kann man mit Hilfe des berithmten
ersten Satzes charakterisieren, mit dem Schiller seinen Don Carlos
er6ftnet: Denn ,die schonen Tage von Aranjuez« waren fiir ganz
Spanien im letzten Viertel des ersten Jahrtausends unserer Zeit-
rechnung endgiiltig vorbei, als die politische und die kulturelle
Friedensbliite der arabischen Toleranzherrschaft tiber Spanien von
fanatischen christlichen Eroberern zerstort wurde — den Erben ei-
ner tief irenischen Religion der Menschenliebe.

Die Bewohner Westeuropas und Nordamerikas werden daher
gegenwirtig von Bewohnern anderer Weltgegenden insofern in ei-
ner héchst verstorenden Weise auch daran erinnert, daf3 sie sich die
Erbtitel und die Erblasten ihrer Vergangenheit nicht nach ihrem
geschichtspolitischen Gutdiinken aussuchen kénnen. Der Fanatis-
mus, mit dem diese Erinnerung gegenwirtig von militanten arabi-
schen Migranten unter die Bewohner Europas und Nordamerikas
getragen wird, verweist zwar auf denselben Mangel an Aufklarung,
der auch den Fanatismus christlicher Eroberer hervorgerufen hat.

20



Doch die religionspolitische Vorgeschichte der Aufklirung, um die
sich das 18. Jahrhundert bemiiht hat, gehdrt nun einmal zu den
Erblasten, von denen sich in den geschichtspolitischen Auseinan-
dersetzungen der Gegenwart auch diejenigen nicht restlos distan-
zieren konnen, die meinen, sich auf irgendwelche wohlfeilen Erb-
titel der Aufkldrung berufen zu kénnen.

Die Philosophie tut gut daran, wenn sie sich an geschichtspoli-
tischen Auseinandersetzungen um die Legitimitét solcher Erbtitel
und Erblasten zumindest nicht direkt beteiligt. Die Methoden ih-
rer Arbeit sind den politischen Methoden solcher Auseinanderset-
zungen aus prinzipiellen Griinden nicht gewachsen. Dennoch hat
die Philosophie methodische Méoglichkeiten, solche Auseinander-
setzungen ernst zu nehmen. Das Spannungsfeld zwischen Aufkla-
rung und Religion scheint sogar wie geschaffen zu sein, um diese
Moglichkeiten zu erproben. Denn seit Platon in seinem Hauptwerk
Politeia das Schliisselsymbol der Aufklarung - also die Sonne — mit
der Idee des Guten identifiziert hat, ist die Philosophie die wich-
tigste reflexive Hiiterin und Anwiéltin der Aufkldrung. Aber noch
alter als die Philosophie ist die Religion. Auf die Gottheiten nicht
nur der griechischen Religion wird daher in allen Dialogen Pla-
tons mehr oder weniger direkt Bezug genommen. Und im Zwolf-
ten Buch der Aristotelischen Metaphysik wird sogar eine koharente
Theologie entwickelt.

Es ist bekannt, welche bibliothekarischen und hermeneutischen
Schicksale den Schriften Platons und Aristoteles’ widerfahren sind.
Die aristotelischen Schriften wurden bis in die Zeit des beginnen-
den Hochmittelalters so gut wie ausschliefllich im arabischen
Raum mit groflem Gewinn fiir die theologische, die wissenschaft-
liche und allgemein fiir die kulturelle Selbstverstindigung des Is-
lam fruchtbar gemacht. Erst seit dem 12. Jahrhundert sind sie in
den lateinischen Ubersetzungen Wilhelms von Moerbeke durch
Thomas von Aquin fiir die theologische und die wissenschaftliche
Selbstverstandigung von Europas Christentum richtungweisend
geworden. Dabei sollte nicht vergessen werden, daf3 gerade Thomas
fir die Entwiirfe der arabischen Philosophen und Theologen Ibn
Sina und Alfarabi stets den grofiten Respekt gehegt hat.

Platons Schriften wurden zwar kontinuierlich studiert. Aber
einem griindlichen und differenzierten Verstindnis ihres philo-

21



sophischen Formats standen bis in den Anfang des 19. Jahrhun-
derts zwei starre Hindernisse entgegen. Das eine Hindernis wurde
von der banalisierenden Interpretation der Ideenannahme Platons
durch Cicero gebildet. Diese Interpretation wurde in der Neuzeit
noch einmal besonders lebendig, als vor allem durch die Cicero-
Begeisterung der Florentiner Humanisten des 15. und des 16. Jahr-
hunderts Platons Dialoge von neuem in einen Brennpunkt der
Aufmerksamkeit riickten, verbunden allerdings mit ganz neuen,
extrem einseitigen Akzentuierungen vor allem auf der Theorie des
Schoénen, des Eros und des dichterischen Enthusiasmus im Sympo-
sion. Das andere Hindernis wurde von der ebenso extrem einseiti-
gen Interpretation gebildet, die die Neuplatoniker vor allem durch
Plotin und Proklos, aber auch durch Augustinus fiir die christliche
Theologie vorbereitet hatten. Hier standen verstindlicherweise
Themen im Mittelpunkt der Aufmerksamkeit, die in Platons Dia-
logen eher eine randstandige Rolle spielen - die schopfungstheo-
logischen Pramissen des Timaios, die formal-analytischen Dialoge
um das Eine und das Viele aus dem zweiten Teil des Parmenides
und die Unsterblichkeitsbeweise fiir die Seele im Phaidon. Man
darf diese scheinbar veralteten und in unseren Tagen scheinbar
randstdndigen Themen der Philosophie jedoch mit groflem Be-
dacht erwahnen. Denn die Philosophie der Gegenwart muf3 mit
der Moglichkeit eines Risikos rechnen, wenn sie die Auseinander-
setzung mit diesen Themen vernachléssigt oder fiir obsolet zu er-
klaren versucht.

Dieses Risiko hat die Form eines Dilemmas: Entweder wird
die Philosophie auf das unausweichliche theologische, religions-
philosophische und religionspolitische Gespriach mit dem gesam-
ten Osten - also sowohl mit dem Nahen wie dem Mittleren und
dem Fernen Osten - so schlecht vorbereitet sein, daf3 sie sich an
einem produktiven Gesprich gar nicht beteiligen kann, ohne sich
zu blamieren. Oder aber sie lduft Gefahr, in solchen Gespréichen
eine zwar subtile, aber doch fadenscheinige Gestalt des Neokolo-
nialismus zu kultivieren. Denn sie kann dann wohl immer noch
die methodische Uberlegenheit einer formalanalytischen Kompe-
tenz kultivieren, die zwar die jiingsten Raffinessen der Syntax, der
Semantik und der Pragmatik, z. B. der Demonstrativpronomina,
beherrscht, aber z. B. die Frage nach der Theophanie mit derselben

22



	Cover
	Inhalt
	Vorwort
	1.  Platons Sokrates über Aufklärung, Wissenschaft und Praxis (Jürgen Mittelstraß)
	2.  Ein szientistisches Aufklärungsmodell (Denis Diderot)
	3.  Die geschichtspolitische Situation von Aufklärung und Religion
	4.  Eine gegenreformatorische Epochendiagnose (Paul Hazard)
	5.  Ein sozialökonomisches Hoffnungsprojekt (Peter Gay / Emil du Bois-Reymond)
	6.  Die kritische Religionsphilosophie von Innovation und Folgelast (Rainer Specht I)
	7.  Die Wegscheide John Locke (Rainer Specht II)
	8.  Jerusalem und Athen, Philosophie und Gesetz (Leo Strauss)
	9.  Ein religionsphilosophischer Lichtblick aus Athen (Platon)
	10.  Gemeinwohl und Urteilskraft (Platon und Jean-Jacques Rousseau)
	11.  Die experimentelle Kausalforschung und ihre unheilschwangere Tragweite (Francis Bacon und Charles de Montesquieu)
	12.  Ein frühes neuzeitliches Modell karitativer Wissenschaftspolitik (Francis Bacon)
	13.  Wie Montesquieus unheilvolle Ahnungen von der Trag­weite eines nicht­karitativen wissenschaftspolitischen Umgangs mit der experimentellen Kausalfoschung der Chemie in Erfüllung gegangen sind (Otto Hahn, Fritz Straßmann und die Atombombe)
	14.  Ein ingeniöser Auftakt konstruktiver Skepsis am szientistischen Aufklärungsmodell (Jean-Jacques Rousseau I)
	15.  Aufklärung, Wissenschaft und praktische Urteilskraft (Jean-Jacques Rousseau versus Max Weber)
	16.  Das Versagen der sentimentalen religiösen Hoffnungen des bourgeois und die Rechtstreue des citoyen (Jean-Jacques Rousseau II)
	17.  Vom Deismus zum Atheismus (Von Rousseau zu Kant I)
	18.  Vom hoffnungs­sentimental schwankenden bourgeois zum rechtstreuen citoyen (Von Rousseau zu Kant II)
	19.  Bewährungsproben der religionsphilosophischen Reflexion (Rainer Specht und Kant)
	20.  Der verborgene Konsequentialismus der gottgläubigen Hoffnung auf die jenseitige Glückseligkeit der Seele (Kant I)
	21.  Die atheistische Aufklärung über die religiöse Dimension des Rechts (Kant II)
	Epilog
	Verzeichnis der benutzten Literatur



