GEORG WILHELM FRIEDRICH HEGEL

Jenaer Kritische Schriften (I)

Differenz des Fichteschen

und Schellingschen Systems
der Philosophie

Rezensionen aus der
Erlanger Literatur-Zeitung

Maximen des Journals
der Deutschen Literatur

Neu herausgegeben von
HANS BROCKARD
und
HARTMUT BUCHNER

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 319a

Im Digitaldruck »on demand« hergestelltes,
inhaltlich mit der urspriinglichen Ausgabe identisches Exemplar.
Wir bitten um Versténdnis fiir unvermeidliche Abweichungen in
der Ausstattung, die der Einzelfertigung geschuldet sind.
Weitere Informationen unter: www.meiner.de/bod

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographi-
sche Daten sind im Internet tber <http://portal.dnb.de> abrufbar.
ISBN 978-3-7873-0483-7

ISBN eBook: 978-3-7873-2590-0

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 1979. Alle Rechte vor-
behalten. Dies gilt auch fiir Vervielfiltigungen, Ubertragungen,
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung
in elektronischen Systemen, soweit es nicht §§ 53 und 54 URG
ausdricklich gestatten. Gesamtherstellung: BoD, Norderstedt.
Gedruckt auf alterungshestandigem Werkdruckpapier, hergestellt
aus 100% chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany.

www.meiner.de



INHALT

Einleitung. Von Hans Brockard und Hartmut Buchner .
Literaturhinweise . .. ............... .......
Georg Wilhelm Friedrich Hegel

Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems
der Philosophie (1801)

Vorerinnerung . ... .. ... .. ...,
Mancherlei Formen, die bei dem jetzigen
Philosophieren vorkommen ................
Geschichtliche Ansicht philosophischer
Systeme .. ... ... ... ...,
Bediirfnis der Philosophie . . . . .. ..........
Reflexion als Instrument des
Philosophierens .. ......... ... ... ...,
Verhiltnis der Spekulation zum gesunden
Menschenverstand .. ..................
Prinzip einer Philosophie in der Form eines
absoluten Grundsatzes . . .. ..............
Transzendentale Anschauung . ............
Postulate der Vernunft . ................
Verhiltnis des Philosophierens zu einem
philosophischen System . . . . .............
Darstellung des Fichteschen Systems . ... ......
Vergleich des Schellingschen Prinzips der Philosophie
mit dem Fichteschen . . . .. ........ ... ... ..

Ansicht und Philosophie Reinholds . ..........

15
20
25
30

32

33
39

77



VI Inhalt

Kritiken und Anzeigen aus der Erlanger Literatur-
Zeitung (1801—-1802)

Bouterweks Anfangsgriinde der spekulativen Philo-
sophie .. .. ... ... . . L e

Zwei Schriften Werneburgs . . . . ... ..........
Gerstickers Deduktion des Rechtsbegriffs . . ... ..

Krugs Entwurf eines neuen Organons der Philo-
sophie . .. ... .. .. e e

Maximen des Journals der Deutschen Literatur (1807) .



EINLEITUNG

Mit der historisch-kritischen Ausgabe von Hegels Gesam-
melten Werken (Felix Meiner Verlag, Hamburg 1968 ff.) wur-
de ein neuer Anfang in der Darbietung der Texte Hegels ge-
setzt. Dies macht auch eine Neubearbeitung der Studienaus-
gaben in der Philosophischen Bibliothek notig. Die verdienst-
vollen Textausgaben von Georg Lasson und Johannes Hoff-
meister waren zumeist noch auf editorisch ungeniigende Vor-
arbeiten angewiesen. Einen ersten Versuch, hier neue Maf3-
stibe zu setzen, stelite die Ausgabe der Enzyklopddie der
philosophischen Wissenschaften von Friedhelm Nicolin und
Otto Poggeler (Band 33 der Philosophischen Bibliothek,
Hamburg 1959) dar, von der wir wichtige Anregungen er-
hielten.

Der vorliegende Band enthilt Hegels kritische Schriften
aus der Jenaer Zeit (1801—1807), soweit sie nicht in dem ge-
meinsam mit Schelling herausgegebenen Kritischen Journal
der Philosophie erschienen sind. Diese werden in eigenen
Studienausgaben zusammengefafit.

Die Differenz des Fichieschen und Schellingschen Systems
der Philosophie ist Hegels erste philosophische Veréffent-
lichung. Er verfafite sie zu Beginn seines Jenaer Aufenthalts
im Friihjahr bis Frithsommer 1801.

Der Dreifligjahrige war nach mehrjahriger Tatigkeit als
Hauslehrer in Frankfurt a.M. und nach einem kurzen Aufent-
halt in Stuttgart, wo er nach dem Tode des Vaters eine kleine
Erbschaft gemacht hatte, Ende Januar in Jena eingetroffen.
Dort lehrte der um fiinf Jahre jiingere, bereits beriihmt ge-



VI Hans Brockard, Hartmut Buchner

wordene Freund aus den Tibinger Stiftsjahren, Friedrich
Wilhelm Joseph Schelling. An ihn hatte Hegel am 2. Novem-
ber 1800 aus Frankfurt geschrieben:

»Deinem o6ffentlichen grofien Gange habe ich mit Bewunde-
rung und Freude zugesehen; Du erlifit es mir, entweder de-
miitig dariiber zu sprechen oder mich auch Dir zeigen zu
wollen; ich bediene mich des Mittelworts, daf ich hoffe, daf}
wir uns als Freunde wieder finden werden. In meiner wissen-
schaftlichen Bildung, die von untergeordnetern Bediirfnissen
der Menschen anfing, mufite ich zur Wissenschaft vorgetrie-
ben werden, und das Ideal des Jiinglingsalters mufite sich zur
Reflexionsform, in ein System =zugleich verwandeln; ich
frage mich jetzt, wihrend ich noch damit beschiftigt bin,
welche Riickkehr zum Eingreifen in das Leben der Menschen
zu finden ist. Von allen Menschen, die ich um mich sehe,
sehe ich nur in Dir denjenigen, den ich auch in Ricksicht auf
die Aecufilerung und die Wirkung auf die Welt [als] meinen
Freund finden mochte; denn ich sehe, daf3 Du rein, d. h. mit
ganzem Gemiite und ohne Eitelkeit, den Menschen gefaf3t
hast. Ich schaue darum auch, in Riicksicht auf mich, so voll
Zutrauen auf Dich, dafl Du mein uneigenniitziges Bestreben,
wenn seine Sphire auch niedriger wire, erkennest und einen
Wert in ihm finden mogest. — Bei dem Wunsche und der
Hoffnung, Dir zu begegnen, muf ich, wie weit es sei, auch
das Schicksal zu ehren wissen und von seiner Gunst erwarten,
wie wir uns treffen werden.

Lebe wohl, ich ersuche Dich um baldige Antwort.*

Im gleichen Brief heif3t es vorher: ,,Ehe ich mich dem lite-
rarischen Saus von Jena anzuvertrauen wage, will ich mich
vorher durch einen Aufenthalt an einem dritten Ort starken.
Schellings Antwort ist zwar nicht erhalten, aber vermutlich
hat er Hegel gebeten, sobald als méglich nach Jena zu kommen.
Wihrend der Monate, in denen Hegel an der Differenzschrift
arbeitet, schreibt Schelling seine erstmalige Darstellung meines
Systems der Philosophie.

wl

! Briefe von und an Hegel. Herausgegeben von J. Hoffmeister
Band I, Hamburg * 1961. S. 59 f.



Einlcitung X

Schellings zweiter Jenaer Aufenthalt (Herbst 1800 bis
Frithjahr 1803) war in scinen Anfingen mit geprigt durch die
philosophische Auseinandersetzung mit Johann Gottlieb
Fichte in Berlin?. Es ging um den rechten Ansatz fiir eine
Philosophie unter dem Anspruch des Absoluten und den Auf-
weis der Grenzen, die ein rein transzendentalphilosophischer
Horizont diesem Anspruch setzt?,

Mit der Schrift uber die Differenz des Fichteschen und
Schellingschen Systems der Philosophie greift Hegel unmittel-
bar in diese Auseinandersetzung ein. Er ist dafiir gut geriistet:
aus Frankfurt bringt er e¢in umfangreiches Manuskript mit,
aus dem nur zwei mehrseitige Fragmente erhalten sind; das
cine bildet den Schluff des ganzen Werkes und ist datiert
., 14. Sept. [1800]. Herman Nohl hat es erstmals unter dem
vielleicht mifiverstindlichen Titel ,,Systemfragment von 1800*
ver6ffentlicht4; es bleibt fraglich, ob das Manuskript bereits
ein ausgefilhrtes System enthielt. Es ist anzunehmen, daf}
dicse Schrift Hegels bereits viel von dem zum lnhalt hatte,
was dann in die ersten Jenaer Verdffentlichungen cinging.
Hegel formuliert im ersten der Fragmente bereits klar die
Grundproblematik eines Philosophierens, das in der Refle-
xion steckenbleibt: ,,. .. aber das Leben kann eben nicht als
Vereinigung, Beziehung allein, sondern muf} zugleich als Ent-
gegensetzung betrachtet [werden]; wenn ich sage, es ist die
Verbindung der Entgegensetzung und Beziehung, so kann
diese Verbindung selbst wieder isoliert und eingewendet
werden, daB [sie] der Nichtverbindung entgegenstiinde; ich

* Vgl. Horst Fuhrmans: Schellings Trennung von Fichte,in: F. W. J.
Schelling, Briefe und Dokumente. Hrsg. v. H. Fuhrmans, Band I, Bonn
1962, S. 217 ff,

® Die erregenden Dokumente dieser Auseinandersetzung Schel-
lings und Fichtes liegen auch vor in: Fichte — Schelling. Briefwechsel.
Eingeleitet und herausgegeben von Walter Schulz, Frankfurt/M. 1968.
Vgl. insbes. S. 103 ff.

* Hegels theologische Jugendschriften nach den Handschriften der
Kgl. Bibliothek in Berlin herausgegeben von Herman Nohl. Tiibingen
1907 (unverinderter Nachdruck Minerva, Frankfurt/M. 1966) S.
343— 351.



X Hans Brockard, Hartmut Buchner

miifite mich ausdriicken, das Leben sei die Verbindung der
Verbindung und der Nichtverbindung, d. h. jeder Ausdruck ist
Produkt der Reflexion, und sonach kann von jedem als einem
Gesetztenaufgezeigt werden, dafl damit, da3 etwas gesetzt
wird, zugleich ein Anderes nicht gesetzt, ausgeschlossen ist;
diesem Fortgetriebenwerden ohne Ruhepunkt mufl aber ein
fir allemal dadurch gesteuert werden, dafl nicht vergessen
wird, dasjenige zum Beispiel, was Verbindung der Synthesis
und Antithesis genannt wurde, sei nicht ein Gesetztes, Ver-
stindiges, Reflektiertes, sondern sein fir die Reflexion einzi-
ger Charakter sei, da es ein Sein aufier der Reflexion ist. Im
lebendigen Ganzen ist der Tod, die Entgegensetzung, der Ver-
stand zugleich gesetzt, nimlich als Mannigfaltiges, das leben-
dig ist, und als Lebendiges sich als ein Ganzes setzen kann,
wodurch es zugleich ein Teil ist, d. h. fir welches es Totes
gibt, und welches selbst fiir anderes tot ist.**

Am Schluff des zweiten Fragments, das eine vollstindige
Vereinigung des Lebensganzen in wahrer Religion gipfeln
lait, wird bereits die Fragwurdigkeit einer Philosophie oder
Religion der absoluten Subjektivitit oder Objektivitit mit
deutlichen Anspielungen auf Fichte formuliert:

,,Die vollkommenste Vollstindigkeit ist bei Volkern mog-
lich, deren Leben so wenig als moglich zerrissen und zer-
trennt ist, d. h. bei gliicklichen; ungliicklichere kénnen nicht
jene Stufe erreichen, sondern sie missen in der Trennung um
Erhaltung eines Gliedes derselben, um Selbstindigkeit sich
bekimmern; sie diirfen diese nicht zu verlieren suchen, ihr
hochsier Stolz muf} sein, die Trennung fest, und das Eine zu
erhalten; man mag dieses nun von der Seite der Subjektivi-
tit als Selbstdndigkeit betrachten, oder von der andern als
fremdes, entferntes, unerreichbares Objekt; beides scheint
nebeneinander vertriglich zu sein, so notwendig es ist, daf} je
stirker die Trennung, desto reiner das Ich, und desto weiter
zugleich das Objekt iiber und fern dem Menschen ist; je
grofer und abgeschiedener das Innere, desto gréfier und abge-
schicdener das Aeuflere, und wenn das letztere als das Selb-

* A.a.0.,S. 348,



Einleitung XI

stindige gesetzt wird, desto unterjochter der Mensch schei-
nen mufl; aber gerade dies Beherrschtwerden von dem tber-
grofien Objekt ist es, was als Beziehung festgehalten wird; es
ist zufillig, welche Seite sein BewufBtsein aufgreift, ob die,
einen Gott zu fiirchten, der unendlich iiber aller Himmel
Himmel, iiber aller Verbindung, Angehdren erhaben, iiber
aller Natur schwebend iibermichrtig sei, oder sich als reines
Ich, tiber den Triimmern dieses Leibes und den leuchtenden
Sonnen, iiber den tausendmaltausend Weltkérpern, und den
soviele Male neuen Sonnensystemen eurer alle sind, ihr
leuchtenden Sonnen — zu setzen. Wenn die Trennung unend-
lich ist, so ist das Fixieren des Subjektiven oder Objektiven
gleichgiiltig; die Erhebung des endlichen Lebens zu dem un-
endlichen Leben konnte nur eine Erhebung #ber endliches
Leben sein; das Unendliche ist das Vollstandigste, insofern
es der Totalitdt, d. h. der Unendlichkeit des Endlichen ent-
gegengesetzt, nicht insofern diese Entgegensetzung in schoner
Vereinigung aufgehoben wire, sondern insofern die Vereini-
gung aufgehoben ist, und die Entgegensetzung ein Schweben
des Ich iiber aller Natur, oder die Abhingigkeit, richtiger Be-
ziehung auf ein Wesen iiber aller Natur ist. Diese Religion
kann erhaben und fiirchterlich erhaben, aber nicht schén
menschlich sein; und so ist die Seligkeit, in welcher das Ich
alles, alles entgegensetzt, unter seinen Fiien hat, eine Er-
scheinung der Zeit, gleichbedeutend im Grunde mit der von
einem absolut fremden Wesen, das nicht Mensch werden
kann, abzuhingen, oder wenn es dies (also in der Zeit), ge-
worden wire, auch in dieser Vereinigung ein absolut Beson-
deres, nur ein absolutes Eins, bliebe — das Wirdigste, Edelste,
wenn die Vereinigung mit der Zeit unedel und niedertrichtig
wire. %

Diese Zitate zeigen mit aller Deutlichkeit, daff Hegel fir
ein Eingreifen in den Streit zwischen Schelling und Fichte
aufs Beste vorbereitet war und dafl er keineswegs, wie Zeitge-

¢ A.a.0.,S. 350 f.



XII Hans Brockard, Hartmut Buchner

nossen vermuteten, als Adlatus Schellings auftrat’. Diese
und moglicherweise andere Vorarbeiten Hegels machen zu-
gleich die Souveridnitit verstindlich, mit der er erstmals
offentlich in die philosophische Diskussion eingriff. Die
Treffsicherheit und Kiihnheit vieler Formulierungen in der
Differenzschrift ist nicht tiber Nacht erworben.

Die Bedeutung der Differenzschrift liegt nicht nur in der
scharfen Herausarbeitung des Unterschieds im philosophi-
schen Ansatz und Weg Schellings und Fichtes sowie der Kri-
tik der Ansichten des zum Verfechter Christoph Gottlieb
Bardilis gewordenen Karl Leonhard Reinhold, sondern fiir
uns Heutige vor allem auch im ersten Abschnitt ,,Mancher-
lei Formen, die bei dem jetzigen Philosophieren vorkommen*.
Hier nimmt Hegel erstmals und ganz eigenstindig Stellung zu
grundlegenden Fragen einer Philosophie des Absoluten. Er
nutzt die Gelegenheit, sich iiber Philosophie iiberhaupt sowie
iiber Organ und Methode des Philosophierens, iiber das Ver-
hiltnis von Reflexion und Spekulation, von Philosophie und
System, iiber Aufgabe und Bediirfnis der Philosophie sowie
iber die geschichtliche Bedingung und Bedingtheit seines und
eines jeden Philosophierens auszulassen. Dieser Abschnitt ist
deshalb in besonderem Mafie geeignet, in Anfang, Bereich
und Duktus des Hegelschen Denkens einzufiihren.

Der Anfang ist die fiir Hegel geschichtlich vorgegebene
Entzweiungskonstellation des Lebens in absolute Subjektivi-
tit oder absolute Objektivitit, wie sie sich im Geist der
neueren Zeit (insbesondere seit Descartes) und der Auf-
klirung, bis hin zu den zeitgendssischen Uberwindungsver-
suchen (bei Kant und dem frihen Fichte), herausgebildet und
fixiert hat. Hegel behandelt diesen Anfang unter dem Begriff
des ,,Bediirfnisses der Philosophie*, d. h. des Bediirfnisses,
als welches die Philosophie selbst entsteht. Uber die vieldis-
kutierte Giiltigkeit der Hegelschen Philosophie auch fiir eine
andere Zeit lifit sich dementsprechend sinnvoll nur etwas

7 Vgl. hierzu auch G. W. F. Hegel, Gesammelte Werke, Band 4:
Jenaer Kritische Schriften. Hrsg. v. H. Buchner und O. Poggeler, S. 190
Anm.



Einleitung XIII

ausmachen, wenn geklirt wird, ob und inwieweit die genann-
te Entzweiungskonstellation mit ihren festgewordenen Ge-
gensitzen noch dieselbe ist. Nach Hegel hat hier jede Zeit den
Anfang fiir ihre Philosophie neu einzuholen.

Der Bereich der Philosophie ist fir Hegel die Darstellung
des Absoluten im Elemente des Denkens. Alle anderen For-
men der Gegenwart des Absoluten (z. B. Politik, Kunst, Re-
ligion und Glauben) konnen diese Vergegenwirtigung des-
halb nicht mehr hinreichend leisten, weil sie bereits durch das
angegriffen und beherrscht sind, was Hegel die Reflexions-
kultur der neueren Zeit nennt®. Den Kritikern eines abso-
luten Denkens, d. h. eines Denkens des Absoluten, die be-
haupten, menschliches Denken reiche hierfiir weder hin noch
zu, antwortet Hegel einmal in seinem Jenaer Notizbuch in
der ihm eigenen Weise trockenen Humors: ,,Wenn das Abso-
lute ausgleitet und aus dem Boden, wo es herumspaziert, in’s
Wasser fillt, so wird es ein Fisch, ein Organisches, Lebendiges.
Wenn es nun eben so ausgleitet und in’s reine Denken fallt
— denn auch das reine Denken soll nicht sein Boden sein — so
soll es, dahineinplumpend, etwas Schlechtes, Endliches wer-
den, von dem man sich eigentlich schimen mufl zu sprechen,
wenn’s nicht Amtshalber geschihe und weil einmal nicht zu
leugnen ist, daB eine Logik da sei. Das Wasser ist ein so kaltes
und schlechtes Element, und es ist dem Leben doch so wohl
darin. Soll denn das Denken ein viel schlechteres Element
sein? Soll das Absolute sich so gar schlecht darin befinden
und sich auch schlecht darin auffiihren?*?

Der reflexionskritische Duktus des Denkens Hegels bleibt
von dem her bestimmt, was Hegel Vernunft als philosophi-
sche Spekulation nennt. Es kommt ihm darauf an, die sich

® Vgl. hierzu besonders Hegels Einleitung zu Glauben und Wissen
oder die Reflexionsphilosophie der Subjektivitit, in der Vollstindig-
keit threr Formen, als Kantische, Jacobische, und Fichtesche Philoso-
phie von 1802. G. W. F. Hegel, Gesammelte Werke, Band 4: Jenaer
Kritische Schriften. Hrsg. v. H. Buchner und O. Poggeler, Hamburg
1968, S. 315—324.

® Karl Rosenkranz: Georg Wilhelm Friedrich Hegels Leben. Ber-
lin 1844, S. 540.



XIv Hans Brockard, Hartmut Buchner

absolut setzende und damit dem Absoluten entziehende Re-
flexion in ihrer Alleinherrschaft zu brechen und sie fiir eine
Darstellung des Absoluten bereit zu machen und in Dienst zu
nehmen. Dies gelingt nur dann, wenn das Setzen der Re-
flexion bis zu ihren Grenzen und dariiberhinaus verfolgt
wird. ,,Die isolierte Reflexion, als Setzen Entgegengesetzter
wire ein Aufheben des Absoluten, sie ist das Vermdgen des
Seins und der Beschrinkung; aber die Reflexion hat als Ver-
nunft Beziehung auf das Absolute, und sie ist nur Vernunft
durch diese Beziehung; die Reflexion vernichtet insofern sich
selbst und alles Sein und Beschrankte, indem sie es aufs Ab-
solute bezieht; zugleich aber eben durch seine Beziehung auf
das Absolute hat das Beschrinkte ein Bestehen.“'® Der Duk-
tus dieses vernichtenden Beziehens, das Hegel damals noch
nicht Dialektik nennt, bestimmt auch den Stil der Differenz-
schrift.

So wenig Hegel das Absolute in ein Jenseits verlegen
wollte und konnte, so wenig wollte er sich mit seinem Be-
miihen iber seine Zeit erheben. So schreibt er in einem ,,Ent-
schluf*‘ betitelten Gedicht von 1801:

Kiihn mag der Goétter Sohn der Vollendung Kampf sich
vertrauen,

Brich denn den Frieden mit dir, brich mit dem Werke
der Welt!

Strebe, versuche du mehr als das Heut und das Gestern!
So wirst du

Besseres nicht, als die Zeit, aber auf’s Beste sie sein!!!

II

Die Besprechungen Hegels fiir die Erlanger Litteratur-Zei-
tung wurden bisher wenig beachtet, obzwar sie einen charakte-
ristischen Einblick in Hegels kritisches Eingreifen in die philo-

19 Siehe unten S. 16.
"' Dokumente zu Hegels Entwicklung. Hrsg. v. Joh. Hoffmeister,
Stuttgart 1936.



DIFFERENZ DES FICHTESCHEN
UND SCHELLINGSCHEN SYSTEMS
DER PHILOSOPHIE

VORERINNERUNG

Aus den wecnigen offentlichen Aufierungen, in welchen
man ein Gefiihl der Differenz des Fichteschen und Schelling-
schen Systems der Philosophie erkennt, leuchtet mehr das
Bestreben heraus, diese Verschiedenheit zu umgehen oder sie
sich zu verbergen, als eine Deutlichkeit des Bewufitseins dar-

10 liber. Weder die unmittelbare Ansicht beider Systeme, wie sie

a vor dem Publikum liegen, noch unter andern die Schelling-
sche Beantwortung der idealistischen Einwiirfe Eschenmayers
gegen die Naturphilosophie hat jene Verschiedenheit zur

u Sprache gebracht. Im Gegenteil hat z. B. Reinhold so wenig
eine Ahndung hieriiber gehabt, daB vielmehr die einmal fiir
bekannt angenommene vollige Identitit beider Systeme ihm
den Gesichtpunkt fiir das Schellingsche System auch hieriiber
verriickt hat. Diese Reinholdische Verwirrung ist mehr als die

n gedrohte — oder vielmehr schon als geschehen angekiindigte

20 — Revolution der Philosophie durch ihre Zuriickfithrung auf
Logik die Veranlassung der folgenden Abhandlung.

Die Kantische Philosophie hatte es bedurft, daf ihr Geist
vom Buchstaben geschieden, und das rein spekulative Prinzip
aus dem iibrigen herausgehoben wurde, was der risonnieren-
den Reflexion angehorte, oder fir sie benutzt werden

u konnte. In dem Prinzip der Deduktion der Kategorien ist
diese Philosophie echter Idealismus, und dies Prinzip ist es,
m was Fichte in reiner und strenger Form heraus gehoben und
den Geist der Kantischen Philosophie genannt hat. Da die
30 Dinge an sich, wodurch nichts als die leere Form der Entge-
gensetzung objektiv ausgedriickt ist, wieder hypostasiert und
als absolute Objektivitidt, wie die Dinge des Dogmatikers, ge-



2 Differenzschrift 5—6

setzt, dafl die Kategorien selbst teils zu ruhenden toten
Fichern der Intelligenz, teils zu den hochsten Prinzipien ge-
macht worden sind, vermittelst welcher der Ausdruck, in
dem das Absolute selbst ausgesprochen wird, wie z. B. die
Substanz des Spinoza, vernichtet werden, und somit das ne-
gative Rasonnieren sich nach wie vor an die Stelle des Philo-
sophierens, nur mit mehr Pritention unter dem Namen kriti-
scher Philosophie setzen konnte — diese Umstiande liegen
héchstens in der Form der Kantischen Deduktion der Kate-
gorien, nicht in ihrem Prinzip oder Geist; und wenn wir von
Kant sonst kein Stiick seiner Philosophie hitten als dieses,
wiirde jene Verwandlung / fast unbegreiflich sein; in jener
Deduktion der Verstandes-Formen ist das Prinzip der Speku-
lation, die Identitit des Subjekts und Objekts aufs bestimm-
teste ausgesprochen; diese Theorie des Verstands ist von der
Vernunft iiber die Taufe gehalten worden. — Hingegen wenn
nun Kant diese Identitdt selbst, als Vernunft, zum Gegen-
stand der philosophischen Reflexion macht, verschwindet die
Identitdt bei sich selbst; wenn der Verstand mit Vernunft
behandelt worden war, wird dagegen die Vernunft mit Ver-
stand behandelt. Hier wird es deutlich, auf welcher unterge-
ordneten Stufe die Identitit des Subjekts und Objekts aufge-
faBt worden war. Die Identitit des Subjekts und Objekts
schrinkt sich auf zwolf oder vielmehr nur auf neun reine
Denktitigkeiten ein — denn die Modalitdt gibt keine wahr-
haft objektive Bestimmung, es besteht in ihr wesentlich die
Nichtidentitit des Subjekts und Objekts; — es bleibt aufier
den objektiven Bestimmungen durch die Kategorien ein unge-
heures empirisches Reich der Sinnlichkeit und Wahrneh-
mung, eine absolute Aposterioritit, fiir welche keine Apriori-
tdt als nur eine subjektive Maxime der reflektierenden Ur-
teilskraft aufgezeigt ist; d. h. die Nichtidentitit wird zum
absoluten Grundsatz erhoben; wie es nicht anders {sein]
konnte, nachdem aus der Idee, dem Vernunftprodukt, die
Identitdt, d. h. das Verniinftige weggenommen und sie dem
Sein absolut entgegengesetzt, [und] nachdem die Vernunft
als praktisches Vermégen, nicht als absolute Identitit, son-
dern in unendlicher Entgegensetzung, als Vermogen der rei-

20

30



10

20

30

6—7 Vorerinnerung 3

nen Verstandes-Einheit dargestellt worden war, wie sie vom
endlichen Denken, d.i. vom Verstand gedacht werden mu8;
es entsteht hierdurch das kontrastierende Resultat, daf3 fir
den Verstand keine absolute[n] objektive[n] Bestimmungen,
hingegen fiir die Vernunft vorhanden sind.

Das reine Denken seiner selbst, die Identitit des Subjekts
und des Objekts, in der Form Ich = Ich ist Prinzip des Fichte-
schen Systems, und wenn man sich unmittelbar an dieses
Prinzip, so wie in der Kantischen Philosophie an das transzen-
dentale Prinzip, welches der Deduktion der Kategorien zum
Grunde liegt, allein hilt, so hat man das kiihn ausgesprochne
echte Prinzip der Spekulation. So wie aber die Spekulation
aus dem Begriff, den sie von sich selbst aufstellt, heraustritt
und sich zum System bildet, so verliaft sie sich und ihr Prin-
zip und kommt nicht in dasselbe zuriick; sie iibergibt die
Vernunft dem Verstand und geht in die Kette der Endlich-
keiten des Bewufltseins uiber, aus welchen sie sich zur [denti-
tdt und zur wahren Unendlichkeit nicht wieder rekonstruiert.
Das Prinzip selbst, die transzendentale Anschauung erhilt
hierdurch die schiefe Stellung eines Entgegengesetzten gegen
die aus ihm deduzierte Mannigfaltigkeit; das Absolute des
Systems zeigt sich nur in der Form seiner Erscheinung von
der philosophischen Reflexion aufgefait, und diese Be-
stimmtheit, die durch Reflexion ihm gegeben ist, also die
Endlichkeit und Entgegensetzung wird nicht abgezogen; das
Prinzip, das Subjekt-Objekt erweist sich als ein subjektives /
Subjektobjekt. Das aus ihm Deduzierte erhilt hierdurch die
Form einer Bedingung des reinen Bewuftseins, des Ich = Ich,
und das reine Bewuftsein selbst die Form eines Bedingten,
durch eine objektive Unendlichkeit, den Zeit-ProgreB in infi-
nitum, in dem die transzendentale Anschauung sich verliert,
und Ich nicht zur absoluten Selbstanschauung sich konstitu-
iert, also Ich = Ich sich in das Prinzip: Ich soll gleich Ich sein,
verwandelt. Die in die absolute Entgegensetzung gesetzte, al-
so zum Verstand herabpotenzierte Vernunft wird somit Prin-
zip der Gestalten, die das Absolute sich geben muf}, und ihrer
Wissenschaften.

Diese zwei Seiten des Fichteschen Systems — die eine,



4 Differenzschrift 7-8

nach welcher es den Begriff der Vernunft und der Spekula-
tion rein aufgestellt, also Philosophie moglich machte, die
andere, nach welcher es Vernunft und reines Bewufitsein als
eines gesetzt, und die in einer endlichen Gestalt aufgefafite
Vernunft zum Prinzip erhob — diese zwei Seiten unterschei-
den zu miissen, muf} sich als innere Notwendigkeit der Sache
selbst zeigen; die duBere Veranlassung gibt das Zeitbediirfnis,
und zunichst die in diesem Zeitbediirfnisse schwimmenden
Beitrige Reinholds zur Ubersicht des Zustands der Philoso-
phie zu Anfang des neuen Jahrhunderts, in welchen sowohl
die Seite, von welcher das Fichtesche System echte Spekula-
tion und also Philosophie ist, iibersehen worden, als auch die
Seite des Schellingschen Systems, von welcher dieses sich
vom Fichteschen unterscheidet, und dem subjektiven Sub-
jektobjekt das objektive Subjektobjekt in der Naturphiloso-
phie entgegenstellt, und beide in einem hdohern, als das Sub-
jekt ist, vereinigt darstellt.

Was das Zeitbediirfnis betrifft, so hat die Fichtesche Philo-
sophie so sehr Aufsehen und Epoche gemacht, dafl auch die-
jenigen, die sich gegen sie erkliren und sich bestreben, eigene
spekulative Systeme auf die Bahn zu bringen, nur triiber und
unreiner in das Prinzip der Fichteschen Philosophie fallen,
und sich dessen nicht zu erwehren vermdgen. Die nichste
sich darbietende Erscheinung bei einem Epoche machenden
System sind die Mifiverstindnisse und das ungeschickte Be-
nehmen seiner Gegner. Wenn man von einem System sagen
kann, dafl es Gliick gemacht habe, so hat sich ein allge-
meineres Bediirfnis der Philosophie, das sich fiir sich selbst
nicht zur Philosophie zu gebiren vermag — denn damit hitte
es sich durch das Schaffen eines Systems befriedigt — mit
einer instinktartigen Hinneigung zu demselben gewendet; und
der Schein der passiven Aufnahme riihrt daher, dafl im Innern
das vorhanden ist, was das System ausspricht, welches nun-
mehr jeder in seiner wissenschaftlichen oder lebendigen Sphi-
re geltend macht. Man kann vom Fichteschen System in die-
sem Sinne nicht sagen, daB es Gliick gemacht habe. So viel
davon den unphilosophischen Ten/denzen des Zeitalters zur
Last fillt, so sehr ist zugleich, je mehr der Verstand und die

20

30



10

20

8 Vorerinnerung 5

Niitzlichkeit sich Gewicht zu verschaffen und beschrinkte
Zwecke sich geltend zu machen wissen, in Anschlag zu brin-
gen, dafl um so kriftiger das Driangen des bessern Geistes
besonders in der unbefangenern noch jugendlichen Welt
ist. Wenn Erscheinungen, wie die Reden iiber die Religion,
das spekulative Bediirfnis nicht unmittelbar angehen, so
deuten sie und ihre Aufnahme, noch mehr aber die Wiirde,
welche mit dunklerem oder bewufiterem Gefiihl Poesie und
Kunst iiberhaupt in ihrem wahren Umfange zu erhalten an-
fingt, auf das Bediirfnis nach einer Philosophie hin, von wel-
cher die Natur fir die MiBhandlungen, die sie in dem Kanti-
schen und Fichteschen Systeme leidet, verséhnt, und die Ver-
nunft selbst in eine Ubereinstimmung mit der Natur gesetzt
wird, nicht in eine solche, worin sie auf sich Verzicht tut
oder eine schale Nachahmerin derselben werden miifte, son-
dern eine Einstimmung dadurch, daf§ sie sich selbst zur Natur
aus innerer Kraft gestaltet.

Was die allgemeinen Reflexionen, womit diese Schrift an-
fingt, iiber Bediirfnis, Voraussetzung, Grundsitze u.s.w. der
Philosophie betrifft, so haben sie den Fehler, allgemeine Re-
flexionen zu sein und ihre Veranslassung darin, dal mit sol-
chen Formen, als Voraussetzung, Grundsitzen u.s.w. der Ein-
gang in die Philosophie noch immer iibersponnen und ver-
deckt wird, und es daher in gewissem Grade nétig ist, sich
darauf einzulassen, bis einmal durchaus nur von der Philoso-
phie selbst die Rede ist. — Einige der interessantern dieser
Gegenstdnde werden sonst noch eine gréfiere Ausfilhrung er-
halten.

Jena im Juli 1801.



6 Differenzschrift 9

MANCHERLEI FORMEN, DIE BEI DEM JETZIGEN
PHILOSOPHIEREN VORKOMMEN

Geschichtliche Ansicht philosophischer Systeme

Ein Zeitalter, das eine solche Menge philosophischer Sy-
steme als eine Vergangenheit hinter sich liegen hat, scheint zu
derjenigen Indifferenz kommen zu miissen, welche das Leben
erlangt, nachdem es sich in allen Formen versucht hat; der
Trieb zur Totalitdt duBert sich noch als Trieb zur Vollstindig-
keit der Kenntnisse, wenn die verknécherte Individualitat
sich nicht mehr selbst ins Leben wagt; sie sucht sich durch
die Mannigfaltigkeit dessen, was sie hat, den Schein desjeni-
gen zu verschaffen, was sie nicht ist. Indem sie die Wissen-
schaft in eine Kenntnis umwandelt, hat sie den lebendigen
Anteil, den die Wissenschaft fordert, ihr versagt, sie in der
Ferne und in rein objektiver Gestalt, und sich selbst gegen
alle Anspriiche, sich zur Allgemeinheit zu erheben, in ihrer
eigenwilligen Besonderheit ungestort erhalten. Fiir diese Art
der Indifferenz, wenn sie bis zur Neugierde aus sich heraus-
geht, gibt es nichts Angelegentlicheres, als einer neuen ausge-
bildeten Philosophie einen Namen zu geben, und wie Adam
seine Herrschaft iber die Tiere dadurch ausgesprochen hat,
daf} er ihnen Namen gab, die Herrschaft iiber eine Philosophie
durch Findung eines Namens auszusprechen. Auf diese Weise
ist sie in den Rang der Kenntnisse versetzt, Kenntnisse betref-
fen fremde Objekte, in dem Wissen von Philosophie, das nie
etwas anders als eine Kenntnis war, hat die Totalitit des
Innern sich nicht bewegt, und die Gleichgiiltigkeit ihre Frei-
heit vollkommen behauptet.

Kein philosophisches System kann sich der Méglichkeit
einer solchen Aufnahme entziehen; jedes ist fihig, geschicht-
lich behandelt zu werden. Wie jede lebendige Gestalt zugleich
der Erscheinung angehort, so hat sich eine Philosophie als
Erscheinung derjenigen Macht iiberliefert, welche es in eine
tote Meinung und von Anbeginn an in eine Vergangenheit
verwandeln kann. Der lebendige Geist, der in einer Philoso-
phie wohnt, verlangt, um sich zu enthiillen, durch einen ver-

20

30



10

20

30

9-10 Mancherlei Formen 7

wandten Geist geboren zu werden; er streift vor dem ge-
schichtlichen Benehmen, das aus irgend einem Interesse auf
Kenntnisse von Meinungen auszieht, als ein fremdes Phino-
men voriiber, und offenbart sein Innres nicht; es kann ihm
gleichgiiltig sein, dafl er dazu dienen muf, die iibrige Kollek-
tion von Mumien und den allgemeinen Haufen der Zufillig-
keiten zu vergréflern, denn er selbst ist dem neugierigen Sam-
meln von Kenntnissen unter den Hinden entflohen. Dieses
hilt sich auf seinem gegen Wahrheit / gleichgiiltigen Stand-
punkte fest und behilt seine Selbstindigkeit, es mag Mei-
nungen annehmen oder verwerfen, oder sich nicht entschei-
den; es kann philosophischen Systemen kein anderes Verhilt-
nis zu sich geben, als dafl sie Meinungen sind; und solche
Akzidenzien wie Meinungen kénnen ihm nichts anhaben, es
hat nicht erkannt, dafl es Wahrheit gibt.

Die Geschichte der Philosophie gewinnt aber, wenn der
Trieb, die Wissenschaft zu erweitern, sich darauf wirtt, cine
niitzlichere Seite, indem sie niamlich nach Reinhold dazu die-
nen soll, in den Geist der Philosophie tiefer als je geschah,
einzudringen, und die eigentiimlichen Ansichten der Vorgin-
ger iiber die Ergriindung der Realitdt der menschlichen Er-
kenntnis durch neue eigentiimliche Ansichten weiter zu fiih-
ren; nur durch eine solche Kenntnis der bisherigen voriiben-
den Versuche, die Aufgabe der Philosophie zu 16sen, kénne
endlich der Versuch wirklich gelingen, wenn anders dies Ge-
lingen der Menschheit beschieden ist. — Man sieht, dafl dem
Zwecke einer solchen Untersuchung eine Vorstellung von
Philosophie zu Grunde liegt, nach welcher diese eine Art von
Handwerkskunst wire, die sich durch immer neuerfundne
Handgriffe verbessern 1ifit; jede neue Erfindung setzt die
Kenntnis der schon gebrauchten Handgriffe und ihrer
Zwecke voraus; aber nach allen bisherigen Verbesserungen
bleibt immer noch die Hauptaufgabe, die sich Reinhold nach
allem so zu denken scheint, dafl nidmlich ein allgemeingiiltiger
letzter Handgriff zu finden wire, wodurch fiir jeden, der sich
nur damit bekannt machen mag, sich das Werk selbst macht.
Wenn es um eine solche Erfindung zu tun und die Wissen-
schaft ein totes Werk fremder Geschicklichkeit wire, so kdme



8 Differenzschrift 10—11

ihr freilich diejenige Perfektibilitit zu, deren mechanische
Kiinste fihig sind, und jeder Zeit wiren allemal die bisherigen
philosophischen Systeme fiir weiter nichts zu achten als fiir
Voriibungen grofier Kdpfe. Wenn aber das Absolute, wie sei-
ne Erscheinung, die Vernunft, ewig ein und dasselbe ist, wie
es denn ist, so hat jede Vernunft, die sich auf sich selbst
gerichtet und sich erkannt hat, eine wahre Philosophie produ-
ziert und sich die Aufgabe gelost, welche, wie ihre Auflésung,
zu allen Zeiten dieselbe ist. Weil in der Philosophie die Ver-
nunft, die sich selbst erkennt, es nur mit sich zu tun hat, so
liegt auch in ihr selbst ihr ganzes Werk wie ihre Titigkeit, und
in Riicksicht aufs innre Wesen der Philosophie gibt es weder
Vorginger noch Nachginger.

Eben so wenig, als von bestindigen Verbesserungen, kann
von eigentiimlichen Ansichten der Philosophie die Rede sein;
wie sollte das Verniinftige eigenttimlich sein? Was einer Phi-
losophie eigenttimlich ist, kann eben darum, weil es eigentiim-
lich ist, nur zur Form des Systems, nicht zum Wesen der
Philosophie gehoren. Wenn ein Eigentiimliches wirklich das
Wesen einer Philosophie ausmachte, so wiirde es keine Philo-
sophie sein; und wenn ein System selbst ein Eigen/tliimliches
fiir sein Wesen erklirt, so konnte es dessen ungeachtet aus
echter Spekulation entsprungen sein, die nur im Versuch, in
der Form einer Wissenschaft sich auszusprechen, gescheitert
ist. Wer von einer Eigentiimlichkeit befangen ist, sieht in an-
dern nichts als Eigentiimlichkeiten; wenn partikularen An-
sichten im Wesen der Philosophie ein Platz verstattet wird,
und wenn Reinhold dasjenige, zu welchem er sich in neuern
Zeiten gewendet hat, fiir eine eigentiimliche Philosophie an-
sieht, dann ist es freilich mdglich, iiberhaupt alle bisherigen
Arten, die Aufgabe der Philosophie darzustellen und aufzu-
16sen, mit Reinhold fiir weiter nichts als fiir Eigentiimlichkei-
ten und Voriibungen anzusehen, durch welche aber doch —
weil, wenn wir auch die Kiisten der gliickseligen Inseln der
Philosophie, wohin wir uns sehnen, nur mit Triimmern ge-
scheiterter Schiffe bedeckt und kein erhaltenes Fahrzeug in
ihren Buchten erblicken, wir die teleologische Ansicht nicht
fahren lassen diirfen — der gelingende Versuch vorbereitend

10

o

20

30



16

20

30

11-12 Mancherlei Formen 9

herbeigefiihrt werde. — Nicht weniger mufl auch aus der Ei-
gentiimlichkeit der Form, in welcher sich die Fichtesche Phi-
losophie ausgesprochen hat, erklirt werden, dafl Fichte von
Spinoza sagen konnte, Spinoza kénne an seine Philosophie
nicht geglaubt, nicht die volle innere lebendige Uberzeugung
gehabt haben, — und von den Alten, da88 selbst dies zweifel-
haft sei, ob sie sich die Aufgabe der Philosophie mit Bewuf3t-
sein gedacht haben.

Wenn hier die Eigentiimlichkeit der Form des eignen Sy-
stems, die ganze sthenische Beschaffenheit derselben eine sol-
che Aufierung produziert, so besteht dagegen die Eigentiim-
lichkeit Reinholdischer Philosophie in der Ergrindungs- und
Begriindungs-Tendenz, die sich mit eigentiimlichen philoso-
phischen Ansichten und einem geschichtlichen Bemiihen um
dieselbe[n] viel zu schaffen macht. Die Liebe und der Glau-
ben an Wahrheit hat sich in eine so reine und ekle Hohe
gesteigert, dafl er, damit der Schritt in den Tempel recht
ergriindet und begriindet werde, einen geraumigen Vorhof er-
baut, in welchem sie, um den Schritt zu ersparen, sich mit
Analysieren und Methodisieren und Erzihlen so lange zu tun
macht, bis sie zum Trost ihrer Unfihigkeit fiir Philosophie
sich beredet, die kithnen Schritte anderer seien weiter nichts
als Vorilbungen oder Geistesverirrungen gewesen.

Das Wesen der Philosophie ist gerade bodenlos fiir Eigen-
tiimlichkeiten, und um zu ihr zu gelangen, ist es, wenn der
Koérper die Summe der Eigentiimlichkeiten ausdriickt, not-
wendig, sich a corps perdu hineinzustiirzen; denn die Ver-
nunft, die das Bewufitsein in Besonderheiten befangen findet,
wird allein dadurch zur philosophischen Spekulation, daf} sie
sich zu sich selbst erhebt, und allein sich selbst und dem
Absoluten, das zugleich ihr Gegenstand wird, sich anvertraut;
sie wagt nichts daran als Endlichkeiten des Bewuftseins, und
um diese zu {iberwinden und das Absolute im Bewufltsein zu
konstruieren, erhebt sie sich zur Spekulation, und hat in / der
Grundlosigkeit der Beschrinkungen und Eigentiimlichkeiten
ihre eigene Begriindung in sich selbst ergriffen. Weil die Spe-
kulation die Titigkeit der einen und allgemeinen Vernunft
auf sich selbst ist, so muf} sie, statt in den philosophischen



10 Differenzschrift 12

Systemen verschiedener Zeitalter und Kopfe nur verschie-
dene Weisen und rein-eigentiimliche Ansichten zu sehen,
wenn sie ihre eigne Ansicht von den Zufilligkeiten und Be-
schrinkungen befreit hat, durch die besondern Formen
[hin]durch sich selbst, — sonst eine blofie Mannigfaltigkeit
verstandiger Begriffe und Meinungen finden, und eine solche
Mannigfaltigkeit ist keine Philosophie. Das wahre Eigentiim-
liche einer Philosophie ist die interessante Individualitat, in
welcher die Vernunft aus dem Bauzeug eines besondern Zeit-
alters sich eine Gestalt organisiert hat; die besondre spekula
tive Vernunft findet darin Geist von ihrem Geist, Fleisch von
ihrem Fleisch, sie schaut sich in ihm als ein und dasselbe und
als ein anderes lebendiges Wesen an. Jede Philosophie ist in
sich vollendet und hat, wie ein echtes Kunstwerk, die Totali-
tat in sich. So wenig des Apelles und Sophokles Werke, wenn
Raphael und Shakespeare sie gekannt hitten, diesen als blofie
Voriibungen fiir sich hitten erscheinen kénnen — sondern als
eine verwandte Kraft des Geistes, — so wenig kann die Ver-
nunft in frithern Gestaltungen ihrer selbst nur niitzliche Vor-
tibungen fiir sich erblicken; und wenn Vergil den Homer fiir
eine solche Voriibung fiir sich und sein verfeinertes Zeitalter
betrachtet hat, so ist sein Werk dafiir eine Nachiibung geblie-
ben. -

Bediirfnis der Philosophie

Betrachten wir die besondere Form niher, welche eine Phi-
losophie trigt, so sehen wir sie einerseits aus der lebendigen
Originalitidt des Geistes entspringen, der in ihr die zerrissene
Harmonie durch sich hergestellt und sebsttitig gestaltet hat,
andererseits aus der besondern Form, welche die Entzweiung
trigt, aus der das System hervorgeht. Entzweiung ist der
Quell des Bediirfnisses der Philosophie, und als Bildung des
Zeitalters die unfreie gegebene Seite der Gestalt. In der Bil-
dung hat sich das, was Erscheinung des Absoluten ist, vom
Absoluten isoliert und sich als ein Selbstindiges fixiert. Zu-
gleich .kann aber die Erscheinung ihren Ursprung nicht ver-

10

20

30



20

30

95 117

KRITIKEN UND ANZEIGEN
AUS DER
ERLANGER LITERATUR-ZEITUNG

BOUTERWEKS ANFANGSGRUNDE
DER SPEKULATIVEN PHILOSOPHIE

Anfangsgrinde der spekulativen Philosophie. Versuch eines
Lehrbuchs von Fried. Bouterwek. Géttingen, bei Dieterich
1800. XX u. 242 S. (18 Groschen)

Ein allgemeiner Begriff von den vorliegenden ‘Anfangs-
grilnden’ wird sich am besten nach der Vorlegung des Inhalts
ergeben und rechtfertigen. Die Verhandlungen iiber eine
Lehre, welche man auch bekenne, oder bezweifle oder ver-
werfe, meint der Herr Verfasser in der Vorrede, konnen fiig-
lich mit Anstand und in Frieden gefiihrt werden. — In Riick-
sicht auf jenen sieht man aus dem Schlufl der Vorrede, daf}
der Verfasser ihm einen weiten Umfang gibt; was diesen be-
trifft, so wird Rezensent nicht ohne Unfrieden mit diesen
‘Anfangsgriinden’ verhandeln kénnen.

Die dufiere Form dieses Lehrbuchs bestimmt der Verfasser
in der Vorrede dahin, daf es einmal ein Lehrbuch ganz und
gar nach skeptischer Methode sein soll. Im ganzen Gange der
Entwicklung nimmt der Verfasser vorziglich Bedacht darauf,
immer nur so weit zu gehen, als der Skeptiker geschehen
lassen kénne; — bis endlich der Skeptizismus in § 430 férm-
lich widerlegt wird. Der Verfasser ist diesem Vorsatz teils
nicht getreu, teils getreu geblieben; — nicht getreu, in so fern
als er auf den Grund, daf} Zweifeln selbst ein Denken sei, das
ganze System der Denkgesetze, als Logik, wie nicht minder
das ganze System der transzendentalen Vorstellungsgesetze
(d. h. die Kantische Kritik der Vernunft im Auszug) erbaut,
da doch der konsequente Skeptiker iiberhaupt den Begriff



118 Erlanger Literatur-Zeitung 95-36

eines Gesetzes leugnet; — getreu in so fern, als der Verfasser
das Ganze iberhaupt innerhalb der Sphire einer Magerkeit
halt, mit welcher der Skeptiker sich abzugeben gar nicht der
Miihe wert halten kann; — allerdings die kriftigste Manier ihn
abzutreiben. Warum hat doch der Verfasser nicht sogleich
mit jener spiten Widerlegung des Skeptikers angefangen? —
so konnte das mehrere hundert §§ durchgehende problemati-
sche und provisorische Philosophieren, wie es der Verfasser
nennt, erspart werden; man begreift die Notwendigkeit, und
damit den relativen Wert provisorischer Regierungen, proviso-
rischer Entscheidungen bei Gerichten u.s.w., aber welchen
Sinn hitte denn ein provisorisches Philosophieren? Mit jener
Widerlegung des Skeptizismus § 430 konnte um so mehr an-
gefangen werden, da, wenn der Skeptiker die eine Seite des
Dilemmas, das ihm vorgelegt ist, ergreift, erklirt wird, daf§
wir weiter nichts kénnen, als thn vom ersten /| Worte an, das
er spricht, sich selbst widersprechen zu lassen; — oder, wenn
er die andere Seite aufnimmt, so wird er gefragt, wie der
Begriff der Realitdit auch nur skeptisch in den Verstand
komme, und dann auf eine Argumentation verwiesen, in wel-
cher behauptet wird, dafl auch den Begriffen und Vorstel-
lungen ein Dasein zu Grunde liege; dies Dasein der Vorstel-
lungen und Begriffe aber, das der Skeptiker nicht bezweifle,
denken wir nur als ein uneigentliches Dasein, und unbezwei-
felbar mit dem Begriffe des Daseins etwas, das Prinzip der
Vorstellungen und Grund threr Méglichkett set; eine Realitdt,
die der Verstand voraussetzen miisse. — Diese Widerlegung
besteht in nichts anderem als in der positiven Behauptung
dessen, was der Skeptiker negiert; — wenn sie grindlicher
genommen wird, in der Einsicht, dafi der Skeptizismus ei-
gentlich unwiderlegbar ist. Es hinderte nichts, mit jener soge-
nannten Widerlegung, die zu einer absoluten Voraussetzung
sich flichtet, oder mit dieser Einsicht die ganze spekulative
Philosophie anzufangen, alle Riicksicht auf den Skeptiker bei
Seite zu legen, und gleich statt provisorisch, apodiktisch zu
philosophieren. In diesem provisorischen Philosophieren, das
kein Philosophieren ist, besteht die sogenannte skeptische
Methode, die § 22 sehr pathetisch angepriesen, wie es Herr

10

20

30



10

20

30

96-97 Bouterweks Anfangsgriinde 119

Bouterwek nennt, praktisch verdeutlicht wird: ,,Laff weder
Stolz noch Bewunderung, noch irgend eine andere Leiden-
schaft in deiner Seele irgend einem Grundsatze das Wort
reden! — Wenn du jeden Satz, den dir ein Anderer als wahr
anzuerkennen zumutet, zum Anfange als vielleicht irrig
denkst, dann bist du im Zustande der reinen Skepsis; und nur
in diesem Zustande bist du sicher, den Gesichtspunkt der
reinen Wahrheit nicht zu verfehlen!** S. 12 wird gesagt, daf§
wir mit Recht gegen bestrittene Systeme um so mifitrauischer
seien, je mehr sie von seltenen Talenten ihrer Urheber zeu-
gen, und dessen ungeachtet nicht alle guten Kopfe auf ihre
Seite gezogen haben. Einem Cento von Kantischen oder eige-
nen Formalititen, der dem Skeptiker keine Blofie geben soll,
wire die Darstellung des Systems irgend eines seltenen Kopfs,
oder auch das noch mehr vorzuziehen gewesen, wovor der
Verfasser S. 11 warnt, nimlich ,,auf den Skeptiker gar nicht
zu achten, und einem blinden aber recht sehr konsequenten
Dogmatismus anzuhingen. Es gibt der konsequenten (sage,
konsequenten) Dogmatismen eben nicht sehr viele, und einen
solchen aufzustellen, ist eine ganz andere Arbeit als auf provi-
sorische Art philosophieren.

Die Einleitung handelt in 60 §§: 1. Von der Philosophie
iiberhaupt, II. Vom Verhiltnisse der Philosophie zur Gelehr-
samkeit, III. Vom ersten und letzten Gegenstande alles philo-
sophischen Denkens, IV. Von der Einteilung der Philoso-
phie, V. Von der Methode des philosophischen Studiums.
Von dem Tone, in dem diese Einleitung / geschrieben ist,
mag der erste § ein Beispiel sein, er lautet so: ,,Unter den
Wissenschaften, die von den hellsten und besten Képfen jedes
kultivierten Zeitalters des Studiums wert gefunden wurden,
gibt es eine, die sich gewohnlich Philosophie, im Teutschen
zuweilen mit dem wunderlichen Namen der Weltweisheit
nennt.* In IIl. wird gesagt, daB eine Wissenschaft, die alle
Voraussetzungen verwirft, und also durchaus keinen Satz als
Beweisgrund ohne Beweis an die Spitze ihrer nachfolgenden
Sitze stellen diirfe, mit nichts Anderem anfangen kdénne, als
mit einer Aufforderung an das denkende Wesen, sich als den-
kendes Wesen durch das Denken selbst anzuerkennen; — man



Anmerkungen 151

1,11-13 K. A. Eschenmayer: Spontaneitit = Weltseele oder
das hdchste Prinzip der Naturphilosophie; F. W. J. Schelling: Anhang
zu dem Aufsatz des Herrn Eschenmayer, betreffend den wahren Be-
griff der Naturphilosophie und die richtige Art thre Probleme aufzu-
losen. In: Zeitschrift fiir spekulative Physik, Bd 2, H.1. 1-68; 109—
146. Vgl. Schelling: Werke. Bd.4. 79—103.

1,14—18 Vgl. Beitrige. H. 1. X1V, 82ff, 140ff, 151ff (vgl
Anm. zu 4,8—10). — Die weitere thematische Behandlung der Fichte-
schen und Schellingschen Philosophie folgt erst im 2. Heft (1-71)
der Beitrige und zwar vor allem in der dortigen Fortsetzung der Nr I
des 1. Heftes: Die erste Aufgabe der Philosophie in thren merkwiir-
digsten Auflésungen. Zweite Abteilung. Von 1781 bis 1800 (iiber
Fichte und Schelling sieche 43—71). Das 2. Heft der Beitrdge tragt im
Titelblatt das Erscheinungsjahr 1801; der Vorbericht ist datiert: Kiel,
den 30. Mdrz 1801, Vgl. auch vorliegenden Band 101,5.

1,19-21 Beitrige. H.1. IIIff. Reinhold bezieht sich dort auf
Bardili: Grundrif. (Die Vorrede von Bardilis Buch ist datiert: Stutt-
gart, den 18. Aug. 1799.) Das Buch trigt folgende Widmung:,,Der
Berliner Akademie der Wissenschaften, den Herren Herder, Schlosser,
Eberhard, jedem Retter des erkrankten Schulverstands in Deutsch-
land, mithin vorziiglich auch dem Herrn Friedrich Nikolai widmet dies
Denkmal die deutsche Vaterlandsliebe.* Reinhold spricht, wie Bardili,
von einer ,,Reformation der Philosophie*, die ,,von der Logik aus-
gehen miisse* (Bestrdge. H. 1. 98, 89). Vgl. Anm. zu 4,8—10.

1,26 Kant: Kritik der reinen Vernunft. B 116ff.

1,28—-29 was Fichte ... genannt hat] Vgl. z. B. Fichte: Grund-
lage. 15, 138 Anm., u. 6.; Zweite Einleitung in die Wissenschafts-
lehre, in: Philosophisches Journal. Bd 5, H. 4. 343—360. Vgl. Fichte:
Werke. Bd 1.99, 186 Anm.; 468—479.

4,8—10 Heft 1 von Reinholds Beitrigen trigt im Titelblatt
das Erscheinungsjahr 1801; die Vorrede ist datiert: Kiel im No-
vember 1800, ein Nachtrag zur Vorrede: Kiel, den 3. Jenner 1801.
Dieses 1. Heft hat folgenden Inhalt: III-XVI: Vorrede. — 1—65:
[Nr. L] Die erste Aufgabe der Philosophie, in ihren merkwiirdigsten
Auflosungen, seit der Wiederherstellung der Wissenschaften. Erste
Abteilung. Von Baco bis auf Kant. [Von Reinhold.] — 66—89: Nr. II.
Was heift philosophieren? was war es, und was soll es sein? {Von
Reinhold.} — 90-99: Nr. IIlI. Vorldufige Zuriickfiihrung der Philo-
sophie auf eigentliche Vernunftiehre. [Von Reinhold.] — 100—112:
Nr. IV. Was ist das Denken, als Denken? [Von Reinhold.} — 113—

134: Nr. V. Sendschreiben an den Herrn Professor Fichte iiber
die zweite Rezension von Bardilis Grundrif u.s.w. in der Erlanger



152 Anmerkungen

Literatur-Zeitung Nr. 214 und 215. [Von Reinhold.] — 135—154:
[Nr. VI.] Ideen zu einer Heautogonie oder natirlichen Geschichte
der reinen Ichheit, genannt reine Vernunft. [Von Reinhold.] — 155—
164: Nr. VII. Beilage zum Sendschreiben an Fichte. (Aus einem Briefe
Bardilis vom 3. Febr. 1800.)

5,8 Gemeint ist Friedrich Schleiermachers Schrift: Uber die
Religion., Reden an die Gebildeten unter ihren Verdchtern, zuerst
anonym erschienen Berlin 1799.

5,26—28 Mit groflerer Ausfiihrlichkeit behandelt Hegel kurz
nach der Differenzschrift in dem von ihm und Schelling gemeinsam
herausgegebenen Kritischen Journal der Philosophie (1802/03) z. B.
die folgenden Gegenstinde: Reflexionsphilosophie (Kant, Fichte),
absolutes Wissen, Glauben und Wissen, Skeptizismus, Naturrecht, Sitt-
lichkeit, gemeiner bzw. gesunder Menschenverstand.

6,21 Vgl 1. Buch Mose 2,19-20.

7,18—26 Nach Reinhold (Beitrige. H. 1.2) ist ,,die Ergrindung
der Realitit der Erkenntnis die erste und wesentlichste Aufgabe aller
Philosophie*. 5f: ,,Niemand kann sich riithmen, den Geist der Philo-
sophie auch nur zu ahnen, der nicht nach der Ergrindung der Er-
kenntnis gestrebt hat; und niemand kann sich riihmen, in diesen Geist
tiefer, als es vor ihm geschah, eingedrungen zu sein, ohne nicht die
eigentiimlichen Ansichten seiner Vorginger iiber die Ergrindung der
Erkenntnis durch neue eigentiimliche Ansichten weiter gefiihrt zu
haben. Nur durch diese Untersuchung und mit derselben konnte das
Philosophieren fortschreiten, und mufite dasselbe stille stehen.*
4: ,DaBl die erste Aufgabe der Philosophie sowohl zu verschiedenen
Zeiten, als auch zu gleicher Zeit von verschiedenen Philosophen, auf
sehr verschiedene Weise aufgestellt und aufgelost worden ist, ist eine
bekannte Tatsache. Auch als miflungen, scheinen wenigstens die
merkwiirdigsten unter diesen Versuchen unvermeidlich und unent-
behrlich gewesen zu sein, um als Voribungen den einst gelingenden
Versuch, wenn anders derselbe der Menschheit beschieden ist, vorbe-
reitend herbeizufiihren.

8,15 Dieser Gedanke findet sich bei Reinhold 6fter, z. B, Bei-
trige. H. 1.5: ,Jede philosophische Schule iterer und neuerer Zeiten
geht von einer ihr eigentimlichen Ansicht der Realitit der Erkenntnis
aus, und unterscheidet sich nur durch diese Eigentiimlichkeit ur-
spriinglich und wesentlich von jeder anderen Schule.*

9,3-8 Fichte sagt in der Zweiten Einleitung in die Wissen-
schaftslehre, in: Philosophisches Journal. Bd 5, H. 4. 33—84: , Uber-
zeugung ist nur das, was von keiner Zeit, und keiner Verinderung der
Lage abhingt; was nicht ein dem Gemiite nur Zufilliges, sondern



Anmerkungen 153

selbst das Gemiit ist. Nur von dem unverinderlich, und ewig Wahren
kann man iiberzeugt sein: Uberzeugung vom Irrtum ist schlechter-
dings unméglich. Solcher Uberzeugten diirfte es in der Geschichte
der Philosophie wohl wenig, es diirfte vielleicht kaum Einen, vielleicht
auch nicht einmal diesen Einen geben. Ich rede nicht von den Alten.
Ob diese die eigentliche Frage der Philosophie sich auch nur mit Be-
wufltsein aufwarfen, selbst dies ist zweifelhaft. Nur auf die grofiten
Denker der neuern Zeit will ich Riicksicht nehmen. — Spinoza konnte
nicht iiberzeugt sein; er konnte seine Philosophie nur denken, nicht
sie glauben; denn sie stand in dem direktesten Widerspruche mit
seiner notwendigen Uberzeugung im Leben, zufolge welcher er
sich fiir frei und selbstandig halten mufite.” Vgl. Fichte: Werke, Bd 1.
513.

9,10 sthenische] der Begriff Sthenie ist zur Zeit Hegels durch
die sog. Brownsche Erregungstheorie bekannt: ,,Sthenie (griech.) oder
sthenische Anlage bedeutet in der Brownschen Erregungstheorie . . .
den Zustand vermehrter Energie der Lebensiufierungen, namentlich
der Respiration und des Blutumlaufs. An und fiir sich nicht krank-
haft, bis zu einem gewissen Grade sogar Zeichen einer guten Gesund-
heit, geht die Sthenie erst dann in Krankheit iiber, wenn die Steige-
rung der Lebenstitigkeit Stérungen in den einzelnen Verrichtungen
und somit Abweichungen vom Normalzustande herbeifiihrt. ... Auch
nach Brown hat sich das Wort im Gebrauch und in seiner urspriing-
lichen, nur nach den medizinischen Systemen unwesentlich modi-
fizierten Bedeutung erhalten.“ So in: Allgemeine deutsche Real-
Enzyklopddie fiir die gebildeten Stinde. Bd 13. Leipzig bei Brock-
haus 1847, 647.

9,15—16 Beitrdge. H. 1.67: ,,Das Philosophieren wire sonach
das von der Liebe zur Wahrheit und Gewiheit ausgehende Bestreben,
die Erkenntnis zu ergriinden, oder, was dasselbe heifit, die Realitdt
der Erkenntnis, als solche, zu bewihren und zu vergewissern. Liebe
zur Wahrheit, als Wahrheit, wird bald und leicht genug als wesent-
liche Bedingung des Philosophierens anerkannt. Nicht so der Glaube
an Wahrheit, als Wahrheit. Aber man versuche es, jene Liebe ohne
diesen Glauben, und zwar ohne den lebendigen Glauben an Wahr-
heit zu denken! zu denken, sage ich, nicht etwa zu ahnen, zu triumen,
zu phantasieren: und man wird finden, dafl die Liebe zur Wahrheit
so wenig ohne den Glauben an sie, als dieser ohne jene, denkbar
ist.**

10,11-12 Vgl 1. Buch Mose 2,23

15,22 unten | Siehe 25ff: Prinzip einer Philosophie in der Form
eines absoluten Grundsatzes.



Anmerkungen 167

wenn sie noch die duflere Schale weist!*

117,11-14 Bouterwek: Anfangsgnrinde. XIV.

117,15—-17 Bouterwek selbst polemisiert ebenda XVf mit
starken Worten gegen den ,ekelhaften Poltergeist*, der noch ,,in
einigen deutschen Rezensions-Magazinen* spuke.

117,19—-21 Ebenda X.

117,24 § 430] im Original gibt Hegel hier irrtiimlich § 384 an;
vgl. auch Anm. zu 118,13—-20.

118,7—8 problematische und provisorische Philosophieren]
Vgl. Bouterwek: Anfangsgriinde. §§8 56—60: Von der Methode des
philosophischen Studiums.

118,13—20 Bouterwek nennt § 429 ,,die Elementarphilosophie,
als Theorie des letzten Beweisgrundes, Apodiktik*‘, und fihrt § 430
fort: ,,In dieser Behauptung einer Apodiktik ist denn auch die einzig
denkbare theoretische Widerlegung des Skeptismus enthalten. Denn
da der Skeptiker alle seine Vorstellungen bezweifelt und eben darum
durch keine direkte Demonstration zu widerlegen ist (356. 411.
412.), so argumentieren wir in Schliissen nur indirekt (415.) gegen
ihn, indem wir ihn in das Dilemma fithren, den Begriff des Daseins in
der Bedeutung, die mehr als Vorstellung ist (418.), entweder mit uns
zu behaupten, oder, seines Orts, zu bezweifeln. Bezweifelt er den
Begriff des Daseins in dieser absoluten Bedeutung, so kdnnen wir
nichts weiter, als ihn vom ersten Worte an, das er spricht, sich selbst
widersprechen lassen. Denn er zweifelt nur, sofern er etwas diesem
Begriffe des Daseins Korrespondierendes aufierhalb des Begriffs sucht.
Gesteht er aber ein, daf8 er kraft seines Begriffes weil, was er sucht, so
richten wir die entscheidende Frage: 'Wie kommt der Begriff der
Realitdt als eines Prinzips der Vorstellungen auch nur skeptisch in
den Verstand?* (418.) gegen ihn und nétigen ihn dadurch, entweder
unsrer Argumentation (419—429.) beizupflichten oder zu gestehen,
daB sein Suchen selbst nichts bedeutet,*

118,21—27 Ebenda. § 418: ,,Auch den Vorstellungen legen wir
ein Dasein bei, sofern wir sie, als Vorstellungen, nicht bezweifeln;
und eben so den Begriffen, sofern sie Vorstellungen sind (138—142.).
Aber dieses Dasein der Begriffe und der Vorstellungen iiberhaupt
denken wir nur als ein uneigentliches Dasein, indem wir unter Vor-
stellungen iberhaupt nur Beziehungen des Subjekts auf ein Objekt
denken. Nur das Subjekt und Objekt selbst, deren Beziehungen auf
einander die Vorstellung ist, denken wir als wahre und eigentliche
Realitit im BewufBtsein des vielbestrittenen An sich (406.), kraft
dessen die sinnliche Vorstellung nur eine Erscheinung und kein Ding
an sich ist (vergl. 416.).Da wir also mit dem Begriffe des Daseins unbe-



168 Anmerkungen

zweifelbar etwas denken, das Prinzip der Vorstellungen und Grund
threr Moglichkeit ist, und da doch Begriffe selbst nur Vorstellungen
sind, so entsteht die unbeantwortlich scheinende Frage: Wie kommt
der Verstand zu dem Begriffe der Realitit als eines Prinzips der Vor-
stellungen?“ Zur Voraussetzung der Realitit durch den Verstand
vgl. §§ 419ff, vor allem § 428.

119,1 Hegel zitiert hier wie auch im folgenden frei und ver-
kiirzt.

119,12 Cento] aus lat. cento, -onis: was aus allerhand Lappen
zusammengeflickt ist, Lappenwerk; von daher: ein aus allerhand
Schriftstellern zusammengestoppeltes Werk.

119,33—38 Bouterwek: Anfangsgrinde. § 36; fast wortliches
Zitat.

120,12—15 Bei Bouterwek heifit es: ,,Wir konnten es uns, dem
Scheine nach so bequem machen, wie es sich die Philosophen lange
genug gemacht haben, wenn wir damit anfingen, eine Reihe von so-
genannten Seelenkrdften aufzuzihlen, .. .*

121,21 Die drei Hauptteile des Bouterwekschen Werkes sind:
Propéddeutische Psychologie (§§ 61—95); Logik (§§ 96—312); Speku-
lative Anfangsgriinde der Elementarphilosophie (§§ 313—467).

121,24—31 Bouterwek: Anfangsgrinde. §§ 64ff.

122, 38—123,4 Ebenda § 182 sagt Bouterwek vom logischen
Urteil: ,,Aber eben diese Urteile sind zweitens nur dadurch méglich,
dafl wir die iibereinstimmenden Begriffe trennen, indem wir sie durch
einen dritten Begriff auf einander beziehen. Dieser Beziehungsbegriff,
den die Logiker Kopula nennen, ist die zweite Bedingung der Méglich-
keit eines Satzes. Der Beziehungsbegriff, der nur das Denken selbst
bedeutet, ist bei den meisten Sitzen, namentlich bei allen Klassifi-
kationen, wie in dem Beispiele § 181 kein andrer, als der Begriff eines
logischen Seins, durch den Alles, was gedacht wird, ein Verstandes-
objekt ist. Daraus aber folgt nicht, dafl es solcher Bezichungsbegriffe
nicht noch mehrere gebe.*

123,23—28 Ebenda. § 359.

123,38—124,9 Ebenda. § 382.

124,13—18 Ebenda. § 383: ,,Zum Gliicke ist an dem Ausgange
des Streits iiber die Vollstindigkeit und Griindlichkeit der Kantischen
Kategorientafel so viel nicht gelegen, als es Einigen scheint. Denn
wenn man einmal begriffen hat, daf} der sich selbst objektiv denkende
Verstand (382.) mit allen Begriffen, durch die er sich in irgend einer
seiner Funktionen denkt, doch nie etwas mehr, als sick selbst, d.i. das
Denken, aber nie ein Objekt, als etwas von dem bloBlen Begriffe
Verschiedenes, erkennt; so mégen der Kategorien immerhin mehr





