
GEORG WILHELM FRIEDRICH HEGEL 

Jenaer Kritische Schriften (I) 

Differenz des Fichteschen 
und Schellingschen Systems 

der Philosophie 
Rezensionen aus der 

Erlanger Literatur-Zeitung 
Maximen des Journals 

der Deutschen Literatur 

Neu herausgegeben von 
HANSBROCKARD 

und 
HARTMUT BUCHNER 

FELIX MEINER VERLAG 
HAMBURG 



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 319a

Im Digitaldruck »on demand« hergestelltes,  
inhaltlich mit der ursprünglichen Ausgabe identisches Exemplar. 
Wir bitten um Verständnis für unvermeidliche Abweichungen in 

der Ausstattung, die der Einzelfertigung geschuldet sind. 
Weitere Informationen unter: www.meiner.de/bod

 
 

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  
in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographi­
sche Daten sind im Internet über ‹http://portal.dnb.de› abrufbar.
isbn 978-3-7873-0483-7 
ISBN eBook: 978-3-7873-2590-0

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 1979. Alle Rechte vor­
behalten. Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, 
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung 
in elektronischen Systemen, soweit es nicht §§  53 und 54 URG 
ausdrücklich gestatten. Gesamtherstellung: BoD, Norderstedt. 
Gedruckt auf alterungsbeständigem Werkdruckpapier, hergestellt 
aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany.
� www.meiner.de



INHALT 

Einleitung. Von Hans Brockard und Hartmut Buchner . VII 
Literaturhinweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . XXI 

Georg Wilhelm Friedrich Hege! 

Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems 
der Philosophie ( 1801) 

Vorerinnerung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1 
Mancherlei Formen, die bei dem jetzigen 
Philosophieren vorkommen . . . . . . . . . . . . 6 

Geschichtliche Ansicht philosophischer 
Systeme . . . . . . . . . . . . . . . . . 6 
Bedürfnis der Philosophie . . . . 10 
Reflexion als Instrument des 
Philosophierens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15 
Verhältnis der Spekulation zum gesunden 
Menschenverstand . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20 
Prinzip einer Philosophie in der Form eines 
absoluten Grundsatzes . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25 
Transzendentale Anschauung . . . . . . . . . . . . . 30 
Postulate der Vernunft . . . . . . . . . . . . . . . . . 32 
Verhältnis des Philosophierens zu einem 
philosophischen System . . . . . . . . . . . . . . . . . 33 

Darstellung des Fichteschen Systems . . . . . . . . . . 39 
Vergleich des Schellingschen Prinzips der Philosophie 
mit dem Fichteschen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77 
Ansicht und Philosophie Reinholds . . . . • . . . . . . 9 7 



VI Inhalt 

Kritiken und Anzeigen aus der Erlanger Literatur-
Zeitung (1801-1802) 

Bouterweks Anfangsgründe der spekulativen Philo-
sophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 117 
Zwei Schriften Werneburgs. . . . . . . . . . . . . . . 130 
Gerstäckers Deduktion des Rechtsbegriffs . . . . . 132 
Krugs Entwurf eines neuen Organons der Philo-
sophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 138 

Maximen des Journals der Deutschen Literatur (1807). 141 

Anmerkungen der Herausgeber 

Sachindex ....... . 
Personenverzeichnis . 

147 

176 
180 



EINLEITUNG 

Mit der historisch-kritischen Ausgabe von Hegels Gesam-
melten Werken (Felix Meiner Verlag, Harnburg 1968 ff.) wur-
de ein neuer Anfang in der Darbietung der Texte Hegels ge-
setzt. Dies macht auch eine Neubearbeitung der Studienaus-
gaben in dt:r Philosophischen Bibliothek nötig. Die verdienst-
vollen Textausgaben von Georg Lasson und Johannes Hoff-
meister waren zumeist noch auf editorisch ungenügende Vor-
arbeiten angewiesen. Einen ersten Versuch, hier neue Maß-
stäbe zu setzen, stellte die Ausgabe der Enzyklopädie der 
philosophischen Wissenschaften von Friedhelm Nicolin und 
Otto Pöggeler (Band 33 der Philosophischen Bibliothek, 
Harnburg 1959) dar, von der wir wichtige Anregungen er-
hielten. 

Der vorliegende Band enthält Hegels kritische Schriften 
aus der Jenaer Zeit (1801-1807), soweit sie nicht in dem ge-
meinsam mit Schelling herausgegebenen Kritischen Journal 
der Philosophie erschienen sind. Diese werden in eigenen 
Studienausgaben zusammengefaßt. 

Die Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems 
der Philosophie ist Hegels erste philosophische Veröffent-
lichung. Er verfaßte sie zu Beginn seines Jenaer Aufenthalts 
im Frühjahr bis Frühsommer 1801. 

Der Dreißigjährige war nach mehrjähriger Tätigkeit als 
Hauslehrer in Frankfurt a.M. und nach einem kurzen Aufent-
halt in Stuttgart, wo er nach dem Tode des Vaters eine kleine 
Erbschaft gemacht hatte, Ende Januar in Jena eingetroffen. 
Dort lehrte der um fünf Jahre jüngere, bereits berühmt ge-



VIII Hans Brockard, Hartmut Buchner 

wordene Freund aus den Tübinger Stiftsjahren, Friedrich 
Wilhelm Joseph Schelling. An ihn hatte Hege) am 2. Novem-
ber 1800 aus Frankfurt geschrieben: 
"Deinem öffentlichen großen Gange habe ich mit Bewunde-
rung und Freude zugesehen; Du erläßt es mir, entweder de-
mütig darüber zu sprechen oder mich auch Dir zeigen zu 
wollen; ich bediene mich des Mittelworts, daß ich hoffe, daß 
wir uns als Freunde wieder finden werden. In meiner wissen-
schaftlichen Bildung, die von untergeordnetem Bedürfnisst:n 
der Menschen anfing, mußte ich zur Wissenschaft vorgetrie-
ben werden. und das Ideal des Jünglingsalters mußte sich zur 
Reflexionsform, in ein System zugleich verwandeln; ich 
frage mich jetzt, während ich noch damit beschäftigt bin, 
welche Rückkehr zum Eingreifen in das Leben der Menschen 
zu finden ist. Von allen Menschen, die ich um mich sehe, 
sehe ich nur in Dir denjenigen, den ich auch in Rücksicht auf 
die Aeußerung und die Wirkung auf die Welt [als] meinen 
Freund finden möchte; denn ich sehe, daß Du rein, d. h. mit 
ganzem Gemüte und ohne Eitelkeit, den Menschen gefaßt 
hast. Ich schaue darum auch, in Rücksicht auf mich, so voll 
Zutrauen auf Dich, daß Du mein uneigennütziges Bestreben, 
wenn seine Sphäre auch niedriger wäre, erkennest und einen 
Wert in ihm finden mögest. - Bei dem Wunsche und der 
Hoffnung, Dir zu begegnen, muß ich, wie weit es sei, auch 
das Schicksal zu ehren wissen und von seiner Gunst erwarten, 
wie wir uns treffen werden. 
Lebe wohl, ich ersuche Dich um baldige Antwort." 
Im gleichen Brief heißt es vorher: "Ehe ich mich dem lite-
rarischen Saus von Jena anzuvertrauen wage, will ich mich 
vorher durch einen Aufenthalt an einem dritten Ort stärken. " 1 

Schellings Antwort ist zwar nicht erhalten, aber vermutlich 
hat er Hege! gebeten, sobald als möglich nach Jena zu kommen. 
Während der Monate, in denen Hege! an der Differenzschrift 
arbeitet, schreibt Schelling seine erstmalige Darstellung meines 
Systems der Philosophie. 

1 Briefe von und an HegeL Herausgegeben von J. Hoffmeister 
Band 1, Harnburg 2 1961. S. 59 f. 



Einleitung IX 

Schellings zweiter J enacr Aufenthalt (Herbst 1800 bis 
Frühjahr 1803) war in seinen Anfängen mit geprägt durch die 
philosophische Auseinandersetzung mit Johann Gottlieb 
Fichte in Berlin2 • Es ging um den rechten Ansatz für eine 
Philosophie unter dem Anspruch des Absoluten und den Auf-
weis der Grenzen, die ein rein transzendentalphilosophischer 
Horizont diesem Anspruch setzt 3 . 

Mit der Schrift über die Differenz des Fichteschen und 
Schellingschen Systems der Philosophie greift Hege! unmittel-
bar in diese Auseinandersetzung ein. Er ist dafür gut gerüstet: 
aus Frankfurt bringt er ein umfangreiches Manuskript mit, 
aus dem nur zwei mehrseitige Fragmente erhalten sind; das 
eine bildet den Schluß des ganzen Werkes und ist datiert 
.,14. Sept. [1800]". Herman Nohl hat es erstmals unter dem 
vielleicht mißverständlichen Titel ,.Systemfragment von 1800" 
veröffentlicht4 ; es bleibt fraglich, ob das Manuskript bereits 
ein ausgeführtes System enthielt. Es ist anzunehmen, daß 
diese Schrift Hegels bereits viel von dem zum Inhalt hatte, 
was dann in die ersten Jenaer Veröffentlichungen einging. 
Hege! formuliert im ersten der Fragmente bereits klar die 
Grundproblematik eines Philosophierens, das in der Refle-
xion steckenbleibt: ,. ... aber das Leben kann eben nicht als 
Vereinigung, Beziehung allein, sondern muß zugleich als Ent-
gegensetzung betrachtet [werden]; wenn ich sage, es ist die 
Verbindung der Entgegensetzung und Beziehung, so kann 
diese Verbindung selbst wieder isoliert und eingewendet 
werden, daß [sie] der Nichtverbindung entgegenstünde; ich 

• Vgl. Horst Fuhrmans: Schellings Trennung von Fichte, in: F. W. ]. 
Schelling, Briefe und Dokumente. Hrsg. v. H. Fuhrmans, Band I, Bonn 
1962, s. 21 7 ff. 

3 Die e.rregenden Dokumente dieser Auseinandersetzung Schel-
lings und Fichtes liegen auch vor in: Fichte- Schelling. Briefwechsel. 
Eingeleitet und herausgegeben von Walter Schulz, Frankfurt/M. 1968. 
Vgl. insbes. S. 103 ff. 

4 Hegels theologische Jugendschriften nach den Handschriften der 
KgL Bibliothek in Berlin herausgegeben von Herman Nohl. Tübingen 
1907 (unveränderter Nachdruck Minerva, Frankfurt/M. 1966) S. 
343- 351. 



X Hans Brockard, Hartmut Buchner 

müßte mich ausdrücken, das Leben sei die Verbindung der 
Verbindung und der Nichtverbindung, d. h. jeder Ausdruck ist 
Produkt der Reflexion, und so nach kann von jedem als einem 
Gesetzten aufgezeigt werden, daß damit, daß etwas gesetzt 
wird, zugleich ein Anderes nicht gesetzt, ausgeschlossen ist; 
diesem Fortgetriebenwerden ohne Ruhepunkt muß aber ein 
für allemal dadurch gesteuert werden, daß nicht vergessen 
wird, dasjenige zum Beispiel, was Verbindung der Synthesis 
und Antithesis genannt wurde, sei nicht ein Gesetztes, Ver-
ständiges, Reflektiertes, sondern sein für die Reflexion einzi-
ger Charakter sei, daß es ein Sein außer der Reflexion ist. Im 
lebendigen Ganzen ist der Tod, die Entgegensetzung, der Ver-
stand zugleich gesetzt, nämlich als Mannigfaltiges, das leben-
dig ist, und als Lebendiges sich als ein Ganzes setzen kann, 
wodurch es zugleich ein Teil ist, d. h. für welches es Totes 
gibt, und welches selbst für anderes tot ist. " 5 

Am Schluß des zweiten Fragments, das eine vollständige 
Vereinigung des Lebensganzen in wahrer Religion gipfeln 
läßt, wird bereits die Fragwürdigkeit einer Philosophie oder 
Religion der absoluten Subjektivität oder Objektivität mit 
deutlichen Anspielungen auf Fichte formuliert: 
"Die vollkommenste Vollständigkeit ist bei Völkern mög-
lich, deren Leben so wenig als möglich zerrissen und zer-
trennt ist, d. h. bei glücklichen; unglücklichere können nicht 
jene Stufe erreichen, sondern sie müssen in der Trennung um 
Erhaltung eines Gliedes derselben, um Selbständigkeit sich 
bekümmern; sie dürfen diese nicht zu verlieren suchen, ihr 
höchster Stolz muß sein, die Trennung fest, und das Eine zu 
erhalten; man mag dieses nun von der Seite der Subjektivi-
tät als Selbständigkeit betrachten, oder von der andern als 
fremdes, entferntes, unerreichbares Objekt; beides scheint 
nebeneinander verträglich zu sein, so notwendig es ist, daß je 
stärker die Trennung, desto reiner das Ich, und desto weiter 
zugleich das Objekt über und fern dem Menschen ist; je 
größer und abgeschiedener das Innere, desto größer und abge-
schiedener das Aeußere, und wenn das letztere als das Seih-

5 A.a.O., S. 348. 



Einleitung XI 

ständige gesetzt wird, desto unterjochter der Mensch schei-
nen muß; aber gerade dies Beherrschtwerden von dem über-
großen Objekt ist es, was als Beziehung festgehalten wird; es 
ist zufällig, welche Seite sein Bewußtsein aufgreift, ob die, 
einen Gott zu fürchten, der unendlich über aller Himmel 
Himmel, über aller Verbindung, Angehören erhaben, über 
aller Natur schwebend übermächtig sei, oder sich als reines 
Ich, über den Trümmern dieses Leibes und den leuchtenden 
Sonnen, über den tausendmaltausend Weltkörpern, und den 
soviele Male neuen Sonnensystemen eurer alle sind, ihr 
leuchtenden Sonnen - zu setzen. Wenn die Trennung unend-
lich ist, so ist das Fixieren des Subjektiven oder Objektiven 
gleichgültig; die Erhebung des endlichen Lebens zu dem un-
endlichen Leben könnte nur eine Erhebung über endliches 
Leben sein; das Unendliche ist das Vollständigste, insofern 
es der Totalität, d. h. der Unendlichkeit des Endlichen ent-
gegengesetzt, nicht insofern diese Entgegensetzung in schöner 
Vereinigung aufgehoben wäre, sondern insofern die Vereini-
gung aufgehoben ist, und die Entgegensetzung ein Schweben 
des Ich über aller Natur, oder die Abhängigkeit, richtiger Be-
ziehung auf ein Wesen über aller Natur ist. Diese Religion 
kann erhaben und fürchterlich erhaben, aber nicht schön 
menschlich sein; und so ist die Seligkeit, in welcher das Ich 
alles, alles entgegensetzt, unter seinen Füßen hat, eine Er-
scheinung der Zeit, gleichbedeutend im Grunde mit der von 
einem absolut fremden Wesen, das nicht Mensch werden 
kann, abzuhängen, oder wenn es dies (also in der Zeit), ge-
worden wäre, auch in dieser Vereinigung ein absolut Beson-
deres, nur ein absolutes Eins, bliebe -das Würdigste, Edelste, 
wenn die Vereinigung mit der Zeit unedel und niederträchtig 
wäre. " 6 

Diese Zitate zeigen mit aller Deutlichkeit, daß Hegel für 
ein Eingreifen in den Streit zwischen Schelling und Fichte 
aufs Beste vorbereitet war und daß er keineswegs, wie Zeitge-

6 A.a.O., S. 350 f. 



XII Hans Brockard, Hartmut Buchner 

nossen vermuteten, als Adlatus Schellings auftrat 7 • Diese 
und möglicherweise andere Vorarbeiten Hegels machen zu-
gleich die Souveränität verständlich, mit der er erstmals 
öffentlich in die philosophische Diskussion eingriff. Die 
Treffsicherheit und Kühnheit vieler Formulierungen in der 
Differenzschrift ist nicht über Nacht erworben. 

Die Bedeutung der Differenzschrift liegt nicht nur in der 
scharfen Herausarbeitung des Unterschieds im philosophi-
schen Ansatz und Weg Schellings und Fichtes sowie der Kri-
tik der Ansichten des zum Verfechter Christoph Gottlieb 
Bardilis gewordenen Kar! Leonhard Reinhold, sondern für 
uns Heutige vor allem auch im ersten Abschnitt ,,Mancher-
lei Formen, die bei demjetzigen Philosophieren vorkommen". 
Hier nimmt Hege! erstmals und ganz eigenständig Stellung zu 
grundlegenden Fragen einer Philosophie des Absoluten. Er 
nutzt die Gelegenheit, sich über Philosophie überhaupt sowie 
über Organ und Methode des Philosophierens, über das Ver-
hältnis von Reflexion und Spekulation, von Philosophie und 
System, über Aufgabe und Bedürfnis der Philosophie sowie 
über die geschichtliche Bedingung und Bedingtheit seines und 
eines jeden Philosophierens auszulassen. Dieser Abschnitt ist 
deshalb in besonderem Maße geeignet, in Anfang, Bereich 
und Duktus des Hegeischen Denkens einzuführen. 

Der Anfang ist die für Hege! geschichtlich vorgegebene 
Entzweiungskonstellation des Lebens in absolute Subjektivi-
tät oder absolute Objektivität, wie sie sich im Geist der 
neueren Zeit (insbesondere seit Descartes) und der Auf-
klärung, bis hin zu den zeitgenössischen Überwindungsver-
suchen (bei Kant und dem frühen Fichte), herausgebildet und 
fixiert hat. Hege! behandelt diesen Anfang unter dem Begriff 
des "Bedürfnisses der Philosophie", d. h. des Bedürfnisses, 
als welches die Philosophie selbst entsteht. über die vieldis-
kutierte Gültigkeit der Hegeischen Philosophie auch für eine 
andere Zeit läßt sich dementsprechend sinnvoll nur etwas 

1 Vgl. hierzu auch G. W. F. Heget, Gesammelte Werke, Band 4: 
Jenaer Kritische Schriften_ Hrsg. v. H. Buchner und 0, Pöggeler, S. 190 
Anm. 



Einleitung XIII 

ausmachen, wenn geklärt wird, ob und inwieweit die genann-
te Entzweiungskonstellation mit ihren festgewordenen Ge-
gensätzen noch dieselbe ist. Nach Hegel hat hier jede Ze~t den 
Anfang für ihre Philosophie neu einzuholen. 

Der Bereich der Philosophie ist für Hegel die Darstellung 
des Absoluten im Elemente des Denkens. Alle anderen For-
men der Gegenwart des Absoluten (z. B. Politik, Kunst, Re-
ligion und Glauben) können diese Vergegenwärtigung des-
halb nicht mehr hinreichend leisten, weil sie bereits durch das 
angegriffen und beherrscht sind, was Hegel die Reflexions-
kultur der neueren Zeit nennt 8 • Den Kritikern eines abso-
luten Denkens, d. h. eines Denkens des Absoluten, die be-
haupten, menschliches Denken reiche hierfür weder hin noch 
zu, antwortet Hegel einmal in seinem Jenaer Notizbuch: in 
der ihm eigenen Weise trockenen Humors: "Wenn das Abso-
lute ausgleitet und aus dem Boden, wo es herumspaziert, in's 
Wasser fällt, so wird es ein Fisch, ein Organisches, Lebendiges. 
Wenn es nun eben so ausgleitet und in's reine Denken fällt 
- denn auch das reine Denken soll nicht sein Boden sein - so 
soll es, dahineinplumpend, etwas Schlechtes, Endliches wer-
den, von dem man sich eigentlich schämen muß zu sprechen, 
wenn's nicht Amtshalber geschähe und weil einmal nicht zu 
leugnen ist, daß eine Logik da sei. Das Wasser ist ein so kaltes 
und schlechtes Element, und es ist dem Leben doch so wohl 
darin. Soll denn das Denken ein viel schlechteres Element 
sein? Soll das Absolute sich so gar schlecht darin befinden 
und sich auch schlecht darin aufführen?" 9 

Der reflexionskritische Duktus des Denkens Hegels bleibt 
von dem her bestimmt, was Hegel Vernunft als philosophi-
sche Spekulation nennt. Es kommt ihm darauf an, die sich 

• Vgl. hierzu besonders Hegels Einleitung zu Glauben und Wissen 
oder die Reflexionsphilosophie der Subjektivität, in der Vollständig-
keit ihrer Formen, als Kantische, ]acobische, und Fichtesche Philoso-
phie von 1802. G. W. F. Hegel, Gesammelte Werke, Band 4: Jenaer 
Kritische Schriften. Hrsg. v. H. Buchner und 0. Pöggeler, Hamburg 
1968, s. 315-324. 

9 Karl Rosenkranz: Georg Wilhelm Friedrich Hegels Leben. Ber· 
!in 1844, S. 540. 



XIV Hans Brockard, Hartmut Buchner 

absolut setzende und damit dem Absoluten entziehende Re-
flexion in ihrer Alleinherrschaft zu brechen und sie für eine 
Darstellung des Absoluten bereit zu machen und in Dienst zu 
nehmen. Dies gelingt nur dann, wenn das Setzen der Re-
flexion bis zu ihren Grenzen und darüberhinaus verfolgt 
wird. "Die isolierte Reflexion, als Setzen Entgegengesetzter 
wäre ein Aufheben des Absoluten, sie ist das Vermögen des 
Seins und der Beschränkung; aber die Reflexion hat als Ver-
nunft Beziehung auf das Absolute, und sie ist nur Vernunft 
durch diese Beziehung; die Reflexion vernichtet insofern sich 
selbst und alles Sein und Beschränkte, indem sie es aufs Ab-
solute bezieht; zugleich aber eben durch seine Beziehung auf 
das Absolute hat das Beschränkte ein Bestehen." 10 Der Duk-
tus dieses vernichtenden Beziehens, das Hegel damals noch 
nicht Dialektik nennt, bestimmt auch den Stil der Differenz-
schrift. 

So wenig Hegel das Absolute in ein Jenseits verlegen 
wollte und konnte, so wenig wollte er sich mit seinem Be-
mühen über seine Zeit erheben. So schreibt er in einem "Ent-
schluß" betitelten Gedicht von 1801: 

Kühn mag der Götter Sohn der Vollendung Kampf sich 
vertrauen, 
Brich denn den Frieden mit dir, brich mit dem Werke 
der Welt! 
Strebe, versuche du mehr als das Heut und das Gestern! 
So wirst du 
Besseres nicht, als die Zeit, aber auf's Beste sie sein! 11 

II 

Die Besprechungen Hegels für die Erlanger Litteratur-Zei-
tung wurden bisher wenig beachtet, obzwar sie einen charakte-
ristischen Einblick in Hegels kritisches Eingreifen in die philo-

10 Siehe unten S. 16. 
11 Dokumente zu Hegels Entwicklung. Hrsg. v. Joh. Hoffmeister, 

Stuttgart 1936. 



5 

DIFFERENZ DES FICHTESCHEN 
UND SCHELLINGSCHEN SYSTEMS 

DER PHILOSOPHIE 

VORERINNERUNG 

Aus den wenigen öffentlichen Äußerungen, in welchen 
man ein Gefühl der Differenz des Fichteschen und Schelling-
schen Systems der Philosophie erkennt, leuchtet mehr das 
Bestreben heraus, diese Verschiedenheit zu umgehen oder sie 
sich zu verbergen, als eine Deutlichkeit des Bewußtseins dar-

10 über. Weder die unmittelbare Ansicht beider Systeme, wie sie 
" vor dem Publikum liegen, noch unter andern die Schelling-

sche Beantwortung der idealistischen Einwürfe Eschenmayers 
gegen die Naturphilosophie hat jene Verschiedenheit zur 

" Sprache gebracht. Im Gegenteil hat z. B. Reinhold so wenig 
eine Ahndung hierüber gehabt, daß vielmehr die einmai für 
bekannt angenommene völlige Identität beider Systeme ihm 
den Gesichtpunkt für das Schellingsche System auch hierüber 
verrückt hat. Diese Reinholdische Verwirrung ist mehr als die 

" gedrohte - oder vielmehr schon als geschehen angekündigte 
20 - Revolution der Philosophie durch ihre Zurückführung auf 

Logik die Veranlassung der folgenden Abhandlung. 
Die Kantische Philosophie hatte es bedurft, daß ihr Geist 

vom Buchstaben geschieden, und das rein spekulative Prinzip 
aus dem übrigen herausgehoben wurde, was der räsonnieren-
den Reflexion angehörte, oder für sie benutzt werden 

" konnte. In dem Prinzip der Deduktion der Kategorien ist 
diese Philosophie echter Idealismus, und dies Prinzip ist es, 

" was Fichte in reiner und strenger Form heraus gehoben und 
den Geist der Kantischen Philosophie genannt hat. Daß die 

30 Dinge an sich, wodurch nichts als die leere Form der Entge-
gensetzung objektiv ausgedrückt ist, wieder hypostasiert und 
als absolute Objektivität, wie die Dinge des Dogmatikers, ge-



2 Differenzschrift 5-6 

setzt, daß die Kategorien selbst teils zu ruhenden toten 
Fächern der Intelligenz, teils zu den höchsten Prinzipien ge-
macht worden sind, vermittelst welcher der Ausdruck, in 
dem das Absolute selbst ausgesprochen wird, wie z. B. die 
Substanz des Spinoza, vernichtet werden, und somit das ne-
gative Räsonnieren sich nach wie vor an die Stelle des Philo-
sophierens, nur mit mehr Prätention unter dem Namen kriti-
scher Philosophie setzen konnte - diese Umstände liegen 
höchstens in der Form der Kantischen Deduktion der Kate-
gorien, nicht in ihrem Prinzip oder Geist; und wenn wir von 10 
Kant sonst kein Stück seiner Philosophie hätten als dieses, 
würde jene Verwandlung I fast unbegreiflich sein; in jener 
Deduktion der Verstandes-Formen ist das Prinzip der Speku-
lation, die Identität des Subjekts und Objekts aufs bestimm-
teste ausgesprochen; diese Theorie des Verstands ist von der 
Vernunft über die Taufe gehalten worden. -Hingegen wenn 
nun Kant diese Identität selbst, als Vernunft, zum Gegen-
stand der philosophischen Reflexion macht, verschwindet die 
Identität bei sich selbst; wenn der Verstand mit Vernunft 
behandelt worden war, wird dagegen die Vernunft mit Ver- 20 
stand behandelt. Hier wird es deutlich, auf welcher unterge-
ordneten Stufe die Identität des Subjekts und Objekts aufge-
faßt worden war. Die Identität des Subjekts und Objekts 
schränkt sich auf zwölf oder vielmehr nur auf neun reine 
Denktätigkeiten ein - denn die Modalität gibt keine wahr-
haft objektive Bestimmung, es besteht in ihr wesentlich die 
Nichtidentität des Subjekts und Objekts; - es bleibt außer 
den objektiven Bestimmungen durch die Kategorien ein unge-
heures empirisches Reich der Sinnlichkeit und Wahrneh-
mung, eine absolute Aposteriorität, für welche keine Apriori- 30 
tät als nur eine subjektive Maxime der reflektierenden Ur-
teilskraft aufgezeigt ist; d. h. die Nichtidentität wird zum 
absoluten Grundsatz erhoben; wie es nicht anders [sein] 
konnte, nachdem aus der Idee, dem Vernunftprodukt, die 
Identität, d. h. das Vernünftige weggenommen und sie dem 
Sein absolut entgegengesetzt, [und] nachdem die Vernunft 
als praktisches Vermögen, nicht als absolute Identität, son-
dern in unendlicher Entgegensetzung, als Vermögen der rei-



6-7 Vorerinnerung 3 

nen Verstandes-Einheit dargestellt worden war, wie sie vom 
endlichen Denken, d. i. vom Verstand gedacht werden muß; 
es entsteht hierdurch das kontrastierende Resultat, daß für 
den Verstand keine absolute[n] objektive[n] Bestimmungen, 
hingegen für die Vernunft vorhanden sind. 

Das reine Denken seiner selbst, die Identität des Subjekts 
und des Objekts, in der Form Ich= Ich ist Prinzip des Fichte-
sehen Systems, und wenn man sich unmittelbar an dieses 
Prinzip, so wie in der Kautischen Philosophie an das transzen-

10 dentale Prinzip, welches der Deduktion der Kategorien zum 
Grunde liegt, allein hält, so hat man das kühn ausgesprochne 
echte Prinzip der Spekulation. So wie aber die Spekulation 
aus dem Begriff, den sie von sich selbst aufstellt, heraustritt 
und sich zum System bildet, so verläßt sie sich und ihr Prin-
zip und kommt nicht in dasselbe zurück; sie übergibt die 
Vernunft dem Verstand und geht in die Kette der Endlich-
keiten des Bewußtseins über, aus welchen sie sich zur Identi-
tät und zur wahren Unendlichkeit nicht wieder rekonstruiert. 
Das Prinzip selbst, die transzendentale Anschauung erhält 

20 hierdurch die schiefe Stellung eines Entgegengesetzten gegen 
die aus ihm deduzierte Mannigfaltigkeit; das Absolute des 
Systems zeigt sich nur in der Form seiner Erscheinung von 
der philosophischen Reflexion aufgefaßt, und diese Be-
stimmtheit, die durch Reflexion ihm gegeben ist, also die 
Endlichkeit und Entgegensetzung wird nicht abgezogen; das 
Prinzip, das Subjekt-Objekt erweist sich als ein subjektives I 
Subjektobjekt. Das aus ihm Deduzierte erhält hierdurch die 
Form einer Bedingung des reinen Bewußtseins, des Ich = Ich, 
und das reine Bewußtsein selbst die Form eines Bedingten, 

30 durch eine objektive Unendlichkeit, den Zeit-Progreß in infi-
nitum, in dem die transzendentale Anschauung sich verliert, 
und Ich nicht zur absoluten Selbstanschauung sich konstitu-
iert, also Ich = Ich sich in das Prinzip: Ich soll gleich Ich sein, 
verwandelt. Die in die absolute Entgegensetzung gesetzte, al-
so zum Verstand herabpotenzierte Vernunft wird somit Prin-
zip der Gestalten, die das Absolute sich geben muß, und ihrer 
Wissenschaften. 

Diese zwei Seiten des Fichteschen Systems - die eine, 



4 Differenzschrift 7-8 

nach welcher es den Begriff der Vernunft und der Spekula-
tion rein aufgestellt, also Philosophie möglich machte, die 
andere, nach welcher es Vernunft und reines Bewußtsein als 
eines gesetzt, und die in einer endlichen Gestalt aufgefaßte 
Vernunft zum Prinzip erhob - diese zwei Seiten unterschei-
den zu müssen, muß sich als innere Notwendigkeit der Sache 
selbst zeigen; die äußere Veranlassung gibt das Zeitbedürfnis, 
und zunächst die in diesem Zeitbedürfnisse schwimmenden " 
Beiträge Reinholds zur übersieht des Zustands der Philoso-
phie zu Anfang des neuen Jahrhunderts, in welchen sowohl 10 
die Seite, von welcher das Fichtesche System echte Spekula-
tion und also Philosophie ist, übersehen worden, als auch die 
Seite des Schellingschen Systems, von welcher dieses sich 
vom Fichteschen unterscheidet, und dem subjektiven Sub-
jektobjekt das objektive Subjektobjekt in der Naturphiloso-
phie entgegenstellt, und beide in einem höhern, als das Sub-
jekt ist, vereinigt darstellt. 

Was das Zeitbedürfnis betrifft, so hat die Fichtesche Philo-
sophie so sehr Aufsehen und Epoche gemacht, daß auch die-
jenigen, die sich gegen sie erklären und sich bestreben, eigene 20 
spekulative Systeme auf die Bahn zu bringen, nur trüber und 
unreiner in das Prinzip der Fichteschen Philosophie fallen, 
und sich dessen nicht zu erwehren vermögen. Die nächste 
sich darbietende Erscheinung bei einem Epoche machenden 
System sind die Mißverständnisse und das ungeschickte Be-
nehmen seiner Gegner. Wenn man von einem System sagen 
kann, daß es Glück gemacht habe, so hat sich ein allge-
meineres Bedürfnis .der Philosophie, das sich für sich selbst 
nicht zur Philosophie zu gebären vermag- denn damit hätte 
es sich durch das Schaffen eines Systems befriedigt - mit 30 
einer instinktartigen Hinneigung zu demselben gewendet; und 
der Schein der passiven Aufnahme rührt daher, daß im lnnern 
das vorhanden ist, was das System ausspricht, welches nun-
mehr jeder in seiner wissenschaftlichen oder lebendigen Sphä-
re geltend macht. Man kann vom Fichteschen System in die-
sem Sinne nicht sagen, daß es Glück gemacht habe. So viel 
davon c!Pn unphilosophischen Ten/denzen des Zeitalters zur 
Last fäht, so sehr ist zugleich, je mehr der Verstand und die 



8 Vorerinnerung 5 

Nützlichkeit sich Gewicht zu verschaffen und beschränkte 
Zwecke sich geltend zu machen wissen, in Anschlag zu brin-
gen, daß um so kräftiger das Drängen des bessern Geistes 
besonders in der unbefangenem noch jugendlichen Welt 

" ist. Wenn Erscheinungen, wie die Reden über die Religion, 
das spekulative Bedürfnis nicht unmittelbar angehen, so 
deuten sie und ihre Aufnahme, noch mehr aber die Würde, 
welche mit dunklerem oder bewußterem Gefühl Poesie und 
Kunst überhaupt in ihrem wahren Umfange zu erhalten an-

10 fängt, auf das Bedürfnis nach einer Philosophie hin, von wel-
cher dit: Natur für die Mißhandlungen, die sie in dem Kanti-
schen und Fichteschen Systeme leidet, versöhnt, und die Ver-
nunft selbst in eine Übereinstimmung mit der Natur gesetzt 
wird, nicht in eine solche, worin sie auf sich Verzicht tut 
oder eine schale Nachahmerin derselben werden müßte, son-
dern eine Einstimmung dadurch, daß sie sich selbst zur Natur 
aus innerer Kraft gestaltet. 

Was die allgemeinen Reflexionen, womit diese Schrift an-
fängt, über Bedürfnis, Voraussetzung, Grundsätze u.s.w. der 

20 Philosophie betrifft, so haben sie den Fehler, allgemeine Re-
flexionen zu sein und ihre Veranslassung darin, daß mit sol-
chen Formen, als Voraussetzung, Grundsätzen u.s.w. der Ein-
gang in die Philosophie noch immer übersponnen und ver-
deckt wird, und es daher in gewissem Grade nötig ist, sich 
darauf einzulassen, bis einmal durchaus nur von der Philoso-

" phie selbst die Rede ist. - Einige der interessantem dieser 
Gegenstände werden sonst noch eine größere Ausführung er-
halten. 

Jena im Juli 1801. 



6 Differenzschrift 

MANCHERLEI FORMEN, DIE BEI DEMJETZIGEN 
PHILOSOPHIEREN VORKOMMEN 

Geschichtliche Ansicht philosophischer Systeme 

9 

Ein Zeitalter, das eine solche Menge philosophischer Sy-
steme als eine Vergangenheit hinter sich liegen hat, scheint zu 
derjenigen Indifferenz kommen zu müssen, welche das Leben 
erlangt, nachdem es sich in allen Formen versucht hat; der 
Trieb zur Totalität äußert sich noch als Trieb zur Vollständig-
keit der Kenntnisse, wenn die verknöcherte Individualität 
sich nicht mehr selbst ins Leben wagt; sie sucht sich durch 10 
die Mannigfaltigkeit dessen, was sie hat, den Schein desjeni-
gen zu verschaffen, was sie nicht ist. Indem sie die Wissen-
schaft in eine Kenntnis umwandelt, hat sie den lebendigen 
Anteil, den die Wissenschaft fordert, ihr versagt, sie in der 
Ferne und in rein objektiver Gestalt, und sich selbst gegen 
alle Ansprüche, sich zur Allgemeinheit zu erheben, in ihrer 
eigenwilligen Besonderheit ungestört erhalten. Für diese Art 
der Indifferenz, wenn sie bis zur Neugierde aus sich heraus-
geht, gibt es nichts Angelegentlicheres, als einerneuen ausge-
bildeten Philosophie einen Namen zu geben, und wie Adam 20 
seine Herrschaft über die Tiere dadurch ausgesprochen hat, c 

daß er ihnen Namen gab, die Herrschaft über eine Philosophie 
durch Findung eines Namens auszusprechen. Auf diese Weise 
ist sie in den Rang der Kenntnisse versetzt, Kenntnisse betref-
fen fremde Objekte, in dem Wissen von Philosophie, das nie 
etwas anders als eine Kenntnis war, hat die Totalität des 
Innern sich nicht bewegt, und die Gleichgültigkeit ihre Frei-
heit vollkommen behauptet. 

Kein philosophisches System kann sich der Möglichkeit 
einer solchen Aufnahme entziehen; jedes ist fähig, geschieht- 30 
lieh behandelt zu werden. Wie jede lebendige Gestalt zugleich 
der Erscheinung angehört, so hat sich eine Philosophie als 
Erscheinung derjenigen Macht überliefert, welche es in eine 
tote Meinung und von Anbeginn an in eine Vergangenheit 
verwandeln kann. Der lebendige Geist, der in einer Philoso-
phie wohnt, verlangt, um sich zu enthüllen, durch einen ver-



9-10 Mancherlei Formen 7 

wandten Geist geboren zu werden; er streift vor dem ge-
schichtlichen Benehmen, das aus irgend einem Interesse auf 
Kenntnisse von Meinungen auszieht, als ein fremdes Phäno-
men vorüber, und offenbart sein Innres nicht; es kann ihm 
gleichgültig sein, daß er dazu dienen muß, die übrige Kollek-
tion von Mumien und den allgemeinen Haufen der Zufällig-
keiten zu vergrößern, denn er selbst ist dem neugierigen Sam-
meln von Kenntnissen unter den Händen entflohen. Dieses 
hält sich auf seinem gegen Wahrheit I gleichgültigen Stand-

10 punkte fest und behält seine Selbständigkeit, es mag Mei-
nungen annehmen oder verwerfen, oder sich nicht entschei-
den; es kann philosophischen Systemen kein anderes Verhält-
nis zu sich geben, als daß sie Meinungen sind; und solche 
Akzidenzien wie Meinungen können ihm nichts anhaben, es 
hat nicht erkannt, daß es Wahrheit gibt. 

Die Geschichte der Philosophie gewinnt aber, wenn der 
Trieb, die Wissenschaft zu erweitern, sich darauf wirft, eine 

c nützlichere Seite, indem sie nämlich nach Reinhold dazu die-
nen soll, in den Geist der Philosophie tiefer als je geschah, 

20 einzudringen, und die eigentümlichen Ansichten der Vorgän-
ger über die Ergründung der Realität der menschlichen Er-
kenntnis durch neue eigentümliche Ansichten weiter zu füh-
ren; nur durch eine solche Kenntnis der bisherigen vorüben-
den Versuche, die Aufgabe der Philosophie zu lösen, könne 
endlich der Versuch wirklich gelingen, wenn anders dies Ge-
lingen der Menschheit beschieden ist. - Man sieht, daß dem 
Zwecke einer solchen Untersuchung eine Vorstellung von 
Philosophie zu Grunde liegt, nach welcher diese eine Art von 
Handwerkskunst wäre, die sich durch immer neuerfundne 

30 Handgriffe verbessern läßt; jede neue Erfindung setzt die 
Kenntnis der schon gebrauchten Handgriffe und ihrer 
Zwecke voraus; aber nach allen bisherigen Verbesserungen 
bleibt immer noch die Hauptaufgabe, die sich Reinhold nach 
allem so zu denken scheint, daß nämlich ein allgemeingültiger 
letzter Handgriff zu finden wäre, wodurch für jeden, der sich 
nur damit bekannt machen mag, sich das Werk selbst macht. 
Wenn es um eine solche Erfindung zu tun und die Wissen-
schaft ein totes Werk fremder Geschicklichkeit wäre, so käme 



8 Differenzschrift 10-11 

ihr freilich diejenige Perfektibilität zu, deren mechanische 
Künste fähig sind, und jeder Zeit wären allemal die bisherigen 
philosophischen Systeme für weiter nichts zu achten als für 
Vorübungen großer Köpfe. Wenn aber das Absolute, wie sei-
ne Erscheinung, die Vernunft, ewig ein und dasselbe ist, wie 
es denn ist, so hat jede Vernunft, die sich auf sich selbst 
gerichtet und sich erkannt hat, eine wahre Philosophie produ-
ziert und sich die Aufgabe gelöst, welche, wie ihre Auflösung, 
zu allen Zeiten dieselbe ist. Weil in der Philosophie die Ver-
nunft, die sich selbst erkennt, es nur mit sich zu tun hat, so 10 
liegt auch in ihr selbst ihr ganzes Werk wie ihre Tätigkeit, und 
in Rücksicht aufs innre Wesen der Philosophie gibt es weder 
Vorgänger noch Nachgänger. 

Eben so wenig, als von beständigen Verbesserungen, kann 
von eigentümlichen Ansichten der Philosophie die Rede sein; c 

wie sollte das Vernünftige eigentümlich sein? Was einer Phi-
losophie eigentümlich ist, kann eben darum, weil es eigentüm-
lich ist, nur zur Form des Systems, nicht zum Wesen der 
Philosophie gehören. Wenn ein Eigentümliches wirklich das 
Wesen einer Philosophie ausmachte, so würde es keine Philo- 20 
sophie sein; und wenn ein System selbst ein Eigen/tümliches 
für sein Wesen erklärt, so konnte es dessen ungeachtet aus 
echter Spekulation entsprungen sein, die nur im Versuch, in 
der Form einer Wissenschaft sich auszusprechen, gescheitert 
ist. Wer von einer Eigentümlichkeit befangen ist, sieht in an-
dem nichts als Eigentümlichkeiten; wenn partikularen An-
sichten im Wesen der Philosophie ein Platz verstattet wird, 
und wenn Reinhold dasjenige, zu welchem er sich in neuern 
Zeiten gewendet hat, für eine eigentümliche Philosophie an-
sieht, dann ist es freilich möglich, überhaupt alle bisherigen 30 
Arten, die Aufgabe der Philosophie darzustellen und aufzu-
lösen, mit Reinhold für weiter nichts als für Eigentümlichkei-
ten und Vorübungen anzusehen, durch welche aber doch -
weil, wenn wir auch die Küsten der glückseligen Inseln der 
Philosophie, wohin wir uns sehnen, nur mit Trümmern ge· 
scheiterter Schiffe bedeckt und kein erhaltenes Fahrzeug in 
ihren ·Buchten erblicken, wir die teleologische Ansicht nicht 
fahren lassen dürfen - der gelingende Versuch vorbereitend 



11-12 Mancherlei Formen 9 

herbeigeführt werde. - Nicht weniger muß auch aus der Ei-
gentümlichkeit der Form, in welcher sich die Fichtesche Phi-

c losophie ausgesprochen hat, erklärt werden, daß Fichte von 
Spinoza sagen konnte, Spinoza könne an seine Philosophie 
nicht geglaubt, nicht die volle innere lebendige Überzeugung 
gehabt haben, - und von den Alten, daß selbst dies zweifel-
haft sei, ob sie sich die Aufgabe der Philosophie mit Bewußt-
sein gedacht haben. 

c Wenn hier die Eigentümlichkeit der Form des eignen Sy-
10 stems, die ganze sthenische Beschaffenheit derselben eine sol-

che Äußerung produziert, so besteht dagegen die Eigentüm-
lichkeit Reinholdischer Philosophie in der Ergründungs- und 
Begründungs-Tendenz, die sich mit eigentümlichen philoso-
phischen Ansichten und einem geschichtlichen Bemühen um 

c dieselbe[n] viel zu schaffen macht. Die Liebe und der Glau-
ben an Wahrheit hat sich in eine so reine und ekle Höhe 
gesteigert, daß er, damit der Schritt in den Tempel recht 
ergründet und begründet werde, einen geräumigen Vorhof er-
baut, in welchem sie, um den Schritt zu ersparen, sich mit 

20 Analysieren und Methodisieren und Erzählen so lange zu tun 
macht, bis sie zum Trost ihrer Unfähigkeit für Philosophie 
sich beredet, die kühnen Schritte anderer seien weiter nichts 
als Vorübungen oder Geistesverirrungen gewesen. 

Das Wesen der Philosophie ist gerade bodenlos für Eigen-
tümlichkeiten, und um zu ihr zu gelangen, ist es, weim der 
Körper die Summe der Eigentümlichkeiten ausdrückt, not-
wendig, sich a corps perdu hineinzustürzen; denn die Ver-
nunft, die das Bewußtsein in Besonderheiten befangen findet, 
wird allein dadurch zur philosophischen Spekulation, daß sie 

30 sich zu sich selbst erhebt, und allein sich selbst und dem 
Absoluten, das zugleich ihr Gegenstand wird, sich anvertraut; 
sie wagt nichts daran als Endlichkeitendes Bewußtseins, und 
um diese zu überwinden und das Absolute im Bewußtsein zu 
konstruieren, erhebt sie sich zur Spekulation, und hat in I der 
Grundlosigkeit der Beschränkungen und Eigentümlichkeiten 
ihre eigene Begründung in sich selbst ergriffen. Weil die Spe-
kulation die Tätigkeit der einen und allgemeinen Vernunft 
auf sich selbst ist, so muß sie, statt in den philosophischen 



10 Differenzschrift 12 

Systemen verschiedener Zeitalter und Köpfe nur verschie-
dene Weisen und rein-eigentümliche Ansichten zu sehen, 
wenn sie ihre eigne Ansicht von den Zufälligkeiten und Be-
schränkungen befreit hat, durch die besondern Formen 
(hin ]durch sich selbst, - sonst eine bloße Mannigfaltigkeit 
verständiger Begriffe und Meinungen finden, und eine solche 
Mannigfaltigkeit ist keine Philosophie. Das wahre Eigentüm-
liche einer Philosophie ist die interessante Individualität, in 
welcher die Vernunft aus dem Bauzeug eines besondern Zeit-
alters sich eine Gestalt organisiert hat; die besondre spekula 10 
tive Vernunft findet darin Geist von ihrem Geist, Fleisch von 
ihrem Fleisch, sie schaut sich in ihm als ein und dasselbe und " 
als ein anderes lebendiges Wesen an. Jede Philosophie ist in 
sich vollendet und hat, wie ein echtes Kunstwerk, die Totali-
tät in sich. So wenig des Apelles und Sophokles Werke, wenn 
Raphael und Shakespeare sie gekannt hätten, diesen als bloße 
Vorübungen für sich hätten erscheinen können - sondern als 
eine verwandte Kraft des Geistes, - so wenig kann die Ver-
nunft in frühem Gestaltungen ihrer selbst nur nützliche Vor-
übungen für sich erblicken; und wenn Vergil den Homer für 20 
eine solche Vorübung für sich und sein verfeinertes Zeitalter 
betrachtet hat, so ist sein Werk dafür eine Nachübung geblie-
ben.-

Bedürfnis der Philosophie 

Betrachten wir die besondere Form näher, welche eine Phi-
losophie trägt, so sehen wir sie einerseits aus der lebendigen 
Originalität des Geistes entspringen, der in ihr die zerrissene 
Harmonie durch sich hergestellt und sebsttätig gestaltet hat, 
andererseits aus derbesondern Form, welche die Entzweiung 
trägt, aus der das System hervorgeht. Entzweiung ist der 30 
Quell des Bedürfnisses der Philosophie, und als Bildung des 
Zeitalters die unfreie gegebene Seite der Gestalt. In der Bil-
dung hat sich das, was Erscheinung des Absoluten ist, vom 
Absoluten isoliert und sich als ein Selbständiges fixiert. Zu-
gleich ·kann aber die Erscheinung ihren Ursprung nicht ver-



95 

KRITIKEN UND ANZEIGEN 
AUS DER 

ERLANGER LITERATUR-ZEITUNG 

BOUTERWEKSANFANGSGRüNDE 
DER SPEKULATIVEN PHILOSOPHIE 

117 

Anfangsgründe der spekulativen Philosophie. Versuch eines 
Lehrbuchs von Fried. Bouterwek. Göttingen, bei Dieterich 
1800. XX u. 242 S. (18 Groschen) 

Ein allgemeiner Begriff von den vorliegenden 'Anfangs-
10 gründen' wird sich am besten nach der Vorlegung des Inhalts 
" ergeben und rechtfertigen. Die Verhandlungen über eine 

Lehre, welche man auch bekenne, oder bezweifle oder ver-
werfe, meint der Herr Verfasser in der Vorrede, können füg-
lieh mit Anstand und in Frieden geführt werden.- In Rück-

" sieht auf jenen sieht man aus dem Schluß der Vorrede, daß 
der Verfasser ihm einen weiten Umfang gibt; was diesen be-
trifft, so wird Rezensent nicht ohne Unfrieden mit diesen 
'Anfangsgründen' verhandeln können. 

" Die äußere Form dieses Lehrbuchs bestimmt der Verfasser 
20 in der Vorrede dahin, daß es einmal ein Lehrbuch ganz und 

gar nach skeptischer Methode sein soll. Im ganzen Gange der 
Entwicklung nimmt der Verfasser vorzüglich Bedacht darauf, 
immer nur so weit zu gehen, als der Skeptiker geschehen 

" lassen könne; - bis endlich der Skeptizismus in § 430 förm-
lich widerlegt wird. Der Verfasser ist diesem Vorsatz teils 
nicht getreu, teils getreu geblieben; -nicht getreu, in so fern 
als er auf den Grund, daß Zweifeln selbst ein Denken sei, das 
ganze System der Denkgesetze, als Logik, wie nicht minder 
das ganze System der transzendentalen Vorstellungsgesetze 

30 (d. h. die Kantische Kritik der Vernunft im Auszug) erbaut, 
da doch der konsequente Skeptiker überhaupt den Begriff 



118 Erlanger Literatur-Zeitung 95-96 

eines Gesetzes leugnet; -getreu in so fern, als der Verfasser 
das Ganze überhaupt innerhalb der Sphäre einer Magerkeit 
hält, mit welcher der Skeptiker sich abzugeben gar nicht der 
Mühe wert halten kann;- allerdings die kräftigste Manier ihn 
abzutreiben. Warum hat doch der Verfasser nicht sogleich 
mit jener späten Widerlegung des Skeptikers angefangen? -
so konnte das mehrere hundert§§ durchgehende problemati- " 
sehe und provisorische Philosophieren, wie es der Verfasser 
nennt, erspart werden; man begreift die Notwendigkeit, und 
damit den relativen Wert provisorischer Regierungen, proviso- 10 
rischer Entscheidungen bei Gerichten u.s.w., aber welchen 
Sinn hätte denn ein provisorisches Philosophieren? Mit jener 
Widerlegung des Skeptizismus § 430 konnte um so mehr an- " 
gefangen werden, da, wenn der Skeptiker die eine Seite des 
Dilemmas, das ihm vorgelegt ist, ergreift, erklärt wird, daß 
wir weiter nichts können, als ihn vom ersten I Worte an, das 
er spricht, sich selbst widersprechen zu lassen; -oder, wenn 
er die andere Seite aufnimmt, so wird er gefragt, wie der 
Begriff der Realität auch nur skeptisch in den Verstand 
komme, und dann auf eine Argumentation verwiesen, in wel- 20 
eher behauptet wird, daß auch den Begriffen und Vorstel- " 
Iungen ein Dasein zu Grunde liege; dies Dasein der Vorstel-
lungen und Begriffe aber, das der Skeptiker nicht bezweifle, 
denken wir nur als ein uneigentliches Dasein, und unbezwei-
felbar mit dem Begriffe des Daseins etwas, das Prinzip der 
Vorstellungen und Grund ihrer Möglichkeit sei; eine Realität, 
die der Verstand voraussetzen müsse. - Diese Widerlegung 
besteht in nichts anderem als in der positiven Behauptung 
dessen, was der Skeptiker negiert; - wenn sie gründlicher 
genommen wird, in der Einsicht, daß der Skeptizismus ei- 30 
gentlieh unwiderlegbar ist. Es hinderte nichts, mit jener soge-
nannten Widerlegung, die zu einer absoluten Voraussetzung 
sich flüchtet, oder mit dieser Einsicht die ganze spekulative 
Philosophie anzufangen, alle Rücksicht auf den Skeptiker bei 
Seite zu legen, und gleich statt provisorisch, apodiktisch zu 
philosophieren. In diesem provisorischen Philosophieren, das 
kein Philosophieren ist, besteht die sogenannte skeptische 
Methode, die § 22 sehr pathetisch angepriesen, wie es Herr 



96-97 Bouterweks Anfangsgründe 119 

n Bouterwek nennt, praktisch verdeutlicht wird: "Laß weder 
Stolz noch Bewunderung, noch irgend eine andere Leiden-
schaft in deiner Seele irgend einem Grundsatze das Wort 
reden! - Wenn du jeden Satz, den dir ein Anderer als wahr 
anzuerkennen zumutet, zum Anfange als vielleicht irrig 
denkst, dann bist du im Zustande der reinen Skepsis; und nur 
in diesem Zustande bist du sicher, den Gesichtspunkt der 
reinen Wahrheit nicht zu verfehlen!" S. 12 wird gesagt, daß 
wir mit Recht gegen bestrittene Systeme um so mißtrauischer 

10 seien, je mehr sie von seltenen Talenten ihrer Urheber zeu-
gen, und dessen ungeachtet nicht alle guten Köpfe auf ihre 

n Seite gezogen haben. Einem Cento von Kantischen oder eige-
nen Formalitäten, der dem Skeptiker keine Blöße geben soll, 
wäre die Darstellung des Systems irgend eines seltenen Kopfs, 
oder auch das noch mehr vorzuziehen gewesen, wovor der 
Verfasser S. 11 warnt, nämlich "auf den Skeptiker gar nicht 
zu achten, und einem blinden aber recht sehr konsequenten 
Dogmatismus anzuhängen." Es gibt der konsequenten (sage, 
konsequenten) Dogmatismen eben nicht sehr viele, und einen 

20 solchen aufzustellen, ist eine ganz andere Arbeit als auf provi-
sorische Art philosophieren. 

Die Einleitung handelt in 60 § §: I. Von der Philosophie 
überhaupt, II. Vom Verhältnisse der Philosophie zur Gelehr-
samkeit, 111. Vom ersten und letzten Gegenstande alles philo-
sophischen Denkens, IV. Von der Einteilung der Philoso-
phie, V. Von der Methode des philosophischen Studiums. 
Von dem Tone, in dem diese Einleitung I geschrieben ist, 
mag der erste § ein Beispiel sein, er lautet so: "Unter den 
Wissenschaften, die von den hellsten und besten Köpfen jedes 

30 kultivierten Zeitalters des Studiums wert gefunden wurden, 
gibt es eine, die sich gewöhnlich Philosophie, im Teutschen 
zuweilen mit dem wunderlichen Namen der Weltweisheit 

" nennt." In III. wird gesagt, daß eine Wissenschaft, die alle 
Voraussetzungen verwirft, und also durchaus keinen Satz als 
Beweisgrund ohne Beweis an die Spitze ihrer nachfolgenden 
Sätze stellen dürfe, mit nichts Anderem anfangen könne, als 
mit einer Aufforderung an das denkende Wesen, sich als den-
kendes Wesen durch das Denken selbst anzuerkennen;- man 



Anmerkungen 151 

1,11-13 K. A. Eschenmayer: Spontaneität = Weltseele oder 
das höchste Prinzip der Naturphilosophie; F. W. J. Schelling: Anhang 
zu dem Aufsatz des Herrn Eschenmayer, betreffend den wahren Be-
gnff der Naturphilosophie und die richtige Art ihre Probleme aufzu-
lösen. In: Zeitschrift für spekulative Physik. Bd 2, H.l. 1-68; 109-
146. Vgl. Schelling: Werke. Bd.4. 79-103. 

1,14-18 Vgl. Beiträge. H. 1. XIV, 82ff, 140ff, 151ff (vgl. 
Anm. zu 4,8-10). - Die weitere thematische Behandlung der Fichte-
sehen und Schellingschen Philosophie folgt erst im 2. Heft ( 1-71) 
der Beiträge und zwar vor allem in der dortigen Fortsetzung der Nr I 
des 1. Heftes: Die erste Aufgabe der Philosophie in ihren merkwür-
digsten Auflösungen. Zweite Abteilung. Von 1781 bis 1800 (über 
Fichte und Schelling siehe 43-71). Das 2. Heft der Beiträge trägt im 
Titelblatt das Erscheinungsjahr 1801; der Vorbericht ist datiert: Kiel, 
den 30. März 1801. Vgl. auch vorliegenden Band 101,5. 

1,19-21 Beiträge. H.l. Illff. Reinhold bezieht sich dort auf 
Bardili: Grundriß. (Die Vorrede von Bardilis Buch ist datiert: Stutt-
gart, den 18. Aug. 1799.) Das Buch trägt folgende Widmung:"Der 
Berliner Akademie der Wissenschaften, den Herren Herder, Schlosser, 
Eberhard, jedem Retter des erkrankten Schulverstands in Deutsch-
land, mithin vorzüglich auch dem Herrn Friedrich Nikolai widmet dies 
Denkmal die deutsche Vaterlandsliebe." Reinhold spricht, wie Bardili, 
von einer "Reformation der Philosophie", die "von der Logik aus-
gehen müsse" (Beiträge. H. 1. 98, 89). Vgl. Anm. zu 4,8-10. 

1,26 Kant: Kritik derreinen Vernunft. B 116ff. 
1,28-29 was Fichte .•. genannt hat) Vgl. z. B. Fichte: Grund-

lage. 15, 138 Anm., u. ö.; Zweite Einleitung in die Wissenschafts-
lehre, in: Philosophisches Journal. Bd 5, H. 4. 343-360. Vgl. Fichte: 
Werke. Bd 1. 99, 186 Anm.; 468-479. 

4,8-10 Heft 1 von Reinholds Beiträgen trägt im Titelblatt 
das Erscheinungsjahr 1801; die Vorrede ist datiert: Kiel im No-
v e m b er 1800, ein Nachtrag zur Vorrede: Kiel, den 3. jenner 1801. 
Dieses 1. Heft hat folgenden Inhalt: III-XVI: Vorrede. - 1-65: 
[Nr. I.) Die erste Aufgabe der Philosophie, in ihren merkwürdigsten 
Auflösungen, seit der Wiederherstellung der Wissenschaften. Erste 
Abteilung. Von Baco bis auf Kant. [Von Reinhold.)- 66-89: Nr. II. 
Was heißt- philosophieren? was war es, und was soll es sein? (Von 
Reinhold.) - 90-99: Nr. III. Vorläufige Zurückführung der Philo-
sophie auf eigentliche Vernunftlehre. (Von Reinhold.)- 100-112: 
Nr. IV. Was ist das Denken, als Denken? (Von Reinhold.) - 113-
134: Nr. V. Sendschreiben an den Herrn Professor Fichte über 
die zweite Rezension von Bardilis Grundriß u.s.w. in der Erlanger 



152 Anmerkungen 

Literatur-Zeitung Nr. 214 und 215. [Von Reinhold.) - 135-154: 
[Nr. VI.) Ideen zu einer Beautogonie oder natürlichen Geschichte 
der reinen lchheit, genannt reine Vernunft. [Von Reinhold.) - 155-
164: Nr. VII. Beilage zum Sendschreiben an Fichte. (Aus einem Briefe 
Bardilis vom 3. Febr.1800.) 

5,8 Gemeint ist Friedrich Schleiermachers Schrift: Ober die 
Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern, zuerst 
anonym erschienen Berlin 1 799. 

5,26-28 Mit größerer Ausführlichkeit behandelt Hege) kurz 
nach der Differenzschrift in dem von ihm und Schelling gemeinsam 
herausgegebenen Kritischen Journal der Philosophie (1802/03) z. B. 
die folgenden Gegenstände: Reflexionsphilosophie (Kant, Fichte), 
absolutes Wissen, Glauben und Wissen, Skeptizismus, Naturrecht, Sitt-
lichkeit, gemeiner bzw. gesunder Menschenverstand. 

6,21 Vgl. I. Buch Mose 2,19-20. 
7,18-26 Nach Reinhold (Beiträge. H. 1.2) ist "die Ergründung 

der Realität der Erkenntnis die erste und wesentlichste Aufgabe aller 
Philosophie". 5f: "Niemand kann sich rühmen, den Geist der Philo-
sophie auch nur zu ahnen, der nicht nach der Ergründung der Er-
kenntnis gestrebt hat; und niemand kann sich rühmen, in diesen Geist 
tiefer, als es vor ihm geschah, eingedrungen zu sein, ohne nicht die 
eigentümlichen Ansichten seiner Vorgänger über die Ergründung der 
Erkenntnis durch neue eigentümliche Ansichten weiter geführt zu 
haben. Nur durch diese Untersuchung und mit derselben konnte das 
Philosophieren fortschreiten, und mußte dasselbe stille stehen." 
4: "Daß die erste Aufgabe der Philosophie sowohl zu verschiedenen 
Zeiten, als auch zu gleicher Zeit von verschiedenen Philosophen, auf 
sehr verschiedene Weise aufgestellt und aufgelöst worden ist, ist eine 
bekannte Tatsache. Auch als mißlungen, scheinen wenigstens die 
merkwürdigsten unter diesen Versuchen unvermeidlich und unent-
behrlich gewesen zu sein, um als Vorübungen den einst gelingenden 
V ersuch, wenn anders derselbe der Menschheit beschieden ist, vorbe-
reitend herbeizuführen." 

8,15 Dieser Gedanke findet sich bei Reinhold öfter, z. B. Be1~ 
träge. H. 1.5: ,Jede philosophische Schule äterer und neuerer Zeiten 
geht von einer ihr eigentümlichen Ansicht der Realität der Erkenntnis 
aus, und unterscheidet sich nur durch diese Eigentümlichkeit ur-
sprünglich und wesentlich vonjeder anderen Schule." 

9,3-8 Fichte sagt in der Zweiten Einleitung in die Wissen-
schaftslehre, in: Philosophisches Journal. Bd 5, H. 4. 33-34: "Über-
zeugung ist nur das, was von keiner Zeit, und keiner Veränderung der 
Lage abhängt; was nicht ein dem Gemüte nur Zufälliges, sondern 



Anmerkungen 153 

selbst das Gemüt ist. Nur von dem unveränderlich, und ewig Wahren 
kann man überzeugt sein: Überzeugung vom Irrtum ist schlechter-
dings unmöglich. Solcher Oberzeugten dürfte es in der Geschichte 
der Philosophie wohl wenig, es dürfte vielleicht kaum Einen, vielleicht 
auch nicht einmal diesen Einen geben. Ich rede nicht von den Alten. 
Ob diese die eigentliche Frage der Philosophie sich auch nur mit Be-
wußtsein aufwarfen, selbst dies ist zweifelhaft. Nur auf die größten 
Denker der neuem Zeit will ich Rücksicht nehmen. - Spinoza konnte 
nicht überzeugt sein; er konnte seine Philosophie nur denken, nicht 
sie glauben; denn sie stand in dem direktesten Widerspruche mit 
seiner notwendigen Überzeugung im Leben, zufolge welcher er 
sich für frei und selbständig halten mußte." Vgl. Fichte: Werke, Bd 1. 
513. 

9,10 sthenische] der Begriff Sthenie ist zur Zeit Hegels durch 
die sog. Brownsche Erregungstheorie bekannt: "Sthenie (griech.) oder 
sthenische Anlage bedeutet in der Brownschen Erregungstheorie ... 
den Zustand vermehrter Energie der Lebensäußerungen, namentlich 
der Respiration und des Blutumlaufs. An und für sich nicht krank-
haft, bis zu einem gewissen Grade sogar Zeichen einer guten Gesund-
heit, geht die Sthenie erst dann in Krankheit über, wenn die Steige-
rung der Lebenstätigkeit Störungen in den einzelnen Verrichtungen 
und somit Abweichungen vom Normalzustande herbeiführt ..•. Auch 
nach Brown hat sich das Wort im Gebrauch und in seiner ursprüng-
lichen, nur nach den medizinischen Systemen unwesentlich modi-
fizierten Bedeutung erhalten." So in: Allgemeine deutsche Real-
Enzyklopädie fiir die gebildeten Stände. Bd 13. Leipzig bei Brack-
haus 9 1847,647. 

9,15-16 Beiträge. H. 1.67: "Das Philosophieren wäre sonach 
das von der Liebe zur Wahrheit und Gewißheit ausgehende Bestreben, 
die Erkenntnis zu ergründen, oder, was dasselbe heißt, die Realität 
der Erkenntnis, als solche, zu bewähren und zu vergewissern. Liebe 
zur Wahrheit, als Wahrheit, wird bald und leicht genug als wesent-
liche Bedingung des Philosophierens anerkannt. Nicht so der Glaube 
an Wahrheit, als Wahrheit. Aber man versuche es, jene Liebe ohne 
diesen Glauben, und zwar ohne den lebendigen Glauben an Wahr-
heit zu denken! zu denken, sage ich, nicht etwa zu ahnen, zu träumen, 
zu phantasieren: und man wird finden, daß die Liebe zur Wahrheit 
so wenig ohne den Glauben an sie, als dieser ohne jene, denkbar 
ist." 

10,11-12 Vgl. 1. Buch Mose 2,23 
15,22 unten ) Siehe 25ff: Prinzip einer Philosophie in der Form 

eines absoluten Grundsatzes. 



Anmerkungen 167 

wenn sie noch die äußere Schale weist!" 
117,11-14 Bouterwek: Anfangsgründe. XIV. 
117,15-17 Bouterwek selbst polemisiert ebenda XVf mit 

starken Worten gegen den "ekelhaften Poltergeist", der noch "in 
einigen deutschen Rezensions-Magazinen" spuke. 

117,19-21 Ebenda X. 
117,24 § 430) im Original gibt Hege! hier irrtümlich § 384 an; 

vgl. auch Anm. zu 118,13-20. 
118,7-8 problematische und provisorische Philosophieren) 

Vgl. Bouterwek: Anfangsgründe. §§ 56-60: Von der Methode des 
philosophischen Studiums. 

118,13-20 Bouterwek nennt § 429 "die Elementarphilosophie, 
als Theorie des letzten Beweisgrundes, Apodiktik", und fährt § 430 
fort: "In dieser Behauptung einer Apodiktik ist denn auch die einzig 
denkbare theoretische Widerlegung des Skeptismus enthalten. Denn 
da der Skeptiker alle seine Vorstellungen bezweifelt und eben darum 
durch keine direkte Demonstration zu widerlegen ist (356. 411. 
412.), so argumentieren wir in Schlüssen nur indirekt (415.) gegen 
ihn, indem wir ihn in das Dilemma führen, den Begriff des Daseins in 
der Bedeutung, die mehr als Vorstellung ist (418.), entweder mit uns 
zu behaupten, oder, seines Orts, zu bezweifeln. Bezweifelt er den 
Begriff des Daseins in dieser absoluten Bedeutung, so können wir 
nichts weiter, als ihn vom ersten Worte an, das er spricht, sich selbst 
widersprechen lassen. Denn er zweifelt nur, sofern er etwas diesem 
Begriffe des Daseins Korrespondierendes außerhalb des Begriffs sucht. 
Gesteht er aber ein, daß er kraftseines Begriffes weiß, was er sucht, so 
richten wir die entscheidende Frage: 'Wie kommt der Begriff der 
Realität als eines Prinzips der Vorstellungen auch nur skeptisch in 
den Verstand?' (418.) gegen ihn und nötigen ihn dadurch, entweder 
unsrer Argumentation (419-429.) beizupflichten oder zu gestehen, 
daß sein Suchen selbst nichts bedeutet." 

118,21-27 Ebenda. § 418: "Auch den Vorstellungen legen wir 
ein Dasein bei, sofern wir sie, als Vorstellungen, nicht bezweifeln; 
und eben so den Begriffen, sofern sie Vorstellungen sind (138-142.). 
Aber dieses Dasein der Begriffe und der Vorstellungen überhaupt 
denken wir nur als ein uneigentliches Dasein, indem wir unter Vor-
stellungen überhaupt nur Beziehungen des Subjekts auf ein Objekt 
denken. Nur das Subjekt und Objekt selbst, deren Beziehungen auf 
einander die Vorstellung ist, denken wir als wahre und eigentliche 
Realität im Bewußtsein des vielbestrittenen An sich (406.), kraft 
dessen die sinnliche Vorstellung nur eine Erscheinung und kein Ding 
an sich ist (vergl. 416.).Da wir also mit dem Begriffe des Daseins unbe-



168 Anmerkungen 

zweifelbar etwas denken, das Prinzip der Vorstellungen und Grund 
ihrer Möglichkeit ist, und da doch Begriffe selbst nur Vorstellungen 
sind, so entsteht die unbeantwortlich scheinende Frage: Wie kommt 
der Verstand zu dem Begriffe der Realität als eines Prinzips der Vor-
stellungen?" Zur Voraussetzung der Realität durch den Verstand 
vgl. §§ 419ff, vor allem§ 428. 

119,1 Hege! zitiert hier wie auch im folgenden frei und ver-
kürzt. 

119,12 Cento] aus lat. cento, -onis: was aus allt:rhand Lappen 
zusammengeflickt ist, Lappenwerk; von daher: ein aus allerhand 
Schriftstellern zusammengestoppeltes Werk. 

119,33-38 Bouterwek: Anfangsgründe. § 36; fast wörtliches 
Zitat. 

120,12-15 Bei Bouterwek heißt es: "Wir könnten es uns, dem 
Scheine nach so bequem machen, wie es sich die Philosophen lange 
genug gemacht haben, wenn wir damit anfingen, eine Reihe von so-
genannten Seelenkräften aufzuzählen, .•. " 

121,21 Die drei Hauptteile des Bouterwekschen Werkes sind: 
Propädeutische Psychologie(§§ 61-95); Logik (§§ 96-312);Speku-
lative Anfangsgründe der Elementarphilosophie (§§ 313-467). 

121,24-31 Bouterwek: Anfangsgründe. §§ 64ff. 
122, 38-123,4 Ebenda § 182 sagt Bouterwek vom logischen 

Urteil: "Aber eben diese Urteile sind zweitens nur dadurch möglich, 
daß wir die übereinstimmenden Begriffe trennen, indem wir sie durch 
einen dritten Begriff auf einander beziehen. Dieser Beziehungsbegriff, 
den die Logiker Kopula nennen, ist die zweite Bedingung der Möglich-
keit eines Satzes. Der Beziehungsbegriff, der nur das Denken selbst 
bedeutet, ist bei den meisten Sätzen, namentlich bei allen Klassifi-
kationen, wie in dem Beispiele§ 181 kein andrer, als der Begriff eines 
logischen Seins, durch den Alles, was gedacht wird, ein Verstandes-
objekt ist. Daraus aber folgt nicht, daß es solcher Beziehungsbegriffe 
nicht noch mehrere gebe." 

123,23-28 Ebenda. § 359. 
123,38-124,9 Ebenda. § 382. 
124,13-18 Ebenda. § 383: "Zum Glücke ist an dem Ausgange 

des Streits über die Vollständigkeit und Gründlichkeit der Kantischen 
Kategorientafel so viel nicht gelegen, als es Einigen scheint. Denn 
wenn man einmal begriffen hat, daß der sich selbst objektiv denkende 
Verstand (382.) mit allen Begriffen, durch die er sich in irgend einer 
seiner Funktionen denkt, doch nie etwas mehr, als sich selbst, d.i. das 
Denken, aber nie ein Objekt, als etwas von dem bloßen Begriffe 
Verschiedenes, erkennt; so mögen der Kategorien immerhin mehr 




