
Meiner





JOSEF PIEPER 

Werke in acht Bänden 

Band 4 

FELIX M E I N E R  VERLAG 
HAMBURG 



JOSEF PIEPER 

Schriften zur Philosophischen 

Anthropologie und Ethik: 

Das Menschenbild der Tugendlehre 

Herausgegeben von Berthold Wald 

FELIX M E I N E R  VERLAG 
HAMBURG 



Herausgegeben mit Unterstützung der  Josef-Pieper-Stiftung,
gedruckt mit Förderung durch den Stifterverband

für die Deutsche Wissenschaft

Im Digitaldruck »on demand« hergestelltes, inhaltlich mit der ursprüng
lichen Ausgabe identisches Exemplar. Wir bitten um Verständnis für 
unvermeidliche Abweichungen in der Ausstattung, die der Einzelferti-
gung geschuldet sind. Weitere Informationen unter:
www.meiner.de/bod

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek 

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten 
sind im Internet über ‹http://portal.dnb.de› abrufbar.

ISBN 978-3-7873-3979-2  ·  ISBN eBook 978-3-7873-3980-8 

2. Auflage

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2006. Alle Rechte vorbehalten. 
Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfil-
mungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen 
Systemen, soweit es nicht §§  53 und 54 UrhG ausdrücklich gestatten. 
Gesamtherstellung: BoD, Norderstedt. Gedruckt auf alterungsbeständi-
gem Werkdruckpapier, hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zell-
stoff. Printed in Germany.�



Inhalt 

'Irak tat über die Klugheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1 

Über die Gerechtigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43 

Vom Sinn der Tapferkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1 1 3 

Zucht und Maß . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1 37  

Über den Glauben. Ein philosophischer 'Irak tat . . . . . . . . . . . . . . . 1 98 

Über die Hoffnung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 256 

Über die Liebe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  296 

Nachwort des Herausgebers . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 4 1 5  

Editorische Hinweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 432 

Veröffentlichungsnachweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 436 

Abkürzungsschlüssel zu den Werken des Thomas von Aquin 437 

Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 439 



Traktat über die Klugheit 

»Ist dein Auge unbefangen, dann ist dein gan­
zer Leib im Licht.« 

Matthäus 6, 22 

I Klugheit »gebiert« die sittliche Tugend : keine Allegorie -
Zeitgenössische Mißdeutungen - Die »Unterdrückung des 
Traktats über die Klugheit« - Die erste Kardinaltugend als 
Ursache, »Maße«, Formgrund - Wahrheit besagt: das Wirkli­
che zeigt sich. 

II Die Verwirklichung des Guten setzt das Wissen um die 
Wirklichkeit voraus - »Ur-Gewissen« und »Situations-Ge­
wissen« - Klugheit als Erkenntnis : seinstreues Gedächtnis, 
Sich-etwas-sagen-lassen-können, Sachlichkeit im Unvermu­
teten - Klugheit als »Befehl« : Voraussicht - Das Unsicher­
heitsmoment in der sittlichen Entscheidung - Versagende 
Unklugheit und Unkeuschheit - Überklugheit und »Geiz« -
»Wer sich ansieht, leuchtet nicht«. 

III Der Ursprung menschlichen Tuns aus dem Dunkel - Den­
noch : »das Gut des Menschen liegt im Sein gemäß der Ver­
nunft« - Moralismus und Überwertung der Kasuistik - Das 
Wissen der Morallehre macht nicht schon »klug« - Die Ver­
wechslung von Tun und Machen - Klugheit als Inbegriff 
sittlicher Mündigkeit und Freiheit. 

IV Das wechselseitige Sich-bedingen von Klugheit und sittli­
cher Tugend - Die Wahrheit »gefangen in den Banden der 
Ungerechtigkeit« - Zweierlei Richtmaß : die »rechte Ver­
nunft« und Gott - Klugheit und Liebe im Konflikt - Die 
einzige Rechtfertigung der »Weltverachtung« - Heiligkeit be­
sagt: tiefere Erfahrung der Wirklichkeit - »Wer die Wahrheit 
tut . . .  «. 



2 Traktat über die Klugheit 

I 

Keinen Satz der klassisch-christlichen Lebenslehre gibt es, der 
dem Ohr des heutigen Menschen, auch des Christen, so unver­
traut, ja so fremd und verwunderlich klingt wie dieser: daß die 
Tugend der Klugheit die »Gebärerin«1 und der Formgrund aller 
übrigen Kardinaltugenden sei, der Gerechtigkeit, der Tapferkeit 
und der Mäßigung;  daß also nur, wer klug sei, auch gerecht, tapfer 
und maßvoll sein könne; und daß der gute Mensch gut sei kraft 
seiner Klugheit. 

Wir würden dieses Befremden noch stärker verspüren, wenn 
wir den Satz so ernst nähmen, wie er gemeint ist. Aber es ist uns 
geläufig geworden, solcherart Rangordnungen unter geistig-sitt­
lichen Größen, und gar erst unter den »Tugenden«, für etwas 
Allegorisches zu halten, jedenfalls für etwas im Grunde Müßiges. 
Es dünkt uns völlig gleichgültig, welche von den vier Kardinaltu­
genden in solchem, von scholastischen Theologen arrangierten 
Rangwettstreit den »ersten Preis« bekommen haben mag. 

Nun ist es aber so, daß auf diesem Vorrang der Klugheit vor 
den übrigen Tugenden nicht mehr und nicht weniger beruht als 
das ganze Ordnungsgefüge des christlich-abendländischen Men­
schenbildes überhaupt. In dem Satze vom Vorrang der Klugheit 
spiegelt sich, wie kaum in sonst einem Satze der Ethik, das innere 
Baugerüst der christlich-abendländischen Metaphysik insgesamt: 
daß nämlich das Sein früher ist als das Wahre und das Wahre frü­
her als das Gute.2 Ja, es widerleuchtet darin noch eine letzte Spie­
gelung des mittelsten Geheimnisses der christlichen Theologie : 
daß der Vater der zeugende Ursprung des Ewigen Wortes ist, und 
daß der Heilige Geist hervorgeht aus dem Vater und dem Wort. 

Darum auch spricht das Befremden, das angesichts dieses Sat­
zes vom Vorrang der Klugheit den Menschen von heute berührt, 
mehr aus als nur sich selbst. Es mag wohl darin eine tiefer rei­
chende objektive Entfremdung sich zu Wort melden : die Los­
lösung aus der Verbindlichkeit des christlich-abendländischen 
Menschenbildes überhaupt und der beginnende Mangel an Ver­
ständnis für die Fundamente der christlichen Lehre von der 
Grundverfassung der Wirklichkeit insgesamt. 

1 •Prudentia dicitur genitrix virtutum« (3 d. 55, 2, 5). 
2 Vgl. II, II, 47, 5 ad 5. 



Traktat über die Klugheit 3 

Dem gegenwärtigen Sprach- und Denkgebrauch scheint die 
Klugheit weniger eine Voraussetzung als vielmehr eine Umge­
hung des Guten zu bedeuten. Das Gute ist das Kluge : dieser Satz 
klingt uns fast absurd. Oder wir mißverstehen ihn als die Formel 
einer ziemlich unverhüllten Nützlichkeitsethik. Denn Klugheit 
dünkt uns ihrem Begriff nach dem bloß Nützlichen, dem bonum 
utile, verwandter zu sein als dem bonum honestum, dem Edlen. In 
der landläufig gewordenen Vorstellung von Klugheit - wie übri­
gens auch im französischen und englischen prudence - schwingt 
die Bedeutung einer ängstlich bedachten Selbstbewahrung und 
einer irgendwie eigensüchtigen Besorgtheil um sich selbst mit. 
Beides aber ziemt sich für den Edlen nicht; beides ist ihm unge­
mäß. 

Darum fällt es uns schwer, zu verstehen, daß die Gerechtigkeit, 
die zweite Kardinaltugend, und alles, was darin einbeschlossen 
ist, auf die Klugheit gegründet sein soll .  Und gar Klugheit und 
Tapferkeit sind dem Gemeinbewußtsein fast unvereinbare Be­
griffe geworden: »klug« ist, wer dafür zu sorgen versteht, daß er 
nicht in die Verlegenheit kommt, tapfer sein zu müssen; auf die 
»Klugheit« beruft sich der »gewiegte Taktiker«, der sich dem Ein­
satz der Person zu entziehen weiß. Den Zusammenhang zwi­
schen der Klugheit und der vierten Kardinaltugend, der Mäßi­
gung, scheint zwar der heutige Denkgebrauch gemeinhin schon 
richtiger zu verstehen; doch enthüllt sich auch hier dem tiefer 
dringenden Blick das Fehlen einer echten und vollen Entspre­
chung zu den großen Urbildern dieser beiden Tugenden. Denn die 
Inzuchtnahme des triebhaften Genußwillens hat nicht den Sinn, 
eine beruhigt-spießige Überschwanglosigkeit herbeizuführen. 
Daß dies aber die verborgene Meinung der durchschnittlichen 
Rede von »kluger Mäßigung« ist, das entlarvt sich in der bornierten 
Sicherheit, mit der man die adlige Kühnheit eines jungfräulichen 
Lebens und die Härte wirklichen Fastens zu »unklugen Maßlosig­
keiten« entwertet - nicht anders übrigens und nicht minder als 
den angreifensehen Zorn der Tapferkeit. 

Für das durchschnittliche Verständnis des Menschen dieser Zeit 
schließt also der Begriff des Guten den des Klugen eher aus als ein. 
Es gibt, so scheint es, keine gute Tat, die nicht unklug, und keine 
böse, die nicht klug sein könnte ; Lüge und Feigheit wird oft genug 
klug, Wahrhaftigkeit und tapfere Selbsthingabe ebensooft unklug 
heißen. 



4 Traktat über die Klugheit 

Die klassisch-christliche Lebenslehre dagegen sagt: Klug und 
gut ist der Mensch nur zugleich; die Klugheit gehört mit in die 
Definition des Guten.3 Es gibt keine Gerechtigkeit und keine Tap­
ferkeit, die der Tugend der Klugheit widerstreiten könnten; und 
wer ungerecht ist, der ist zuvor und zugleich unklug. »Omnis vir­
tus moralis debet esse prudens« : alle Tugend ist notwendig klug.4 
Dem sittlichen Gemeinbewußtsein unserer Zeit, das sich im 
Sprachgebrauch des Alltags offenbart, entspricht weithin auch 
die systematische Moraltheologie. Wer hier vor- und wer nach­
spricht, ist schwer zu sagen. Wahrscheinlich sind beide, sittliches 
Gemeinbewußtsein und Moraltheologie, gleichermaßen der Aus­
druck eines tieferliegenden geistigen Umwertungsvorganges.  -
Jedenfalls ist es unbestreitbar, daß die theologische Ethik der 
Neuzeit gerade über den Rang und den Ort der Klugheit gar nichts 
oder nur weniges zu sagen weiß ; auch dann nicht, wenn sie aus­
drücklich der klassischen Theologie zu folgen glaubt oder vorgibt. 
Einer der bedeutendsten Theologen der Gegenwart spricht gera­
dezu von einer Art Unterdrückung des Traktats über die Klugheit 
(»quasisuppression du traite de la prudence«) durch die neuere 
Moraltheologie. 5 

Durch eine fast unübersehbare Vielfalt von Begriffen und Bil­
dern hat die klassische Theologie den System-Ort der Klugheit zu 
bestimmen und auszudrücken gesucht. Nichts zeigt deutlicher, 

3 II ,  II ,  50, 1 ad 1 .  
4 Virt. com 1 2  a d  23.  
5 R.  Garrigou-Lagrange, Du caractere metaphysique de la theologie morale de 

saint Thomas; in :  Revue thomiste 8 (1 925), S. 345•. 

• (Und wenn einzelne neue Gesamtdarstellungen der Moraltheologie sich wirk­
lich wieder mit Entschiedenheit ausrichten an der Thgendlehre des Thomas von 
Aquin, so ist es kennzeichnend genug, daß solche •Rückkehr• durchaus in der Form 
der polemischen Selbstrechtfertigung sich vollzieht. Vgl. z. B .  H. B. Merkelbach, 
Summa Theologiae Moralis, Paris 1 930 ff.,  Bd. I ,  S. 7. - Es ist seltsam, zu sehen, daß 
der Spanier Francisco de Vitoria, der im zweiten Viertel des 1 6. Jahrhunderts das 
Studium des heiligen Thomas neu begründete, in seinem großen Kommentar zur 
Secunda secundae der Summa theologica für die Darstellung der Klugheit nur einen 
unverhältnismäßig kleinen Raum übrig hat; und daß hundert Jahre später sein 
Landsmann Johannes a Sancto Thoma, einer der bedeutendsten Thomas-Erklärer, 
in seinem berühmten Cursus theologicus die Thgend der Klugheit schon überhaupt 
nicht mehr ausdrücklich behandelt. -Von der gegenwärtigen Moraltheologie sagt 
Garrigou-Lagrange: •II est veritablement etonnant ( . . .  ] que Ia principale des vertus 
cardinales tienne si peu de place dans Ia science morale d'aujourd'hui.• (Du carac­
tere metaphysique de Ia theologie morale de saint Thomas, S. 345) ). 



Traktat über die Klugheit 5 

wie sehr hier eine wesenhafte Sinn- und Rangfolge in Frage steht, 
und wie wenig also eine bloß zufällige Reihenfolge. 

Die Klugheit ist die Ursache dessen, daß die übrigen Thgenden 
überhaupt Thgenden sind.6 Es mag zum Beispiel eine sozusagen 
instinkthafte »Richtigkeit« des triebhaften Begehrens geben: zur 
»Thgend« der Mäßigung wird diese instinkthafte Richtigkeit erst 
durch die Klugheit.7 Thgend ist ein »vollendetes Können« des 
Menschen als einer geistigen Person; und Gerechtigkeit, Tapfer­
keit und Mäßigung erreichen als »Können« des ganzen Menschen 
erst dann ihre »Vollendung«, wenn sie auf die Klugheit sich grün­
den, das heißt, auf das »vollendete Können« richtigen Beschlie­
ßens überhaupt; erst durch dieses »vollendete Beschließen-Kön­
nen« werden die instinkthaften Hinneigungen zum Guten hin­
aufgehoben in die geistige Entscheidungsmitte des Menschen, 
aus welcher die wahrhaft menschlichen Taten entspringen. Die 
Klugheit erst vollendet das triebhaft und instinktiv richtige Thn, 
die natürlich guten »Anlagen«, zu eigentlicher Thgend, das ist: 
zu der in Wahrheit menschlichen Weise des »vollendeten Kön­
nens«.S 

Die Klugheit ist das »Maß« der Gerechtigkeit, der Tapferkeit, der 
Mäßigung. 9 Das besagt nichts anderes als das Folgende : Wie in der 
schöpferischen Erkenntnis Gottes alle geschaffenen Dinge vor­
gebildet und vor-geformt sind, wie also die innewohnenden We­
sensformen alles Wirklichen als »Ideen«, als »vorgehende Bilder« 
(wie Meister Eckehart sagt) in Gott sind; und wie die verneh­
mende Wirklichkeitserkenntnis des Menschen ein empfangendes 
Nach-Formen der objektiven Seinswelt ist; und wie das gestaltete 
Werk nach-gebildet ist dem in der schöpferischen Erkenntnis des 
Künstlers lebendigen Ur-Bild:  so und nicht anders ist der Beschluß 
der Klugheit das Vor-Bild und die Vor-Form alles sittlich guten 

6 Virt. com 6;  II ,  11, 5 1 ,  2 ;  /!er. 14, 6. - Ambrosius sagt in seinem Buch über die 
Pflichten geradezu, die Gerechtigkeit nutze nichts, wenn einer ohne Klugheit sei 
(De o.fficiis I ,  27) .  Er beruft sich dafür auf ein Wort der Heiligen Schrift (Spr 1 7, 1 6) ,  
das jedoch vielleicht nur in einer alten Übersetzung enthalten gewesen ist. - In 
dem gleichen Kapitel von De o.fficiis findet sich der Satz : »Primus igitur officii fons 
prudentia est•, die erste Quelle der Pflicht ist die Klugheit. 

7 II ,  II ,  4, 5; /!er. 14, 6 ;  Quodl. 12, 22. 
8 »Prudentia est completiva omnium virtutum moralium.« (II ,  II ,  166, 2 ad 1 ) .­

»Ab ipsa (prudentia] est ( . . .  ] complementum bonitatis in omnibus aliis virtutibus« 
(Virt. com 6) . 

9 I, II ,  64, 3; Virt. com 13 .  



6 Traktat über die Klugheit 

Thns. b Durch den Beschluß der Klugheit ist die gute Tat, was sie ist; 
durch ihn erst wird sie gerecht, tapfer, maßvoll. Die Schöpfung ist, 
was sie ist, durch die Übereinstimmung mit dem Maß der schöpfe­
rischen Erkenntnis Gottes; die menschliche Erkenntnis ist  wahr 
durch die Übereinstimmung mit dem Maß der objektiven Wirk­
lichkeit; das Kunstwerk ist wahr und wirklich durch die Überein­
stimmung mit dem Maß seines Urbildes im Geiste des Künstlers. 
Nicht anders ist das freie Thn des Menschen gut durch die Über­
einstimmung mit dem Maß der Klugheit. Das Kluge und das Gute 
sind in ihrem Was ein und dasselbe;  nur durch ihren Platz in der 
Sinnfolge der Verwirklichung unterscheiden sie sich : was gut ist, 
das ist zuvor klug. 

Die Klugheit »informiert« die übrigen Thgenden; sie gibt ihnen 
die innere Wesensform. t0 Dieser Satz spricht das gleiche auf an­
dere Weise aus. Klugheit als »Maß« bedeutet die »außenbleibende 
Wesensform«, das Ur-Bild, die Vor-Form des Guten. Die »innewoh­
nende Wesensform« des Guten aber ist jenem Ur-Bild wesens­
selbig nachgebildet, jener Vor-Form wesensselbig nachgeformt. 
Und so prägt die Klugheit allem freien Thn des Menschen das 
innere Siegel der Gutheit ein. Sittliche Thgend ist die Siegelung 
und Prägung des Wollens und Wirkens durch die Klugheit. 1 1  Diese 
wirkt in aller Thgend,12 und alle Thgend hat teil an ihr. 1 3  

Alle Zehn Gebote Gottes sind bezogen auf die executio pruden­
tiae, 14 auf die Verwirklichung der Klugheit - ein Satz, der uns 
heute nahezu unverständlich geworden ist. Und alle Sünde ist ge­
gen die Klugheit. Ungerechtigkeit, Feigheit, Maßlosigkeit wider­
streiten zwar zunächst den Thgenden der Gerechtigkeit, der Tap­
ferkeit, der Mäßigung; letztlich aber, durch den unmittelbaren 
Widerpart hindurch, widerstreiten sie der Klugheit. 15 Ein jeder, 
der sündigt, ist unklug. t 6 

10 Jier. 14, 5 ad 22; 3 d. 27, 2, 4, 3; vgl. 3 d. 27, 2, 4, 3 ad 2.  

11  Virt. com 9. 
12 II ,  I I ,  47, 5 ad 2.  
1 3  II ,  I I ,  47, 5 ad 1 .  
14 II ,  II ,  56, 2 ad 3. 
15  II ,  I I ,  55, 2 ad 3. 

16  II ,  I I ,  1 1 9, 3 ad 3 ;  II ,  I I ,  141, 1 ad 2. 

b (Die •außen bleibende Wesensform«. Über den Begriffdes •Maßes• als •außen­
bleibender Wesensform« vgl. J.  Pieper, Die Wirklichkeit und das Gute, München 
61 956, S. 230. (Werke 5). 



Traktat über die Klugheit 7 

So ist also die Klugheit Ursache, Wurzel, »Gebärerin«, Maß, 
Richtschnur, Lenkerin und Formgrund aller sittlichen Thgenden; 
sie wirkt in allen, sie alle vollendend zu ihrem eigentlichen Wesen; 
an ihr haben alle teil, und kraft dieser Teilhabe sind sie Thgend. 

Das wesenseigentümliche Gut des Menschen - und das heißt: 
sein wahres, menschliches Sein - liegt darin, daß »die in der Er­
kenntnis der Wahrheit vollendete Vernunft« das Wollen und Wir­
ken innerlich formt und prägtP In diesem Grund-Satz des Tho­
mas von Aquin ist die ganze Lehre von der Klugheit in eins 
zusammengefaßt; in ihm wird der einheitliche Sinn aller zuvor 
aufgeführten Bilder und Begriffe deutlich, die im einzelnen den 
Vorrang der Klugheit benennen. 

Den gleichen Gedanken spricht die Liturgie der Kirche auf fol­
gende Weise, auf die Weise des Gebetes, aus : »Deus, qui erranti­
bus, ut in viam possint redire iustitiae, veritatis tuae Iumen 
ostendis« - Gott, Du weisest den Irrenden das Licht Deiner Wahr­
heit, damit sie zurückzukehren vermögen auf den Weg der Ge­
rechtigkeit. 18 Die Voraussetzung der Gerechtigkeit ist die Wahr­
heit. Wer die Wahrheit, ob natürlich oder übernatürlich, zurück­
weist, der erst ist eigentlich »böse« und unbekehrbar. Und aus dem 
Bereich der »natürlichen« Lebensweisheit, dem Bereich also, den 
das übernatürliche Neue Leben »voraussetzt und vollendet«, sei 
der Goethesche Satz in die Erinnerung gebracht: »Alle Gesetze 
und Sittenregeln lassen sich auf eine zurückführen :  auf die Wahr­
heit« . 19  

Wir sind allzu schnell bereit, das Wort von der »Vernunft«, die »in 
der Erkenntnis der Wahrheit vollendet« ist, mißzuverstehen. 

»Vernunft« bedeutet hier nichts anderes als »Hin-Blick auf die 
Wirklichkeit«, » Durchlaß zur Wirklichkeit«. Und »Wahrheit« besagt 
nichts anderes als das Enthülltsein und Offenbarsein der Wirk­
lichkeit selbst, natürlicher wie übernatürlicher Wirklichkeit. Die 
»in der Erkenntnis der Wahrheit vollendete Vernunft« ist also die 
Vernehmungskraft des menschlichen Geistes, sofern sie in die 
Verwirklichung gehoben ist durch die Enthüllung der Wirklich­
keit, der natürlichen und der übernatürlichen. 

1 7  »Bon um hominis, inquantum est  homo,  est :  ut ratio s i t  perfecta in cognitione 
veritatis, et inferiores appetitus regulentur secund um regulam rationis; nam homo 
habet quod sit homo per hoc quod sit rationalis« (Virt. com 9). 

18 Gration vom dritten Sonntag nach Ostern. 
19  Goethe zu Müller am 28. März 1819 .  



8 Traktat über die Klugheit 

Zwar ist die Klugheit das Maß des Wollens und Wirkens; aber 
das Maß der Klugheit wiederum ist die ipsa res, »die Sache 
selbst«,2o die objektive Seinswirklichkeit. Und also bedeutet der 
Vorrang der Klugheit zuerst zwar die Ausrichtung des Wollens und 
Wirkens an der Wahrheit; zuletzt aber meint er die Ausrichtung 
des Wollens und Wirkens an der objektiven Wirklichkeit. Das Gute 
ist zuvor klug; klug aber ist, was der Wirklichkeit gemäß. 

II 

Der Vorrang der Klugheit bedeutet, daß die Verwirklichung des 
Guten das Wissen um die Wirklichkeit voraussetzt. Gutes tun kann 
nur, wer weiß, wie die Dinge sind und liegen. Der Vorrang der Klug­
heit besagt, daß die sogenannte »gute Absicht« und die sogenannte 
»gute Meinung« keineswegs genügen.2 1  Die Verwirklichung des 
Guten setzt voraus, daß unser Thn der realen Situation - das heißt: 
den konkreten Wirklichkeiten, die eine konkrete menschliche 
Handlung »umstehen« - gemäß sei, und daß wir also diese konkre­
ten Wirklichkeiten in blickoffener Sachlichkeit ernst nehmen. 

Die klugen Beschlüsse, aus denen unser freies Thn in die Ver­
wirklichung entspringt, nähren sich aus zwei Quellen: »Es ist 
notwendig, daß der Kluge die allgemeinen Urgrundsätze der Ver­
nunft erkenne wie auch die Einzelsachverhalte, um welche es im 
sittlichen Handeln geht.«22 

Die »allgemeinen Urgrundsätze« der praktischen Vernunft sind 
dem Menschen gegenwärtig im Spruch des Ur-Gewissens, der in 
alle konkreten Beschlüsse hineinwirkt, wie die obersten Urgrund­
sätze des theoretischen Denkens in alle konkreten Urteile und 
Aussagen hineinwirken. Im Spruch des Ur-Gewissens wird die all­
gemeinste Wesenserkenntnis des Guten befehlend. »Das Gute 
muß man lieben und verwirklichen« : dieser Satz (und was unmit­
telbar aus ihm folgt) ist der inhaltliche Sinn des Ur-Gewissens. Er 
spricht die vorgegebenen gemeinsamen Ziele allen mensch­
lichen Wirkens aus.23 - Die »eingegossene« Klugheit des Christen 

20 I, II, 64, 3 ad 2 ;  vgl. J. Pieper, Die Wirklichkeit und das Gute, S. 93f. (Werke 5). 
21 Virt. com 6. 
22 II ,  II ,  4 7, 3 .  
23 Vgl. wiederum J. Pieper, Die Wirklichkeit und das Gute, S. 60 ff. (Werke 5).  



Traktat über die Klugheit 9 

setzt zudem die drei theologischen Thgenden des Glaubens, der 
Hoffnung und der Liebe voraus ;24 in ihnen wird er des Sachverhal­
tes inne, daß die Teilnahme am Leben des dreieinigen Gottes das 
übermenschliche Ziel des christlichen Daseins ist. 

Die Klugheit aber richtet sich unmittelbar nicht auf die letzten ­
natürlichen und übernatürlichen - Ziele des menschlichen Le­
bens, sondern auf die Wege zu diesen Zielen.25 Das Eigentliche der 
Klugheit ist nicht das Gegenwärtighaben jener »allgemeinen Ur­
grundsätze« (wiewohl dies Gegenwärtighaben den klugen Be­
schluß erst ermöglicht: >>synderesis movet prudentiam«;26 und 
wiewohl es  ohne die theologischen Thgenden keine christliche 
Klugheit gibt) . Das Eigentliche der Klugheit ist dennoch die Bezo­
genheil auf den Bereich der »Mittel und Wege« und der ganz 
konkreten Wirklichkeiten. 

Die lebendige Einheit übrigens von Ur-Gewissen und Klugheit 
ist nichts anderes als was wir »das Gewissen« zu nennen pflegen. 

Die Klugheit, oder vielmehr die zur Klugheit vollendete prakti­
sche Vernunft, ist, zum Unterschied vom Ur-Gewissen, sozusagen 
das >>Situations-Gewissen<<. Der Spruch des Ur-Gewissens ist, wie 
der Satz vom Widerspruch für das konkrete Wissen,27 die Voraus­
setzung und der Boden für die konkreten Beschlüsse des »Situa­
tions-Gewissens«. In diesen Beschlüssen kommt das Ur-Gewissen 
erst zu eigentlicher Realisierung. 

Die folgenden und auch die voraufgehenden Formulierungen 
erfahren vielleicht eine besonders scharfe Verdeutlichung, wenn 
man sich bei dem Worte »Klugheit« jedesmal daran erinnert, daß 
dafür, in einem bestimmten Sinne, auch >>Gewissen« gesagt sein 
könnte.28 

Die Klugheit ist, als »rechte Verfassung« der praktischen Ver­
nunft, doppelgesichtig wie diese selbst. Sie ist erkennend und 
beschließend. Sie ist vernehmend der Wirklichkeit und »befeh­
lend« dem Wollen und Wirken zugekehrt. Aber das Erkennen ist 

24 I, II ,  63, 3 .  
25 I, II ,  14, 2 ;  II ,  I I ,  4 7, 6. 
26 II ,  II ,  47, 6 ad 3 .  
27 II ,  II ,  47, 6 ad 3 ;  Ver. 5, 1 ad 6. 
28 •La conscience droite et certaine n'est autre qu'un acte de la prudence, qui 

conseille, qui juge pratiquement et qui commande.• (R. Garrigou-Lagrange, Du 
caractere mitaphysique de la theologie morale de saint Thomas, S. 354. - Vgl .  auch 
H. B.  Merkelbach, Summa Theologiae Moralis II ,  S. 42) . 



10  Traktat über  die  Klugheit 

das Frühere und »Maßgebende«; der Beschluß, der seinerseits 
wiederum »maßgebend« das Wollen und Wirken bestimmt, emp­
fängt, als etwas Zweites und Nachgeordnetes, sein »Maß« von der 
Erkenntnis. Der »Befehl« der Klugheit ist, wie Thomas sagt, eine 
»richtegebende Erkenntnis«;29 der kluge Beschluß beruht auf 
der Umprägung vorausliegender wahrer Erkenntnisse. (Dies zu­
nächst und fundamental Erkenntnishafte der Klugheit bestätigt 
sich übrigens auch in der unmittelbaren Bedeutung sowohl des 
deutschen Wortes »Ge-wissen« wie des lateinischen con-scientia; 
Gewissen aber und Klugheit meinen, wie gesagt, in bestimmtem 
Sinn dasselbe.) 

Klugheit ist jedoch nicht nur Erkenntnis, nicht nur Bescheid­
wissen. Sondern es kommt darauf an, daß dies Wissen um die 
Wirklichkeit umgeformt werde in den klugen Beschluß, der un­
mittelbar in der Verwirklichung sich auswirkt. In dieser unmittel­
baren Richtung der Klugheit auf die konkrete Verwirklichung 
gründet der Unterschied zwischen dem Wissen der Morallehre, 
auch der »kasuistischen«, und dem der Klugheit; es ist wichtig, 
diese beiden Formen des ethischen Wissens nicht zu verwechseln. 
Darauf wird noch die Rede kommen. 

Über die formale »Mechanik« jener Umformung (wahrer Er­
kenntnisse in kluge Beschlüsse) habe ich in einem anderen Buche 
ausführlich gesprochen. 5° Die Stufen der Umformung sind: Über­
legung, Urteil, Beschluß. Dabei repräsentiert sich in der empfan­
gend-vernehmenden Haltung von Überlegung und Urteil der 
Erkenntnischarakter der Klugheit (»prudentia secundum quod 
est cognoscitiva«), während die letzte Stufe ihren Befehlscharak­
ter darstellt (»secundum quod est praeceptiva«) .31 

Die verschiedenen Weisen der Unvollkommenheit j ener Umfor­
mung wahrer Erkenntnisse in kluge Beschlüsse bedeuten zu­
gleich verschiedene Weisen der Unklugheit. 

Wer zum Beispiel ohne rechte Überlegung und ohne begründe­
tes Urteil kopfüber in das Beschließen und Thn hineinspringt, der 
ist unklug auf die Weise der Unbesonnenheit. 5 2  Uns kommt hier-

29 Virt card. 1 .  

3 0  J .  Pieper, Die Wirklichkeit und das Gute, S. 5 2  ff. (Werke 5) .  
3 1  II, II, 48. 
32 II, II, 53, 3 -4. - Es mag ein Zeichen für die Wichtigkeit sein, die das Hoch­

mittelalter der Erkenntnisgrundlage des Klugheilsbeschlusses zuerkannte, daß 
Thomas für den Mangel an Überlegung und den Mangel an Urteil je  einen beson-



408 Über die Liebe 

nen, sich leiden mögen, einander nahe und zugetan sind. So ver­
schieden aber diese offenbar gar nicht systematisierbaren Gestal­
ten und Grade der Zuneigung, der Anhänglichkeit, der Sympathie 
und der Solidarität auch sein mögen - eines haben sie alle mit der 
Freundschaft, der Elternliebe, der Brüderlichkeit und der im en­
geren Sinn erotischen Liebe gemein: daß nämlich der Liebende, 
zu dem Geliebten gewendet, sagt: Gut, daß du da bist; wunderbar, 
daß es dich gibt! (Unversehens kommt es hier, noch einmal, zu­
tage : daß die bloße sex-Partnerschaft überhaupt nicht in diese 
Reihe gehört - weil darin von einem »Du« weit und breit nichts zu 
sehen ist; ein »Ich« kommt vor oder auch deren zwei, aber kein 
»Du«!) 

Die fundamentale, in aller wirklichen Liebe identisch wieder­
kehrende Bejahung aber, so haben wir ganz zu Anfang unserer 
Überlegungen gesagt, ist ihrer Natur nach, ob der Liebende es 
weiß oder nicht, der Nachvollzug von etwas anderem, das schon 
vorausliegt, ein Nachsprechen nämlich des kreatorischen gött­
lichen Aktes, kraft dessen nicht nur das mir gerade begegnende, 
zu mir passende und »für mich geschaffene« Menschenwesen, 
sondern alles Wirkliche überhaupt sowohl existiert wie auch zu­
gleich »gut«, das heißt, liebenswert ist. 

Dieser Aspekt des Phänomens »Liebe« aber, der freilich über die 
empirisch erfahrbare Realität hinausweist, muß nun noch einmal 
genauer bedacht werden - damit so eine besondere Gestalt der 
Liebe benennbar und faßlich wird, von der wir gleichfalls bisher 
geschwiegen, jedenfalls noch nicht ausdrücklich gesprochen ha­
ben, die aber schlechterdings nicht außer Betracht bleiben kann. 
Nicht, als sollte nun also Theologie getrieben werden ! Ein theolo­
gisches, das heißt ein die Dokumente der heiligen Überlieferung 
und Offenbarung interpretierendes Buch über die Liebe würde 
zweifellos ganz andere Dinge zu behandeln haben als die, von 
denen jetzt die Rede sein wird. Nein, wir halten den Blick durch­
aus auf das unserer Erfahrung begegnende Phänomen der Liebe 
gerichtet. Die Frage ist allerdings, ob nicht, auf Grund der Hinzu­
bedenkung von etwas Geglaubtem, im Erfahrungsfaktum selber 
etwas erst deutlich und deutbar werden könnte, das sonst dunkel 
und unbegriffen bleibe. 

Da ist zum Beispiel, um sogleich völlig konkret zu werden, das 
durchaus erfahrbare zeitgenössische Phänomen dieser südslawi­
schen Nonne in Calcutta, die unter dem Namen »Mutter Theresa« 



Über die Liebe 409 

neuerdings eine gewisse Publizität erlangt hat.3B4 Eines Tages 
konnte sie es einfach nicht mehr ertragen, an der höheren Mäd­
chenschule ihres Ordens Unterricht in englischer Literatur zu 
geben und auf dem Wege dorthin Tag für Tag todkranke, sterbende 
Menschen ohne jede menschliche Hilfe auf der Straße liegen zu 
sehen. Sie erbat also von der Stadtverwaltung ein leerstehendes, 
verwahrlostes Pilgerrasthaus und richtete darin ihr berühmt ge­
wordenes »Hospital der Sterbenden« ein. Ich habe diese zu Anfang 
unendlich armselige Unterkunft gesehen, in der die Menschen na­
türlich gleichfalls starben - aber nun nicht mehr im Straßenge­
wühl, sondern ein wenig in der Nähe eines teilnehmenden Men­
schen. - Es ist - einerseits - völlig unmöglich, all dies anders zu 
verstehen und zu benennen denn als eine Gestalt der liebenden 
Zuwendung, gleichfalls gespeist aus dem Grundimpuls »gut, daß 
es dich gibt«, und den solchermaßen Liebenden keineswegs bloß 
in einer »übernatürlichen«, »geistlichen«, gegen alle natürliche Af­
fektivität abgetrennten Region beanspruchend, vielmehr durch 
alle Stockwerke seines Wesens hindurch. Anderseits ist hier offen­
kundig etwas in der Tat Neues und Grundverschiedenes, das 
jedenfalls nicht so leicht auf einen Nenner zu bringen ist mit 
Freundschaft, Sympathie, Zuneigung, Angetansein - und so fort. 

Ebendieses Neue aber möchte ich, Schritt für Schritt, als etwas 
dennoch Menschenmögliches, genauer gesagt, als etwas dem 
Menschen Ermöglichtes, plausibel zu machen versuchen. - Der 
erste Schritt ist, ohne daß wir es  wissen, immer schon getan; er 
besteht darin, daß wir, rein faktisch, die in der Erschaffung ge­
schehene kreatorische Ur-Bejahung nachvollziehen, wann im­
mer wir lieben. Es wäre aber auch möglich, daß wir - in einem 
zweiten Schritt - diesen Wiederholungscharakter unseres Liebens 
mit Bedacht »realisieren« ; wir könnten, indem wir etwas uns zu 
Gesicht Kommendes gut, herrlich, wunderbar finden (einen 
Baum; die unter dem Mikroskop sichtbare Struktur einer Kiesel­
alge;  vor allem natürlich ein menschliches Antlitz, den Freund, 
den Partner für das ganze Leben, aber auch das eigene Dasein in 
der Welt) - wir könnten, sage ich, indem wir etwas Liebenswertes 
lieben, uns reflektierend dessen bewußt werden, daß wir damit 
tatsächlich jene in der creatio geschehene universale Gutheißung 

384 Ihr wurde im Januar 1971 von Papst Paul VI. erstmals der bereits 1 963 
gestiftete »Friedenspreis Johannes' XXIII« verliehen. 



4 1 0  Über d i e  Liebe 

aufnehmen und fortsetzen, durch welche alles Erschaffene »gott­
geliebt« ist und also »gut«. Ein weiterer Schritt wäre es, diese 
Wahrheit, über ihre bloße Erkenntnis hinaus, ausdrücklich wahr­
haben zu wollen, in das kreatorische »Ja« sozusagen einzustim­
men und sich in einer Art Identifizierung mit ihm zu verbünden, 
mit dem ur-anfänglichen Bejahungsakt und auch mit dem »Ak­
teur« ; wir könnten, anders gesagt, den »Ersten Liebenden« auch 
unsererseits lieben. Dadurch würde ganz offenkundig unsere ei­
gene Liebe zu den Dingen und den Menschen, besonders die zu 
einem vor allen anderen geliebten Menschen sich gleichfalls ver­
ändern; sie würde eine völlig neue und geradezu absolute Bestäti­
gung erfahren. Und die Geliebte würde plötzlich als etwas zwar 
noch immer ganz Unvergleichliches, als etwas gerade uns persön­
lich eigens Zugedachtes erscheinen, zugleich aber auch als ein 
Lichtpunkt in einem unendlichen Gewebe von Licht. 

Dennoch, die Stufe von caritas und agape im strikten Sinn hätte 
man auch mit diesem Schritt noch nicht erreicht; die wahren Be­
weggründe jener beispielhaften Ordensfrau in Calcutta wären 
noch gar nicht in Sicht gekommen. Übrigens wird ihr, auf die ver­
wunderte Bemerkung eines Journalisten, er würde »so etwas« 
nicht gegen ein Tageshonorar von tausend Dollar machen, die 
kurz angebundene, großartige Antwort zugeschrieben: »Ich auch 
nicht«. Wer sie im Ernst fragte : Warum tust du das? - der bekäme, 
falls sie sich nicht dafür entschiede zu schweigen, wahrscheinlich 
den Bescheid : Um Christi willen! - In diesem Punkt nun hat wirk­
lich Anders Nygren unbestreitbar recht: Die Agape-Liebe ist »die 
originale Grundkonzeption des Christentums«.385 Sie beruht auf 
der Glaubensüberzeugung, daß in dem Ereignis, das in der Spra­
che der Theologie »Inkarnation« heißt, dem Menschen das Ge­
schenk einer unmittelbaren und realen Teilhabe an der kreatori­
schen Bejahungskraft Gottes selbst widerfahren sei, man kann 
auch sagen: an der göttlichen Liebe, die überhaupt Sein wie Gut­
heit in der Welt erst schafft - so daß der Mensch nunmehr auf eine 
neue, ihm sonst schlechterdings nicht vollziehbare Weise, wenn­
gleich durchaus als er selbst, zu einem anderen Menschen gewen­
det, zu sagen vermag: Gut, daß es dich gibt. Und es ist eben diese 
intensivere, auch mit ganz frischen Gründen operierende Kraft 
der Gutheißung, die der Name caritas (agape) meint. Weil aber 

385 Eros und Agape !, S. 3 1 .  



Über die Liebe 4 1 1  

auch sie, wie Gottes eigene Liebe, mindestens ihrer Intention 
nach universal ist und nichts und niemanden ausschließt, wird es, 
zum ersten Mal, sinnvoll möglich, ohne ausdrückliche Nennung 
eines Gegenstandes, davon zu sprechen, daß einer schlichthin »in 
der Liebe« sei (1 Joh 4, 18). Solche Liebe besitzt dann auch, mag 
sie noch so sehr »verloren« 386 scheinen, die durch nichts zu stö­
rende Un-irritierbarkeit, von der das Neue Testament spricht: cari­
tas non irritatur (1 Kor 13 ,  5) . Und auch andere Rühmungen, daß 
in ihr zum Beispiel ein Äußerstes an Freiheit verwirklicht sei 387 
und daß sie dem Herzen vollkommenen Frieden gebe,388 werden 
an ihr erst wahr. 

Nun ist zwar evident, daß die bisher verwendeten Bilder von 
Schrittfolge und Stufenreihe das radikal Neue und Andere der 
dem Menschen geschenkten Teilhabe an der schöpferischen 
Liebe Gottes, im Neuen Testament »Gnade« genannt, genau ge­
nommen, nicht mehr treffen. Dennoch hat die große Tradition der 
Christenheit immer darauf bestanden, daß dieses Neue mit dem, 
was der Mensch von Natur und von Schöpfungs wegen ist und 
besitzt, durch eine gar nicht zu lösende, wenn auch nicht leicht zu 
beschreibende Klammer verknüpft sei. 

Vor allem setzt die christlich verstandene caritas nichts von dem 
außer Kraft, was uns aus eigenem an Liebe und Bejahung möglich 
und oft genug auch selbstverständlich ist; vielmehr begreift sie 
alle Gestalten menschlicher Liebe in sich ein.389 Es ist ja  unser 
eigener, in der Erschaffung entfachter und kraft eben dieses Ur­
sprungs unhemmbar nach Stillung verlangender, naturhaft-na­
türlicher Wille, der nun zu einer unmittelbaren Teilhabe am 
Willen des Creator selbst erhoben - und also notwendigerweise 
vorausgesetzt wird.390 

Wer das bedenkt und akzeptiert, dem kann es nicht verwunder­
lich sein, daß die ganze Konzeption von der caritas unter der 

386 Die großartige Formulierung, die Agape sei wesentlich »verlorene Liebe•, 
stammt von Anders Nygren, der dafür das Lutherwort »amoris est fall i« zitiert. 
(Eros und Agape II ,  S. 554) . 

387 In praec. (n. 1 1 34). 
388 Ebd. (n. 1 150). 
389 •Dilectio caritatis sub se comprehendit omnes dilectiones humanas« 

(Gar. 7) . 
390 Die perfectio setzt das per:fectibile, das heißt, die Vervollkommnung das Zu­

vervollkommnende voraus. (Vgl. I ,  2, 2 ad 1 ) .  



412  Über d ie  Liebe 

Regentschaft des Sternes »Glückseligkeit« steht. Wenn wirklich 
Glück niemals etwas anderes ist als »Liebesglück«, dann muß die 
Frucht der höchsten Gestalt der Liebe auch jenes Äußerste an 
Glück sein, wofür die Menschensprache den Namen »Glückselig­
keit« bereithält und bewahrt. Und es sollte nicht unzumutbar sein, 
wahrzunehmen, daß dies mit »Eudämonismus« nichts zu tun hat. 
Nicht nur meint freilich, wohl zu bedenken, »Glückseligkeit« we­
niger das subjektive Glücksge}Uhl als die objektive seinshafte Stil­
lung des Willens durch das bonum universale, 391 durch den Inbe­
griff all dessen, wonach unser ganzes Wesen hungert und wonach 
wir in einer (nur scheinbar paradoxen) »selbstlosen Selbstliebe« 
zu verlangen fähig sind. Vielmehr kann überdies »Glückseligkeit«, 
wie schon einmal gesagt, inhaltlich gar nicht positiv definiert wer­
den; es ist ein bonum ine.ffabile,392 auf das unsere Liebe sich letzt­
lich richtet, ein Gut, das durch kein Wort zu fassen ist. 

Jedenfalls bleibt das unserem Verständnis vielleicht zunächst 
Befremdliche bestehen, daß die großen Lehrer der Christenheit 
die Begriffe caritas und Glückseligkeit als miteinander sehr eng 
verknüpft gedacht haben. »Die caritas ist nicht eine irgendwie be­
schaffene Gottesliebe, sondern eine Liebe zu Gott, die ihn als 
Gegenstand und Urheber der Glückseligkeit liebt«.393 Und in der 
Welt, so wird gesagt, können wir in der Weise der caritas nur das 
lieben, was mit uns die Glückseligkeit zu teilen fähig ist:394 auch 
unseren Leib, in welchen sie »zurückfluten« wird,395 vor allem 
aber den Mitmenschen, sofern er unser Gefährte in der Glückse­
ligkeit sein wird 396 (oder sein soll 397) .  - Natürlich könnte man 
skeptisch fragen, was es denn in concreto besagen solle, den ande­
ren als den möglichen Gefährten künftiger Glückseligkeit zu lie­
ben. Was eigentlich könnte sich dadurch ändern? Ich glaube, es 
würde sich in der Tat sehr viel ändern, wenn ich es zustande 
brächte, einen anderen Menschen (sei dies der Freund, die Ge-

39 1 Vgl. J. Pieper, Glück und Kontemplation, München l 1 962, S. 38fT. (Wer­
ke 6). 

392 Augustinus, Serm 21, 2 ;  Migne, PL 38, 143. 
393 •Caritas non est qualiscumque amor Dei, sed amor Dei, quo diligitur ut 

beatitudinis objectum• (1, II, 65, 5 ad 1 ) .  - •Diligendus est ex caritate Deus ut radix 
beatitudinis« (Gar. 7) . 

394 Gar. 4 ad 2. 
395 Gar. 7; II ,  II, 25, 5 ad 2 .  
396 Gar. 7. 
397 Perf. vit. spir. , 2.  



Über die Liebe 4 1 3  

liebte, der  Sohn, der Nachbar, der  Gegner und Konkurrent oder 
auch ein Unbekannter, der meiner Hilfe bedarf) wirklich als ei­
nen, ebenso wie ich selbst, zur Vollendung in der Glückseligkeit 
Berufenen, als meinen »socius in participatione beatitudinis« 398 
zu betrachten ;  der andere träte damit, für mein Bewußtsein, ein­
fach in eine neue Dimension der Realität. Von einem Augenblick 
zum anderen würde ich begreifen, daß es »gewöhnliche Men­
schen« überhaupt nicht gibt: »there are no ordinary people«.399 -
Nicht zufällig ist dies alles fast im modus irrealis gesagt. Es gerät in 
der Tat höchst selten und nur wenigen, das wahrhaft »Außeror­
dentliche« eines jeden Menschen (»wunderbar erschaffen und 
noch wunderbarer neu-geschaffen«400) zu sehen oder gar mit dem 
Ausruf der Liebe zu beantworten:  Wunderbar, daß du da bist! Dies 
ist, wie man sieht, nicht allzu weit entfernt vom Vokabular des 
Eros.  Und wirklich, falls einer sich gefragt hat, was in aller Welt 
denn wohl die wechselseitige Entzückung der Liebenden zu tun 
haben solle mit dem Wirken einer Ordensfrau, die sich sterbender 
Bettler erbarmt: genau dies ist der Punkt, an dem das untergrün­
dig Gemeinsame sichtbar wird, wie durch einen winzigen Spalt. 

Allerdings zeigt sich zugleich, daß der Akt der caritas nicht ein­
fach ein weiterer Schritt auf dem Wege des Eros ist, und daß es sich 
um etwas anderes handelt als um bloße »Sublimierung«. - Zwar 
vermag sich die caritas in den alltäglichsten Ausdrucksformen des 
mitmenschlichen Umgangs einzukörpern;  sie wird das sogar mei­
stens tatsächlich tun - so daß möglicherweise für den uneinge­
weihten Blick im äußeren Erscheinungsbild kaum etwas zu be­
merken ist, das aus der Reihe des auch sonst unter einander 
wohlgesinnten Menschen Üblichen herausfällt. Zwar werden, an­
ders gesagt, die natürlichen Gestalten der Liebe unzerstört vor­
ausgesetzt; und es bedarf durchweg keines eigenen, hymnisch 
erhabenen Wortschatzes, um das Wirken der caritas zu beschrei­
ben. Doch spricht bekanntlich jener klassische Satz über das Ver­
hältnis von »Gnade« und »Natur« nicht nur vom Vorausgesetztsein 

398 Gar. 7. 
399 C.  S. Lewis, They Askedfor a Paper, S. 2 1 0. 
400 •Deus, qui humanae sustantiae dignitatem mirabiliter condidisti et mirabi­

lius reformasti« [ . . .  ) - so lautet, in den •ältesten Büchern der römischen Messe« 
(vgl. J. A. Jungmann, Missarum Solemnia, Wien 1 948, Bd. I ,  S. 77fl), ein Gebet, das 
neuerdings aus dem Ordo Missae gestrichen worden, freilich für den ersten Weih­
nachtstag sowohl in das Missale wie in das Stundengebet eingefügt worden ist. 



414 Über  d ie  Liebe 

und vom Unzerstörtbleiben; er spricht auch vom Vollendetwerden 
dessen, was der Mensch von Natur ist und besitzt.40 1 Und wenn ich 
sagte, die Verklammerung von Eros und caritas bestehe zwar 
durchaus, sie sei aber schwer zu beschreiben, so steckt die 
Schwierigkeit in präzis dieser Frage : was heißt »vollenden«? Wahr­
scheinlich läßt sich das auch sonst im vorhinein niemals wissen 
und sagen. Es gehört einfach zur Natur der Sache, daß der Lehr­
ling keine konkrete Vorstellung davon haben kann, wie die Ver­
vollkommnung zur Meisterschaft von innen aussieht und was 
alles ihm dabei abverlangt werden wird. Vollendung schließt im­
mer auch Verwandlung in sich. Und Verwandlung heißt notwendig 
Abschied von dem, was - gerade um der Bewahrung der Identi­
tät im Wandel willen - überwunden und preisgegeben werden 
muß. 

»Vollendung« zur caritas mag also sehr wohl bedeuten, daß der 
Eros, wofern er seinen ursprünglichen Impuls durchhalten und 
wirklich Liebe bleiben, wenn er vor allem die eigene, natürlicher­
weise begehrte »Ewigkeit« gewinnen will, sich von Grund auf 
wandeln muß und daß diese Verwandlung vielleicht dem Hin­
durchschreiten durch eine Art Sterben gleicht. Solche Gedanken 
sind jedenfalls der menschheitlichen Reflexion über die Liebe 
beileibe nicht unvertraut. Indem die caritas uns neu mache und 
jung, so sagt zum Beispiel Augustinus,402 bringe sie uns in be­
stimmtem Sinne auch den Tod, »facit in nobis quamdam mortem«. 
Ebendas ist auch der Sinn der jedermann bekannten Bildrede, 
welche die caritas, weil sie alles verzehre und umwandle in sich 
selbst, ein Feuer nennt.403 

Es ist also mehr und anderes als eine fromme Harmlosigkeit, 
wenn die Christenheit betet: »Entzünde in uns das Feuer Deiner 
Liebe«. 

401 Vgl. I, 1, 8 ad 2 ;  62, 5 ;  I, II ,  99, 2 ad 1; III, 71,  1 ad 1 .  
402 In Ps. 121, 12 ;  Migne, PL 37, 1628. 
403 In Jsa. , cap. 30. 



Nachwort des Herausgebers 

Abendländische Tugendlehre 
und moderne Moralphilosophie 

Gedankenexperimente haben in der Philosophie eine lange Tra­
dition, die mit Platons Höhlengleichnis beginnt. Ihr Sinn besteht 
darin, falsche Gewißheiten zu erschüttern und bislang undurch­
schaute Täuschungsmöglichkeiten unter den Bedingungen einer 
veränderten Erkenntnissituation aufzudecken. Ein solches Ge­
dankenexperiment ist unlängst von Alasdair Maclntyre unter­
nommen worden mit Bezug auf die gegenwärtige Lage der Moral­
philosophie . 1  Es läßt sich reduzieren auf folgende Situation: 
Stellen wir uns eine Welt vor, in welcher nach einer gewaltigen 
Katastrophe die Erinnerung an die Vergangenheit gänzlich ausge­
löscht wurde. Was aus dieser Vergangenheit noch erhalten ist, sind 
lediglich Bruchstücke, die mangels Erinnerung an die vergan­
gene Welt j edoch nicht in ihrem Fragmentcharakter wahrgenom­
men werden. Und obwohl es nur Überreste sind, betreiben die 
Menschen dieser imaginären Welt ihre Wissenschaften in der 
Meinung, einen lückenlosen Zusammenhang von Tatsachen be­
griffiich vollständig zu erfassen. Das Ergebnis wird sein, daß eine 
solche Welt zunehmend mit ahnungslosen Pseudowissenschaft­
lern bevölkert sein wird, die sich gegenseitig zu übertreffen su­
chen in scharfsinnigen Erklärungen über den Zusammenhang 
des Ganzen. Aber weil es sich gleichwohl nur um unerkannte 
Bruchstücke handelt, werden die Theorien niemals vollständig 
sein können und die Debatten endlos dauern. 

Ist diese negative Utopie ein ernstzunehmendes Gleichnis der 
heutigen Lage in der Moralphilosophie, sofern auch hier »nur 
noch Bruchstücke eines Begriffsschemas [gegeben sind] , Teile 
ohne Bezug zu einem Gesamtkontext, der ihnen [einmal] ihre Be-

1 Nter Virtue. A Study in Moral Theory, Washington 1981 (2 1 982) ; deutsch : Der 
Verlust der JUgend. Zur moralischen Krise der Gegenwart, Frankfurt 1995 ( = 2 1 982), 
Kap .  1 »Ein beunruhigendes Gedankenexperiment« (S. 9 fT.) .  



4 1 6  Nachwort des Herausgebers 

deutung verliehen hat«?2 Und wenn das zutreffen sollte, was ist 
der Grund dafür, daß wir »in Wahrheit nur Scheinbilder der Moral« 
besitzen und dennoch »weiterhin viele ihrer Schlüsselbegriffe 
(gebrauchen)«,3 als wäre nichts geschehen? Maclntyre selbst ist 
überzeugt, daß sich die meisten Verständigungsschwierigkeiten 
über moralische Fragen, insbesondere natürlich über Fragen der 
Gerechtigkeit, zurückführen lassen auf einen Verlust, der sich 
nicht ohne Rückbesinnung auf das ehemals vollständige Bild des 
Ganzen verstehen läßt: »After virtue« - nach dem Bedeutungsver­
lust der Thgend als der ehemals zentralen ethischen Kategorie -
habe die philosophische Verständigung über das sittlich Gute ihr 
einigendes Zentrum verloren. Wo ehemals zuerst vom Menschen 
die Rede war, wie er sein kann und sein sollte, um als Mensch in 
Ordnung zu sein, führen abgetrennte und zersplitterte Aspekte 
des Sittlichen ein Eigenleben in rivalisierenden Theorien der Mo­
ralität. 

Daß es sich hier tatsächlich um einen unbeendbaren Konflikt 
handelt, in welchem Einigkeit auch künftig nicht zu erwarten sein 
wird, läßt sich pars pro toto schon an der von den meisten gegen­
wärtigen Moralphilosophien unterstellten Kategorie moralischer 
Verbindlichkeit zeigen. Bei dieser zentralen Idee eines unbeding­
ten moralischen Sollens handelt es sich gerade um ein solches 
Bruchstück im Sinne Maclntyres, das aus seinem ursprünglichen 
Zusammenhang herausgelöst, nicht mehr konsensbildend sein 
kann. Denn bis heute gehen die Meinungen darüber auseinander, 
was überhaupt als Kriterium unbedingter moralischer Verpflich­
tung in Frage kommen darf, etwa die menschliche Natur (seit der 
Stoa) , Gottes Wille (wie im Christentum) , der Gerichtshof der Ver­
nunft (Kant) , die Einsicht des idealen Diskursteilnehmers (Haber­
mas) , die Präskriptivität der Moralsprache (Hare) , das größte 
Glück der größtmöglichen Zahl (im Utilitarismus) oder die for­
male Korrektheit von Abstimmungsverfahren (wie im Pragmatis­
mus) . Schlimmer noch, es  herrscht der Verdacht, daß nicht einmal 
die Idee des moralischen Sollens mit rein philosophischen Argu­
menten verteidigt werden kann und auf einer petitio principii 
beruht, sobald die Vorstellung eines unbedingten Sollens aus ih­
rem ursprünglich theologischen Kontext des unbedingten Gehor-

2 Ebd., S. 15 .  
3 Ebd.  



Nachwort des Herausgebers 4 1 7  

sams gegenüber Gott herausgelöst wird. Warum soll ich denn 
unbedingt moralisch sein? Auf diese Frage nach der Verbindlich­
keit des Gesollten gibt es keine vernünftige Antwort, sofern da 
nicht bereits ein Jemand mitgedacht wird, dem unbedingte Aner­
kennung geschuldet ist. 

Ähnlich steht es um die inhaltlichen Begriffe einer Sollensethik, 
etwa den Begriff der Gerechtigkeit, wenn die formale Idee einer 
moralischen »>Selbstgesetzgebung< für sich selbst [ . . .  ] als ab­
surd«\ als unhaltbar zurückgewiesen werden sollte, wie es Eliza­
beth Anscombe bereits vor Jahren gefordert hat. Gerechtigkeit als 
Tugend oder Personqualität, als der beständige Wille, jedem zu 
geben und zu lassen, was ihm zusteht, ist noch von einem erfah­
rungsbezogenen Begriff des Wohlergehens her zu vermitteln; Un­
gerechtigkeit macht nicht glücklich, sondern schadet im Grunde 
auch dem, der sie verübt - eine Lieblingsthese des platonischen 
Sokrates, die durchaus als Erfahrungssatz gemeint ist. Aber Ge­
rechtigkeit als Pflicht, als unbedingte Verpflichtung durch die ge­
rechte Sache? Ist hier nicht etwas vorausgesetzt, was aller Erfah­
rung entzogen ist und woraus der Verpflichtungscharakter erst 
einsehbar zu machen wäre? Der Hinweis auf die Gewissenserfah­
rung würde in dieser Frage nur dann weiterhelfen können, wenn 
wir bereits überzeugt wären, im Ruf des Gewissens nicht bloß 
unsere eigene Stimme oder die verinnerlichten Forderungen der 
Gesellschaft (Nietzsche, Freud) zu vernehmen; ebenso wird die 
unvermittelte Berufung auf das Faktum des moralischen Geset­
zes, wie bei Kant, heute kaum mehr die erforderliche Anerken­
nung finden können, und zwar deshalb nicht, weil »eine solche 
Gesetzeskonzeption [der Ethik] nicht ohne den Glauben an Gott 
als Gesetzgeber möglich«5 ist und die moderne Moralphilosophie 
gerade ohne diesen Glauben auskommen will. »Dominiert eine 
solche [Gesetzes]Konzeption [der Ethik] jedoch für viele Jahrhun­
derte und wird dann aufgegeben, so ist es eine natürliche Folge, 
daß die Begriffe der Verpflichtung, des durch ein Gesetz Gebun­
den- oder Verpflichtetseins zurückbleiben, obwohl sie ihre Wur­
zeln verloren haben.«6 Das Beste, was man in dieser Situation tun 

4 E. Anscombe, Moderne Moralphilosophie; in :  G. Grewendorf, G. Meggle 
(Hg.) , Seminar: Sprache und Ethik. Zur Entwicklung der Metaethik, Frankfurt 197 4, 
s. 234. 

5 Ebd., S. 224. 
6 Ebd. 



418  Nachwort des  Herausgebers 

könne, sei, »die Begriffe der >moralischen Verpflichtung<, des >mo­
ralischen Sollte< und der >Pflicht< nach Möglichkeit auf den Index 
[zu] setzen.«7 Wohlgemerkt, Anscombe plädiert damit weder ge­
gen die Existenz noch den Begriff einer moralischer Verpflich­
tung, welcher durchaus in einer theologisch begründeten Sollens­
Iehre seinen legitimen Ort haben kann; ihr Einwand richtet sich 
allein gegen die zentrale Stellung des Pflichtbegriffs in der philo­
sophischen Ethik, die eben nicht als Sollenslehre, sondern nur als 
Tugendlehre auf konsistente Weise mit philosophischen Mitteln 
zu begründen sei. 

Die Hartnäckigkeit, mit welcher lange Zeit in der modernen 
Moralphilosophie unter Verdrängung des Tugendbegriffs an die­
sen kontextlosen »Bruchstücken«, wie vor allem der unvermittel­
ten Idee des Sollens und unbedingter Pflichten, festgehalten 
worden ist und zum Teil noch wird, scheint nun in einem Selbst­
verständnis der Ethik angelegt zu sein, wie es sich seit dem Ende 
des 16. Jahrhunderts - »after virtue«, d.h nach dem Ende der 
abendländisch-christlichen Tugendlehre - herauszubilden be­
ginnt. Es gab zwar schon seit der Antike einen immer breiter 
anwachsenden Strom ethischen Denkens, dessen relative Eigen­
ständigkeit gegenüber anderen Gebieten philosophischer Er­
kenntnis erstmals im Titel zweier aristotelischer Schriften, der 
Nikomachischen und der Eudemischen Ethik, zum Ausdruck 
kommt. Aber es findet sich weder in der Antike noch im Mittelalter 
eine Ethik, die sich in ausschließlicher Weise für das »Gesollte«, 
für gebotenes und verbotenes Verhalten, interessiert. Zu sehr 
bleibt die Aufmerksamkeit noch auf die Frage gerichtet, was der 
Mensch denn selber ist und worauf es mit ihm im Grunde und aufs 
Ganze gesehen hinaus will, noch bevor er etwas soll. 

Aus demselben Grund kennt auch das Mittelalter noch keine 
Ethik im modernen Sinne, nicht einmal eine Moraltheologie als 
eigenständige Disziplin, sondern behandelt die Fragen nach Gut 
und Böse, Sünde und Heil innerhalb der Frage nach dem Ursprung 
und Ziel des menschlichen Lebens. Das bedeutet, die im engeren 
Sinne moralischen Fragen interessieren nicht an sich, sondern 
nur als Teil einer theologisch gegründeten Lehre vom Menschen, 
sofern dieser als Bild Gottes geschaffen und zu einem Leben in 
Gemeinschaft mit Gott berufen ist. Erst nachdem mit der Refor-

7 Ebd., S. 236. 



Nachwort des Herausgebers 4 1 9  

mation über den sinnstiftenden Horizont moralischer Fragen -
über das Sein des Menschen vor Gott - keine Einigkeit mehr be­
steht, kommt es zur Konstituierung der Moraltheologie als eigen­
ständiger Disziplin, und zwar als einer theologischen Sollens­
lehre, welche die Lehre von den natürlichen und übernatürlichen 
'lUgenden des Menschen verdrängt.8 

Vergleichbares geschieht auch auf dem Feld der Moralphiloso­
phie. Auch hier kann man feststellen, daß sich die Ethik als wis­
senschaftliche Disziplin erst etabliert unter dem ausdrücklichen 
Verzicht auf die kontroverse Frage nach dem Richtigsein des Men­
schen, deren Beantwortung nicht mehr von einer gemeinsamen 
Vorstellung vom guten und richtigen - man kann auch sagen Gott 
wohlgefälligen - Leben getragen ist.9 Die seit Platon und Aristote­
les vorherrschende Idee der Vollkommenheit - insbesondere das 
Verständnis der Gerechtigkeit als Personqualität - wird zu einem 
zentralen Streitthema mit der reformatorischen Theologie 10 und 
die Nikomachische Ethik des Aristoteles, bis dahin das Textbuch 
der Ethik schlechthin, von Martin Luther vor allem wegen ihrer 
Thgendlehre als äußert verderblich und geradewegs zum Feind 
der Gnade erklärt. 1 1  Nicht bloß die im Mittelalter formulierte Zu­
ordnung von natürlichen und übernatürlichen 'lUgenden hat da­
mit aufgehört, Riebtbild des vollkommenen menschlichen Le­
bens zu sein. Auch die spätere Renaissance des Aristotelismus in 
der protestantischen deutschen Schulphilosophie ändert nichts 
daran, daß selbst die natürlichen 'lUgenden nicht mehr vom Rich­
tigsein des Menschen, sondern vom richtigen Verhalten her ver­
standen werden. Konsequenterweise rückt dann mit Samuel Pu-

8 M. Thein er, Die Entwicklung der Moraltheologie zur eigenständigen Disziplin, 
Regensburg 1 970. 

9 Dieser Verzicht war keineswegs willkürlich, sondern (zuerst von Jean Bodin, 
De la republique, 1 577) als notwendige Voraussetzung einer sonst kaum zu erwar­
tenden Beendigung des europäischen Bürgerkriegs erwogen worden. Vgl .  M. 
Kriele, Einj'ührung in die Staatslehre, Opladen 1 980, S. 47- 66. 

10  Vgl. J.  Passmore, Der vollkommene Mensch, Stuttgart 1 975, S. 16 ,  109 ff. 
1 1  »Tota fere Aristotelis Ethica pessima est gratiae inimica.« (Disputatio contra 

scholasticam theologiam, These 40; in :  D.-C.  Stange, Die ältesten ethischen Disputa­
tionen Luthers, Leipzig 1 932, S. 42) . Luthers Bedeutung für die veränderte Frage­
stellung der neuzeitlichen Ethik ist noch kaum zureichend untersucht worden. Vgl .  
dazu K. H. zur  Mühlen, Rtiformatorische Verunftkritik und neuzeitliches Denken, 
Tübingen 1 980; B.  Wald, Person und Handlung bei Martin Luther, Weilheim 1 992. 



420 Nachwort des Herausgebers 

fendorls Schrift De ojficio hominis et civis ( 1673) die Ethik als 
(bürgerliche) Pflichtenlehre in den Vordergrund.12 

Der Begriff der Tugend scheint also vor allem durch die Abtren­
nung der Ethik von der Anthropologie seine ursprüngliche Bedeu­
tung verloren zu haben, womit dann auch die weitere gesell­
schaftliche Hochschätzung einzelner Tugenden ihres unmittelba­
ren Maßstabs beraubt worden ist. Das ethische Bewußtsein der 
Neuzeit schwankte seither zwischen einem bürgerlichen Konven­
tionalismus, der die Tugend als solche (selbst um den Preis der 
Lächerlichkeit) mit einzelnen isolierten Verhaltensweisen identi­
fiziert, und einem formalen moralischen Rigorismus, der umge­
kehrt von der Kritik und vom Abbau solcher Konventionen lebt. 

Vor diesem Hintergrund kaum zu vereinbarender Tendenzen in 
der neuzeitlichen Ethik muß auch der Versuch Max Schelers gese­
hen werden, zu einem erneuerten Verständnis der Tugenden zu­
rückzukehren. Sein kleiner Essay Zur Rehabilitierung der TUgend 
aus dem Jahre 19 1413  ist eine vehemente Attacke auf den verbür­
gerlichten Tugendbegriff des 19 .  Jahrhunderts und zugleich ein 
scharfer Angriff auf den Stoizismus des sogenannten Formalis­
mus der kantischen Ethik. Ihr hält Scheler entgegen, das sittlich 
Gute nicht als das Wirklichkeitsgemäße und die sittliche Haltung 
nicht als Bereitschaft zur Hingabe zu verstehen, sondern sich auf 
den absoluten Wert der eigenen moralischen Gesinnung zurück­
zuziehen, wobei ab-solut hier im wörtlichen Sinne zu nehmen ist 
als Absonderung von den Dingen, als Weltlosigkeit. Dem sittlichen 
Stolz des neuzeitlichen Stoikers setzt Scheler die Tugend der De­
mut entgegen, womit eine Haltung benannt werden soll, die das 
Gute nicht in sich selbst, sondern in der Anerkennung dessen fin­
det, was als das Gut des Menschen - wenig später wird Scheler 
sagen, als »materialer Wert« - objektiv vorgegeben ist und woran 
sich die moralische Gesinnung auszurichten hat, um gut zu sein. 

Wirkung erlangt dieser Vorstoß zu einer Rehabilitierung der Tu­
gend und zur Wiederherstellung ihrer vormaligen Bedeutung für 
das sittliche Bewußtsein seiner Zeit j edoch erst mit dem wertethi­
schen Ansatz seines Hauptwerks Der Formalismus in der Ethik 

12 Purendorfs Schrift erscheint bis zum Ende des 18. Jahrhunderts in über hun­
dert Ausgaben und wird sehr bald in die wichtigsten europäischen Sprachen 
übersetzt. 

13 Er wurde erstmalig 1915  in den Abhandlungen undAt.ifsätzen (spätere Aufla­
gen Vom Umsturz der Werte) veröffentlicht. 



Nachwort des Herausgebers 42 1 

und die materiale Wertethik ( 1 9 1 3/1 9 1 6) ,  und zwar auf dem Um­
weg über Nicolai Hartmann, der Schelers Wertbegriff für seine 
Ethik ( 1925) übernimmt und auf die Thgendlehre anwendet. Die 
Thgenden erscheinen jetzt bei Hartmann als sittliche Grundwerte, 
wobei das »Reich der Werte« drei Gruppen von Thgenden umfas­
sen soll : die antiken oder griechischen Thgenden, die noch einmal 
unterschieden werden nach den vier Kardinaltugenden platoni­
scher Herkunft und dem aristotelischen Thgendsystem; danach 
folgen solche Thgenden, die erst im Christentum Bedeutung er­
langt haben, wie vor allem die Nächstenliebe, jedoch ohne die 
drei theologischen Thgenden Glaube, Hoffnung und Liebe auch 
nur zu erwähnen; den Abschuß bildet eine dritte Gruppe von Th­
genden, deren Zusammengehörigkeit und Herkunft noch weni­
ger erkennbar ist und die offenbar nachtragen soll, was in die 
beiden vorangehenden Abschnitte nicht so recht hineinzupassen 
schien. t4  Ein Zusammenhang zwischen den einzelnen Thgenden 
darf allerdings auch nicht erwartet werden, handelt es sich doch 
in wertethischer Perspektive um »Sachverhaltswerte«, die nur ei­
nen bestimmten Ausschnitt aus dem »Reich des sittlich Guten« 
wiedergeben können und die nur »auflesen, was das Wertbewußt­
sein der Zeitalter herausgearbeitet und einigermaßen faßbar ge­
macht hat.« 1 5  

Die Objektivierung der Thgenden zu Sachverhaltswerten in 
der phänomenologischen Ethik führt so unvermeidlich zu einer 
Zersplitterung sittlicher Grundhaltungen, die einer Vielzahl von 
sittlichen Werten entsprechen sollen. Außerdem läßt die Inter­
pretation der Thgenden als integraler Bestandteile eines »Reichs 
des sittlich Guten« nicht mehr erkennen, wie sich bei dem von 
Hartmann so bezeichneten »Auflesen« der Thgendwerte gültige 
Werte von geschichtlich bedingten Wertungen unterscheiden las­
sen. Diese Spannung zwischen dem absoluten Geltungsanspruch 
materialer Werte und der geschichtlichen Bedingtheit von Th­
gendwerten kennzeichnet dann auch die späteren Rehabilitie­
rungsversuche im Umkreis von Scheler und Hartmann. So haben, 
um nur die beiden wichtigsten zu nennen, Dietrich von Hilde­
brand und Romano Guardini im Blick auf die j eweiligen Erforder­
nisse ihrer Zeit wiederum eigene und voneinander abweichende 

14 Ethik 4 1 962; I I .  Teil, Abschnitte V -VII. 
15  Ebd., S. 4 1 7. 



422 Nachwort des Herausgebers 

(selbst auf den zweiten Blick noch unzusammenhängende) Th­
gendkataloge aufgestellt. 1 6 Das führt schließlich bei Otto Fried­
rich Bollnow (in völliger Umkehrung der ursprünglichen Absicht 
Max Schelers) dazu, den Aspekt des geschichtlich Wandelbaren 
über den des Wesenhaften zu stellen, »weil es keinen innerlich 
systematischen Zusammenhang der 'lUgenden gibt« 1 7  und geben 
kann. Bollnows kleine Schrift wird damit zum Epilog auf all jene 
Rehabilitierungsversuche der Thgend, die einerseits - trotz der 
Ablehnung des Formalismus - noch allzusehr von der kantischen 
Utopie eines universalen »Reichs der Zwecke« geleitet waren und 
andererseits die Materialität der Werte nur in engem Zusammen­
hang mit zeitbedingten Wertungen auffinden konnten und an 
diesem Zwiespalt letztlich scheitern müssen. t8 

Man darf also bezweifeln, ob sich nach dem Verlust einer ge­
meinsamen Vorstellung vom Richtigsein - nicht des Bürgers, son­
dern des Menschen - der Sinn für das mit dem Wort Thgend 
eigentlich Gemeinte wiedergewinnen und verlebendigen läßt 
durch das bloße Auflesen dessen, was gerade aktuell von Wert zu 
sein scheint und was unvermeidlich dazu führt, in den Strom der 
Tageswertungen einzutauchen. Auf der anderen Seite hat sich ge­
rade in den letzten Jahren der Eindruck verstärkt, daß eine Kultur 
des friedlichen Zusammenlebens, die nur auf der rational zwin­
genden Anerkennung formaler Prinzipien - also nur auf der Rich­
tigkeit normativer Erkenntnisse und nicht auf dem Richtigsein 
der Person - beruhen soll, auf dem besten Wege ist, ihren inneren 
Zusammenhalt zu verlieren und damit in der Gefahr steht, sich 
selbst zu zerstören. Aus dem Bewußtsein dieser latenten Selbstge­
fährdung durch die Unterbewertung menschlicher Grundhaltun­
gen erklärt sich vielleicht das wachsende Interesse an den morali­
schen 'lUgenden, wie es gleichzeitig im Kontext der politischen 

16  Dietrich von Hildebrand, Sittliche Grundhaltungen, Mainz 1 946; Romano 
Guardini, Thgenden. Meditationen über Gestalten sittlichen Lebens, Würzburg 
1 963. 

1 7  Wesen und Wandel der Thgenden, Berlin 1 958, S. 29. 
18  Es hat zwar auch später noch einzelne Darstellungen auf dieser Linie gege­

ben, so z. B.  von H. KJomps, Thgenden des modernen Menschen, Regensburg 1976. 
Deren annähernde Wirkungslosigkeit vermag jedoch kaum zu überraschen, 
schon allein wegen der Beliebigkeil der Auswahl, die mit der Perspektive der Mo­
dernität nun einmal verbunden ist. Jüngstes Beispiel für diese Einstellung ist der 
voluminöse Band von U. Wickert, Das Buch der Thgenden, Harnburg 1 995, der mit 
dem Satz beginnt: •Tugenden sind modern.« 



Nachwort des Herausgebers 423 

Philosophie, der Rechts- und Sozialphilosophie und der Moralphi­
losophie zu beobachten ist. 

Symptomatisch für den sozialphilosophischen Kontext und die 
sich ausbreitende Verunsicherung über die Tragfähigkeit der neu­
zeitlichen Idee einer moralischen Selbstgesetzgebung der Ver­
nunft ist hier die Debatte über die moralischen Grundlagen 
moderner Gesellschaften, die in Amerika unter dem Stichwort 
»Kommunitarismus« vor einigen Jahren begonnen wurde. 1 9  Kriti­
siert wird vor allem die Abstraktheil und Realitätsferne einer 
Vorstellung vom Menschen, wie sie dem Universalismus der neu­
zeitlichen Ethik zugrundeliegt Deren Subjekt ist nur zum Schein 
eine transzendental gedachte Vernunft, in Wirklichkeit jedoch das 
»ungebundene Selbst«, das sich als souverän und unabhängig be­
greift gegenüber allen noch so verbindlichen Zwecken seiner 
Wahl. Was zählt, »sind nicht die von uns gewählten Zwecke, son­
dern unsere Fähigkeit, sie auszuwählen.«20 Dem ungebundenen 
Selbst fehlt damit jeder innere biographische Halt, der sich aus 
dem Treffen richtiger Entscheidungen und aus seiner Lebensge­
schichte ergeben könnte bzw. ergeben darf. Denn von Grundein­
stellungen geschweige denn Thgenden kann solange nicht die 
Rede sein, wie unterschieden werden soll zwischen den Überzeu­
gungen, die man lediglich »hat« und der Person, die man »ist«, 
unabhängig davon, wie man lebt und handelt. 

Die Kommunitaristen plädieren demgegenüber für einen um­
fassenderen Begriff des menschlichen Subjekts, das ja nicht bloß 
»in«, sondern auch »aus« einem sozialen Lebenskontext heraus 
existiert. Das wiederum hat Konsequenzen für den Begriff der 
Gerechtigkeit, der sich nicht länger auf die Forderung politischer 
Verteilungsgerechtigkeit beschränken läßt. Die wirkliche Exi­
stenzsituation des Menschen verlangt vielmehr eine Gerechtig­
keit, die Thgend ist und in der Bereitschaft des Einzelnen besteht, 
nicht bloß für sich Gerechtigkeit zu fordern, sondern auch seiner­
seits zu geben, was den Anderen, insbesondere der Gemeinschaft, 
dem bonum commune (daher der Name Kommunitarismus) , ge­
schuldet ist. 

19  Ausführlich dokumentiert in dem Buch von A. Honneth (Hg.), Kommunitaris­
mus. Eine Debatte über die moralischen Grundlagen moderner Gesellschaften, 
Frankfurt-New York 1 993.  

20 Ebd., S. 24 f. (M. Sandel ,  »Die verfahrensrechtliche Republik und das unge­
bundene Selbst«) . 



424 Nachwort des Herausgebers 

Aber auch in der Rechts- und Sozialphilosophie wird diese 
schon im französischen Existentialismus radikalisierte, neuzeit­
liche Idee des ungebundenen Selbst zunehmend als problema­
tisch erkannt, zumindest was die unterstellte Souveränität der 
unmittelbaren Vernunftbindung des sittlichen Subjekts anbelangt. 
Die Warnung vor dem illusionären Charakter eines allein auf die 
Vernunft gestellten Selbst kommt jetzt überraschenderweise auch 
von denen, die eine Zeitlang geglaubt haben, die Geltungsansprü­
che der moralischen Vernunft würden sich unter idealen Bedin­
gungen gewissermaßen von selbst durchsetzen können. Es be­
dürfe dazu nur einer entsprechenden Veränderung (Reform oder 
Revolution) der Gesellschaft und nicht ebenso einer bestimmten 
Einstellung der Person. So heißt es bei Jürgen Habermas in seinen 
kürzlich erschienenen Beiträgen zur Diskurstheorie des Rechts 
und des demokratischen Rechtsstaats, daß »Normativität und Ra­
tionalität [ . . . ] j edenfalls von sich aus die Umsetzung der Einsich­
ten in motiviertes Handeln nicht sicherstellen können.«2 1 Eine 
Vernunftmoral in der Tradition Kants ermögliche wohl »ein Wis­
sen, das zwar der Orientierung im Handeln dienen soll, aber zum 
richtigen Handeln nicht auch schon disponiert.«22 Habermas miß­
traut am Ende auch der erwünschten moralischen Disposition des 
Handelnden und setzt neuerdings auf rechtlichen Zwang, um der 
moralischen Vernunft zur Wirksamkeit zu verhelfen: »Eine Ver­
nunfirnoral ist in dem Maße, wie sie in den Motiven und Einstel­
lungen ihrer Adressaten nicht hinreichend verankert ist, auf ein 
Recht angewiesen, das normenkonformes Verhalten bei Freistel­
lung der Motive und Einstellungen erzwingt.«25 

Dieser Zusammenhang von moralischem Urteil und Hand­
lungsdisposition ist nun zumindest in der englischen Moralphilo­
sophie (unter dem Einfluß David Humes) nie vollständig überse­
hen worden und von Richard M.  Hare unlängst noch einmal 
verdeutlicht worden.24 Doch hätte es schon genügt, sich an die 
bereits von Aristoteles25 diskutierte Tatsache zu erinnern, daß 

21 Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des demo-
kratischen Rechtsstaats, Frankfurt 1992, S. 19.  

22 Ebd. ,  S. 145 (Herv. im Original). 
23 Ebd., S. 148. 
24 In :  Moralisches Denken: Seine Ebenen, seine Methode, sein Witz (Kap. 1 1  

•Klugheit, Moral und Supererogation«), Frankfurt 1 992, S .  258-277. 
25 In seiner Schrift De anima III ,  9 - 1 1 . 



Nachwort des Herausgebers 425 

(mit den Worten Richard Rares) »Logik allein uns nicht von Über­
zeugungen [ . . .  ] bis zu Handlungsdispositionen katapultieren« 
kann.26 Es bedarf also der »sogenannten moralischen Tugenden«, 
um unseren Überzeugungen entsprechend handeln zu können. 
Und umgekehrt: Welche Überzeugung wir jeweils haben, hängt 
nicht zuerst an einer unwiderstehlichen Nötigung durch die Ver­
nunft, sondern an der moralischen Disposition der handelnden 
Person. »Amoralismus« ist darum für Hare mit der leeren Univer­
salität des reinen Vernunftstandpunkts durchaus vereinbar; dage­
gen »können wir bestenfalls nicht-moralische Gründe vorbrin­
gen,«27 wie etwa die Wahrscheinlichkeit, daß eine Lebensauffas­
sung scheitern wird, die moralische Bindungen ignoriert.28 

Dennoch unterscheidet sich diese überraschende Option mo­
derner Rechts-,  Sozial- und Moralphilosophien für den Begriff der 
Tugend in einer wesentlichen Hinsicht von der klassisch-abend­
ländischen Tugendlehre, wie sie von Platon und Aristoteles, Augu­
stinus und Thomas von Aquin verstanden worden ist. Bei Hare 
findet sich hierzu eine hinreichend klare Äußerung, die gleicher­
maßen auch auf die inzwischen von Habermas eingenommene 
Position zutrifft. »Wenn Moral ein lebensfähiges Unternehmen 
sein soll », dann müssen wir im voraus schon »davon überzeugt 
sein [können] , daß wir, so wir uns die moralischen Zwecke und 
Prinzipien zueigen machen, eine vernünftige Chance haben, sie 
durchzuführen und nicht sinnlos bei dem Versuch dazu draufzu­
gehen.«29 Eine »vernünftige Chance«, mit unseren moralischen 
Prinzipien zu überleben, haben wir für Hare jedoch nur durch 
eine »Erziehung zur Tugend - sogar zu einem Mehr an Tugend, als 
es die Allerweltsprinzipien verlangen.«30 Man kann auch sagen, 
wie es  im Titel eines Buches heißt: Gefordert sei heute wieder der 
»Mut zur Tugend«. 3 1  »Denn gewöhnlich sind dergestalt erzogene 

26 R. M. Hare, Moralisches Denken, S. 259. 
27 Ebd., S. 260. 
28 Grundsätzliche Kritik an der dezisionistischen Position Hares übt Peter 

Geach in seinem Buch The Virtues, London - New York - Melbourne 1977, überdies 
die einzige Darstellung (neben derjenigen von Josef Pieper) ,  die eine philosophi­
sche Verteidigung aller sieben Haupttugenden unternimmt. 

29 Moralisches Denken, S. 276. 
30 Ebd. 
31 K. Rahn er, B. Weite (Hg.), Mut zur Thgend. Über die Fähigkeit, menschlicher 

zu leben, Freiburg - Basel - Wien 1 979. 



426 Nachwort des Herausgebers 

Menschen glücklich.«32 Für Habermas, der hier zurückhaltender 
argumentiert, sollen »folgenorientierte Klugheitserwägungen«33 
gegenüber der sanktionsbewährten Institution des Rechts immer­
hin sicherstellen können, daß wir nicht unglücklich werden. Das 
Grundverständnis von Thgend ist jedoch hier wie dort dasselbe 
und läßt sich auf die Kurzformel bringen: Thgenden sind notwen­
dige Dispositionen zur Befolgung moralischer bzw. rechtlicher 
Regeln, denen zu gehorchen ist und die sonst unbefolgt blie­
ben.34 

An erster Stelle stehen also für diese modernen Annäherungs­
versuche an die Thgenden sittliche Vorschriften der moralischen 
Vernunft, die ein Sollen ausdrücken und denen sich der morali­
sche Wille zu unterwerfen hat - eine Vorstellung, die nicht an 
Platon oder Aristoteles und deren Grundlegung einer Thgend­
ethik erinnert, sondern an Kant. In Kants Schriften zur Ethik und 
Anthropologie findet sich dieser Zusammenhang zwischen mora­
lischem Vernunftgesetz und der notwendigen Disposition des Wil­
lens viele Male formuliert. Thgend ist »die moralische Stärke des 
Willens eines Menschen in Befolgung seiner Pflicht: welche eine 
Nötigung durch seine eigene gesetzgebende Vernunft ist, sofern 
diese sich zu einer das Gesetz ausführenden Gewalt selbst konsti­
tuiert.«35 Oder, wie es kurz und bündig in der Kritik der prakti­
schen Vernunft zu lesen steht: Thgend ist »moralische Gesinnung 
im Kampfe«36 - im Kampfe womit? Für Kant ganz sicher im Kampf 
mit den unentrinnbaren egozentrischen Neigungen der mensch­
lichen Natur, denen im Menschen allein die gesetzgebende Ver­
nunft gegenübersteht, die selbst keine Neigungen besitzt. 

Nun kommt aber keine Ethik - auch Rares Metaethik nicht -
ohne den vorausgesetzten Bezug auf ein Menschenbild dahin, ir­
gendwelche Maßstäbe des sittlich Richtigen angeben zu können. 
Denn »ein Sollen ist nur sinnvoll in bezug auf ein Sein [ . . .  und] 
kann sich nur aus einer bestimmten Interpretation des Seins erge­
ben.«37 Moralischen Erwartungen muß nicht bloß die Möglichkeit 

32 Moralisches Denken, S. 276. 
33 Faktizität und Geltung, S. 148. 
34 Vgl .  dazu auch A. Maclntyre, Der Verlust der 1ltgend, S. 325 fT. 
35 Metaphysik der Sitten A 47 (Einleitung zur Thgendlehre XIV) .  
36 KprVA 15 1 .  
37 A.  Pieper, Pragmatische und ethische Normenbegründung. Zum Defizit an  



Nachwort des Herausgebers 427 

korrespondieren, ihnen gerecht zu werden; ihre Anerkennung 
muß zudem auch gut sein für den, von dem sie gefordert sind. 
»Sollen« steht in einem unmittelbaren Zusammenhang mit unse­
rem Verständnis von der Natur oder dem Sein dessen, der etwas 
soll. 

Wenn es allerdings weiter heißt, ein solches Verständnis setze 
voraus und müsse zunächst deutlich machen, »daß das Sein [des­
sen, der etwas soll] defizient, mit einem Mangel behaftet ist«, 58 so 
scheint dieser Satz bereits die spezifisch neuzeitliche Vorstellung 
vom Sein des Menschen vorauszusetzen, das mit einer unüber­
windlichen Defizienz - nämlich einem naturhaften Egoismus be­
haftet - gedacht ist. Eben dieses Menschenbild und diesen Gegen­
satz von Moralität und menschlicher Natur finden wir auch in der 
modernen Moralphilosophie, sofern diese sich neuerdings wieder 
für die Tugenden zu interessieren beginnt. Bei Richard Hare ist 
dieser Zusammenhang klar ausgesprochen in seiner These von 
der Unverzichtbarkeit der Tugenden für jedweden Erfolg im Han­
deln, sei dieser nun moralisch zu nennen oder nicht. Und von 
dorther gesehen wird auch sofort verständlich, weshalb Hare der 
seltsamen Meinung sein kann, daß »viele der sogenannten morali­
schen Tugenden« [- auch bei Aristoteles -] eigentlich und richtiger 
»instrumentelle moralische Tugenden« zu nennen sind, da sie ja 
»für den Erfolg im Egoismus genauso vonnöten [seien] , wie in der 
Moral.«39 Hare denkt dabei an die Tugenden Tapferkeit und Selbst­
beherrschung, aber auch an die Klugheit, weil »ZU tun, was wir tun 
sollten, [ . . .  ] nicht immer in unserem prudentiellen Interesse« liegt 
und es darum für ihn »schwer zu begreifen [ist] , warum irgendje­
mand je  geglaubt haben soll, daß es das doch sei«, daß also Klugheit 
und Sittlichkeit sich gegenseitig einschließen.40 Offensichtlich ist 
mit diesem ungenannten Jemand die gesamte Tradition der Ethik 
gemeint von Platon bis hin zu Thomas von Aquin. 

Der eigentliche Differenzpunkt im Verständnis der Tugenden ist 
deshalb nicht auf den Übergang zwischen Antike und Mittelalter 
zurückzuführen, wie gelegentlich behauptet wird, sondern grün­
det in der Differenz zwischen dem abendländisch-christlichen 

ethischer Letzbegründung in zeitgenössischen Beiträgen zur Moralphilosophie, 
München 1 979, S. 19 .  

38 Ebd.  
39 Moralisches Denken, S. 263 (Herv. von mir, 8. W.) .  
40  Ebd., S. 261 .  



428 Nachwort des Herausgebers 

Menschenbild auf der einen und dem Selbstverständnis des neu­
zeitlichen Menschen auf der anderen Seite, das in allen späteren 
Ethikkonzeptionen vorausgesetzt ist und damit implizit weite 
Teile der modernen Moralphilosophie beherrscht. So wird von 
dem spezifisch neuzeitlichen Erbe her der im Begriff des Sollens 
stets mitzudenkende Mangel allein negativ - als ein zu überwin­
dendes Hindernis auf dem Weg zu moralischer Vollkommenheit ­
gedeutet: ethische Forderungen dienen der Bewußtmachung und 
Kompensation eines auf Selbsterhaltung und die Durchsetzung 
des eigenen Interessenstandpunkts gerichteten Selbstverhältnis­
ses der Person, das im Grunde nicht von ihr zu verantworten ist, 
weil es unmittelbar dem Bedürfnis der menschlichen Natur und 
nicht der Vernünftigkeit des freien Willens entspringt. Sittliche Th­
gend unter dieser Voraussetzung ist darum in erster Linie zu 
begreifen als eine moralische Nachbesserung des Menschen in 
der Hinsicht, in welcher er als sittliches Wesen von seiner Natur 
im Stich gelassen und fortwährend in die entgegengesetzte Rich­
tung gezogen wird. 

Man kann das in einem Sollen mitzudenkende Defizit an Voll­
kommenheit jedoch auch positiv verstehen, und das heißt eben: 
nicht ausschließlich als ein zu behebendes moralisches Defizit, 
sondern - mit Aristoteles und Thomas von Aquin - als ein ontolo­
gisches Defizit in der auf Erfüllung und Vollendung drängenden 
menschlichen Natur. Gemeint ist dann die im Wesen des Men­
schen liegende Möglichkeit »mehr« sein zu können, als er zu­
nächst einmal faktisch ist. Der im Begriff des Sollens vorausge­
setzte Mangel besteht hier in der noch unerfüllten Potentialität 
menschlicher Anlagen, deren Verwirklichung nicht schon von 
selbst oder von Natur zustandekommt, sondern an die Mitwirkung 
der handelnden Person gebunden ist. Thgend meint demgemäß 
vor allem die Entfaltung naturgemäßer Existenzmöglichkeiten 
und nicht deren Unterdrückung, die Fortsetzung von etwas, das 
längst begonnen hat und im richtigen Handeln sein Ziel erreichen 
soll. Thgend bedeutet, mit einer Formulierung, welche Thomas 
von Aquin von Aristoteles übernimmt, die Realisierung des »ulti­
mum potentiae« - des Äußersten dessen, nicht bloß was einer soll, 
sondern was er im Grunde selber will.41 

41 »Per virtutem ordinatur homo ad ultimum potentiae• (Virt. com 11  ad 15 ,  mit 
Bezug auf Aristoteles De Caelo I ,  1 1 ;  281 a 14, a 18). 



Nachwort des Herausgebers 429 

Es ist nun zweifellos richtig, wenn darauf hingewiesen wird, 
daß hierin bereits ein » Vorbegriff des Guten«42 vorausgesetzt ist, 
die »Vorstellung eines Seins, das keine Defizienz, keinen Mangel 
aufweist, das sozusagen in sich gut ist und somit als Vorbild [ . . .  ] 
dienen kann.«43 Aber das unterscheidende Moment der abendlän­
dischen Tugendlehre liegt darin, daß diese Vorstellung vom Guten 
nicht bloß vom menschlichen Willen anerkannt werden soll, son­
dern auch nicht jenseits der naturhaften Finalität des mensch­
lichen Willens gefunden werden kann. Dies eigentlich Gewollte 
und Gesuchte, um das einer nicht einmal selbst zu wissen braucht, 
ist von der abendländischen Lebenslehre vor allem verstanden 
worden als erfüllte Begegnung mit Realität, als Einssein mit einer 
Wirklichkeit, die vor allem einen Namen hat: Person. Nicht von 
ungefähr gilt darum bei Aristoteles die Freundschaft als höchste 
Tugend des Menschen, so, wie im Christentum die Liebe. Ihr Vor­
rang vor allen anderen Tugenden geht daraus hervor, daß in der 
Freundschaft und in der Liebe der Mensch nicht bloß richtig ist, 
sondern allein wahrhaft glücklich sein kann.44 

Das Glück als Kriterium des Guten und der naturhafte Wille des 
Menschen als Voraussetzung der Moralität? Nichts zwingt uns, 
diese kaum vollständig zu konkretisierende Betrachtungsweise 
des Menschen aufzugeben und uns einem Skeptizismus anzu­
schließen, der teleologischen Erklärungen mißtraut. Sein Ein­
wand gegen die ethische Relevanz einer naturhaften Finalität des 
Willens folgt erst aus der verkürzenden Interpretation einer be­
stimmten Seite menschlicher Selbsterfahrung, wonach die Selbst­
sucht des Menschen, die verkehrte Selbstliebe, die niemals ge­
leugnet worden ist, aber weder in der Antike noch im Mittelalter 
als das eigentlich Natürliche am Menschen gegolten hat, mit sei­
nem naturhaften Verlangen nach Erfüllung und Glück gleichzu­
setzen sei. Demgegenüber braucht nur an den wahren Sinn des 
bekannten, j edoch immer wieder mißdeuteten anthropologi­
schen Grundsatzes der antik-mittelalterlichen Ethik erinnert zu 
werden: Alle Menschen wollen von Natur glücklich sein. Dieser 
Satz ist keine Maxime der Selbstliebe und impliziert klarerweise 

42 A. Pieper, Normenbegründung, S. 1 8 f. 
43 Ebd., S. 19 .  
44  Vgl .  J.  Pieper, Alles Glück ist Liebesglück. Selbstlosigkeit und/oder Glücks­

verlangen in der Liebe, Harnburg 1992 (demnächst in Werke, Bd. 8). 



430 Nachwort des Herausgebers 

nicht die Aufforderung, nach seinem Glück zu streben; er weist 
vielmehr eine Richtung, in welcher unsere Intentionen zu berich­
tigen sind, nicht sofern wir unser Glück wollen sollen - ein zudem 
widersinniger Gedanke -, sondern sofern wir nur das wollen soll­
ten, was uns als Menschen in Wahrheit angemessen ist und sich in 
seiner Angemessenheil daran zeigt, daß wir mit ihm glücklich 
sind. Augustinus hat diesen Zusammenhang objektiver Entspre­
chungen dann explizit dazu benutzt, Thgend zu definieren als 
»ordo amoris«45 - als geordnete Liebe zu dem, was wir lieben soll­
ten, weil es gut für uns ist. 

Nicht eine auf die eigene Erfüllung hin angelegte Natur steht so 
mit dem Begriff des Guten im Widerspruch, allein wir sind es, die 
selbst das, was in Wahrheit gut für uns sein kann, auf verkehrte, 
d. h. auf selbstische Weise intendieren, und nicht weil es objektiv 
gut, anerkennungswürdig oder einfachhin liebenswert ist. Die na­
türlichen Thgenden sind darum Ausdruck und Prinzip einer be­
stimmten Einstellung zum Guten, sofern es dabei auf uns selbst 
ankommt, und zwar sowohl im Hinblick darauf, was wir wählen ­
dazu bedarf es der Thgend der Klugheit - als auch bezogen darauf, 
wie wir zu dem stehen, was wir wählen sollten - und das ist Sache 
der moralischen Thgenden. Ihr wahrer Sinn wird nirgends deut­
licher und von späteren Mißdeutungen unterscheidbar als in dem 
Satz des Thomas von Aquin, wonach die Thgenden uns in den 
Stand versetzen, unseren naturhaften Neigungen - nicht etwa zu 
widerstehen, »im Kampfe«, wie Kant gemeint hat -, sondern ihnen 
gerade auf gebührende Weise zu folgen.46 

Es ist naturgemäß nicht leicht, über eine Epochenschwelle hin­
weg die sachliche Berechtigung und den Realismus eines Men­
schenbildes in der Ethik überzeugend darzutun, das von der 
zwischenzeitliehen Entwicklung ja nicht bloß einfach verdrängt 
und vergessen, sondern in diesem Entwicklungsprozeß unver­
meidlicherweise auch verändert, augepaßt und verfälscht worden 
ist. Und höchstwahrscheinlich wäre auch niemand in der Lage, 
dieses Bild ganz auf sich allein gestellt gewissermaßen neu zu 
erfinden, wenn es nicht irgendwo aufbewahrt und überliefert 
worden wäre. Aufbewahren und Überliefern aber geschieht in der 
möglichst unverkürzten Aneignung des Sinns, der interpretieren-

45 De moribus Ecclesiae 15; Migne, PL 32, 1 322. 
46 II ,  II ,  108, 2. 



Nachwort des Herausgebers 431  

den Vergegenwärtigung des ursprünglich Gemeinten, das so wie­
derum zum Inhalt menschlicher Lebenswirklichkeit werden 
kann. 

Über die neuzeitliche Epochenschwelle hinweg und unbeirrt 
durch stets wechselnde Trends in Philosophie und Gesellschaft 
hat es Josef Pieper verstanden, den ursprünglichen Sinn der 
abendländischen Tugendlehre erneut zugänglich zu machen und 
von seinen vielfältigen Mißdeutungen klar zu unterscheiden. Es 
gibt vermutlich keine andere Darstellung in diesem Jahrhundert, 
die in der Auslegung aller sieben Haupttugenden einen ebenso 
gründlichen wie umfassenden Einblick in den Realismus und die 
Tragweite der abendländisch-christlichen Lebenslehre gewährt. 
Seine Schriften zu den vier Kardinaltugenden Klugheit, Gerech­
tigkeit, Tapferkeit, Zucht und Maß sowie den drei theologischen 
Tugenden Glaube, Hoffnung und Liebe lehren uns, daß Platon und 
Aristoteles, Augustinus und Thomas von Aquin im Dahingang der 
Jahrhunderte nichts von ihrer Aktualität verloren haben und -
recht verstanden - heute wieder etwas mitzuteilen haben, dessen 
Realisierung nur gut für uns sein kann, wenn unser Leben gelin­
gen und auf Dauer menschenwürdig bleiben soll. 



Editorische Hinweise 

L Zur Ausgabe 

Die Werkausgabe umfaßt alle bisher gedruckten Monographien 
sowie den größten Teil der in deutscher Sprache veröffentlichten 
Vorträge, Zeitschriftenartikel, Beiträge und Kleinschriften. Nicht 
enthalten sind die autobiographischen Schriften sowie Überset­
zungen von Texten anderer Autoren. 

Die Wiedergabe der Druckschriften folgt dem Text der jeweils 
letzten, vom Autor selbst durchgesehenen Auflage, d. h. es handelt 
sich um eine Ausgabe letzter Hand. Ergänzend werden erstmals 
auch ungedruckte Texte - in der Regel Vorlesungsmanuskripte -
aus dem umfangreichen handschriftlichen Fundus veröffentlicht. 
Die Textdarbietung ist in formaler Hinsicht den Druckschriften 
angeglichen. Eingriffe des Herausgebers beschränken sich auf 
(gekennzeichnete) Ergänzungen und Kürzungen, sofern diese ei­
ner besseren Lesbarkeit zugute kommen und sind nur in erstmals 
veröffentlichten Manuskripten vorgenommeiD worden. 

Zitate wurden nach der jeweils benutzten Ausgabe überprüft, 
einzelne Zitationsversehen stillschweigend berichtigt. Quellen­
nachweise erfolgen bei erstmaliger Angabe vollständig, danach in 
abgekürzter Form. Zur leichteren Wiederauffindung der vollstän­
digen Angaben enthält jeder Band ein Personenregister sowie ein 
Verzeichnis der verwendeten Abkürzungen, sofern sie über die 
gebräuchlichen Notierungen hinausgehen. 

Leitfaden für die Bandeinteilung und Zusammenstellung der 
Schriften ist ihre (überwiegende) Zugehörigkeit zu einzelnen 
Sachgebieten der Philosophie. Die Ausgabe gliedert sich damit in 
die Bereiche: Darstellungen und Interpretationen zu Themen und 
Gestalten der Philosophie (Bde. 1 und 2), Schriften zum Begriff der 
Philosophie (Bd. 3),  Anthropologie und Ethik (Bde. 4 und 5), Kul­
turphilosophie (Bd. 6), Religionsphilosophie (Bd. 7) . 

Die Reihenfolge der Schriften im jeweiligen Band ist nicht chro­
nologisch bestimmt und unterliegt systematischen Gesichtspunk­
ten. Eine Ausnahme bildet der Band 7. Hier folgt die Anordnung 



Editorische Hinweise 433 

innerhalb der zu Themenbereichen zusammengestellten Schrif­
ten dem Jahr ihrer ersten Veröffentlichung, insofern der zeitge­
schichtliche Bezug zum Anlaß einer Schrift auch für ihr Verständ­
nis von Bedeutung sein kann. 

Der abschließende Band 8 vermittelt einen Überblick über das 
Gesamtwerk durch eine systematisch geordnete Zusammenstel­
lung solcher Schriften, die nicht in die Bände 1 - 7  aufgenommen 
werden konnten. Er wird ergänzt durch ein Personen- und Sach­
register sowie ein umfassendes Schriftenverzeichnis.  

Die Edition verwendet folgende Symbole und Schreibweisen: 

hochgestellte Ziffern 
hochgestelltes Sternchen 
hochgestellte Kleinbuchstaben 

Eckige Klammern [ ] 
[ . . .  ] 
Spitze Klammern < > 
< . . .  > 

Sperrdruck 
Kursivdruck 

Fußnoten des Autors 
Zusätze des Herausgebers 
Fußnoten des Herausgebers zur 
Wiedergabe von Textvarianten 
des Autors (frühere Textfassun­
gen) 
Einfügungen des Autors 
Auslassungen des Autors 
Einfügungen des Herausgebers 
Auslassungen des Herausgebers 
Auslassungen im Original 
Hervorhebungen im Original 
Titel von Büchern und Zeit­
schriftenartikel; eigene Hervor­
hebungen des Autors 

Querverweise innerhalb der 
Werkausgabe erfolgen durch 
den Zusatz (Werke, Band, 
Seite) . 

IL Zu diesem Band 

Alle sieben Einzeldarstellungen Josef Piepers zum Sinn der 
abendländisch-christlichen Tugendlehre werden hier ihrer sach­
lichen Zusammengehörigkeit gemäß zum ersten Mal in einem 
Band editiert. Hinzuweisen ist allerdings auf gewisse Unter-



434 Editorische Hinweise 

schiede in der Behandlungsweise, wie sie in einem beinahe 40jäh­
rigen Entstehungszeitraum zu erwarten sind und nur bedingt in 
den späteren Bearbeitungen auszugleichen waren. 

Die Bücher über Tapferkeit, Hoffnung und Klugheit sind noch in 
der Vorkriegszeit entstanden und als Thomas-lnterpretationen 
unmittelbar an eine christlich geprägte Leserschaft gerichtet, 
während die späteren Abhandlungen aus dem Vorlesungsbetrieb 
der Universität hervorgegangen sind und das bei Thomas noch 
unverkürzt überlieferte Bild vom Richtigsein des Menschen nun 
auch in Auseinandersetzung mit zeitgenössischen Positionen in 
der Philosophie und Theologie zu verdeutlichen suchen. Hinzu 
kommt, daß eine aufeinanderfolgende Behandlung aller sieben 
Tugenden anfangs weder geplant war, noch unter den damaligen 
Umständen hätte realisiert werden können. 

Die Veröffentlichung der ersten Schrift, Vom Sinn der Tapferkeit, 
fällt in das Jahr 1934. Das Buch scheint vom Titel her ganz in die 
»neue Zeit« zu passen und wird sogar »offiziell« zur Lektüre emp­
fohlen. Wer es liest, erkennt darin jedoch alsbald den Versuch, 
dem Un-Sinn des zu jener Zeit propagierten Heroismus das echte 
Bild der Tapferkeit entgegenzusetzen, die zum menschlichen 
Richtigsein gehört. Daß das bereits 1933 fertige und mehrfach 
(von katholischen Verlagen) abgelehnte Manuskript überhaupt 
hatte erscheinen können, war allein der Weitsicht und dem Mut 
des (vom Judentum zum Katholizismus konvertierten) Verlegers 
Jakob Hegner zu verdanken. Erst auf seine Anregung hin entsteht 
der Plan zu einer Bearbeitung aller sieben Haupttugenden des 
Menschen, der erst 1972, mit Erscheinen des Buches Über die 
Liebe, vollständig realisiert sein wird. Dazwischen sind in unsyste­
matischer Folge bei Jakob Hegner in Leipzig erschienen: Über die 
Hoffnung ( 1935), Traktat über die Klugheit ( 1937) ,  Zucht und Mass 
( 1939) ;  später dann im Kösel Verlag, München: Über die Gerechtig­
keit ( 1953) und Über den Glauben ( 1962) . 

Die vorgelegte Neuausgabe weicht in der systematischen Ord­
nung der Schriften von der Reihenfolge ihrer Entstehung ab und 
folgt darin den früheren Sonderausgaben des Kösel Verlags (Das 
Viergespann, München 1963, und lieben, hoffen, glauben, München 
1986) . Damit werden auch einzelne Kürzungen gegenüber dem 
Text der Einzelschriften übernommen. Sie betreffen hauptsäch­
lich die beiden ersten Bücher über die Tugenden Tapferkeit und 
Hoffnung, sofern hier entstehungsgeschichtlich bedingte Über-



Editorische Hinweise 435 

schneidungen mit den später erschienenen Schriften zu beseiti­
gen waren. Einzig das Buch Über die Hoffnung hat für spätere 
Neuauflagen eine weitergehende Bearbeitung erfahren, welche 
auch in die Sonderausgabe eingegangen ist. 

Der vorliegende Band weicht allerdings in zwei Hinsichten von 
dem zugrundeliegenden Text des Viergespann ab: in der erneuten 
Hinzufügung des Anmerkungsapparates, der für die Sonderaus­
gabe weggelassen worden ist (diese erfolgt auf der Grundlage der 
Einzelschriften) , und in der Rücknahme einzelner Kürzungen 
durch einen entsprechend gekennzeichneten Textzusatz, welcher 
der ursprünglichen Fassung entnommen ist. Damit soll der Infor­
mationsgehalt immer dort verbessert werden, wo er durch die (im 
Interesse einer besseren Lesbarkeit vorgenommenen) Kürzun­
gen mitbetroffen war. Abweichungen von der Textvorlage lieben, 
hoffen, glauben bestehen in dieser Hinsicht keine;  hier war eine 
vollständige Übernahme in der bereits vorliegenden Textgestalt 
möglich. Lediglich die Reihenfolge der Schriften wurde umge­
kehrt, um der sachgemäßen Ordnung der Texte zu entsprechen. 



Veröffentlichungsnachweise 

Die Textwiedergabe folgt den beiden Sonderausgaben des Kösel­
Verlags, München, dem wir für die Abdruckgenehmigung zu dan­
ken haben. (Für einzelne Abweichungen von diesen Textvorlagen 
vgl. die editorischen Hinweise unter 11.) Bibliographische Anga­
ben zur Erstveröffentlichung, Auflagenzahl und den Übersetzun­
gen der Einzeldarstellungen werden in dem aktualisierten Schrif­
tenverzeichnis von Band 8 dieser Werkaufgabe mitgeteilt. 

Das Viergespann. Klugheit, Gerechtigkeit, Tapferkeit, Maß, Mün-
chen 1964 (einmalige Sonderausgabe, ohne Anmerkungen) . 

Die dazugehörigen Anmerkungen sind den Einzelschriften 
Traktat über die Klugheit, München 7 1965, 
Über die Gerechtigkeit, München 4 1965, 
Vom Sinn der Tapferkeit, München 8 1 963, 
Zucht und Mass. Über die vierte Kardinaltugend, München 9 1964, 

entnommen. 

lieben, hoffen, glauben, München 1986 (Sonderausgabe) . 



Abkürzungsschlüssel zu den Werken 
des Thomas von Aquin 

Die Werke des Thomas von Aquin werden auf der Grundlage der 
Marietti-Ausgabe (Thrin-Rom) in folgender Weise angeführt: 
Belegstellen aus der Summa theologiae sind nur durch Ziffern 
gekennzeichnet; zum Beispiel : II, II, 123, 2 ad 4 (II. Teil des II. 
Hauptteils, quaestio 123, articulus 2, Antwort auf den 4. Einwand) . 
Gleiches gilt für die Stellen aus dem Kommentar zum Sentenzen­
buch des Petrus Lombardus ; zum Beispiel :  3 d. 3 1 , 2, 5 (3. Buch, 
distinctio 3 1 ,  quaestio 2, articulus 5). Die übrigen Werke sind fol­
gendermaßen abgekürzt: 

C. G. 
Comp. theol. 

I-er. 
Pot. 
Mal. 
An. 
Virt. card. 
Virt. com. 
Gar. 
Spe 

Spir. creat. 
Rat . .fid. 

Subst. separ. 
Un. int. 
Quodl. 
Perj. vit. spir. 
Reg. princ. 
In Met. 
In Phys. 
In Eth. 

Summa contra gentes 
Compendium theologiae 

Quaestiones disputatae: 
De veritate 
De potentia 
De malo 
De anima 
De virtutibus cardinalibus 
De virtutibus in communi 
De caritate 
De spe 

De spiritualibus creaturis 
De rationibus.fidei contra Saracenos, Graecos etAr­
menos 
De substantiis separatis 
De unitate intellectus contra Averroistas 
Quaestiones quodlibetales 
De perjectione vitae spiritualis 
De regimine principum 
Kommentar zu Aristoteles, Metaphysik 
Kommentar zu Aristoteles, Physik 
Kommentar zu Aristoteles, Nikomachische Ethik 



438 Abkürzungsschlüssel zu den Werken des Thomas von Aquin 

In Pol. 
De An. 
De cael. 
De part. 

De div. nom. 

De causis 
In Trin. 
In Hebd. 
Symb. Apost. 

In praec. 
Super loh. 
In Matth. 
In Eph. 
In 1 (2) Gor. 
In Rom. 
In Hebr. 

Kommentar zu Aristoteles, Politik 
Kommentar zu Aristoteles, Über die Seele 
Kommentar zu Aristoteles, Über den Himmel 
Kommentar zu Aristoteles, Über die Teile der Lebe­
wesen 
Kommentar zu Dionysius Areopagita, Über die 
göttlichen Namen 
Kommentar zum Liber de causis 
Kommentar zu Boethius, Über die Dreieinigkeit 
Kommentar zu Boethius, Über die Axiome 
Erläuterung zum Apostolischen Glaubensbekennt­
nis 
Erläuterung zu den Zehn Geboten 
Kommentar zum Johannes-Evangelium 
Kommentar zum Matthäus-Evangelium 
Kommentar zum Epheserbrief 
Kommentar zum L (IL) Korintherbrief 
Kommentar zum Römerbrief 
Kommentar zum Hebräerbrief 

Zusätze in Klammern zum leichteren Auffinden der Zitate (z. B. n. 
59) beziehen sich auf die fortlaufende Zählung der Marietti-Aus­
gabe. 



Personenregister* 

Abel, Carl 304 a, 3 1 1  a, 3 1 2  a 
Adam, August 148 a, 163 a, 1 6 7 a  
Adorno, Theodor W. 2 9 8  a 
Aelred v. Rival 1 02 
Ambrosius 5 a, 45, 66a ,  1 15, 121 ,  

231 , 275 
Anselm v. Canterbury 58 
Antony van Leeuwenhoek 22 1 
Aristophanes 309 
Aristoteles 1 1  a, 15  a, 19, 23,  45, 71  a, 

84, 90 fT.,  146, 157, 1 79, 1 98, 200, 
22 1 a, 265, 341 f. ,  343 a ,  35 1 a, 
376 f. ,  397, 407 

Athanasius 127 a 
Augustinus 1 3, 40, 45 f. ,  121 ,  128, 

1 33, 1 36, 154, 1 70, 1 72, 1 74, 185,  
1 9 1 , 200, 204 f., 2 1 3, 2 1 4 a, 226, 
231 , 251 ,  260 a, 269, 273, 286, 
29 1 a, 304, 30� 3 13, 3 1 � 326, 
333 f. ,  352, 356 fT. ,  361 ,  364, 367, 
377 (, 382, 384, 412 a, 4 1 4  

Baader, Franz v .  330 
Balthasar, Hans Urs v. 358 
Barth, Karl 308, 358 f., 364, 388, 394, 

395, 397 a, 404 
Bergengruen, Werner 392 
Bernanos, Georges 327, 339 a 
Bernhard von Clairvaux 383 
Bias 71 ,  9 1  
Bloch, Ernst 38 1 ,  385 a 
Blonde!, Maurice 3 1 8 f. 
Bodamer, Joachim 401 a, 403 a 
Bohr, Niels 249 
Böll, Heinrich 400 
Bonaventura 268 f. 
Brecht, Bertolt 3 3 1  

Broglie, Louis de 249 
Bruder Leo 184 a 
Brugger, Waller 225 a 
Brun, Jean 401 a 
Brunner, Emil 48, 109 a, 350, 354 a 
Buher, Martin 209, 3 1 6, 401 a 

Cajetan de Vio, Thomas 63, 244 a, 
Calvin, Johannes 358 (266 a 
Catull 347 
Cheilon 72 
Christus 1 02, 1 15, 127f. ,  149, 1 5 1 ,  

1 66, 1 75, 252 f. ,  263, 268 f., 394 a, 
4 1 0  

Chung-Sho Lo 
Cicero 45, 306, 341 ,  342 a 
Claudel, Paul 2 1 ,  3 1 ,  32 a, 389, 391  
Cortes, Donoso 96  
Cox, Harvey 366, 404, 405 a, 406 
Cyprian 1 15 

Dante 92, 1 77, 246, 271,  328, 346 
D'Arcy, Martin 378 
Decout, Alexis 205 a 
Denzinger, Heinrich 1 94 a  
Dietz, Philipp 209 
Dilthey, Wilhelm 96 
Diogenes Laertios 71, 72 a 
Dionysius Areopagita 384, 394 
Donne, John 404 
Dornseiff, Franz 56 a 
Dostojewski, Wladimir 369, 385 
Dunin-Borkowski, Stanislaus v. 327 

Einstein, Albert 246, 248 
Eisler, Rudolf 204 a 
Emerson, Ralph W. 393 a, 407 a 

• Die im Register aufgeführten Namen beziehen sich ausschließlich auf Texte 
Josef Piepers. Verweise auf Fußnoten sind mit einem a versehen. 



440 Personenregister 

Feuling, Daniel 32 a, 33 a, 36 a, 3 7 a  
Francisco de Lugo 244 a 
Francisco de Vitoria 4 a 
Franz von Assisi 184, 347 
Franz v. Sales 267, 306, 361, 372, 

394 
Freud, Sigmund 332, 345, 347 ff., 

370, 390 a, 401 
Fromm, Erich 324 f. 331 a, 385 a, 

400 a, 407 a 
Funk, Franz Xaver 394 a 

Garrigou-Lagrange, Reginald 4 a, 
9 a, 32 a, 134 a  

Gide, Andre 2 1 3 f. ,  300 
Gillet, Martin-Stanislas 79 a 
Gilson, Etienne 320 a 
Goethe, Johann Wolfgang v. 7, 59, 

80, 141, 1 90, 234 a, 305, 346, 381 ,  
389 ff., 399,  402 

Gollwitzer, Helmut 1 1 1  a,  368 a 
Gregor der Große 20, 24, 1 78, 186 
Gregor v. Nazianz 1 15 
Gregor v. Nyssa 356 f. 
Grimm, Jakob u.  Wilhelm 204 a, 

2 12, 301 a 
Grünhut, Ladislaus 327 a, 360 a 
Guardini, Romano 90 a, 234 a, 235 a 
Guitton, Jean 393 a 

Haecker, Theodor 1 84 a, 22 1 a 
Hallek, Seymour L. 401 a 
Harnack, Adolf v. 354 a 
Hartmann, Nikolai 330 
Hazo, Robert G. 345, 353 
Hegel,  Georg Wilhelm Fried-

rich 372 a 
Heidegger, Martin 1 9 1  f., 260 f. ,  281  
Heisenberg, Werner 249 
Hesiod 22 1 
Hieronymus 1 76, 3 1 6  
Hilarius 2 2  a 
Hildebrand, Dietrich v. 3 15 a  
Hildegard v. Bingen 125 
Hirsch, Emmanuel 302 
Hirscher, Johann Baptist 28 a, 32 a 
Hoffmeister, Johannes 201 a, 2 1 6 a, 

3 15 a  

Homer 45 
Horkheimer, Max 402 f. 
Hugo von St. Viktor 396 
Hume, David 202 a 
Huxley, Aldous 403 
Huxley, Julian 367 

lgnatius v. Antiochien 394 a 
lhering, Rudolf v. 48 
Isidor v. Sevilla 1 6 7 f., 275 a 

James, William 2 1 5  
Jaspers, Karl 239 ff., 303, 342 
Johannes a Sancto Thoma 4 a  
Johannes Cassianus 183 a, 196 
Johannes Chrysostomos 147, 278 
Johannes vom Kreuz 1 3 1 ,  134 a 
Johann, Robert 0. 324 a, 349 a 
Jünger, Ernst 180 
Jungmann, Josef Andreas 4 1 3 a  

Kant, Immanuel 45 a, 53, 6 1 ,  156, 
202 a, 230, 373, 375 a, 387 E 

Karrer, Otto 396 
Katharina v. Bora 358 
Katharina v. Genua 171  
Kierkegaard, Sören 2 1 3 f., 280, 

283 a, 302, 381 
Kittel, Gerhard 333 
Kluge-Götze 301 a 
Klünder, Georg 25 1 a 
Koupernik, Cyrill 404 a 
Kübler-Ross, Elisabeth 342 
Künkel, Fritz 129 a 

Lacordaire, Dominique 393 
Laktanz 159 
Laotse 22 a 
La Rochefoucauld 330, 373 
Lawrence, David H. 405 
Leclerq, Jacques 51 a 
Le Fort, Gertrud v. 1 34 a, 265 
Leibniz, Gottfried W. 361 ,  372, 381 E 
Le Tilly, J. 257 a 
Lewis, Clive S. 234, 235 a, 300, 3 10, 

328, 334 a, 338 a, 35 1 a, 353, 361 ,  
363 a, 370, 371 a, 379, 383 a, 385, 
389, 392 a, 393 a, 404 f., 407 a, 4 1 3  a 



Personenregister 44 1 

Lewis-Short 3 1 0 a  
Lidell-Scott 307 
Linsemann, Franz Xaver 28 a, 52 a 
Lipperheide, Franz Josef v. 301  a 
Littre, Maximilieu 5 1 2 a 
Luther, Martin 1 8, 209, 249 a, 301 ,  

355, 357t, 360, 4 1 1 a 
Lützeler, Heinrich 184 a 

Madinier, Gabriel 349 a 
Marcel, Gabriel 237, 3 1 9  
Mareion 362 
Marx, Karl 90 a 
Maximus von Turin 1 16 
May, Rollo 309 a, 369 a, 370 a, 390, 

400 a, 404 a 
Meister Eckehard 5 
Merkelbach, Benedikt Heinrich 4 a, 

9 a, 79 a, 2 1 1 a, 253 a 
Michelet, Jules 385 
Mitscherlich, Alexander u.  Marga-

rete 370 a 
Moddy, John 251  a 
Montessori, Maria 524 a 
Mouroux, Jean 224 a, 244 a 
Mutter Theresa 408 f. ,  4 1 3  

Necondelle, Maurice 3 1 8 a 
Newman, John Henry 1 73, 208, 

2 1 3 f. ,  2 1 7 f. ,  220 fT., 238 a, 239, 251  
Nietzsche, Friedrich 1 66, 320, 528, 

331 , 380 
Noble, Henri-Dominique 17 a, 51 a, 

158 
Notker 301  
Nygren, Anders 354 fT. ,  379, 381 ,  

587t, 594 a, 396, 4 10, 4 1 1 a 

Oesterreicher, John M. 251  
Origines 394 a 
Ortega y Gasset, Jose 3 18, 386 
Orwell, George 400 
Oswald, Paul 324 a 

Pascal, Rene 237, 238 a, 25 1 ,  567 a 
Paschasius, Radbert 268, 276, 295 
Paul, Hermann 301 a 
Paulus 1 8, 128, 14G 1 69, 273, 279 

Perlkies 120 
Pesch, Christian 2 1 3  
Petrus Lombardus 231  a ,  278 
Pfänder, Alexander 3 18, 3 1 9 a, 343, 

371 
Pieper, Josef 6 a, 8 a, 10  a, 2 1  a, 55 a, 

54 a, 63 a, 70 a, 78 a, 97a ,  149 a, 
157a, 192 a, 195 a, 238 a, 3 1 5 a, 
346 a,  352 a, 364 a, 377 a, 392 a,  
394 a, 396 a, 405 a, 412 a 

Pittakos 72 
Planck, Max 249 
Platon 45, 59, 102 f. , 200, 248, 298, 

50G 5 1 3, 529, 531 , 345, 352 t, 556, 
361 , 380, 388 t, 391 , 397t, 405 

Plautus 309 
Plotin 70 
Plutarch 71, 72 a 
Polycarp 1 1 5  
Prümmer, Dominikus 159 
Przywara, Erich 143 a, 261  

Rahn er, Karl 246, 404 a 
Rehmke, Johannes 299 a 
Reitzenstein, Richard 308 
Richard v. St. Viktor 330 a 
Ricoeur, Paul 3 1 5 a, 401 
Riesman, David 402 
Riviere, Jacques 591  a 
Rösel, Hubert 3 1 3 a 
Rousseau, Jean-Jacques 1 09 a, 350 a 

Sallust 304 a 
Santayana, George 392 a 
Sartre, Jean-Paul 5 1 ,  320 a, 522, 326, 

327 a 
Scheeben, Mattbias Joseph 2 1 7  
Scheler, Max 372 
Schlegel, Friedrich 395 
Schleiermacher, Friedrich 395 
Schlüter-Hermkes, Maria 1 72 a 
Scholz, Heinrich 308 a, 354 a 
Schopenhauer, Artbur 304, 344, 571 
Schubart, Waller 388,  394 
Sertillanges, Antonin-Gilbert 64 a 
Shakespeare, William 390 
Simmel, Georg 520 a, 361 a, 393 
Simonides 45 



442 Personenregister 

Sokrates 49, 99, 105, 224, 39G 406 
Solon 72 
Solowjew, Wladimir 3 1 8 fT. 
Sophokles 307, 308 a 
Spann, Othmar 76 a 
Spinoza 326, 327 a, 371  
Spitz, Rene 323 
Stalin, Josef 94 a 
Stobaios 71 
Sykes, Gerald 402 a 

Tacitus 304 a 
Terenz 309 
Tertullian 1 1 6, 162 f. ,  166 f. 
Thales von Milet 71 
Therese v.  Avila 1 32 
Thomas v. Kempen 370 
Thomas von Aquin 4 a, 7, 10 a, 1 1  ff., 

1 6 fT. ,  25, 27, 28 a, 30, 34, 38, 40 a,  
43,  46 fT. ,  50,  52, 54 f. ,  5 7 fT., 62 fT. ,  
74,  77, 79,  8 1 ,  84,  9 1  ff. , 98, 101 f., 
104 fT.,  1 1 3 ,  1 1 5 fT. ,  120 fT.,  128, 
1 3 0 fT. ,  1 34 a, 1 39, 141, 143,  145, 
145 fT. ,  153 fT. ,  162, 164 fT.,  172 fT. ,  
184, 186 fT.,  196,  200 f. ,  204 f., 209, 
2 1 1 , 2 1 3, 220 f. ,  226 f. ,  2 3 1 , 236, 
243 f. ,  247, 253, 257, 261 , 265, 
269 fT.,  277 fT.,  284 fT.,  288 f. ,  294, 
296, 306, 3 15, 3 12 f. ,  330 a, 341 ff., 

351  a, 353,  354 a, 357, 361 ,  363,  365, 
376 E, 380, 384, 394, 396, 4 1 1 a  

Thompson, S.  206 a 
Thukydides 120 a 
Tillich, Paul 3 1 1 , 34 1 
Tönnies, Ferdinand 77 
Trier, Jost 20 a 
Trübner, Kurt 204 a 

Ulrich v. Lichtenstein 301  a 

Vischer, Friedrich-Theodor v. 1 84 a 
Voltaire 377 
Vorgrimmler, Herbert 404 a 

Wagner, Richard 302 
Walter von der Vogelweide 301 
Weiß, Konrad 197, 252 
Wexberg, Erwin 2 1  
Wiechert, Ernst 1 3 6  
Wiese, Heinrich 166 a 
Wilamowitz-Moellendorf, Ulrich 

v. 299 a 
Wilhelmsen, Frederick D. 325 a, 

350 a 
Wolfram v. Eschenbach 301  

York v .  Wartenburg 96  
Zuckmayer, Carl 369 a 


	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Traktat über die Klugheit

	Vom Sinn der Tapferkeit
	Zucht und Maß
	Über den Glauben. Ein philosophischer Traktat

	Über die Hoffnung
	Über die Liebe
	Nachwort des Herausgebers
	Editorische Hinweise
	Veröffentlichungsnachweise
	Abkürzungsschlüssel zu den Werken des Thomas von Aquin
	Personenregister



