
FRANCISCO SUAREZ 

Über die Individualität 
und das 

Individuationsprinzip 
(Fünfte metaphysische Disputation) 

Herausgegeben, übersetzt 
und mit Erläuterungen versehen von 

RAINER SPECHT 

a) Text und Übersetzung 

FELIX MEINER VERLAG 
HAMBURG 



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 294b

Im Digitaldruck »on demand« hergestelltes, inhaltlich mit der ursprüng-
lichen Ausgabe identisches Exemplar. Wir bitten um Verständnis für un-
vermeidliche Abweichungen in der Ausstattung, die der Einzelfertigung 
geschuldet sind. Weitere Informationen unter: www.meiner.de/bod

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  
in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische  
Daten sind im Internet über ‹http://portal.dnb.de› abrufbar.
isbn 978-3-7873-0376-2 
ISBN eBook: 978-3-7873-2657-0

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 1976. Alle Rechte vorbehalten. 
Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen 
und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, 
soweit es nicht §§  53 und 54 URG ausdrücklich gestatten. Gesamtherstel-
lung: BoD, Norderstedt. Gedruckt auf alterungsbeständigem Werkdruck
papier, hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in 
Germany.� www.meiner.de



Inhalt V 

INHALT 

Vorwort.................................................................. XI 
Einleitung . . . . . . . .. .. .. . .. . .. . . . . . . . . . ... .. . .. . . . .. . .. . .. . .. . .. . .. . . . . .. . XV 

Bibliographische Hinweise ................................... XLI 
Abweichende Lesungen der Madrider Studien-
ausgabe .. . . . . . . .. . . .. . .. . . . . .. . . .. ... .. .. . . . ... . .. ... ... .. . .. . ... . . . . . LI II 

Francisco Suarez 

Ober die Individualität 
und das Individuationsprinzip 

ERSTER ABSCHNITI: Alles Existente ist indi-
viduell 

1 Gegenbeispiele: Gott, Engel, Realallge-
meines ..................................................... 3 

2,3 Definition von "Individuum" nebst Erläu-
terung ..................................................... 3 

4,5 Entscheidung der Frage . . .. . .. . .. ... .. . ... . . .. .. .. 9 
6--8 Erörterung der Gegenbeispiele .. . .. . . . . .. . .. .. 13 



VI Inhalt 

I DAS INDIVIDUATIONSPRINZIP DER 
SUBSTANZEN 

ZWEITER ABSCHNITI: Das metaphysische Indi-
viduationsprinzip der Substanzen oder die Individu-
aldifferenz der Substanzen 

2- 4 Die scotistische Meinung . .. . .. .. ... . . . .. . . .. . . .. . 19 
5 Die konzeptualistische Meinung .............. 23 
6 Die thomistische Meinung ....................... 25 
7 Problemstellung ...................................... 29 

8-30 Vier Thesen des Autors 
Die Individualdifferenz ist etwas Reales (8) 2 9 
Sie ist von der gemeinsamen Natur nicht 
real verschieden (9-15) .......................... 33 
Sie ist von der gemeinsamen Natur nur 
gedanklich verschieden, gehört zu dersel-
ben Kategorie wie sie und setzt mit ihr das 
Individuum metaphysisch zusammen 
(16-20) ··················································· 49 
Auch geschaffene Geister haben eine 
Individualdifferenz (21-30) .................... 59 

31-33 Behandlung der scotistischen Meinung . . 77 
34-37 Behandlung der konzeptualistischen Mei-

nung........................................................ 83 
38-40 Behandlung der thomistischen Meinung. . 91 

DRITIER ABSCHNITI: Ist die Materie das phy-
sische Individuationsprinzip der Substanzen? 

2 Problemstellung des Dritten im Unter-
schied zu der des Zweiten Abschnitts . . ... . 99 

3- 8 Die thomistische These, daß die gezeich-
nete Materie das Individuationsprinzip 
der körperlichen Substanzen ist ....... ..... .... I 03 

9-17 Erste Interpretation dieser These: "Ge-
zeichnete Materie" bedeutet "mit Quanti-
tät versehene Materie" ................ .... ........ I 17 

18-27 Zweite Interpretation: "Gezeichnete Ma-
terie" bedeutet "zur Aufnahme einer 



Inhalt VII 

bestimmten Quantität disponierte Ma-
terie" ...................................................... 137 

28-34 Dritte Interpretation: Die Materie als 
Ursprung des Entstehens und Vergehens 
ist der Grund der Vervielfältigung der 
Körper, der Grund ihrer individuellen 
Determinierung und für uns der Anlaß zur 
Erkenntnis ihrer Verschiedenheit ............ 159 

VIERTER ABSCHNITT: Ist die substantielle Form 
das physische Individuationsprinzip der Körper? 

1, 2 Die These und ihre Begründung ... .. . . .. . .. .. . 177 
3-6 Gegenargumente . . . .. . . .. . . . . . . . .. . ... . .. .. . . .. . .. .. . 179 

7 Würdigung der These............................... 189 

FÜNFTER ABSCHNITT: Ist die Existenz das phy-
sische Individuationsprinzip der Körper? 

1 Die These................................................ 191 
2b Erste Interpretation: Existenz und Essenz 

sind nicht real verschieden. Das entspricht 
der These von Abschnitt 6 . .. . .. .. .. .. .. . . .. . . .. . . 1 91 

2c-5 Zweite Interpretation: "Existenz" bedeu-
tet etwas von der Essenz real Verschiede-
nes. Ablehnung . . .. . . . .. . .. . .. . .. ... .. .. . .. .. . .. .. .. .. 193 

6--9 Dritte Interpretation: "Existenz" bedeu-
tet hier "Subsistenz". Ablehnung . . . . . . . . . . . . . 197 

10 Sprachkritische Würdigung...................... 205 

SECHSTER ABSCHNITT: Das physische Indivi-
duationsprinzip aller geschaffenen Substanzen ist 
die Entität 

1- 2 Die These und ihre Begründung ............... 207 
2- 4 Die Entität ist das Individuationsprinzip 

der ersten Materie ................................... 209 
5-13 Die Entität ist das Individuationsprinzip 

der substantiellen Formen ........................ 217 
14 Die Entität ist das Individuationsprinzip 

der Vereinigungsmodi ............................. 237 



VIII Inhalt 

15-17 Die Entität ist das Individuationsprinzip 
des aus Materie und Form Zusammenge-
setzten..................................................... 241 

18 Die Entität ist das Individuationsprinzip 
der reinen Geister .. ... . .. . . . .. . .. . . ... . . . . . . . . . . .. . .. 251 

II DAS INDIVIDUATIONSPRINZIP DER 
AKZIDENTIEN 

SIEBTER ABSCHNITT: Ist das Subjekt das Indivi-
duationsprinzip der Akzidentien? 

1 Nicht die Individualdifferenz bzw. das 
metaphysische Individuationsprinzip der 
Akzidentien ist umstritten, sondern nur 
ihr physisches Individuationsprinzip ......... 253 

2 Die thomistische These, nach der das Sub-
jekt das physische Individuationsprinzip 
der Akzidentien ist, nebst Begründung ... 255 

3 Die These des Autors, daß die Entität das 
physische Individuationsprinzip der Akzi-
dentien ist bzw. daß Akzidentien durch 
sich selbst individuell sind ........................ 257 

4 Sprachkritische Entscheidung der Frage 261 
5 Behandlung der Gegengründe aus 7.2 ..... 261 

ACHTER ABSCHNITT (ERSTE ZUSATZFRA-
GE): Können nur numerisch verschiedene Akziden-
tien gleichzeitig in demselben Subjekte sein? 

2-14 Mitteilung von fünf Lehrmeinungen und 
Stellungnahme .................. ............. ... ...... 263 

15-19 MeinungdesAutors................................. 289 
20--24 Behandlung der Frage unter dem Aspekt 

des Individuationsprinzips unter besonde-
rer Berücksichtigung der Intensivierung 
von Akzidentien (22-23) ........................ 299 



Inhalt IX 

NEUNTER ABSCHNITT (ZWEITE ZUSATZ-
FRAGE): Können nur numerisch verschiedene 
Akzidentien nacheinander in demselben Subjekte 
sein? 

1, 2 Die widerstreitenden Thesen 0000000000000000000 311 
3-4a Bejahung der Frage 000000 00 ooooooooooooOOOOOOOOoooo 0 315 

4b-10 Weshalb werden nur numerisch verschie-
dene Akzidentien in demselben Subjekt 
reproduziert? 00 00 00 00 00 00 00 00 00 00 00 00 00 00 00 00 00 00 00 00 00 315 
Die Theorie des Durandus: Tätigkeiten 
sind unwiederholbar, ergo (5-6) 0000000000000 317 
Erste Alternative: Die Zweitursachen 
werden von Gott zu numerisch verschie-
denen Wirkungen determiniert (7-8) 0 0 0 0 0 0 3 21 
Zweite Alternative: Das Vermögen der 
Zweitursachen ist zur Hervorbringung 
jeder individuellen Wirkung nur je einmal 
in der Lage und dann in Hinsicht auf sie 
erschöpft (9) oooooooooooooooooooooooooooooooooooooooooooo 325 
Dritte Alternative: Die Zweitursachen 
werden durch die Ordnung der Natur 
daran gehindert, numerisch dasselbe Ak-
zidens zweimal hervorzubringen (lUa)ooooo 329 

10b-d StellungnahmedesAutors 00000000000000000000000 329 

Verzeichnis zur terminologischen Orientierung 
I. Deutsch-Lateinisch ooooooooooooooooooooooooOOOOooooo 331 

IIO Lateinisch-Deutsch 000000000000000000000000000000000 334 
Anmerkungen zu den Fußnoten des Textes 00000000000000 33 7 
Anmerkungen zu den Zitaten des Autors 00000000000000000 338 
Autorenregister oooooooooooooooooooooooooooooooooooooooooooooooooooooo 357 



Vorwort XI 

Vorwort 

Der vorliegende Band enthält den lateinischen Text der 
Fünften Metaphysischen Disputation von Francisco Suarez 
nebst deutscher Übersetzung. Gleichzeitig erscheint ein Er-
läuterungsband zu diesem für heutige Leser nicht leicht ver-
ständlichen Text. Ich habe unter den vierundfünfzig Meta-
physischen Disputationen des Autors gerade diese (Band 25, 
Paris 1866, S. 145 b-201 a; bzw. Band I, Madrid 1960, 
S. 563-693) ausgewählt, weil sie zahlreiche Exkurse in die 
frühneuzeitliche Physik und in verschiedene Gebiete der 
Metaphysik enthält; dadurch vermittelt sie einen breiten 
Einblick in jene Art von Philosophie, gegen die Autoren wie 
Descartes sich wandten. Auch tritt in der Fünften Disputation 
eine Anzahl von Tendenzen, die bei uns in der leibnizschen 
Metaphysik zu klassischer Gestaltung gelangt sind, besonders 
deutlich hervor. 

Anfangs war nicht an eine zweisprachige Ausgabe gedacht. 
Deshalb hält sich der deutsche Text in Konstruktion und 
Termwahl eng an das lateinische Original. Zusätze, die dem 
Verständnis dienen, jedoch im lateinischen Text keine 
explizite Entsprechung haben, sind durch Einschluß "<" 
und ">" gekennzeichnet. Eine Übersicht über die Zu-
ordnung der deutschen und lateinischen Terme geben die 
Verzeichnisse auf S. 331-336; hierbei erweist sich u. a. die 
Wahl der Realitätsterme als problematisch, weil die Ex-
plikation von "realis" bei Suarez eine andere ist als die von 
.. real" in unserer Umgangssprache. Suarez gliedert die Dis-
putationen in Abschnitte ("sectiones") und Paragraphen 
("numeri"). Im deutschen Text habe ich darüber hinaus die 
teils recht langen Paragraphen in Sinnabschnitte unterteilt. 
die ich durch lateinische Minuskeln ("[a]", "[b]" usw.) 
bezeichne. Auf diese Sinnabschnitte beziehe ich mich im 
Autorenregister und im Erläuterungsband. Bei Angaben er-



XII Vorwort 

scheint "Disputationes Metaphysicae" als "DM". Die erste 
Zahl hinter "DM" bezeichnet die Disputation; die Nummer 
des Abschnitts ist von ihr durch Komma getrennt; die dritte 
Zahl ist von der Abschnittsnummer durch Punkt getrennt und 
bezeichnet den Paragraphen. Mithin steht "DM 5, 1.2 a" für 
.. Fünfte Metaphysische Disputation, Erster Abschnitt, Para-
graph 2, Sinnabschnitt a". 

Eine kritische Ausgabe liegt bislang nicht vor. Der (zumal 
neuerdings infolge des Hildesheimer Nachdrucks von 1965) 
leicht zugängliche Parber Druck aus dem 19. Jahrhundert. 
dessen Text auf den folgenden Seiten reproduziert wird, 
übernahm und verursachte eine Anzahl von Fehlern, die die 
ebenfalls leicht zugängliche Madrider Studienausgabe nur 
zum Teil beseitigt hat, und zwar aufgrund von nicht im ein-
zelnen ausgewiesenen Kollationen. Eine Anzahl von Indi-
zien, die ich im Erläuterungsband erwähne, weckt den Ver-
dacht, daß der zur Zeit vorliegende Text eine Kompilation 
von Passagen aus unterschiedlichen Bearbeitungsstadien ist, 
die keine abschließende Redaktion erfahren hat. Die Er-
arbeitung eines kritischen Textes wird schwere Aufgaben 
stellen, denen am ehesten eine Ordensgemeinschaft gewach-
sen wäre. Ob diese Aufgaben jemals in Angriff genommen 
werden, ist nach wie vor fraglich. Ich habe mich in dieser 
Leseausgabe damit begnügt, am Ende des Bandes die Ab-
weichungen des Madrider Textes anzugeben, soweit ich sie 
für erwähnenswert halte. Auf das Vorhandensein solcher 
Varianten weisen Asterisken am Rand des lateinischen 
Textes hin. Für welche der Lesearten ich mich entschieden 
habe, geht aus der Übersetzung hervor. In Ermangelung 
eines Apparates waren meine Kriterien in der Regel inhalt-
licher. nicht textlicher Natur. 

In schlechtem Zustand befinden sich in beiden benutzten 
lateinischen Lesetexten die Autorenzitate. die zu beträcht-
lichen Teilen falsch oder ungenau sind. Damit der Leser auch 
vor dem Erscheinen der kritischen Ausgabe die Möglichkeit 
hat, ohne großen Aufwand einzelnen Nennungen nachzu-
gehen, habe ich versucht, die Zitate im Text zu verifizieren, 
freilich mit Hilfe mir hier zugänglicher Ausgaben und ohne 



Einleitung XV 

EINLEITUNG 

I. 

Die vorliegenden beiden Bände der Philosophischen Bib-
liothek erinnern an einen Autor des sechzehnten und sieb-
zehnten Jahrhunderts, der für die europäische Philosophie, 
Rechtstheorie und Theologie und speziell für die deutsche 
Schulphilosophie vor Leibniz von besonderer Bedeutung war 
und der die vorcartesische Scholastik auf ihren höchsten 
Gipfel führte. Descartes erlernte in La Fleche eine nicht zu-
letzt an ihm geschulte Philosophie und konsultierte sein 
Werk noch in späteren Jahren; 1 er schrieb die "Principia 
Philosophiae" in der Hoffnung, mit ihnen diephilosophiedes 
jesuites zu verdrängen, deren Hauptrepräsentant Smirez war. 
Niemand verkörpert unmittelbarer als dieser, was Descartes 
als "philosophie des ecoles" bezeichnete und bekämpfte und 
dem er zugleich, wie in unserem Jahrhundert am eindrucks-
vollsten E. Gilson gezeigt hat, in seiner Terminologie (und 
nicht nur in ihr) bis zuletzt verpflichtet blieb. 

Smirez' Ruhm war groß. "Longe altius", schreibt der von 
ihm inspirierte Philosoph Rodrigo de Arriaga, "extulit caput 
huius Saeculi in Scholasticis Gigas Franciscus Suarez aureis 
illis duobus in metaphysicam tomis, quam postea alii imitati 
sunt'';2 und zumindest das Letztere bestätigt der reformierte 
niederländische Philosoph Adrian Heereboord, dessen be-

I. S. die Erwähnung von DM 9, s. 2, n. 4 in der Antwort auf 
Arnaulds Objektionen, Adam-Tannery VII 235 bzw. IX 182. 

2. Martin Grabmann: Die Disputationes metaphysicae des Franz 
Suarez in ihrer methodischen Eigenart und Fortwirkung; überarbei-
tete und ergänzte Fassung des Beitrags zur lnnsbrucker Suarez-Fest-
schrift von 1917 (Franz Suarez. Gedenkblätter zu seinem dreihun-
dertjährigen Todestag, S. 29-73), in: Mittelalterliches Geistesleben 
Bd. 1, München 1926, S. 525-560. Das Arriaga-Zitat dort S. 543 



XVI Einleitung 

rühmte Wendung "omnium Metaphysicorum Principis et 
Papae, Suaresii, Jesuitae" gewiß nicht nur als Ausdruck der 
Bewunderung gedacht war. 3 Nach Hugo Grotius ist Swirez 
ein tantae subtilitatis theologus atque philosophus, ut vix 
quemquam habeat parem";4 aber nicht nur kontinentale 
Philosophen und Juristen, sondern noch der britische Medi-
ziner Francis Glisson, der als erster die Rachitis beschrieb 
und der der Entwicklung der Lehre von den organischen 
Fibern maßgebliche Impulse gab, bekannte sich in der 
zweiten Hälfte des siebzehnten Jahrhunderts zu "Suarius, 
quem prae aliis mihi ducem in rebus metaphysicis e/egi, sed 
non iuratus in verba Magistri. "5 Bossuet wird die Äußerung 
zugeschrieben, daß man beim Lesen Smirez' die Stimme der 
gesamten Scholastik vernimmt; und wiederum hat die ge-
samte deutsche Scholastik der Folgezeit Smirez' Stimme ver-
nommen. nicht nur im Bereich des römischen Bekenntnisses. 
sondern stärker noch im Bereich der übrigen Bekenntnisse; 
das kann man mit Namen wie Jungius. Veltheim, Conring, 
Zentgrav. Sonner, Timpler, Scheibler, Scharfius. Martini, 
Arnisaeus. Horn, Stahl und Stier belegen, welch Letzterer 
Suarez als .,communis i/Je omnium Metaphysicorum doctor ac 
magister" bezeichnet hat. 6 Leibniz und Wolff waren nicht die 
letzten Autoren in Deutschland, die Suarez schätzten; noch 

3. Consilium de Ratione studendi Philosophiae, Anhang zu Heere-
boards Philosophia naturalis (Leiden 2 1663) nach 265 auf R 2 recto. 
Heereboord ist überzeugt davon, daß bei den reformierten, lutheri-
schen und römischen Schulmetaphysikern sunt bona mixta malis, sunt 
mala mixta bonis, doch möchte er von ihnen allen am ehesten noch 
Suarez empfehlen. 

4. Grabmann a.a.O. S. 536. 
5. R. de Scorraille: Fran.;ois Suarez, Bd. 2, Paris 1913, S. 437. 
6. Grabmann a.a.O. S. 539. Vgl. bei Karl Werner: Franz Suarez 

und die Scholastik der letzten Jahrhunderte, 2 Bände, Regensburg 
1889, in Band 2, S. 257-259, die Zeugnisse von Putendorfs Bio-
graphen Hartewig zu Schwarz und Veltheim, ferner die von Zentgrav, 
Grotius und Conring; Letzterer: "Qui igitur ad Subtilissimam Philoso-
phiae moralis cognitionem aspirat, comparet sibi Hispanos; Germani 
enim et Ga/li, si cum his conferantur, nihil sunt" (ebd. S. 259). Weitere 
Angaben in Anm. 14. 



Einleitung XVII 

Franz Brentano widmete ihm eine achtungsvolle Erwäh-
nung,7 und Arthur Schopenhauer, der die "Disputationes 
Metaphysicae" gern und kenntnisreich zitierte, sprach von 
ihnen als "diesem ächten Kompendio der ganzen scholasti-
schen Weisheit, woselbst man ihre Bekanntschaft zu suchen 
hat, nicht aber in dem breiten Geträtsche deutscher Philo-
sophieprofessoren. " 8 Die vorliegende Veröffentlichung setzt 
also nicht nur eine katholische oder jesuitische, sondern 
zugleich eine deutsche Tradition fort, die bis in den Beginn 
des siebzehnten Jahrhunderts zurückreicht und selbst im 
neunzehnten Jahrhundert nicht abgerissen ist. 

Die von spanischen Autoren bestimmte Epoche der Scho-
lastik, der Suarez zuzurechnen ist, zeichnet sich durch eine 
kultivierte Latinität, durch Informiertheil über aktuelle Wis-
senschaftsentwicklungen und durch die systematische An-
wendung historischer Verfahren aus.9 Das eine hängt mit 
dem zu den Sachen selber drängenden Wahrheitsinteresse, 
das andere mit dem Überlieferungsverständnis dieses Sta-
diums der europäischen Wissenschaft zusammen, in dem die 
Reformation ein neues Nachdenken über die Tradition er-
zwang. Die römische Kirche verstand sich als Repräsentanten 
der Kontinuität, die Gegenseite bestritt diesen Anspruch und 
verstand die Reformatoren und ihre Theologie als die wahren 
Überlieferer. Beides führte zu einer intensiven Beschäftigung 
mit den Quellen sowie mit Interpretations- und Echtheits-
fragen; in dieser Hinsicht ist die spanisch geprägte Scholastik 
des sechzehnten und siebzehnten Jahrhunderts ein unmittel-
barer Erbe des Humanismus. Legitimität kommt aus kritisch 
gesicherter Tradition. Eine These ist legitim, wenn sie nach-
weislich und philologisch überprüfbar mit der Schrift und mit 
Autoritäten im Einklang steht. Man erhoffte von diesem Ver-

7. Grabmann a.a.O. S. 535. 
8. A. Schopenhauers Sämtliche Werke, hrsg. von A. Hübscher, 

Band 5: Parerga et Paralipomena I, Wiesbaden 2 1946, S. 57. 
9. In erster Linie ist Melchor Canos Werk De Locis Theologicis als 

kennzeichnend zu nennen. Eine kurze methodologische Programm-
schrift findet sich in Gabriel Väsquez' Commentarii ac Disputationes 
in Primam Partern Sancti Thomae (Lyon 1631), qu. 1, d. 3, a. 1. 



XVIII Einleitung 

fahren. daß es zu allgemeinen theoretischen Konsensen 
führte. Es bewirkte sie aber aus naheliegenden Gründen 
genauso wenig, wie die späteren Versuche des Rückgriffs auf 
unmittelbare Vernunfteinsicht oder auf gewöhnliche Erfah-
rung das Vorhandensein theoretischer Dissense beendeten. 
Diese Schulphilosophie war immer bereit. modernste Wissen-
schaftsthesen zu rezipieren, solange sie mit Autoritäten 
gedeckt werden konnten; in Salamanca wurde beispielsweise 
Kopernikus. in Coimbra Tycho de Brahe rezipiert. Innova-
tionen konnten gerade so weit gehen wie die Kunst der Inter-
pretation. die den Nachweis der Traditionalität neuer Lehren 
gestattete. und zwar in einem im Westen heute kaum vor-
stellbaren und allenfalls im Osten noch plausiblen Umfang. 
Dadurch wurde die Interpretation zum entscheidenden 
Faktor der Wissenschaftsentwicklung. Dieses Verfahren 
hatte freilich einen entscheidenden Nachteil. Die Perfek-
tionierung der Interpretationskunst ermöglichte nicht nur. 
daß zukunftweisende Ansätze aufgrund von mehr oder 
weniger großen Analogien zur Tradition rezipierbar wurden 
-sie ermöglichte zugleich, daß aufgrund eben solcher Analo-
gien aktuell widerstreitende philosophische und theologi-
sche Systeme als Interpretationen derselben Autoritäten 
auftreten konnten. Die Wissenschaftler waren sich der Miß-
lichkeil solcher Situationen bewußt. wie u. a. die hier ver-
öffentlichte Schrift beweist. Sie entwickelten spezielle Ver-
fahren. um naheliegenden Auswirkungen der Interpreta-
tionskunst auf die Wahrheitslehre zu begegnen; eines der 
überzeugendsten ist die in der Fünften Metaphysischen Dis-
putation praktizierte Sprachanalyse. 

Die Institutionsgebundenheit dieser Philosophien wirkte 
sich nicht negativ auf ihr Problembewußtsein aus. sie ver-
hinderte nur, daß man bestimmte Probleme unmittelbar 
thematisieren konnte und daß die Sprache polemischer Aus-
einandersetzungen jenes Maß an Unverblümtheil erreichte. 
das einige Autoren des siebzehnten Jahrhunderts allein als 
aufrichtig empfanden. Die klassische Karikatur dieser Art 
von Disziplin steht in den ersten Leures Provinciales. Wahr 
ist. daß man nuanciertes Sprechen nur dann versteht. wenn 
man gelernt hat. Nuancen zu verstehen (Pascal hatte es ge-



Einleitung XIX 

lernt). Abgesehen davon dürfte die Überzeugung, daß nuan-
ciertes Sprechen geringere und weniger intensive Kommuni-
kationsmöglichkeiten eröffnet als unverblümtes Sprechen, 
abwegig sein. Daß man in dieser Schulphilosophie von wider-
streitenden Thesen erklären konnte. die eine sei wahr. die 
andere aber sei noch wahrer, führte sicherlich zu hinreichend 
dezidierten Äußerungen, wie ich im Erläuterungsband zu 
zeigen versuche. Doch bot es andererseits der Polemik der 
Neuerer Blößen, die hier nachstießen und die Kriterienfrage 
stellten. Heutige Leser verstehen das sehr gut, denn sie asso-
ziieren dabei den Orwellschen Komparativ von "gleich". Daß 
abgesehen davon in dieser Schulphilosophie die Frage nach 
dem Wahrheitskriterium überhaupt nicht so radikal gestellt 
werden konnte wie im Cartesianismus, hängt letzten Endes 
damit zusammen, daß hier der Gegenstand der Wissenschaft 
noch eine umgangssprachlich konstituierte Welt war, deren 
Regeln des richtigen Sprechens in textlichen Autoritäten 
aufbewahrt wurden. Die Weigerung vieler Neuerer des sieb-
zehnten Jahrhunderts, die Kunst der Interpretation zu üben 
und ihre Thesen mit Autoritäten zu belegen, war nicht allein 
ein prinzipieller Angriff auf die Wissenschaftsverfassung der 
von Spanien geprägten Schulphilosophie, die im Dienst von 
Institutionen stand, und eine Abwendung vom gesellschaft-
lichen Wahrheitskriterium der Tradition hin zum privaten 
Wahrheitskritierium der Einsicht oder auch der Erfahrung 
des Fachmanns; sondern diese Weigerung war zugleich die 
Diskriminierung umgangssprachlich konstituierter Welten als 
möglicher Gegenstände von Wissenschaft und ein Aufruf zu 
ihrer Ersetzung durch privatim konstruierte Wissenschafts-
welten, die alsbald öffentlich zur Rezeption ausgeboten 
wurden. Es ging überhaupt nicht um mehr oder weniger Ein-
sicht und Erfahrung, es ging vielmehr um Einsicht oder Er-
fahrung in Hinsicht auf diese oder jene Art von Welt. Der 
Angriff auf die bestehende Wissenschaftsverfassung provo-
zierte Kampfmaßnahmen der Schulphilosophie gegen die 
neuen Entwürfe, an welchen die spanisch geprägte Richtung 
der Scholastik nicht etwa zugrunde ging, zumal da sie in den 
nachcartesischen Mischsystemen der Schulphilosophie bis hin 
zu Kant zumindest in reduziertem Maße weiterlebte. Auf 



XX Einleitung 

seinem Verhältnis zur Tradition, das immerhin seinem euro-
päischen Ansehen seit dem späteren siebzehnten Jahrhundert 
sehr nachteilig war, beruhte zugleich einer der größten Vor-
züge dieses Stadiums der Wissenschaft: seine Offenheit für 
die Geschichte und sein Interesse an Dokumentation, das in 
den Schriften Suarez' besonders stark hervortritt. 

Suarez' Stellung innerhalb dieser großen Wissenschafts-
epoche ist nicht zuletzt durch seine Zugehörigkeit zur Ge-
sellschaft Jesu bestimmt. Der junge Orden stand der Front 
der Dominikanerthomismen gegenüber und brauchte, wenn 
er sich in der Seelenführung und im Schulwesen durchsetzen 
wollte. eine nicht weniger leistungsfähige und rezipierbare. 
jedoch nach Möglichkeit noch einheitlichere Lehre. Ordens-
einheit in der Lehre hat Suarez zwar in gewissem Sinn in der 
Gnadenlehre erreicht, denn das Dekret des Generals Claudio 
Aquaviva vom 14. Dezember 1613 erklärte den Congruismus 
zur verbindlichen Ordensdoktrin. Im übrigen kam Suarez 
dem Ziel der Ordenseinheit in der Lehre nur insofern nahe, 
als er sehr bald zur angesehensten literarischen Autorität 
innerhalb des Ordens wurde. Die Orientierung seiner Philo-
sophie war dadurch präjudiziert, daß der Bariez-Thomismus 
von den Dominikanern und der Scotismus von den Franzis-
kanern besetzt war; auch lag ein Rückgriff auf konzeptuali-
stische Traditionen deshalb nahe, weil ihre Betonung der Be-
deutung des Willens und des Singulären am ehesten zur 
Spiritualität Ignatius von Loyolas paßte. Es handelte sich 
jedoch um eine äußerst differenzierte Art von Rezeption. 
Schon weil der Orden auf die Legitimität, die die Über-
einstimmung mit Thomas von Aquino und Johannes Duns 
Scotus verlieh, nicht schlicht verzichten konnte, stellte sich 
die Aufgabe. die Vereinbarkeil der eigenen Theorie mit 
jenen scheinbar dissentierenden Autoritäten nachzuweisen 
(und zugleich die Quellentreue des konkurrierenden Bariez-
Thomismus in Zweifel zu stellen). So bekam diese Philoso-
phie eine charakteristische konziliatorische Tendenz. die es 
verständlich macht, daß Suarez auch zur Schulautorität der 
aus ähnlichen Quellen schöpfenden protestantischen Scho-
lastik werden konnte. Die Klage, die aristotelesgläubigen 
Calvinisten zögen die Lehre eines Jesuiten der Einsicht ihrer 



Einleitung XXI 

Glaubensbrüder vor, wurde zum Topos reformierter Car-
tesianer, die übersahen, wie tief Descartes selber jener 
Scholastik verhaftet geblieben war, die er in La Fleche als 
erstes Specimen der Philosophie hatte lernen dürfen. Für die 
Orientierung des Suarezianismus am Konzeptualismus, die 
auch in der neueren Literatur noch umstritten ist, spricht u. a. 
die Leugnung des Realunterschiedes zwischen Existenz und 
Essenz und die Erklärung des Primats des Individuellen vor 
dem Allgemeinen. das lediglich als conceptus gilt und dessen 
reale Prinzipien das Abstraktionsvermögen und eine gewisse 
Ähnlichkeit unter Individuen bilden. Dem Primat des Indi-
viduellen entspricht der Primat des Willens; er äußert sich 
praktisch u. a. in der (mißverständlichen) These, der Wille sei 
der Grund der Verbindlichkeit von Gesetzen, 10 und der Staat 
entstehe durch einen Vertrag. Da die zweite These mit dem 
Interesse entworfen wurde, Widerstand gegen die britische 
Staatsgewalt zu autorisieren, steht sie insofern in Zusammen-
hang mit den revolutionären Bestrebungen der Folgezeit, ist 
aber eingebettet in eine Theorie der potestas indirecta, die bei 
Suchez eine ihrer klassichen Formulierungen findet. Diese 
erkauft allerdings ihre Überlegenheit über die Annahme di-
rekter Kirchengewalt mit d~ Verursachung politischer Un-
sicherheiten, die nicht zuletzt auf britische Katholiken 
zurückschlagen sollten. 

II. 
Francisco Smirez11 , der Doctor Eximius der neueren Schola-

stik, wurde gegen Ende des vorletzten Jahrzehnts der Regie-
rung Karls V. am 5. Januar 1548 in Granada geboren. Zu 

10. Vgl. meine Aufsätze "Zur Kontroverse zwischen Suarez und 
V asquez über den Grund der Verbindlichkeit des Naturrechts", Archiv 
für Rechts- und Sozialphilosophie XLV/2 (1959), S. 235-255, und 
"Über den Sinn des sogenannten Voluntarismus in der Gesetzes-
theorie des Suarez" in: Festschrift für Joseph Höffner, Münster 1967, 
S. 247-256 (Jahrbuch des Instituts für Christliche Sozialwissenschaf-
ten, Münster, Nr. 7 /8). 

11. Viten des 17. Jahrhunderts: lgnatius Descamps, Vida del 



2 

Tria in hae disputatione inquiremus : pri-
mum, an hree unitas omnibus rebus existen· 
tibus conveniat; deinde quid in eis sit ; ae 
denique quod prineipium seu radicem in sin• 
gtilis habeat. Et quoniam hoc ultimum non 
potest in rebus omnibus eadem ratione ex-
plicari , sigillatim inquiretur de substantiis 
materialihus, spiritualibus et aceidentibus. 

SECTIO I. 

Utrtlm omnes res, qure existunt vel existere pos-
sunt, singulares sint et individttre. 

t. Ratio dubitandi esse potest primo, qnia 
natnra divina est realiter existens, et tamrn 
non est singularis et individua, cum secnn-
dum fidem sit communieabilis multis. Secun-

" do, unusquisque Angelus est res existens, et 
tarnen non habet hanc urtitatem numericam 
et individualem , sed essentialem prreeise , 
qualis intelligitur esse a nobis in homina ut 
sie; ergo. Probatur minor, quia unilas hree 
individualis intelligitur aliquid addere supra 
formalem, seu essentialem, ratione cujns con-
trahi, et consequenter dividi potest ratio es-
sentialis in plura individua; sed in Angelo 
non est hrec additio, sed in eo est tota essen-
tia·quasi prreeisa et abstraeta, propter quam 
·rationem non potest secundum numerum 
multiplicari; sicut, si homo prout abstraete 
coneipitur, sie existeret, non passet multipli-
eari. Tertia, homo in re ipsa existit in Petro 
et in Paulo, et ut sie non est quid individuum 
et singulare ; ergo non quidquid existit ·in 

·rerum natura habet hane nnitatem. In eon-
·trarium est quod Aristoteles srepissime eontra 
Platonem doeet , qnidquid est in rebus, esse 
individunm et singulare. 

2. Supponendum est, ens individunm seu 
singulare opponi enti communi seu univer-



l.la 3 

Drei Dinge werden wir in dieser Disputation erforschen. 
Erstens, ob diese Einheit allen existierenden Dingen zu-
kommt. Zweitens, was sie an ihnen ist. Und schließlich, 
welches Prinzip oder welche Wurzel sie in den einzelnen 
hat. Und weil man dieses Letzte nicht bei allen Dingen 
mit demselben Grund erklären kann, will ich es hinsieht-
lieh der materiellen und geistigen Substanzen sowie der 
Akzidentien getrennt erforschen. 

ERSTER ABSCHNITI 
Ob alle Dinge, die existieren oder existieren können, sin-

gulär und individuell sind? 

1. [a] Ein Grund zum Zweifeln kann es erstens sein, 
daß die göttliche Natur <etwas> real Existierendes ist 
und doch nicht individuell und singulär ist, da sie nach 
dem Glauben an viele mitteilbar ist. [b] Zweitens ist 
jeglicher Engel ein existierendes Ding und hat dennoch 
nichtdiese numerische und individuelle Einheit, sondern 
abgetrennt eine so beschaffene essentielle, wie sie von 
uns im Menschen als solchem gedacht wird; ergo. Die 
kleine <Prämisse> wird bewiesen, denn von dieser indi-
viduellen Einheit wird gedacht, daß sie zu der formellen 
oder essentiellen etwas hinzutreten läßt, aufgrund des-
sen die essentielle Bestimmtheit konkretisiert und folg-
lich in mehrere Individuen geteilt werden kann; beim 
Engel aber gibt es ein solches Hinzutreten nicht, sondern 
in ihm ist die gesamte Wesenheit gleichsam abgetrennt 
und abstrakt, weshalb sie nicht der Zahl nach vervielfäl-
tigt werden kann, so wie auch der Mensch nicht verviel-
fältigt werden könnte, wenn er so existierte, wie er ab-
strakt begriffen wird. [c] Drittens existiert der Mensch 
real in Peter und Paul und ist als solcher nicht etwas Indi-
viduelles und Singuläres; ergo hat nicht alles, was in der 
Realität existiert, diese Einheit. Für das Gegenteil 
spricht, daß Aristoteles sehr oft gegen Platon lehrt, alles, 
was zum Realen gehört, sei individuell und singulär. 

2. [ a] Man muß unterstellen, daß das individuelle oder 
singuläre Seiende dem gemeinsamen oder allgemeinen 



4 

sali, non solum relative, quatenus secundum 
mentis comparationeru, scu dialecticnm con-
slderationem individuum speciei subjit.'itnr; 
hoc enim neque omni naturre individure con-
venit, ut palet in divina , neque ad prresen-
tem considerationem spectat; opponitur ergo 
quasi privalive, fere ad eum modum quo uni-
tas multitudini opponitur. Commune enim 
seu universale dicitur, quod secundum unam 
aliquam rationem multis communicatur, seu 
in multis reperitur; unum autem numero seu 
singulare ac individuum dicitur, quod ita est 
unum ens, ut secund um eam entis rationem, 
qua unum dicitur, non sit communicabile 
multis, ut inferioribus et sibi subjectis, aut 
qure in illa ratione multa sint; hrec enim in 
idem incidunt, et significata sunt ab Aristo-
tele, lib. 3 Met., c. 3, text. U., dicente : Sin-
gulare ettponimus guocl n.umero est unum, uni-
"ersale autem guocl in kis. Et explicantur 
exemplo; nam humanitas, ut sie, in suo con-
ceptu objectivo non dicit aliquid singulare et 
individuum, quia ille conceptus de se com-
munis est multis humanitatibus, qure realiter 
multre sunt, et in illis ralio ipsa humanitatis 
multiplicatur. Unde fit, ut secundum ratio-
nem, ratio humanitatis sit superior et com-
munis multis ut inferioribus ; at vero hrec 
humanitas, verbi gratia, Christi, individua et 
singularis est, quia tota illa ratio seu con-
ceptus objectivus hujus humanitatis non po-
lest esse communis multis, qure sub illa ra-
tione multa sint , id est, multis humanitati-
bus; quod autem hrec humanitas sit commu-
nicabilis Verbo divino, verbi gratia, aut etiam 
pluribus suppositis, non est contra singularem 
et individuam unitatem ejus , quia non com-
municatur illis, ut superior inferioribus, sed 
ut forma supposito, vel suppositis, in quibus 



1.2b 5 

Seienden entgegengesetzt ist- nicht nur relativ, sofern 
das Individuum gemäß der Vergleichung des Geistes 
oder dialektischer Betrachtung unter die Art gestellt 
wird; denn dies kommt weder jeder individuellen Natur 
zu, wie an der göttlichen klar wird, noch gehört es zu der 
gegenwärtigen Betrachtung; das <Individuelle> wird 
ergo dem <Allgemeinen> gleichsam privativ entgegen-
gesetzt- beinahe so, wie die Einheit der Vielheit entge-
gengesetzt wird. Denn gemeinsam oder allgemein heißt, 
was in irgend einer einzigen Hinsicht vielen mitgeteilt 
oder in vielen vorgefunden wird; numerisch eins oder 
singulär und individuell aber heißt, was dergestalt ein 
einziges Seiendes ist, daß es nicht in derjenigen Hinsicht 
von Sein, nach der es "eines" heißt, vielen, die niedriger 
und ihm unterstellt oder in der genannten Weise viele 
sind, mitgeteilt werden kann; denn dieses beides kommt 
auf dasselbe heraus und wurde von Aristoteles, 3 Me-
taph., c. 3, text. 14, bezeichnet, wo er sagt: ,,Singulär" 
Legen wir aus:;, was numerisch eins ist"; "allgemein" da-
gegen: "was in diesem ist"1• [b] Und <das> wird mit 
einem Beispiel erklärt, denn "Menschheit als solche" 
besagt in seinem objektiven Begriff nicht etwas Singu-
läres und Individuelles, weil jener Begriff von sich aus 
vielen Menschheiten gemeinsam ist, die realiter viele 
sind, und in jenen wird eben die Bestimmtheit "Mensch-
heit" vervielfältigt. Daher kommt es, daß dem Gedan-
ken nach die Bestimmtheit "Menschheit" vielen <Indi-
viduen> (als ihr unterstellten) übergeordnet und ge-
meinsam ist. [c] Dagegen ist aber diese Menschheit, 
z. B. die Christi, individuell und singulär, weil jene ge-
samte Bestimmtheit oder <jener> objektive Begriff 
"diese Menschheit" nicht vielen gemeinsam sein kann, 
die unter jener Bestimmtheit viele wären, d. h. vielen 
Menschheiten; daß aber diese Menschheit z. B. dem 
göttlichen Wort oder auch mehreren Supposita mitge-
teilt werden kann, steht nicht gegen ihre singuläre und 
individuelle Einheit, denn sie wird ihnen nicht wie die 
übergeordnete den niedrigeren, sondern wie die Form 
dem Suppositum oderden Supposita mitgeteilt, in denen 



6 

secundum p1·opriam rationem non multipli-
catur, nec dividilur. Per hanc ergo ncgatio-
nem communicabilitatis seu divisionis hmc 
unitas singularis et individua completur. 

3. Quod amplius ita confirmatur et expli-
catur; nam sicut ratio unius in communi per 
negatiunem divisionis completur, ut cum Ari-
stotele explicatum est, ita ratio talis unius, 
scilicet, singularis et individui, negatione 
etiam complenda est, turn quia non est major 
ratio in uno quam in alio; turn etiam quia ra-
tiones magis et minus communis, debent ser-
vare proportionem, ita quod, sicut differen-
tia per se et in eodem ordine contrahit genus, 
ita in universum determinatio se babet ad 
determinabile, ut per se subordinentur, sicut 
in prresente fit. Nulla autem alia negatio di-
visionis seu divisibilitatis excogitari potest, 
qure compleat rationem entitatis individum et 
singularis, nisi ea, qure a nobis explicata est, 
scilicet, quod entitas talis sit, ut tota ratio 
ejus non sit communicabilis multis similibus 
entitatibus, seu (quod idem est) ut non sit di· 
visibilis in plures entitates tales, qualis ipsa 
est. Hac enim ratione homo ut sie non est 
singularis entitas, quia est divisibilis in plu-
res, in quibus tota ratio hominis reperitur ; e 
contrario vero hrec quantitas bipedalis indi-
vidua est, quia, licet sit divisibilis, non tarnen 
in plura, quorum singula talia sint, quale 
erat totum divisum, et ita illa est divisio to· 
tius in partes, non communis in particularia, 
Dices: hmc ratio individui communis est mul-
titudini , et enti per accidens, quia etiam 
al'.ervus lapidum talis est, ut non sit commu-



1.2d 7 

sie ihrer eigentümlichen Bestimmtheit nach weder ver-
vielfältigt noch geteilt wird. [d] Durch diese Negation 
der Mitteilbarkeit oder Geteiltheit wird ergo diese singu-
läre und individuelle Einheit vollendet. 

3. [a] Das wird weiter bekräftigt und erklärt; denn 
dergestalt, wie die Bestimmung "Eines" im Gemeinsa-
men durch die Negation der Teilung zustandekommt 
(wie mit Aristoteles erklärt worden ist): so muß auch die 
Bestimmung "so beschaffen es Eines", d. h. "Singuläres" 
und "Individuelles", durch eine Negation vollendet wer-
den - einmal, weil die Bestimmung in dem einen nicht 
größer als in dem anderen ist; andererseits auch, weil die 
Bestimmungen "mehr" oder "weniger allgemein" ihre 
Entsprechung wahren müssen: dergestalt, daß ebenso, 
wie die Differenz notwendig und in derselben Ordnung 
die Gattung konkretisiert, auch die Determinierung sich 
allgemein zum Determinierbaren derart verhält, daß 
zwischen beiden notwendig Unterordnung entsteht, wie 
es im gegenwärtigen <Falle> geschieht. Keine andere 
Negation der Teilung oder Teilbarkeit kann aber aus-
gedacht werden, die die Bestimmung "individuelles 
odersinguläres Seiendes" vollendet, als die, die wir ent-
wickelt haben: daß nämlich die Entität so beschaffen ist, 
daß ihre gesamte Bestimmtheit nicht vielen ähnlichen 
Entitäten mitgeteilt werden kann- oder (was dasselbe 
ist) daß sie nicht in mehrere solche Entitäten geteilt wer-
den kann, wie sie selbst eine ist. [b] Aus diesem Grund 
ist nämlich der Mensch als solcher keine singuläre Enti-
tät, denn er ist in mehrere teilbar, in denen die gesamte 
Bestimmtheit "Mensch" vorgefunden wird, umgekehrt 
ist aberdiese zweifüßige Quantität individuell, denn ob-
gleich sie teilbar ist, <ist sie es> dennoch nicht in meh-
rere, von denen die einzelnen so beschaffen sind, wie es 
das geteilte Ganze war; und so ist das die Teilung eines 
Ganzen in Teile, nicht <die> eines Gemeinsamen in Be-
sondere. [ c] Du wirst sagen: diese Bestimmung "Indivi-
duen" ist <auch> der Vielheit und dem akzidentell Sei-
enden gemeinsam, denn selbst ein Haufen Steine ist so 
beschaffen, daß ernicht vielen mitteilbar noch in mehre-



8 

nicabilis multis, nec divisibilis in plures la· 
Ies, qualis ipse est; et numerus quilibet in 
particulari sumptus idem habet; imo et species 
aliqua, vel genus, verbi gt·atia, homo vel ani· 
mal non sunt divisibilia in plura qure sint talia, 
quale est ipsum divisum. Respondetur conce• 
dendo omnia illa qure illam negationem par· 
ticipant, quantmn ad id esse individua et sin· 
gularia, ut hic acervus lapidum in ea ratione 
singulare est, et individuum, ct similiter hic 
bina1·ius vel ternarius, est quoddam indivi-
duum talis specie numeri, et hoc genus, vel 
haöc species sub ratione generis vel speeiei 
est unum individuum ; tarnen hrec tantum 
secundum rationem, illa vero solum in ratione 
entis per accidens, vel numeri,seu multitudi-
nis, eam unitatem participant. Quocirca, ut 
prredicta negatio seu indivisio ad ens, et 
unum per se (de quibus agimus), accommo· 
detur,sumenda est ut adjuncta entitati per se; 
nam ratio unitatis, utsupra diximus, non con· 
sistit in sola iudivisione, sed in entitate indivi· 
sa.Ratio ergo unitatis perse individure et sin· 
gularis consistet in entitate sua natura per 
se una, et prilldicto modo indivisa, seu m-
communicabili. Dices: saltem hrec aqua non 
erit singularis, quia est divisibilis in plura, 
in quibus tota ratio aqure reperitur. Respon-
detur non esse divisibilem in plura, qure sint 
hrec aqua qure dividitur, sed qure sint aqua; 
et ideo hrec aqua singularis est. aaua vero 
communis. 

Qufl!stionis resolutio • 
.f.. Sie ergo explicata ratione individui seu 

singularis entis,dicendum est,res omnes, qure 
sunt actualia entia, seu qure existunt, vel 
existere possunt immediate, esse singulares 
ac individuas. Dico immldiale, ut excludam 



1.3d 9 

re solche, wie er selber ist, teilbar ist; und bei jeder belie-
bigen Zahl, besonders genommen, ist es genau so; ja 
selbst irgend eine Art oder Gattung, z. B. "Mensch" oder 
"Tier", sind nicht in mehrere teilbar, die so beschaffen 
sind, wie das Geteilte selbst es ist. Erwidert wird mit dem 
Zugeständnis, daß alles, was an jener Negation partizi-
piert, insofern individuell und singulär ist- so wie dieser 
Haufen Steine in dieser Hinsicht individuell und singulär 
ist und ähnlich dieser Zweieroder Dreier irgend ein Indi-
viduum von der Art einer solchen Zahl ist und diese Gat-
tung oder diese Art unter der Bestimmung "Gattung" 
oder "Art" ein einziges Individuum ist; dennoch partizi-
pieren diese nur dem Gedanken nach, jene aber nur in 
der Weise des akzidentell Seienden oder der Zahl bzw. 
der Vielheit an dieser Einheit. Deswegen muß die vorge-
nannte Negation oder Ungeteiltheit, damit sie dem hier 
behandelten für sich Seienden und Einen angepaßt wird, 
als eine genommen werden, die mit einer unmittelbaren 
Entität verbunden ist; denn die Bestimmung "Einheit" 
besteht, wie wir oben sagten, nicht in der bloßen Unge-
teiltheit, sondern in einer ungeteilten Entität. Die Be-
stimmung "unmittelbar individuelle und singuläre Ein-
heit" wird ergo in einer ihrer Natur nach für sich einen 
und in der vorgenannten Weise ungeteilten oder unmit-
teilbaren Entität bestehen. [d] Du wirst sagen: wenig-
stens dieses Wasser dürfte nicht singulär sein, denn es ist 
in mehrere teilbar, in denen die gesamte Bestimmtheit 
"Wasser" vorgefunden wird. Es wird erwidert, daß es 
nicht in mehrere teilbar ist, die dieses Wasser sind, das 
geteilt wird, sondern die Wasser sind; und deshalb ist 
dieses Wasser singulär, Wasser aber gemeinsam. 

Lösung der Frage 

4. [a] Nachdem die Bestimmung "individuelles oder 
singuläres Seiendes" dergestalt erklärt worden ist, muß 
man sagen, daß alle Dinge, die aktuelle Seiende sind 
oder die existieren bzw. unmittelbar existieren können, 
singulär und individuell sind. Ich sage unmittelbar, um 
die gemeinsamen Bestimmtheiten der Seienden auszu-



10 

communes rntiones entium, qure ut sie non 
possunt immediate exitttere, neque habere 
actnalem enlitatem, nisi in entitatibus singu-
lal'ihus et individuis, quibus sublatis, impos-
sibile est aliqnid reale mauere, sicnt de pri· 
mis substantiis dixit Aristoteles in Prredica-
mentis, cap. de Substantia. Et ita explicata 
assertio est per se evidens, quam contra Pla-
tonem probat Aristoteles, ~ lib. M ctaithys., c. 
6, et l. 7, text. 26 et 27, et srepe &lias. Quan-
quam multi existimant, Aristotelüm sinistre 
fuisse interpretatum Platonis sententiam de 
ideis, quod vel illas posuerit in mente divina, 
velcerte non reipsa, sed ratione tantum for-
mali ab individuis separatas; sed hoc parum 
nostra interest, et illud iterum attingemus 
disputatione sequente. Nunc probatur asser-
tum, quia, quicquid existH, habet certarn et 
determinatam entitatem; sed omnis talis en-
titas necessario habet adj unetarn negationem; 
ergo et singularitatem, individuamque uni-
tatem. Minor palet, quia omnis enlitas; hoc 
ipso quod determinata enlitas est, non polest 
dividi a seipsa; ergo nec polest dividi in plu· 
res qure tales sint, qualis ipsa est, alioqui tota 
illa entitas esset in singulis, et consequenter, 
ut est in una, divideretur a seipsa, prout est 
in alia, quod manifestam involvit repugnau-
tiam. Omnis ergo entitas, hoc ipso quod est 
una entitas in 1·erum natura, necessario est 

• una prredicto modo, atque adeo singularis et 
individua. 

5.Qure ratio concludit,etiam de potentia ab-
soluta intelligi non posse, ut realis entilas, 
prout in re ipsa existit , singnlaris et indivi-
dua non sit, quia implicat contradictionem , 
esse entitatem, et esse divisibilem in plures 
entitates, qure sint tales. qualis ipsa est. Alio-
qui esse posset simul una et plures entitative, 



1.4b 11 

schließen, die als solche nicht unmittelbar existieren 
noch aktuelle Entität haben können, es sei denn in sin-
gulären und individuellen Entitäten, nach deren Aufhe-
bung es unmöglich ist, daß irgend etwas Reales bleibt, 
wie Aristoteles im Substanzkapitel der Kategorien-
schrift von den ersten Substanzen sagt2• [b] Und die so 
erklärte Behauptung ist unmittelbar evident, und 
Aristoteles beweist sie gegen Platon, 1 Metaph., c. 6 und 
7 Metaph., text. 26 und 27, auch häufig anderswo3 • Ob-
gleich viele meinen, Aristoteles habe Platons Ansicht 
über die Ideen ungünstig interpretiert, weil er sie entwe-
der in den göttlichen Geist verlegt oder weil er sie sicher-
lich nicht für real, sondern nurfürdem formellen Gedan-
ken nach von den Individuen getrennt angesehen habe: 
ist das eine für uns von geringem Interesse, und das an-
dere werden wir in der folgenden Disputation noch ein-
mal berühren. [c] Jetzt wird die Behauptung bewiesen, 
denn alles, was existiert, hat eine festgelegte und abge-
grenzte Entität; jede solche Entität hat aber notwendig 
eine Negation bei sich; ergo auch Singularität und indi-
viduelle Einheit. Die kleine <Prämisse> ist klar, denn 
eben weil jede Entität eine abgegrenzte Entität ist, kann 
sie nicht von sich selber abgeteilt werden; ergo kann sie 
auch nicht in mehrere geteilt werden, die so beschaffen 
sind, wie sie selber ist-sonstwäre jene gesamte Entität in 
den einzelnen, und folglich würde sie, sofern sie in der 
einen ist, von sich selber abgeteilt, sofern sie in der ande-
ren ist, was einen handgreiflichen Widerstreit ein-
schließt. Ergo ist jede Entität eben dadurch, das sie eine 
einzige Entität in der Realität ist, notwendig in der 
vorgenannten Weise eine einzige und daher singulär und 
individuell. 

5. [a] Dieser Grund führt zu dem Schluß, daß auch 
bei absoluter Macht nicht gedacht werden kann, eine 
reale Entität, sofern sie real existiert, sei nicht singulär 
und individuell- denn es impliziert einen Widerspruch 
zu sagen, sie sei eine Entität und sie sei in mehrere Enti-
täten teilbar, die so beschaffen sind, wie sie selber ist. 
Sonst könnte sie entitativ oder gemäß derselben realen 



12 

seu secuudum eamdem realem cntitatem, 
quod involvit contradictionem. Et hrec ratio 
etiam convincit, universaHa non posse esse 
a singularibus separata, quia, si homo uni-
''ersalis existeret extra Petrum et Paulum, 
etc., vel ille esset etiam in Petro et Paulo, 
vel omnino maueret separatus extra illos; si 
dicatur hoc posterius, jam homo ut sie esset 
qureclam res singularis, condivisa a Petro et 
Paulo; falso ergo dicebatur universalis. Et 
prreterea sequitur nec Petl'llm, nec Paulum 
esse homines, qnia, ut prredieatum essentiale 
alicni eonveniat, necesse est, ut non sit se-
paratum ab illo. Quomodo enim de illo vere 
dici poterit, si non sit in illo? Aut quomodo 
inlclligi polest, essentialiter eonstituere eum 
in quo non est? Si vero est in Petro et Paulo, 
vel est idem omnino realiter et entitative in 
utroque, et ita Petrus et Paulus non erunt 
duo homines, sed unus; vel est distinetus se-
cundum rem et entitatem in utroque eorum, 
et sie ille homo universaUs et separatus, aut 
esset quidam tertius eondistinetus a Pelro et 
Paulo, et sie falso diceretur esse in illis, et 
esse universalis, quia non esset nisi quidam 
singularis distinctus ab aliis, aut certe, si 
idemmet esset in uno et in altero, oporteret 
esse et distinetus a seipso, et unus et plures 
realiter seeundum essentiam eamdem, prout 
in re existentem, qure sunt aperte repugnan· 
tia. Hac ergo ratione, neeesse est ut omnis 
res prout a parte rei existit, singularis et in-
dividua sit. 

A rgumentorum responsa. 
6. Ad primum, non desunt Theologi •, qui 

dicant, divinam essentiam nec singularem, 

t Vide Du1·audum et alios, in i, d. 3:L 



1.5b 13 

Entitätzugleich eine und mehrere sein, waseinen Wider-
spruch impliziert. [b] Und dieser Grund überzeugt auch 
<davon>, daß das Allgemeine nicht vom Singulären ge-
schieden sein kann. [c] Denn existierte der allgemeine 
Mensch außerhalbvon Peterund Paul usw., dann wäre er 
entweder auch in Peter und Paul, oder er bliebe gänzlich 
geschieden außerhalb ihrer; wenn man dieses Letztere 
sagte, dann wäre schon der Mensch als solcher irgend ein 
singuläres, von Peter und Paul gleich abgeteiltes Ding; 
ergo hieße er zu Unrecht "allgemein". Und außerdem 
folgte, daß weder Peter noch Paul Menschen sind, denn 
damit irgend etwas das Wesensprädikat zusteht, ist es nö-
tig, daß es nicht von ihm geschieden ist. Denn wie könnte 
es von ihm wahr ausgesagt werden, wenn es nicht in ihm 
wäre? Oder wie kann gedacht werden, daß es jeman-
den essentiell konstituiert, in dem es nicht ist?- Wenn 
aber <der Mensch als solcher> in Peter und Paul exi-
stiert, ist er entwederrealiterund entitativ in beiden ganz 
derselbe, und so dürften Peter und Paul nicht zwei Men-
schen, sondern ein einziger sein; oder er ist der Sache und 
der Entität nach in beiden verschieden, und so wäre 
dieser allgemeine und geschiedene Mensch entweder 
irgend ein von Peter und Paul gleich verschiedener Drit-
ter, und so hieße es zu Unrecht, daß er in ihnen existiert 
und allgemein ist, denn er wäre nur irgend ein von den 
anderen verschiedener singulärer <Mensch> - oder 
wenn er im einen und anderen genauderselbe wäre, dann 
müßte er gewiß von sich selbst verschieden und realiter 
gemäß demselben Wesen, sofern es real existiert, 
<zugleich> einer und mehrere sein, was offen wider-
streitet. Nach diesem Argument ist es ergo nötig, daß 
jedes Ding, sofern es der Realität nach existiert, singulär 
und individuell ist. 

Erwiderungen auf die Argumente 
6. Zum ersten: es fehlt nicht an Theologen*, welche 

sagen, das göttliche Wesen sei weder singulär noch allge-
*S. Durandus und andere, In 1, d 35 



337 

Anmerkungen zu den Fußnoten des Textes 

(S. 13*) Dort qu. 4. In der Ausgabe von 1508 auf fol. 108 r.a, litt. N 
(die Ausgabe liest irrtümlich "fol. 98"): Obiectum principale intel/ectus 
divini est sua essentia quae non est universalis (cum non plurificetur in 
suis suppositis) nec particularis: quia est quid communicabile pluribus, 
quod est contra rationem particularis. 

(S.133*) Commentaria ac Disputationes in Tertiam Partern D. Tho-
mae, Bd. 3, disp. 52, s. 3, n. 4, Vives (Paris 1861) Bd. XXI, 
S. 225b- 226 a. Der Passus bezieht sich auf ebd s. 2, n. 6-7 
(XXI 221 a-222 a). Ausführlicherwird das Thema behandelt ebd. d. 
48, s. 4, n. 5-8; XXI 90 a-94 a. 

(S. 133**) Commentaria ac Disputationes in Tertiam Partern D. 
Thomae, Bd. 2, d. 48, s. 5, n. 9: Duocorpora in eodem loco esse super-
naturaliter non repugnat (Vives XIX, Paris 1860, S. 866 a, b). 

(S. 281 *) Die Vives-Ausgabe (S. 192 b) wie die Gredos-Ausgabe 
(S. 674) haben hier den Verweis: De hoc latius disp. 4. Gemeint sein 
dürfte jedoch "disp. 14" (Oe materiali causa accidentium), und zwar 
dort s. 2. Die These führt zu Schwierigkeiten wegen des Grundsatzes 
Actus et potentia sunt in eodem genere, die ebd. n. 9-17 (XXV 467 b-
471 b) behandelt werden. 



338 Anm.l 

Anmerkungen zu den Zitaten des Autors 

I. Diese Stelle text. 14 hat mit einem Text, der einem von Suärez 
benutzten sehr ähnlich ist, Band 8 der venezianischen Averroes-Aus-
gabe (Aristotelis Metaphysicae libri 14 cum Averrois Cordubensis 
Commentario, Venedig 1562), fol. 52 v. b, jedoch unter Kapitel 4. 
Entsprechend Metaph. 8 4, 999 b 34-1000 a I. 

2. Kateg. 5, 2 b 5-6. 
3. Metaph. A 6. 987 a 29-988 a 17. Die übrigen Angaben im. 

Averroes-Text (Bd. 8. Venedig 1562) unter 7 Metaph .. c. 7 und 8, auf 
fol. 175 v.a sowie fol. 177 r.b-177 v.a. Entsprechend Metaph. Z 8, 
1033 a 24-1033 b 19. 

~. Opera VI, I (Lugd. 1639/Frankfurt 1968). Schol. .. Ad quaestio-
nem igitur" (S. 357) und ,.Sed contra" (S. 360). Die Metaphysikstelle 
steht a.a.O. Bd. IV. S. 718-719 (Schol. 2 und 3). 

5. Quaestiones Metaphysicae (Inc. Hain 973). In dem mir vorlie-
genden Exemplar sind die Quästionen nicht numeriert. Qu. 17 nach 
meiner Zählung hat zum Thema: Utrum distinctio formalis partium 
organicarum sit per plures formas substantiales realiter allt specie 
distinctas (fol. 65 v.a-66 v.a). Das wird fol. 66 r.a bejaht. Im Text ge-
meint sein dürfte allerdings nach meiner Zählung qu. 18: Utrum com-
positum per se unum dicat formaliter aliquam entitatem distinctam rea-
liter ab entitate partium (fol. 66 v.a-67 v.b). Das wird fol. 66 v.b 
bejaht. 

6. Es handelt sich um Stellen aus Kapitel 6: In Metaphysicorum 
libros (Köln 1615/Hildesheim 1964 ). col. 366-368 und col. 380-394. 
Beachte v.a. col. 380-383. 

7. De Universis copiosa disputatio, S. 413-489 in: J. B. Monlorii In 
Anal. Prior. seu de ratiocinatione, Frankfurt 1593. Kapitel 6 steht 
ebd. S. ~~6-~62. Gemeint sein dürfte v.a. S. ~~8 f. Die Überschrift 
des Kapitels lautet: Naturam ante mentis operationem communem esse 
multis, ac proinde universam. 

8. Opera (Lyon 1494-1496/Farnborough 1962) Bd. 3. Unterqu.4 
vgl. v.a. C-D. unter qu. 6 v.a. E-Q. 

9. Gabriel Biel: Epitome et collectorium ex Occamo circa quatuor 
sententiarum libros (Tübingen 150 I /Frankfurt 1965). Dort qu. 6: 
Utrum aliquid quod est universale et univocum sit realiter extra animam 
ex natllra rei distinctum ab individuo quamvis non realiter (Ff iij r.). 
qu. 7: Utrum i/lud quod est universale et commune univocum sit 
quomodocumque realiter ex parte rei extra animam (Ff iiij r.), qu. 8: 
Utrum universale univocum sit aliquid reale alicubi existens subieccive 
(Ff iiij r.). 

I 0. Heinrich von Gent, Quodlibet (Paris 151 H/Löwen 1961 ), fol. 
CLXVI r. und v. Vgl. v.a. ebd.r.: Est igitur dicendum quod in formis 




