
S I N OS I N O -- P H I L O S O P H IC AP H I L O S O P H IC A

Wáng Yángmíng, Luó Qīnshùn,
Ōuyáng Dé

Kontroversen über die
Grundlagen ethischen Handelns
Chinesisch–Deutsch



SINO -P HI LOSOP HICA



S I N O - P H I L O S O P H IC A

Zweispr achige Ausgaben von 
Quellentexten der  
chinesischen Philosophie

Herausgegeben von  
Rafael Suter, Wolfgang Behr, Fabian Heubel,  
Richard King, Joachim Kurtz, Martin Lehnert  
und Kai Marchal

Ba nd 1

FELI X MEINER V ER L AG
H A MBU RG



Wáng Yángmíng, Luó Qīnshùn, Ōuyáng Dé

Kontroversen über die  
Grundlagen ethischen Handelns

Übersetzt, eingeleitet und  
mit Anmerkungen versehen von 
Iso Kern

Chinesisch–Deutsch

FELI X MEINER V ER L AG
H A MBU RG



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische 

Daten sind im Internet über ‹http://portal.dnb.de› abrufbar.
 ISBN 978-3-7873-4337-9

 ISBN eBook (PDF) 978-3-7873-4338-6

Gedruckt mit freundlicher Unterstützung der UZH Foundation.

Kalligraphie des chinesischen Reihentitels  
古今哲學 (gǔ jīn zhéxué, »Philosophie aus Altertum und Gegenwart«)  

von Lin Junchen 林俊臣 (National University of Tainan).

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2023. Alle Rechte vorbehalten.  
Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverf ilmungen und 

die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit es 
nicht §§ 53 und 54 UrhG ausdrücklich gestatten. Layout, Satz: Jens-Sören Mann. 

Druck und Bindung: Beltz, Bad Langensalza. Gedruckt auf alterungs
beständigem Werkdruckpapier, hergestellt aus 100 % chlorfrei  

gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany.
www.meiner.de



Meinem Freund Rafael Suter  
mit Dank gewidmet



 IN H A LT

 Vorwort  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                	 9

 Einleitung. Von Iso Kern . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 15

1.	 Zu den Verfassern der Briefe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 15

2.	 Kurze Zusammenfassung der praktischen (ethischen) Philosophie 
von Zhū Xī (1130–1200) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 36

3.	 Diskussion Wáng Yángmíngs mit seinen Schülern, ob ethisch 
gutes Handeln nicht doch Erkenntnis der Ordnung der Welt 
voraussetzt, wie es Zhū Xī verlangt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 44

4.	 Kurzer Abriss der späten Lehre Wáng Yángmíngs (seit 1521)  
in seiner »Lehre in vier Sätzen« von 1527 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 57

5.	 Zum Charakter der vorgestellten philosophischen Briefe  
und Debatten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       	 59

6.	 Grundbegriffe, die in den vorgestellten philosophischen 
Kontroversen vorkommen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 60

7.	 Kurze Notiz zur Nachwirkung von Wáng Yángmíngs  
philosophischer Schule . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 65

T E X T E U N D  Ü B ER S E T ZU N G EN

Teil I
Die Kontroverse zwischen dem Vertreter der Schule Zhū Xīs (1130–1200),  
Luó Qīnshùn (1465–1547), und Wáng Yángmíng (1472–1529) . . . . . . . . . . . .            	 69

A.  Zwei Texte Wáng Yángmíngs, auf die diese Kontroverse Bezug nimmt 

 !	 Wáng Yángmíngs Vorwort (1515) zu seiner Schrift Meister Zhū Xīs 
endgültige Lehre in seinen späten Jahren (publiziert 1518) . . . . . . . . . . . .            	 71

 @	 Wáng Yángmíngs erstes Vorwort (1518) zur alten Fassung des  
Lernens der Großen (Dàxué) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 77



8	 Inhalt

B.   Zwei Briefe zwischen Luó Qīnshùn und Wáng Yángmíng 

#	  Brief von Luó Qīnshùn an Wáng Yángmíng vom Sommer 1520 . . . . . . . .        	 81

$	  Antwortbrief von Wáng Yángmíng an Luó Qīnshùn vom Herbst 1520 . .  	 93

Teil II

%	 Antwortbrief Wáng Yángmíngs an seinen Schüler Ōuyáng Dé  
(zwischen 1523 und 1526) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 113

Teil III
Die Kontroverse von 1534/35 zwischen Ōuyáng Dé und Luó Qīnshùn . .  	 133

^	  Brief von Ōuyáng Dé an Luó Qīnshùn vom 25. Juli 1534 . . . . . . . . . . . . . . .               	 135

&	  Antwortbrief von Luó Qīnshùn an Ōuyáng Dé vom 8. September 1534 .	 153

*	  Antwortbrief von Ōuyáng Dé an Luó Qīnshùn vom 4. Dezember 1534 .	 173

Anmerkungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         	 201

Ausführliches Inhaltsverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 221

Namenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        	 227

Begriffsregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        	 230



VO R W O R T

 Als mich mein Freund Rafael Suter, wissenschaftlicher Mitarbeiter der 
   Abteilung Sinologie des Asien-Orient-Instituts der Universität Zürich, 

vor etwa fünf Jahren im Namen von Prof. Wolfgang Behr, Lehrstuhl für Si-
nologie (Traditionelles China) derselben Universität, fragte, ob ich bereit 
sei, ein Bändchen mit Übersetzungen aus der chinesischen Philosophie für 
die vom Felix Meiner Verlag in Anlehnung an die seit über hundert Jahren 
herausgegebene Philosophische Bibliothek konzipierten Sino-Philosophica 
zusammenzustellen, habe ich dieses Angebot mit großer Freude angenom-
men. Denn es ist mir persönlich ein großes Anliegen, dass hier in Europa, 
besonders im philosophischen Unterricht seiner Universitäten, die chine-
sische Philosophie gegenwärtiger wird. Ich habe dieses Anliegen nicht nur 
deshalb, weil ich weiß, wie präsent die europäische Philosophie in China 
ist, wofür ich mich selbst auch eingesetzt habe, sondern auch deshalb, weil 
ich denke, dass die in Europa Philosophierenden aus der chinesischen Phi-
losophie großen Nutzen ziehen, viel lernen könnten, ohne allerdings dabei 
den großen Reichtum der eigenen Philosophie vergessen zu dürfen. Durch 
das gegenseitige Einbeziehen von Lehren anderer großer philosophischer 
Traditionen wird das Philosophieren nicht nur bereichert, sondern wird zu 
einem allgemein menschlichen Unternehmen, was es seiner Natur nach 
auch sein sollte.

In meiner folgenden deutschen Übersetzung der chinesischen Texte, in 
den Anmerkungen und in meiner Einleitung dazu geht es mir in diesem 
Band der Reihe Sino-Philosophica in erster Linie um das im Titel bezeich-
nete sachliche philosophische Problem und seine kritische Erörterung und 
nicht um die Geschichte der chinesischen Philosophie. Diese schätze ich 
zwar auch, denn sie kann nützlich sein, aber sie ist hier nicht mein Thema. 
Es gibt viele Bücher über die Geschichte der chinesischen Philosophie in 
englischer, deutscher, französischer und anderen »westlichen« Sprachen, 
die der Leser der von mir vorgestellten und übersetzten philosophischen 
Texte konsultieren kann. Ich habe nicht das Glück, Philosophiehistoriker 
zu sein, der »nur« historische Fakten und ihre sachlichen und historischen 



10	 Vorwort

Zusammenhänge eruieren und konstruieren muss, sondern ich bemühe 
mich zu philosophieren und habe mir damit die Bürde des Denkens auf
erlegt, des kritischen Suchens nach Einsicht, ob eine philosophische Aus-
sage wahr ist oder nicht. Die Philosophiehistoriker, wenn sie sich über-
haupt die Frage stellen, welche der verschiedenen vertretenen Positionen 
richtig seien und welche nicht, werden oft Skeptiker oder Relativisten und 
ruhen dann auf dem »mol oreiller du doute« (Michel de Montaigne).

In größter Allgemeinheit kann man die Probleme der im vorliegenden 
Band behandelten Kontroverse im folgenden Satz zusammenfassen : Hat 
sich ethisches Handeln nach der empirisch zu erkennenden objektiven 
kosmischen Ordnung (»Ordnungsprinzipien des Himmels«) und nach den 
objektiv vorliegenden tradierten Schriften der »Heiligen« (Gespräche des 
Konfuzius, Menzius und anderen Texten) oder aber nach dem eigenen Her-
zen (Geist) bzw. nach dem »ursprünglichen Wissen« und nach der eigenen 
Einsicht zu richten ? Wáng Yángmíng 王陽明 (1472–1529) kam zur Auffas-
sung, dass ethische Prinzipien nicht in der objektiven Welt zu erkennen 
seien, und gab der eigenen Einsicht und dem eigenen »ursprünglichen Wis-
sen« den Vorrang gegenüber den Aussagen der Heiligen, selbst gegenüber 
denjenigen von Konfuzius. Er schrieb in einem Brief vom Herbst 1520 an 
Luó Qīnshùn 羅欽順 (1465–1547) : »Nun besteht der Wert des [ethischen] 
Lernens im Erlangen durch das Herz (den Geist). Wenn ich etwas im Her-
zen prüfe und es als falsch erkenne, dann wage ich es nicht als richtig zu 
betrachten, selbst wenn es Konfuzius sagte, und umso weniger, wenn es 
von jemandem stammt, der das Niveau von Konfuzius nicht erreicht hat. 
Wenn ich etwas im Herzen prüfe und als richtig erkenne, dann wage ich 
nicht, es als falsch zu betrachten, selbst wenn es aus dem Mund eines 
Gewöhnlichen stammt, und umso weniger, wenn es von Konfuzius ge-
sagt wurde.«1 Luó Qīnshùn schrieb in einem Brief an Ōuyáng Dé 歐陽德  
(1496–1554) vom 8. September 1534 dagegen, dass sich an die Schriften 
der Heiligen und Weisen halten müsse, wer ihren ethischen Weg erlernen 
wolle, seien es doch diese Texte allein, die sie der Nachwelt hinterlassen 
hätten. Und selbst wenn man sie nur in Teilen erfassen möge, könnten sie 
dem, der sie geistig durchdringt, gleichwohl Anhaltspunkte zum richtigen 

1	 Vgl. unten, S. 97.



	 Vorwort	 11

Handeln eröffnen. Edle, die das Dao in sich trügen, seien dagegen selten, 
so dass jene, die von sich aus in der Lage sind, Wahrheit und Falschheit, 
Gewinn und Verlust ins rechte Verhältnis zueinander zu setzen, nicht nur 
dünn gesät seien, sondern in keiner Weise über das hinauszugelangen 
vermöchten, was die Bücher der Heiligen und Weisen überliefern.2 

In diesen zwei verschiedenen Haltungen äußert sich wohl der radikalste 
Gegensatz innerhalb der konfuzianischen Schule seit dem 11. Jahrhundert 
in China. Vor dem massiven Eindringen europäischen Denkens am Ende 
des 19. Jahrhunderts ist im Philosophieren dieser Kultur das Verhältnis von 
Tradition und eigenem individuellen Denken nie so grundsätzlich disku-
tiert worden. Diesen Diskussionen entsprechen in Europa in einem ganz 
anderen Kontext und unter anderen Vorzeichen die Diskussionen über das 
Verhältnis von Theologie und Philosophie, über das Verhältnis zwischen 
kanonischen von Gott offenbarten Schriften und ihren dogmatischen Aus-
legungen durch die Autorität der Kirche einerseits und eigenem vernünfti-
gen Denken und eigenem Gewissen andererseits.

Allgemeiner gesprochen geht es um den Gegensatz zwischen traditionel
ler gesellschaftlicher Moral, die aus traditionellen öffentlichen Vorschriften 
und Erwartungen einer Gesellschaft an ihre einzelnen Mitglieder besteht 
und die von diesen mehr oder weniger internalisiert (verinnerlicht), d. h. 
zu eigen gemacht worden sind und ihr gesellschaftliches Gewissen aus
machen, einerseits und andererseits dem ursprünglichen eigenen Gewis-
sen eines Menschen, was Wáng Yángmíng und seine Schüler seit 1521 liáng 
zhī 良知 nennen. Dieses ursprüngliche Gewissen kann verlangen, sich den 
Regeln irgendwelcher tradierten sozialen Moral entgegenzusetzen, z. B. 
Regeln, die soziale Minderheiten in der Religion, in der Hautfarbe, in der 
sexuellen Orientierung diskriminieren.

Meine Zusage, dieses Bändchen für die Reihe Sino-Philosophica zu ver-
fassen, gab ich Rafael Suter nur unter der Bedingung, dass meine Überset-
zungen kritisch gegengelesen würden. Denn ich hatte mich damals seit 
etwa acht Jahren nicht mehr mit alten chinesischen Texten beschäftigt 
und war etwas aus der Übung gekommen. Zudem bin ich kein Sinologe, 
habe nie Sinologie an irgendeiner Universität studiert oder ein Examen in 

2	 Vgl. unten, S. 153.



12	 Vorwort

diesem Fach abgelegt. Rafael Suter hat mich in meiner Arbeit gewissenhaft 
und mit Kompetenz unterstützt, indem er mir nach der Durchsicht der von 
mir übersetzten chinesischen Texte viele andere Übersetzungsmöglich-
keiten vorlegte, von denen ich die meisten übernommen habe. Ich möchte 
ihm an dieser Stelle aufrichtig dafür danken.

Zwischen der Einreichung dieses Manuskripts und seiner umfassenden 
Überarbeitung, die ich mittlerweile in meinem 85. Lebensjahr vornahm, 
liegen etliche Jahre. Von den zahlreichen kritischen Bemerkungen ver-
schiedenster Art zu meiner Übersetzung und der zugehörigen Einleitung, 
die ich von den Herausgebern erhielt, habe ich auf jene einzugehen ver-
sucht, die mir sinnvoll und machbar erschienen. Dabei beschränkte ich 
mich auf jene Punkte, die meines Erachtens zu dem gehören, was ich als 
meine philosophische Arbeit betrachte. Trotz aller Unterstützung und 
Hilfe trage die letzte Verantwortung für die folgende Einleitung und die 
Übersetzungen ich selbst.

Krattigen, oberhalb des Thunersees im Berner Oberland,  
den 31. Dezember 2022

隱居山人耿寧 yīnjū shānrén Gěng Níng 
(der im Verborgenen wohnende Bergmensch Kern) 



Siglen

W YMQ J	 Wáng Shǒurén 王守仁, Wáng Yángmíng quánjí 王陽明全集 
(Shànghǎi: Shànghǎi gǔjí chūbǎnshè 上海古籍出版社, 1992).

KZJ	 Luó Qinshùn 羅欽順, Kùnzhī jì 困知記 (Běijīng: Zhōnghuá shūjú 
中華書局, 1990).

OYDJ	 Chén Yǒnggé 陳永革, hg., Ōuyáng Dé jí 歐陽德集 (Nánjīng 南京: 
Fènghuáng chūbǎnshè 鳳凰出版社, 2007).



EIN LEITU N G

 D iese Einleitung beginne ich mit den Biographien der in den von mir 
übersetzten Texten diskutierenden Philosophen. Denn in der chinesi

schen Philosophie, die vor allem ethisch und politisch interessiert ist, gilt 
das ethisch gute Leben eines Philosophierenden als Gewähr, ja als Beweis 
für die Echtheit und Güte seiner Philosophie. Danach biete ich im Ab-
schnitt 2 einen Abriss der Lehre Zhū Xīs (1130–1200), von der Wáng Yáng-
míng ausging, aber in ihr keine geistige Befriedigung fand, und die im We-
sentlichen die Grundlage der von Luó Qīnshùn in seinen Briefen mit Wáng 
Yángmíng und Ōuyáng Dé vertretenen Positionen bildet. Der Abschnitt 3 
widmet sich der Diskussion Wáng Yángmíngs mit seinen Schülern, ob 
ethisch gutes Handeln nicht doch eine Erkenntnis der Ordnung der Welt 
voraussetze, wie es Zhū Xī verlangt. Im Abschnitt 4 gebe ich die kurze Zu-
sammenfassung der praktischen (ethischen) Philosophie seiner späten 
Lehre (seit 1521) wieder, die Wáng Yángmíng in seiner »Lehre in vier Sätzen« 
(sì jù jiào 四句教) von 1527 formulierte, und unterziehe sie einer Kritik. Im 
Abschnitt 5 erörtere ich einige Grundbegriffe der chinesischen Philosophie, 
die in den in diesem Band übersetzten philosophischen Kontroversen vor-
kommen. In einer Schlussbemerkung schließlich sage ich etwas Weniges 
über das Fortwirken von Wáng Yángmíngs Philosophie in China.

1.  Zu den Verfassern der Briefe

a)  Wáng Yángmíng (1472–1529)

Wáng Yángmíng wurde im 8. Jahr der chénghuà-Ära der Míng-Dynastie 
(1368–1644) am 30. Tag des neunten Mondes, d. h. nach unserer Zeitrech-
nung am 31. Oktober 1472, geboren. Sein Geburtsort war Yúyáo 餘姚, eine 
damalige Kreisstadt, die im südlichen Küstengebiet Chinas in der Provinz 
Zhèjiāng 浙江, etwa in der Mitte zwischen den beiden Präfekturhaupt-
städten Shàoxīng 紹興 und Níngbō 寧波 liegt. Sein Geburtshaus befand 



16	 Einleitung

sich am nördlichen Fuß des »Drachenberges« (Lóngshān 龍山), nordwest-
lich des Stadtzentrums, und wurde später aufgrund eines Traumes, den 
die Großmutter Wáng Yángmíngs bei dessen Geburt hatte, »Gebäude der 
glücksverheißenden Wolke« (ruìyún lóu 瑞雲樓) genannt.1 Sein persönli-
cher Name (míng 名) war Shǒurén 守仁 (»Bewahrer der Menschlichkeit«), 
so dass er in früheren Veröffentlichungen in der Volksrepublik China meist 
Wáng Shǒurén genannt wurde. »Yángmíng« war sein Beiname (hào 號), 
den er sich selbst gab, als er 30 Jahre alt war. So nannten ihn seine Schü-
ler und so wird er auch heute meistens bezeichnet.2 Sein Vater, Wáng Huá 
華 (Beiname : Lóngshān »Drachenberg«, 1453–1522), der 19-jährig war, als 
Wáng Yángmíng geboren wurde, wurde ein strenger Konfuzianer und ein 
hoher Beamter. Während der hóngzhì-Ära (1488–1505) hatte er die Ehre, 
dem Kaiser Vorträge zu halten, und wirkte als Lehrer des Thronnachfol-
gers.3 Während der zhèngdé-Ära (1506–1521) war er einige Zeit Minister in 
der »Südlichen Hauptstadt« Nánjīng 南京.

Doch während Wáng Yángmíngs Kindheit, bevor sein Vater höherer Be-
amter wurde, lebte die Familie in bescheidenen Verhältnissen ; ihre Woh-
nung im »Gebäude der glückverheißenden Wolke« war nur gemietet.4 Sie 
bestand aus einem gewöhnlichen zweistöckigen Gebäude.5 Vom zehnten 
bis zum 16. Lebensjahr (1482 bis 1487) lebte er zusammen mit seinem Vater 
und seinem Großvater väterlicherseits und bis 1484 wohl auch mit seiner 

1	 Siehe »Niánpǔ I« 年譜 (»Lebenschronik von Wáng Yángmíng«), unter dem 8. Jahr 
der chénghuà-Ära (Wú Guāng 吳光, Hg., Wáng Yángmíng quánjí 王陽明全集 
[Shànghǎi : Shànghǎi gǔjí chūbǎnshè 上海古籍出版社, 1992, fortan : WYMQ J], 
S. 1220 f. ; »Aufzeichnung über das Ruìyún-Gebäude«, Qián Míng 錢明, Hg., Xú Ài, 
Qián Déhóng, Dǒng Yún jí 徐愛、錢德洪、董澐集 (Nánjīng : Fènghuáng chūbǎnshè 
鳳凰出版社, 2007 : fortan QDHJ), S. 170 f. ; »Gedanken an die Spitze des Drachen-
berges«, ebd., S. 240. 

2	 Im traditionellen China durfte man jemanden außerhalb der eigenen Familie nicht 
beim persönlichen Namen (míng) nennen. 

3	 Siehe Tu Weiming, Neo-Confucian Thought in Action (Berkeley : University of Cali-
fornia Press, 1991 [1976]), S. 39.

4	 »Aufzeichnung über das Ruìyún-Gebäude«, QDHJ, S. 170.
5	 »Niánpǔ« I, unter dem 12. Jahr der chénghuà-Ära, WYMQ J, S. 1221 ; »Aufzeichnung 

über das Ruìyún-Gebäude«, QDHJ, S. 171.



TE X TE UND ÜBERSE TZUNGEN



TEIL  I

Die Kontroverse zwischen Luó Qīnshùn und  
Wáng Yángmíng



!	 朱子晚年定論序� [  WYMQJ, Bd. 1, S. 127 f. ]

陽明子序曰

洙、泗之傳，至孟氏而息。千五百餘年，濂溪、明

道始復追尋其緒；自後辨析日詳，然亦日就支離

決裂，旋復湮晦。吾嘗深求其故，大抵皆世儒之

多言有以亂之。

	守仁早歲業舉，溺志詞章之習，既乃稍知從事正

學，而苦於眾說之紛撓疲𤻞，茫無可入，因求諸老、

釋，欣然有會於心，以為聖人之學在此矣。然於孔

子之教間相出入，而措之日用，往往缺漏無歸； 

依違往返，且信且疑。

其後謫官龍場，居夷處困，動心忍性之餘，恍

若有悟，體驗探求，再更寒暑，登諸五經、四子，

70	



71

1 � Wáng Yángmíngs Vorwort (1515) zu seiner Schrift 
Meister Zhū Xīs endgültige Lehre in seinen späten Jahren 
(publiziert 1518)1

Die wahre Tradition der konfuzianischen Lehre endete mit Mèngzǐ [ ca. 
371 – 289 v. Chr. ].2 Erst 1500 Jahre später begannen Liánxī (Beiname von 
Zhōu Dūnyí 周敦頤, 1017 – 1073) und Míngdào (Beiname von Chéng Hào), 
wieder nach ihren großen Leitfäden zu suchen. Danach ist es zu immer 
weiter vereinzelten Unterscheidungen und damit auch immer mehr Ver-
ästelungen und Aufspaltungen gekommen, so dass ihre großen Leitfäden 
sich wiederum im Dunkel verloren. Ich habe gründlich nach den Ursachen 
gesucht und bin zum Schluss gekommen, dass das viele Gerede der Konfu-
zianer unserer Zeit diese [ Lehre ] verwirrt hat.

Seit meiner Jugend hatte ich mich auf die Prüfungen für den Beamten-
dienst vorbereitet und war dabei in meinem Willen blind dem Schreiben 
schöner Aufsätze ergeben ; erst später erhielt ich eine Ahnung vom ech-
ten [ ethischen ] Lernen. Da ich also wenig von der Beschäftigung mit dem 
echten Lernen wusste, litt ich am verstörenden Durcheinander und der er-
müdenden Weitläufigkeit der vielen [ konfuzianischen ] Lehren und fand 
keinen festen Ansatzpunkt. Deshalb wandte ich mich dem Daoismus und 
Buddhismus zu. Ich war glücklich, etwas zu finden, das meinem Herzen 
entsprach, und glaubte, dass sich das Lernen der heiligen Menschen bei 
diesen finde. Doch wichen sie von der Lehre des Konfuzius ab, und wenn 
ich sie im täglichen Leben anzuwenden versuchte, waren sie oft ungenü-
gend und boten nichts, woran ich mich halten konnte. Bald stützte ich 
mich auf sie, bald setzte ich mich ihnen entgegen ; bald glaubte ich sie, bald 
zweifelte ich an ihnen.

Später, als ich nach Lóngchǎng verbannt wurde und in Schwierigkeiten 
unter Nichtchinesen lebte3, wurde mein Herz zum Äußersten erschüttert, 
und ich übte mich zum Äußersten, das alles ertragen zu können. Ich erhielt 



72	 Die Kontroverse zwischen Luó Qīnshùn und Wáng Yángmíng

沛然若決江河而放諸海也。然後嘆聖人之道坦

如大路，而世之儒者妄開竇逕，蹈荊棘，墮坑塹，

究其爲說，反出二氏之下。宜乎世之高明之士厭

此而趣彼也！此 | 豈二氏之罪哉？

間嘗以語同志，而聞者競相非議，自以為立異

好奇，雖每痛反深抑，務自搜剔斑瑕，而愈益精

明的確，洞然無復可疑；獨於朱子之說有相抵牾，

恆疚於心，切疑朱子之賢，而豈其於此尚有未察？

及官留都，復取朱子之書而檢求之，然後知其

晚歲固已大悟舊說之非，痛悔極艾，至以為自誑

誑人之罪，不可勝贖。世之所傳《集註》、《或問》

之類，乃其中年未定之說，自咎以為舊本之誤，

思改正而未及，而其諸《語類》之屬，又其門人

挾勝心以附己見，固於朱子平日之說猶有大相

謬戾者，而世之學者局於見聞，不過持循講習 

128



Wáng Yángmíngs Vorwort zu »Meister Zhū Xīs endgültige Lehre …«	 73

plötzlich so etwas wie eine tiefe Einsicht, bestätigte [ sie ] in meinen inners
ten Erfahrungen und forschte ihr nach. Während des nächsten Winters 
und Sommers (1508/09) suchte ich dafür nach Bestätigungen in den »Fünf 
Klassikern« und in den »Vier Büchern«, und es war, wie wenn überaus 
zahlreich Flüsse und Ströme sich ins eine Meer ergießen. Darauf seufzte 
ich : Das Dao, der Weg der heiligen Menschen, ist eben und breit wie eine 
große Straße ; doch die Konfuzianer unserer Zeit öffneten Abwege und Sei-
tenwege, gelangten ins Gestrüpp und fielen in Gruben, so dass ihre Lehren 
denjenigen der Daoisten und Buddhisten unterlagen ! Kein Wunder, dass 
die hellsten Geister unserer Zeit jener überdrüssig geworden und zu diesen 
übergelaufen sind. Ist das der Fehler der Daoisten und Buddhisten ?!4 

Ich habe darüber mit Gleichgesinnten gesprochen. Doch diejenigen, die 
mir zuhörten, überboten sich darin, mir zu widersprechen und dagegen 
zu argumentieren, sie hielten es für etwas Ungewohntes und Neues, wel-
ches nur die Neugier wecken soll. Obschon ich jedes Mal den Schmerz zu 
unterdrücken versuchte und in Selbstprüfung meine Mängel auszumerzen 
strebte, wurde ich mir jedoch immer klarer und sicherer und verstand, 
dass kein Zweifel mehr möglich war. Nur mit der Lehre von Meister Zhū Xī 
gab es Widerstände, was mich im Herzen schmerzte ; ich fragte mich, wie 
die Weisheit von Meister Zhū Xī diese Wahrheit noch nicht hatte einsehen 
können. 

Als ich (1514 – 1516) in der ehemaligen Hauptstadt [ Nánjīng ] Beamter 
war,5 nahm ich erneut die Werke von Meister Zhū [ Xī ] in die Hand. Nach-
dem ich sie erforscht hatte, erkannte ich, dass er sich in seinen späten Jah-
ren mit Sicherheit der Falschheit seiner früheren Lehre bewusst wurde 
und dies so bedauerte, dass er schreiben konnte : »Der Fehler der Selbst-
täuschung und der Täuschung anderer kann nicht gesühnt werden.«6 Seine 
überlieferten Gesammelten Erklärungen7 und Antworten auf Fragen8 ent-
halten die Lehren seiner mittleren, nicht seiner letzten Schaffensperiode. 
Er beschuldigte sich selbst, indem er meinte, dass er die Fehler der alten 
Fassung [ des Lernens der Großen ] nicht so weit korrigieren konnte, wie er 
es wünschte. Was aber zu den Aufgezeichneten, nach Themen angeordneten 
Gesprächen Meister Zhūs gehört, so haben seine Schüler darin eigenmäch-
tig ihre eigenen Meinungen einfließen lassen, so dass Widersprüche zu 
Zhū Xīs üblichen Meinungen entstanden. Die Lernenden unserer Zeit aber 



74 Die Kontroverse zwischen Luó Qīnshùn und Wáng Yángmíng

於此。其於悟後之論，概乎其未有聞，則亦何怪

乎予言之不信、而朱子之心無以自暴於後世 

也乎？

予既自幸其說之不謬於朱子，又喜朱子之先得

我心之同，然且慨夫世之學者徒守朱子中年未

定之說，而不復知求其晚歲既悟之論，競相呶呶，

以亂正學，不自知其已入於異端；輒採錄而裒 

集之，私以示夫同志，庶幾無疑於吾說，而聖學

之明可冀矣！

正德乙亥冬事一月朔，後學餘姚 王守仁序



Wáng Yángmíngs Vorwort zu »Meister Zhū Xīs endgültige Lehre …«	 75

beschränken sich auf das, was sie gelesen und gehört hatten, und repetie-
ren und lernen nur dieses. Da sie das, was Meister Zhū nach seiner Einsicht 
lehrte, offensichtlich nicht vernommen haben, ist es nicht verwunderlich, 
dass sie meinen Worten nicht glauben. Hat sich damit das Herz von Meis-
ter Zhū durch die späteren Generationen nicht selbst Gewalt angetan ?

Weil ich glücklich bin, dass meine Lehre nicht mit derjenigen von Meis-
ter Zhū widerstreitet, mich darüber freue, dass er das, worin unsere Her-
zen übereinstimmen, als Erster erlangte, weil die Gelehrten unserer Zeit 
zugleich leider nur an Meister Zhūs noch nicht endgültiger Lehre seiner 
mittleren Jahre festhalten und nicht nach seinen später, aufgrund seiner 
tiefen Einsicht geschriebenen Ausführungen zu suchen vermögen, son-
dern miteinander lärmend wetteifern, die richtige Lehre zu verwirren, und 
sich nicht bewusst sind, dass sie damit der Irrlehre anheimfallen, aus die-
sen Gründen habe ich Aufzeichnungen ausgewählt und zusammengestellt, 
in der Hoffnung, Gleichgesinnten zu zeigen, dass sie an meiner Lehre nicht 
zu zweifeln brauchen. So besteht für die Lehre der Heiligen (von Konfuzius 
und seinen echten Nachfolgern) Hoffnung ! 

Am ersten Tag des elften Mondes des Jahres yǐ hài der zhèngdé-Ära) als 
Vorwort geschrieben vom Schüler Wáng Shǒurén9 aus Yúyáo. 



76	

@	 大學古本原序� [ WYMQJ, Bd. 2, S. 1197 ]

《大學》之要，誠意而已矣。誠意之功，格物而已

矣。誠意之極，止至善而已矣。

正心，復其體也；修身，著其用也。以言乎己，

謂之明德；以言乎人，謂之親民；以言乎天地之間，

則備矣！是故至善也者，心之本體也；[。]

動而後有不善。意者，其動也；物者，其事也。

格物以誠意，復其不之動而已矣！不善復而體正，

體正而無不善之動矣！是之謂止至善。

聖人懼人之求之於外也，而反覆其辭。舊本析

而聖人之意亡矣！是故不本於誠意，而徒以格物

者，謂之支；不事於格物，而徒以誠意者，謂之虛；



77

2 � Wáng Yángmíngs erstes Vorwort (1518)10 zur alten Fassung des 
Lernens der Großen (Dàxué)

Die Hauptsache des Lernens der Großen besteht in nichts anderem als im 
»Aufrichtigmachen der Intentionen«11. Die Arbeit des »Aufrichtigmachens
der Intentionen« besteht im »Berichtigen der Handlungen« (gé wù12). Der
höchste Punkt des »Aufrichtigmachens der Intentionen« ist nichts anderes 
als das »Anhalten beim höchsten Guten«.

 Das »Gerademachen des Herzens« besteht in der Rückkehr zu seiner 
Substanz13 ; »das Kultivieren des eigenen Selbst« besteht im Manifestieren 
seiner Funktionen (scil. der Funktionen der Substanz des Herzens). In Be-
ziehung auf sich selbst gesprochen meint dies das »[ Erhellen ] der hellen 
Tugendkraft« ; in Beziehung auf die anderen Menschen gesprochen meint 
dies das »Lieben des Volkes« ; in Beziehung auf alles zwischen Himmel und 
Erde gesprochen, ist dies vollständig. Daher ist das »Anhalten beim höchs-
ten Guten« das eigentliche Wesen des Herzens. 

Erst durch das Auftreten von Tätigkeiten ist Nicht-Gutes vorhanden ; die 
Intentionen sind diese Tätigkeiten ; die »Dinge« sind die Angelegenheiten 
dieser Intentionen. Durch das Berichtigen der Dinge (Handlungen : gé wù) 
werden die Intentionen berichtigt, und dies ist nichts anderes als die Rück-
kehr zu seiner (= des Herzens) nicht [ von Äußerem ] bewegten [ Substanz ]. 
Wenn das Nicht-Gute rückgängig gemacht wurde, ist die Substanz gerade. 
Wenn die Substanz gerade ist, dann gibt es keine Tätigkeiten, die nicht gut 
wären. Dies bedeutet das Anhalten beim höchsten Guten. 

Da der heilige Mensch [ Konfuzius ] befürchtete, dass die Menschen 
[ das ethische Lernen ] im Äußeren suchen würden, hat er dasselbe mehr-
mals und in verschiedenen Worten gesagt.14 Doch die alte Fassung [ des 
Dàxué ] wurde [ von Zhū Xī ] zersplittert, und das Denken des heiligen Men-
schen [ Konfuzius ] ging dabei verloren. Deshalb muss das bloße »Untersu-
chen der Dinge« (gé wù) ohne seine Verwurzelung im »Aufrichtigmachen 



78 Die Kontroverse zwischen Luó Qīnshùn und Wáng Yángmíng

支與虛與妄，其於至善也遠矣！合之以敬而益綴，

補之以傳而益離。吾懼學之日遠於至善也，去分

章而復舊本，傍為之什，以引其義，庶幾復見聖人

之心，而求之者有其要。噫！罪我者其亦以是 

矣夫！



Wáng Yángmíngs erstes Vorwort zur alten Fassung des Lernens der Großen	 79

der Intentionen« als etwas Zersplittertes bezeichnet werden und das bloße 
»Aufrichtigmachen der Intentionen« ohne das »Berichtigen der Handlun-
gen« (gé wù) als etwas, das im Leeren hängt. Was aber zersplittert ist und
im Leeren hängt, ist vom »höchsten Guten« weit entfernt. Wenn man dann
[ wie Zhū Xī15 ] die Sache mit der Ehrfurcht zusammenhalten will, fördert
man nur noch das Flickwerk ; wenn man noch Kommentare hinzufügt16,
gerät die Sache nur noch mehr durcheinander. In der Befürchtung, dass
das [ ethische ] Lernen sich täglich weiter vom »höchsten Guten« entfernt,
habe ich die Kapiteleinteilungen weggelassen und bin zur alten Fassung
zurückgekehrt ; ich habe einige Kleinigkeiten neben sie gestellt, um ihre
Bedeutung hervorzuheben. So habe ich hoffentlich den Geist des heiligen
Menschen [ Konfuzius ] sichtbar gemacht, damit diejenigen, die ihn suchen, 
das Wichtige davon erfassen. Diejenigen, die mich deshalb anschuldigen,
müssen es eben damit (= mit diesem Geist) tun.



80	

#	 與王陽明書（庚辰夏� [ KZJ, 108  – 112 ]

[ 1.]	 昨拜書，後一日始獲奉領所惠《大學古本》、 

《朱子晚年定論》二編。珍感，珍感。 

某無似，徃在南都，嘗蒙誨益。第苦多病，怯於

話言，未克傾吐所懐，以求歸于一是，恆用為歉。

去年夏，士友有以《傳習録》見示者。亟讀一過，

則凡向日所聞，徃徃具在，而他所未聞者尚多。

乃今又獲並讀二書，何其幸也！顧惟不敏，再

三尋繹，終未能得其旨歸，而向日有疑，嘗以面請

而未決者，復叢集而不可解。深惟執事所以惠教

之意，將不徒然。輙敢一二條陳，仰煩開示。率爾

之罪，度弘度之能容也。



N A M EN R EG IS TER

Seitenangaben in eckigen Klammern verweisen auf den Anmerkungsteil.
Seitenangaben in runden Klammern verweisen auf die chinesische Schreib-
weise eines Namens oder Beinamens.
Seitenangaben in geschweiften Klammern verweisen auf die Nennung in ergän-
zenden Erläuterungen des Übersetzers.
Kursive Seitenangaben kennzeichnen wichtige Einträge mit Sachinformationen.

Aufzeichnungen von Erkenntnissen in der Not: (Kùnzhī jì 困知記) von Luó 
Qīnshùn, erster und zweiter Band veröffentlicht 1528, dritter und vierter 
Band veröffentlicht 1533: 27, 28, 135, 137, 143 (sowohl chin. Titel als auch  
dt. Übers.), [203, 211, 212, 214, 215, 217, 218] 

Aufzeichnungen zum Üben des [vom Lehrer] Übermittelten: Chuánxí lù  
傳習錄: 20 f., 27 f., 33, 52, 59, 62, 81, 137, [203, 207, 216]

Buch der Mitte (Zhōngyōng 中庸), eines der »Vier Bücher«: 41, (42), 101, (141), 
161, 165, (173), (191), [(204, 207, 208, 209, 214, 220)]

Buddhismus: 29, 61, 71, 139, 149, 163, 181, [206, 212]

Chán-Buddhismus, Zen-Buddhismus: chán 禪: 87, 155, 157, [212]
Chén Báishā 陳白沙 (Beiname: Xiànzhāng 憲章), 1428–1500: 165, [214]
Chéng Hào 程顥 (Beiname: Míngdào 明道), 1032–1085: 37, 71, 141, (155, 159), 

161, 169, 197, [219]
Chéng Yí 程頤 (Beiname: Yīchuān 伊川),1038–1107: 20, 37, 38, 161, 163, 169, 

195, 197, [204, 214]

Daoismus: 71, 149, [206]

Fünf Klassiker: 59, 65, 73, [210]

Gàozǐ 告子 (Gào Bùhài 告不害, Zeitgenosse von Mèngzǐ): 169, [207, 215]
Gù Lín 顧麟 (Beiname: Dōngqiáo:東橋), 16. Jh.): 56, 119

Hán Yù 韓愈 (Beiname: Tuìzhī 退之), 768–824: 107, [206]



228	 Anhang

Hú Yáoshí 胡堯時 (Beiname: Yǎngzhāi仰齋), 1499–1558: 32, 185
Huáng Wǎn 黃綰 (Beiname: Zōngxián 宗賢), 1480–1554: 26

Klassiker der historischen Dokumente (Shūjīng 書經): 145, [204, 207, 210, 216]
Klassiker der Lieder (Shījīng 詩經): 145, 159, [206]
Klassiker der Musik (Yuèjì 樂記): 159, [212] 
Klassiker der Sitten (Lǐji 禮記): [201, 209, 212, 216, 218]
Klassiker der Wandlungen (Yìjīng 易經): 101, 119, 159, 197, [203, 204, 217]
Kǒngzi 孔子, Konfuzius: 10, 22, 37, 44, 58 f., 71, {75}, {77}, {79}, {83}, {87}, 95, 97, 

{103}, 109, {115}, {117}, 127, 141, {149}, 155, 159, 161, {163}, 167, 169, 171, [201, 202, 
203, 204, 208]

Lernen der Großen (Dàxué 大學), eines der »Vier Bücher«: 22, 40, {73}, 77, 81, 
83, 85, 87, 93, 97, 101, 125, 161, 169, 173, 181, 197, [202] (55, 63, {99}, {141}, {179}, 
{195}, 201, 202, 204, 208, 209, 211, 220)

Liú Jǐn (Eunuche): 劉瑾, gestorben 1510: 27
Lóngchǎng 龍場 (»Drachenfeld«), Guìzhōu 貴州: 24, 27, 44, 71, [201] 
Lóu Liàng婁諒 (Rufname: Yīzhāi 一齋), 1422–1491: 19 f.
Lù Jiǔyuān 陸九淵 (Beiname: Xiàngshān 象山), 1139–1193: 29, [205]

Mèngzǐ 孟子 (Menzius), ca. 371–289 v. Chr.: 10, 48, 51 f., 167, 169, [201];   
(chin. Schreibweise: 25, 44, 47, 57, 71, 103, 105, 107, 123, 141, 149, 155, 159, 161, 
179, 185, 187, [205, 206, 207, 208, 209, 210, 211, 215, 216, 219])

Mòzǐ 墨子 (Mò Dí 墨翟), 5. Jh. v. Chr.: 105, [205, 210]

Niè Bào 聶豹 (Rufname: Shuāngjiāng 雙江), 1487–1563: 30, 185

Tàigōng Wàng 太公望 (Jiāng Shàng 姜尚), 12./11. Jh. v. Chr.: 169, [215]

»Vier Bücher« (sì shū 四書): 22, 41, 44, 59, 73, [202, 203, 210, 219, 220]

Xióng Shílì 熊十力 (1885–1968): 63

Yáng Zhū 楊朱, 4. Jh. v. Chr.: 105, [205, 210]
Yángmíng-Höhle (daoistische »Höhle der Klarheit des Yáng (des Hellen)« in 

der Präfektur Shàoxīng der Provinz Zhèjiāng): Yángmíng dòng 陽明洞: 24
Yáo 瑶 (nichtchinesisches Volk in der chinesischen Provinz Guǎngxī): 25



	 Namenregister	 229

Zhāng Zài 張載 (Rufname: Héngqú 橫渠) 1020–1077: 27, 46, [211]
Zhōu Héng 周衡 (Beiname: Dàotōng 道通), 16. Jh.: 121
Zhōu Dūnyí 周敦頤 (Beiname: Liánxī 濂溪) 1017–1073: 71, 141, (159), 197, (199)
Zhū Xī 朱熹 (Rufname: Huì’ān 晦庵) 1130–1200: 15, 19, 20, 22 f., 27, 29, 36–44, 

48 f., 55, 63, {71}, 73, 77, 103, 105, 107, 161, 163, {177}, {195}, [201 f., 204 f., 208 f., 
213–16, 219 f.]; Meister Zhu(s): 75, {97}, 107, 109



B EG R IFFS R EG IS TER

Seitenzahlen sind nur im chinesisch-deutschen Begriffsregister angegeben, 
da die chinesischen Begriffe im Gegensatz zu den deutschen Übersetzungen 
eindeutig aufzufinden sind. Bei Verweisen auf die Einleitung dagegen wird der 
chinesische Begriff nicht zwingend im Original genannt.

1.  Deutsch–Chinesisch

Anhalten beim höchsten Guten : zhǐ zhì shàn 止至善
Anordnen ([sich] Zurechtlegen) : ān pái 安排

Berichtigung der Handlungen (Wáng Yángmíng) : gé wù 格物

Dao (ursprüngliche Bedeutung : Weg) : dào 道
drei Grundsätze : sān gāng 三鋼

Erforschung der [Ordnungsprinzipien] der Dinge (Zhū Xī) : gé wù 格物
Erhellen der hellen Tugendkraft : míng míng dé 明明德
drei Arten der Erkenntnis im Laṅkavatāra-Sūtra, nämlich : »wahre 

Erkenntnis« (zhēn shí 真識), »perzeptive Erkenntnis« (xiàn shí 現識) und 
»dinglich unterscheidende Erkenntnis« ( fēn bié shì shí 分別事識)

Erlernen des [eigentlichen] Herzens : xīn xué 心學
Erregtwerden und Antworten : gǎn yìng 感應

Festigung (innere) : dìng 定
Freude : lè 樂
Friede : »mit sich selbst in Frieden sein« : zì qiè 自慊
Fünf Beziehungen : wǔ pǐn 五品

Gerademachen des Herzens : zhèng xīn 正心
Gerechtigkeit (Rechtlichkeit) : yì 義
das Gute als das Ursprüngliche des menschlichen Herzens und der himm

lischen Bestimmung, als das, was ursprüngliches Wissen genannt wird :  
rén xīn tiān mìng zhī běn rán, liáng zhī 人心天命之本然, 良知


	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Vorwort
	Einleitung. Von Iso Kern
	1. Zu den Verfassern der Briefe
	2. Kurze Zusammenfassung der praktischen (ethischen) Philosophie von Zhu Xi (1130–1200)
	3. Diskussion Wáng Yángmíngs mit seinen Schülern, ob ethisch gutes Handeln nicht doch Erkenntnis der Ordnung der Welt voraussetzt, wie es Zhu Xi verlangt
	4. Kurzer Abriss der späten Lehre Wáng Yángmíngs (seit 1521) in seiner »Lehre in vier Sätzen« von 1527
	5. Zum Charakter der vorgestellten philosophischen Briefe und Debatten
	6. Grundbegriffe, die in den vorgestellten philosophischen Kontroversen vorkommen
	7. Kurze Notiz zur Nachwirkung von Wáng Yángmíngs philosophischer Schule

	TEIL I: Die Kontroverse zwischen dem Vertreter der Schule Zhu Xis (1130–1200), Luó Qinshùn (1465–1547), und Wáng Yángmíng (1472–1529)
	A. Zwei Texte Wáng Yángmíngs, auf die diese Kontroverse Bezug nimmt
	1. Wáng Yángmíngs Vorwort (1515) zu seiner Schrift Meister Zhu Xis endgültige Lehre in seinen späten Jahren (publiziert 1518)
	2. Wáng Yángmíngs erstes Vorwort (1518) zur alten Fassung des Lernens der Großen (Dàxué)

	B. Zwei Briefe zwischen Luó Qinshùn und Wáng Yángmíng
	3. Brief von Luó Qinshùn an Wáng Yángmíng vom Sommer 1520
	4. Antwortbrief von Wáng Yángmíng an Luó Qinshùn vom Herbst 1520


	TEIL II: Antwortbrief Wáng Yángmíngs an seinen Schüler Ouyáng Dé (zwischen 1523 und 1526)
	5. Antwortbrief Wáng Yángmíngs an seinen Schüler Ouyáng Dé (zwischen 1523 und 1526)

	TEIL III: Die Kontroverse von 1534/35 zwischen Ouyáng Dé und Luó Qinshùn
	6. Brief von Ouyáng Dé an Luó Qinshùn vom 25. Juli 1534
	7. Antwortbrief von Luó Qinshùn an Ouyáng Dé vom 8. September 1534
	8. Antwortbrief von Ouyáng Dé an Luó Qinshùn vom 4. Dezember 1534

	Anmerkungen
	Ausführliches Inhaltsverzeichnis
	Namenregister
	Begriffsregister



