
Arthur Schopenhauer
Über die vierfache Wurzel des 
Satzes vom zureichenden Grunde
2. Auflage (1847)

Philosophische Bibliothek





ARTHUR SCHOPENHAUER 

Über die vierfache Wurzel 

des Satzes 

vom zureichenden Grunde 

Herausgegeben von 

Michael Landmann und Elfriede Tielsch 

VERLAG VON FELIX MEINER 

HAMBURG 



Im Digitaldruck »on demand« hergestelltes, inhaltlich mit der 
ursprünglichen Ausgabe identisches Exemplar. Wir bitten um 
Verständnis für unvermeidliche Abweichungen in der Ausstat­
tung, die der Einzelfertigung geschuldet sind. 

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in 
der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographi­
sche Daten sind im Internet abrufbar über ‹http://portal.dnb.de›.

ISBN 978-3-7873-4328-7

ISBN eBook 978-3-7873-4329-4

www.meiner.de

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 1957. Alle Rechte vorbe­
halten. Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mi­
kroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in 
elektronischen Systemen, soweit es nicht §§  53 und 54 UrhG aus­
drücklich gestatten. Gesamtherstellung: BoD, Norderstedt. Ge­
druckt auf alterungsbeständigem Werkdruckpapier. Printed in 
Germany.

PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 249



INHALT 

Schopenhauer heute. Von Michael Landmann . 
Vergleich der 1. mit der 2. Auflage 

Von Elfriede Tielsch 
Zeittafel . . . . . . . 

Ueher die vierfache Wurzel 

des Satzes vom zureichenden Grunde 

VORREDE . . . . .  . 

ERSTES KAPITEL: Einleitung 

IX 

XXXV 

XLIV 

1 

3 

7 

§ 1 Die Methode . . . . . . . . . . 7 
§ 2 Ihre Anwendung in gegenwärtigem Fall . 8 
§ 3 Nutzen dieser Untersuchung . . . . . 9 
§ 4 Wichtigkeit des Satzes vom zureichenden Grunde 11 
� 5 Der Satz selbst . . . . . . . . . . . 12 

ZWEITES KAPITEL: Uebersicht des Hauptsächlichsten, 
so bisher über den Satz vom zureichenden Grunde 
gelehrt worden . . . . . . . . . . . . . 13 

§ 6 Erste Aufstellung des Satzes und Unterscheidung
zweier Bedeutungen desselben 13 

§ 7 Cartesius . 17 
§ 8 Spinoza 20 
§ 9 Leibnitz . 28 
§ 10 Wolf . . 29 
§ 11 Philosophen zwischen Wolf und Kant.· 31 

§�&� . . . . . . . . � 
§ 13 Kant und seine Schule . . . 33 
§ 14 Ueber die Beweise des Satzes 35 



vi Inhalt 

DRITTES KAPITEL: Unzulänglichkeit der bisherigen 

Darstellung und Entwurf zu einer neuen. . . . . 37 

$ 15 Fälle, die unter den bisher aufgestellten Bedeu- 
tungen des Satzes nicht begriffen sind. . . . 37 

$ 16 Die Wurzel des Satzes vom zureichenden Grund 39 

VIERTES KAPITEL: Ueber die erste Klasse der Objekte 
für das Subjekt und die in ihr herrschende Gestaltung 
des Satzes vom zureichenden Grunde. . . . .. 4 

$ 17 Allgemeine Erklärung dieser Klasse von Ob- 
jekten . . 2 2 2 2 nennen. 4 

$ 18 Umriß einer transscendentalen Analysis der 
empirischen Realität . . » 2 2 2 20.2....42 

$ 19 Unmittelbare Gegenwart der Vorstellungen. . 44 
$ 20 Satz vom zureichenden Grunde des Werdens . 48 
$ 21 Apriorität des Kausalitätsbegriffes. Intellektuali- 

tät der empirischen Anschauung. Der Verstand 67 

$ 22 Vom ummittelbaren Objekt . . . . . . ..106 
$ 23 Bestreitung des von Kant aufgestellten Beweises 

der Apriorität des Kausalitätsbegriffes. . . . 107 
$ 24 Vom Mißbrauch des Gesetzes der Kausalität. . 117 
$ 25 Die Zeit der Veränderung . . . . ... 118 

FÜNFTES KAPITEL: Ueber die zweite Klasse der 
Objekte für das Subjekt und die in ihr herrschende 

Gestaltung des Satzes vom zureichenden Grunde. . 122 

$ 26 Erklärung dieser Klasse von Objekten . . . 122 
$ 27 Nutzen der Begriffe. . . . 2 2 2.2..2...126 
$ 28 Repräsentanten der Begriffe. Die Urtheilskraft 127 
$ 29 Satz vom zureichenden Grunde des Erkennens 131 
$ 30 Logische Wahrheit . . . . 2 2.2..2.....182 
$ 31 Empirische Wahrheit . . . . 2 2.2.....134 
$ 32 Transscendentale Wahrheit . . . . ......134 
$ 33 Metalogische Wahrheit. . . . . .2..2..2...18 

$ 34 Die Vernunft . . . 2 2 en nee... 137



Inhalt vu 

SECHSTES KAPITEL: Ueber die dritte Klasse der Ob- 
jekte für das Subjekt und die in ihr herrschende 
Gestaltung des Satzes vom zureichenden Grunde. . 161 

$ 835 Erklärung dieser Klasse von Objekten. . . . 161 
$ 36 Satz vom Grunde des Seyns. . . . .......16& 
$ 37 Seynsgrund im Raume . . . 2.2 2.2.....163 
$ 38 Seynsgrund in der Zeit. Arithmetik. . . . . 164 

$ 389 Geometrie - . . . 2 2 nn nn nn. 168 

SIEBENTES KAPITEL:Ueber die vierte Klasse der 
Objekte für das Subjekt und die in ihr herrschende 
Gestaltung des Satzes vom zureichenden Grunde. . 173 
$ 40 Allgemeine Erklärung . . . . . 2..2.....173 
$ 41 Subjekt des Erkennens und Objekt. . . . . 173 
$ 42 Subjekt des Wollens . . . 2. 2 2.2..2..176 
$ 43 Das Wollen. Gesetz der Motivation. . . . . 177 
$ 44 Einfluß des Willens auf das Erkennen. . . . 180 
$ 45 GedähmißB . . 2 2 2 2 2 22.20... 181 

ACHTES KAPITEL: Allgemeine Bemerkungen und 
Resultate . . 2 2 2 2 ee nee... 185 

$ 46 Die systematische Ordnung . . . . . .....18 
$ 47 Zeitverhältniß zwischen Grund und Folge. . 186 
$ 48 Reciprokation der Gründe . . . 2.2... 188 
$ 49 Die Nothwendigkeit . . . . 2 2.2.....189 
$ 50 Reihen der Gründe und Folgen. . . . . . 192 
$ 51 Jede Wissenschaft hat eine der Gestaltungen des 

Satzes vom Grunde vor den andern zum Leit- 
faden . 2 2 2 2 m m nn nenn. .194 

$ 52 Zwei Hauptresultate . . » 2 2 20202...19 

Namenregiter . . 2 2 2 2 nn nn... 202



Schopenhauer heute 

I 

Eine erste Annäherung an einen Autor führt über die Ge- 
schichte seiner Wirkung. Im wechselvollen Wann, Wie und 
Womit des von ihm ausgeübten Einflusses offenbaren sich 
Seiten und Schichten seines Wesens. 

Schopenhauers Wirkung beginnt erst nach 1851 mit dem 
Erscheinen der ‚„Parerga und Paralipomena“. Nicht sein 

Hauptwerk — dessen erster Band viel früher, 1818, er- 
schienen war —, sondern dieses populärere Alterswerk des 
63jährigen, seine „Philosophie für die Welt“, in der er als 
allgemeiner „Moralist“ spricht, hat zunächst seinen Ruhm 
begründet. Aber nachdem er nun erst einmal einen literari- 
schen Erfolg errungen hatte, begann auch das weit zurück- 
liegende Hauptwerk steigend bekannter zu werden. In der 
Folge wurde es sehr viel mehr gelesen als die ‚‚Parerga“. 

Das steht aber im engsten Zusammenhang mit dem eben- 
falls um die Jahrhundertmitte sich vollziehenden sog. Zu- 
sammenbruch des deutschen Idealismus. Der Einfluß Schel- 
lings und Hegels, schon zuvor durch Linkshegelianismus und 
Positivismus geschmälert, wird in der zweiten Hälfte des 
Jahrhunderts, nicht zuletzt auch durch das Erstarken ‚„nüch- 
terner“ naturwissenschaftlicher Denkweise, vollends gebro- 
chen. Für Franz Brentano stellt Hegel ‚‚die äußerste Entar- 

tung menschlichen Denkens“ dar. Fast nur Geister, für die 
der deutsche Idealismus zu einem Teil der Familientradi- 
tion geworden war, wie Lasson und Joel, bekennen sich 
noch zu ihm. Indem nun derart das Gestirn der deutschen 
Idealisten sinkt, vermag eben dadurch das Gestirn ihres 
alten Antagonisten Schopenhauer zu steigen. Der bisher durch 
jene eingenommene Platz wird gleichsam für ihn frei. Auch 
sein System ist zwar in mancher Hinsicht (vor allem in sei-



X Satz vom zureichenden Grunde 

nem naturphilosophischen Teil) nicht minder „spekulativ“ 
als die Systeme der Idealisten. Es entstammt ja auch der 
gleichen Epoche. Aber da es nie in Ansehen gestanden hatte 
und zudem das Feldgeschrei gegen Schelling und Hegel vor- 
wegnahm, so brauchte man es auch nicht zu bekämpfen. Das 
allgemeine Verdikt gegen die „Spekulation“ betraf Schopen- 
hauer nicht. 

Dennoch gibt sein jetziges Hervortreten zunächst ein 
Rätsel auf, denn die zweite Hälfte des 19. Jahrhunderts ist 
nicht nur dem deutschen Idealismus, sondern der Meta- 
physik überhaupt feindlich gesonnen. Und Schopenhauer ist 
wesenhaft Metaphysiker. Aber die damalige Metaphysik- 
feindlichkeit ist nur Sache der Schulphilosophie, der Positi- 
visten und Neukantianer. Die Gebildeten dagegen ließen 
sich ihr „‚metaphysisches Bedürfnis“ — wie Schopenhauer es 
nennt — nicht nehmen. Und so wenig Schopenhauer auch 
jetzt von der offiziellen Philosophie rezipiert wird, so sehr 
erobert er sich einen Teil der höheren Bildungswelt. Sein 
Schicksal war es — und vielleicht wirft das auch ein Licht 
auf ihn selbst zurück —, nicht ein Philosoph der Philoso- 
phen, sondern der Philosoph einer größeren geistigen Elite 
zu sein. 

Und ähnlich, wie er als Metaphysiker nicht eigentlich 
zeitgemäß war und dennoch sein Publikum fand, so auch als 
Pessimist. Nicht die in der „Welt als Wille und Vorstellung“ 
verkündigte Metaphysik, sondern die sich darin ausspre- 
chende pessimistische Grundhaltung war es, die sogar zu- 
erst das Echo hervorrief. Schopenhauer hat es selbst gewußt, 
aber gehofft, daß sich allmählich dann auch die andern The- 
sen seines Werkes durchsetzen würden. Und doch besteht 
seine Anhängerschaft bis heute zu einem guten Teil aus sol- 
chen, die aus Charakter oder Schicksal dem Pessimismus zu- 
neigen. Darauf, daß er gleichsam der Schutzheilige des Pes- 
simismus ist, beruht auch sein stichflammenartiges Wieder- 
aktuellwerden im Deutschland der Monate vom Mai 1945 
bis zum Juni 1948. 

Auf den ersten Blick nun scheint Pessimismus in der 
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts ebensowenig eine Stelle 
haben zu können wie Metaphysik. Denn das herrschende



Schopenhauer heute xl 

Ethos der Zeit ist der Fortschrittsoptimismus. „Schwarz- 
seher dulde ich nicht“ (Wilhelm I1.).*) Aber wie jede Kraft 
ihre Gegenkraft, jedes Gift sein Gegengift hervorruft, so auch 
damals. Manche Tieferblickenden durchschauten bereits das 
Flache und Brüchige des Fortschrittsoptimismus. Und diese 
Tieferblickenden beriefen sich auf Schopenhauer. Vielleicht 
muß überhaupt — wie Vierkandt will — die Gesellschaft als 
ganze immer an das Überwiegen und den Sieg des Guten 
glauben. Das ist eine vitale Notwendigkeit ihres Fortbeste- 
hens. Daß dagegen das Böse triumphiere kann immer nur 
die Lebensanschauung von sich isolierenden und resignie- 
renden Wenigen sein. Das bestätigt sich auch an der Wir- 
kung Schopenhauers: Schopenhauer ist immer der Philosoph 
der Wenigen geblieben, er hat immer nur eine verstreute Ge- 
meinde gehabt— wenn auch freilich diese Gemeinde in einer 
Epoche des Individualismus zeitweise gewaltig anschwellen 
konnte. Es ist ein gutes Zeitbild, daß Thomas Mann, so 
(wie er später gestand) zugleich von seiner eigenen Jugend- 
erschütterung durch Schopenhauer Zeugnis ablegend, seinen 
Thomas Buddenbrook, einen Vertreter des gehobenen und 
gebildeten Bürgertums, in dem aber zugleich die bürgerliche 
Tradition schon morsch wird, vor seinem Tode zum begei- 
sterten Leser Schopenhauers werden läßt.”*) 

Als Metaphysiker und als Pessimist, so sahen wir also, 
steht Schopenhauer der allgemeinen Geistesrichtung des 
19. Jahrhunderts entgegen; er ist der große Bundesgenosse 
derer, die ihr ebenfalls entgegenstehen. Mit einer andern 
Seite seines Wesens aber entspricht Schopenhauer auch wie- 
der genau der inneren weltanschaulichen Struktur des 
19. Jahrhunderts, und ein nicht geringer Teil seines Ruhmes 

beruht darauf, daß es diese seine Struktur in ihm wieder- 

fand. 
Schopenhauer hat nämlich eine eigentümliche geistesge- 

schichtliche Stellung. Er stellt eine unausgeglichene Syn- 

*) Vgl. aber Georg Steinhausen, Verfallsstimmung im kaiser- 
lichen Deutschland, Preußische Jahrbücher Bd. 194, 1923 und 
Hans Joachim Schoeps, Vorläufer Spenglers, Studien zum Ge- 
schichtspessimismus im 19. Jahrh. Leiden 1955. 

#®) Vgl. Betrachtungen eines Unpolitischen, 1918, S.34 ff.,und 
Adel des Geistes, 1948, S. 364 ff.



Xu Satz vom zureichenden Grunde 

these dar zwischen dem Geist der älteren Neuzeit und dem 
Geist der Goethezeit, in denen beiden er wurzelt. Überhaupt 
ist er ja eine ungemein synthetische Natur. Entgegen seiner 
eigenen Überzeugung ist sein System keineswegs aus einem 
Guß, sondern vereinigt Heterogenes, ja Widersprechendes; 
und auch dieses etwas Synkretistische ist an seiner Breiten- 
wirkung nicht unbeteiligt. So biegt er — schon der Titel 
seines Hauptwerkes spricht diese Zweiheit aus — Kantia- 
nismus und (mit diesem doch eigentlich unverträgliche) Meta- 
physik zusammen; und trotz seiner Willensmetaphysik findet 

er dennoch in seiner Ästhetik noch Raum für eine platoni- 
sche Ideenmetaphysik. Und wie er so generell Fremdes zu- 
sammenschweißt, so tut er es auch mit Bestandstücken zweier 
einander fremder Epochen, der älteren Neuzeit und der 
Goethezeit. Indem er als erster am Weltgrunde nicht mehr 
Vernunft, auch nicht bloß ihrer selbst unbewußte Vernunft, 

sondern ein völlig Irrationales — den blinden Willen — 
erblickt, ist eigentlich erst er, und weit mehr als Schelling, 
der Philosoph der Romantik; aber indem er nun dieses Irra- 
tionale, wiewohl es der Weltgrund ist, paradoxerweise gleich- 
wohl verneint und sich gegen es aufbäumt*), hält er damit 
nach wie vor an der traditionalen Wertung fest — man 
möchte sagen: seine Schau ist tiefer als sein Menschentum, 
sie verwandelt sein Lebensgefühl nicht. Indem er dem Wil- 
len vor dem Intellekt den Primat erteilt, verleiht er den 

lebensphilosophisch-dynamistischen Intentionen der Goethe- 
zeit einen sogar extremen Ausdruck; und doch lehrt und 
preist er gleichzeitig die mögliche Emanzipation des Intel- 
lekts vom Willen und lenkt so, sowohl durch seine eigene 
Natur wie durch das Gewicht der philosophischen Überlie- 
ferung umgebogen, wieder zu der älteren Höherschätzung 
des Kontemplativen zurück. So bildet Schopenhauer das 
sich widerstrebig verschränkende Sowohl-als-auch zweier 
Epochen. 

Ein ganz analoges Sowohl-als-auch kennzeichnet aber 
auch die zweite Hälfte des 19. Jahrhunderts. Auch sie erbt 

*) Vgl. M. Landmann, Einleitung zu A. Schopenhauer, Apho- 
rismen zur Lebensweisheit, St. Gallen, 1945, S. 12f.



Schopenhauer heute XI 

entscheidend von der Goethezeit, greift aber gleichwohl 
über die Goethezeit hinweg in vielem wieder auf die ältere 
Neuzeit zurück. Das ließe sich an zahlreichen Beispielen zei- 
gen. Das 19. Jahrhundert führt den aus der Sturm- und 
Drangbewegung stammenden Organismusgedanken im 
Munde, interpretiert ihn aber mechanistisch; es empfindet 
national und glaubt zugleich an die Menschheit (National- 
liberale Partei!); es erforscht die Geschichte, aber nicht um, 
wie Herder und seine Nachfolge, in ihr den ewigen Sinn, 
sondern nur um in ihr die materiellen Fakten zu finden. 
Auch im 19. Jahrhundert also durchmischen und überkreu- 
zen sich, ohne daß daraus eine neue höhere Einheit ent- 
stünde, die Strömungen zweier verschiedener Zeitalter, der- 

selben, die auch in Schopenhauer nebeneinander liegen. Und 
das dürfte der tiefste Grund dafür sein, weshalb es sich so 

sehr zu ihm hingezogen fühlte. Beide vermochten sie ein 
doppeltes Erbe innerlich nicht zum Austrag zu bringen, 
beide litten sie an demselben Gebrechen. 

In einem Zeitalter der durch fortschreitende Aufklärung 
stets unglaubwürdiger werdenden Religion (das u.a. die Los- 
von-Gott-Bewegung und den Monismus sah) hatte ferner 
die Philosophie — ähnlich wie seinerzeit im Hellenismus — 
auch noch insofern geradezu wieder eine weltgeschichtliche 
Stunde, als sich ihr die Aussicht bot, an die leergewordene 

Stelle der Religion zu treten. Und gerade Schopenhauer war 
hierfür — ähnlich wie nach ihm Nietzsche — besonders ge- 
eignet. Denn seine Philosophie umschließt sowohl Meta- 
physik wie Ethik — also die beiden Disziplinen, die man 
mit Recht die Erbinnen des Glaubens genannt hat —,, sie 
gibt sowohl eine Weltdeutung wie eine (der christlichen nahe- 
kommende) Verhaltensnorm an die Hand. Schopenhauer hat 
es selbst bereits prophezeit, seine Philosophie werde schließ- 
lich „als Religion anschlagen“. Das gilt nicht nur’ in dem 
Sinne, daß er vom Christentum zum Buddhismus hinlenkte — 

dies hat er bei vielen getan, und bis heute hat sein Name 
bei allen Lobrednern Indiens einen hohen Klang —, sondern 
auch die bejahende Aneignung der Schopenhauerschen Philo- 
sophie selbst gewinnt leicht etwas von einem Bekenntnis; 
er versammelt um sich eine „Gemeinde“.



XIV Satz vom zureichenden Grunde 

Schopenhauer ist endlich mit seiner Ästhetik der Phi- 
losoph der Künstler, die bei ihm eine gedankliche Über- 
wölbung ihres eigenen Seins und Tuns fanden. Wie wir 
schon vorweg andeuteten, bildet Schopenhauers Ästhetik 
einen Fremdkörper in seinem System. Es ist die platonisie- 
rende Gehaltsästhetik Plotins und noch Schellings (der aber 
schon im Sturm und Drang die Ausdrucksästhetik und zu 
Schopenhauers eigener Zeit die Formalästhetik zur Seite ge- 
treten war). Aber Schopenhauer hat den alten Gedanken einen 
so eingängigen und von innen her gefüllten Ausdruck verlie- 
hen, daß gerade diese Partien — das dritte Buch des Haupt- 
werkes — Unzähligen zum offenbarenden und bestätigenden 
Brevier wurden. 

Überhaupt besaß er neben der Gabe, frisch und ur- 
sprünglich an die Probleme heranzugehen, auch noch die, 
seine Gedanken beredt und eindrucksvoll, immer eigenwillig 
und doch immer um Luzidität bemüht, zur Darstellung zu 
bringen. Er gehört zu den zählbar wenigen Philosophen — 
wie Heraklit, Platon, Bruno —, die zugleich große Stilisten 
gewesen sind und deren Lektüre auch rein ästhetisch fesselt. 
Auch der allgemein philosophisch Interessierte, aber nicht 
auf Philosophie Spezialisierte kann ihn verstehen und von 
ihm entzündet werden. Zweifellos sind viele zu Schopen- 
hauer vor allem deshalb gekommen, weil sie bei ihm und 
nur bei ihm überhaupt in philosophischer Luft atmen konn- 
ten, weil er ihnen das Philosophische in für sie assimilier- 
barer Form darreichte. Seine spezifischen Lehrgehalte da- 
gegen hätten für diese Leser auch andere sein können, und 
sie hätten auch diese willig von ihm entgegengenommen. 
Seine Thesen waren für sie nur der Anlaß, um von der Ur- 

kraft der Philosophie als solcher angerührt zu werden. 
Von denen, deren Geistigkeit die Prägung Schopen- 

hauers an sich erfuhr, wollen wir hier — neben Vaihinger 

und Drews — vor allem den zu Unrecht vergessenen Cha- 
rakterologen Julius Bahnsen nennen, der in Schopenhauer 
zeitlebens seinen Meister verehrte. Ferner Eduard von Hart- 
mann, der freilich Schopenhauer mit Hegel, die Metaphysik 
des irrationalen Dranges mit der Metaphysik des Geistes zu 
vereinigen suchte und so Schopenhauer nach Schelling hin



Schopenhauer heute XV 

umverstand. Aber auch Größte verdanken ihm Vieles. 
Richard Wagner widmete ihm noch bei Lebzeiten einen 
Klavierauszug des Tristan, was den alternden Philosophen 
sehr erfreute. Die im Tristan entfaltete Mitleidsethik ist 
zweifellos durch Schopenhauer mitangeregt, und auch die 
Wagnersche Götterdämmerungsstimmung hat ihre Parallele 
in Schopenhauers großen Sätzen über das Nichts. Die ge- 
meinsame Gegnerschaft gegen die Hegelsche Fortschritts- 
metaphysik (die er freilich zu Unrecht mit dem viel flache- 
ren Fortschrittsglauben seiner eigenen Zeit gleichsetzte) sowie 
die pessimistische Grundnote waren es, die Jakob Burckhardt 
zu Schopenhauer zogen. Selbst bei den Griechen wollte er 
Pessimismus finden. 

Geradezu ein enthusiastischer Jünger Schopenhauers war 
in seiner Jugend Nietzsche.*) Auch seine Freundschaften 
mit Wagner, der ihm zu seiner Überraschung schon am ersten 
Abend „mit unbeschreiblicher Wärme“ von Schopenhauer 
sprach, mit Burckhardt, der auf vertrauten Spaziergängen 
Schopenhauer „unsern Philosophen“ nannte, sowie auch 
alle andern Freundschaften des jungen Nietzsche standen 
unter dem Stern Schopenhauers. „Ich gehörte zu den Lesern 
Schopenhauers, welche, nachdem sie die erste Seite von ihm 

gelesen haben, mit Bestimmtheit wissen, daß sie alle Seiten 
lesen und auf jedes Wort hören werden, das er überhaupt 
gesagt hat“. Die Philologica, die dritte der „Unzeitgemäßen 

Betrachtungen“, die „Zukunft unserer Bildungsanstalten“, 
in der die geradezu archetypische Figur des alten Weisen 
Schopenhauers Züge trägt, legen Zeugnis davon ab. In seiner 
eigentümlichen Schwebe zwischen Zeitgemäßheit und Un- 
zeitgemäßheit; zugleich Philosoph und Dichter; entlarven- 
der Rationalist, der ein Buch Voltaire widmet, und der dabei 

doch wie Herder und der junge Goethe sehnsuchtsvoll 

”) Vgl. hierzu E. Rothacker, Schopenhauer et Nietzsche, in: 
Po&tes et Penseurs, Cahiers de l’institut allemand I, Paris, 1941; 
M. Landmann, Nietzsches Schopenhauererlebnis, in: Geist und 
Leben (Varia Nietzscheana), 1951; Hans Zint, Schopenhauer als 
Erlebnis, 1954, S. 164 ff.; Heinz Heimsoeth, Metaphysische Vor- 
aussetzungen und Antriebe in Nietzsches „Immoralismus“, in: 
Abhandlungen der Mainzer Akademie der Wissenschaften und 
der Literatur, 1955, Nr. 6.



XVI Satz vom zureichenden Grunde 

Illusion und Maske bejaht; nicht nur auf den Fortschritt 
der Erkenntnis, sondern auf die biologische Höherentwick- 
lung der Gattung Mensch hoffend, und in unvermittel- 
tem Gegensatz dazu die ewige Wiederkunft als höchstes 
Mysterium feiernd, — trägt Nietzsche ähnliche Spannungen 
in sich wie Schopenhauer und scheint ihm dadurch über alle 
Divergenzen hinweg verwandt. Aber freilich hat sich Nietz- 
sche von Anfang an seinen Schopenhauer zurechtgeformt. 
Und in seiner späteren Zeit hat er sich ganz vom ihm distan- 
ziert. Er nimmt damit vorweg, was dann in der allgemeinen 
Wirkungsgeschichte Schopenhauers erst später eingetreten 
ist. 

II 

Die 20er Jahre unseres Jahrhunderts waren nicht nur von 
unerhörter Produktivität auf allen Kulturdomänen, sie be- 
deuten auch geistesgeschichtlich eine grundsätzliche Weg- 
kehre. Davon überzeugen wir uns heute aus der Distanz 
immer mehr. Was sich schon seit den 90er Jahren an Opposi- 
tion gegen den Geist des 19. Jahrhunderts angesammelt 
hatte, sich seit der Jahrhundertwende auf breiterer Phalanx 
vorwagte, kam in ihnen erst zum vollen Durchbruch. Wie 
das 19. Jahrhundert über die Goethezeit hinweg auf die 
Aufklärung zurückgegriffen hatte, so griff man jetzt über 
das 19. Jahrhundert hinweg auf die Goethezeit zurück. Und 
doch war, was damals — mit Expressionismus und Kafka, 

mit Tiefenpsychologie und dialektischer Theologie, mit Phä- 
nomenologie und Existenzphilosophie, um nur wenige Gipfel 
aufleuchten zu lassen — verheißungs- und gefahrvoll anhob, 
auch wieder etwas völlig Neues, verglichen mit der Goethe- 
zeit Radikaleres, nach einem echten und echtesten Anfang 
Tastendes. Heute freilich, nach dem der damals halbvoll- 

endete Bau in der Zwischenzeit jäh zerstört worden ist, kön- 
nen wir ihn nicht einfach wiedererrichten und vollenden: 
uns fehlt der Glaube an die Richtigkeit von Bauplatz und 
Bauplan. Halb triumphieren heute (z. T. auf dem Umweg 
über Amerika zurückflutend) die 20er Jahre wieder und



Schopenhauer heute xXVIl 

fordern das Gespensterrecht des Nicht-zuende-gelebten —, 
halb finden wir, im Rück- wie im Vorblick angstverwirrt, 
noch nicht wieder den Mut zu einem eigenen Weg und Stil. 
Der Geist aller früheren Epochen — der Aufklärung und der 
Goethezeit, des 19. Jahrhunderts und der zwanziger Jahre — 
mischt sich in einem charakterlosen Epochenbrei. 

Jeder neue Zeitgeist schafft sich auch eine neue Ahnen- 
reihe und verteilt Licht und Schatten auf die Vergangenhei- 
ten wieder anders. Das zeigt sich auch an der veränderten 
Einschätzung, die in den 20er Jahren Schoperhauer zuteil 
wurde. Sein ehemaliger Schüler Nietzsche, der ihn schon 
von der Jahrhundertwende ab zu verdrängen begonnen 
hatte, siegte vollends. Von den Älteren stieg der bis dahin 
kaum beachtete Kierkegaard plötzlich steil empor. Hölderlin 
wurde in seiner wahren Größe erst sichtbar und traf nach 
über hundert Jahren für sein gewaltiges Raunen erst jetzt auf 
das empfängliche Herz. Schopenhauer dagegen, das Schoß- 
kind des 19. Jahrhunderts, trat nun plötzlich fast ganz zurück. 
Als Deussen im Jahre 1911 die Schopenhauer-Gesellschaft 
gründete, da hatte Schopenhauer den Höhepunkt seiner 
Wirksamkeit bereits überschritten (wie oft faßt der organi- 
satorische Rahmen nur noch etwas in seiner Lebenskraft 
bereits Schwindendes!). Nicht daß eine Welle der Demon- 
stration gegen ihn eingesetzt hätte, wie nach 1850 gegen 
Hegel. Aber die Begeisterung und die Folgebereitschaft er- 
lahmten. Auch jetzt noch wurde seine Stimme gehört. Er war 
ja mittlerweile zum Klassiker aufgerückt, von dem bei der 
Erörterung jedes Problems mitvermerkt wird, wie er es an- 
gesehen hat. Die gewonnene offizielle Geltung war aber 
begleitet von der verlorenen im allgemeinen Bildungsbewußt- 
sein. Wo er noch den alten Rang behauptete, da tat er es bei 

vereinzelten wahlverwandten Seelen — oder als gesunkenes 
Kulturgut. 

Das mag in mancher Hinsicht überraschen. Oben sagten 
wir: im 19. Jahrhundert war die Zunftphilosophie metaphy- 
sikfeindlich. Der Metaphysiker Schopenhauer kam zu An- 
sehen zunächst nur außerhalb der Zunft. Die 20er Jahre 
dagegen brachten ganz allgemein mit dem Ungenügen an 
der bloßen Erkenntnistheorie wieder einen Willen und eine



XVIU Satz vom zureichenden Grunde 

Rückkehr zur Metaphysik. Auch an älteren Denkern, wie 
Platon und Leibniz, die man bisher mehr zu Logikern ver- 
engt hatte, entdeckte man jetzt wieder den metaphysischen 
Kern. Hätte da nicht auch Schopenhauer von dieser meta- 
physikfreundlichen Welle erst recht in die Höhe getragen 
werden müssen? Allein was man jetzt anstrebte, das war 
eine deskriptiv-offene, sich daher auch vorsichtiger, gern bloß 
Ontologie nennende, nicht eine spekulativ-konstruktive 
Weltgrundmetaphysik wie die Schopenhauers. Auch solche 
Metaphysik konnte man nun, da das metaphysische Organ 
überhaupt reagierte, besser wieder historisch und in ihrem 
relativen Recht würdigen. Aber man hatte keinen Anlaß, sie 
aktual für sich selbst zu akzeptieren. 

Ähnlich steht es mit Schopenhauers Pessimismus. Im 
19. Jahrhundert, so sagten wir, herrschte der Fortschrittsopti- 
mismus. Schopenhauer, der diesen Optimismus nicht teilte, 

sprach zu den Einzelgängern und Gegnern der Zeit. Nach 
dem ersten Weltkrieg nun trat an die Stelle des Fortschritts- 
optimismus Zeitkritik und Katastrophenerwartung. Was bis- 
her nur ein Wissen der Wenigen war, wurde allgemeine 
Stimmung. Repräsentativ dafür ist Spenglers „Untergang 
des Abendlandes“. Auch Georges „Brand des Tempels“ wäre 

zu nennen. Sollte man da nicht erwarten, daß auch Schopen- 
hauer jetzt erneut und verstärkt als Kronzeuge angerufen 
worden wäre? Dennoch war es nicht der Fall. Was nach dem 
ersten Weltkrieg versank, das war das geschichtsphilosophi- 
sche Dogma des unaufhörlich weitergehenden Kulturwachs- 
tums. Auch dieses Dogma hat Schopenhauer nicht mitge- 
macht (ja schon er forderte eine stationäre Morphologie der 
Kulturen, wie dann erst Lamprecht und Spengler sie ver- 
wirklicht haben). Von da führt aber kein notwendiger Schritt 
zu moralphilosophischem Pessimismus. Und bei Schopen- 
hauer lag der Nachdruck auf dem Moralphilosophischen. In 
seinem Sinne „pessimistisch“ waren die 20er Jahre nicht. 
Spengler hat sich sogar in einer eigenen kleinen Schrift vom 
Vorwurf des Pessimismus gereinigt. Die ganze, einst selbst 
für Nietzsche und Burckhardt bedeutsame Alternative Opti- 
mismus-Pessimismus trat überhaupt als psychologisch und 
ethisch zu vordergründig zurück. Immerhin lebt in der exi-



Schopenhauer heute XIX 

stenzphilosophischen naus&e etwas von Pessimismus weiter 
und erscheint nur deshalb als so originell, weil Schopen- 
hauer (und Strindberg) vergessen sind. 

Auch daß Schopenhauer einer der Ahnherren der Lebens- 
philosophie ist, half ihm im neuen Zeitraum wenig. Was 
Schopenhauer Wille nannte, das nennt Nietzsche Leben. 
Und nicht nur Nietzsche, mit ihm haben Dilthey, Bergson, 
Simmel der alten, vom Bewußtsein ausgehenden Philoso- 
phie eine Lebensphilosophie zur Seite gestellt. Man erkannte 
im Leben das dem Geist Vorgelagerte und auch in ihm noch 
Durchschlagende. Diese schon etwas ältere Lebensphiloso- 
phie wurde zwar in den 20er Jahren bald durch Anthropolo- 
gie und Existenzphilosophie verdrängt, imimerhin breitete sie 
sich auch jetzt noch aus und wurde als Vorstufe und Fun- 
dament für das Eigene bejaht. Und doch schloß diese mit der 
Lebensphilosophie sympathisierende Haltung Schopenhauer 
nicht ein. Der Grund dürfte in dem von uns Vorweggenom- 
menen liegen: Schopenhauer setzt den Lebenstrieb des Wil- 
lens zwar absolut — aber dennoch verneint er ihn, ja er ver- 
kündet seine Verneinung und Ertötung als oberstes ethisches 
Ziel.Wenn der religiöse Asket das tut, dann lebt er damit — 
um den stoischen Ausdruck zu gebrauchen — „in Überein- 

stimmung“, denn er darf sich auf die Instanz Gottes berufen, 

dem es wohlgefällig ist. Bei Schopenhauer dagegen fragt 
man umsonst nach dem Rechtsgrund dieser Verneinung. 
Wenn der Wille das Absolute ist, so kann es doch nicht 

über ihm einen noch höheren Standort geben, von dem aus 
er sich verwerfen ließe. Im Bereich des Metaphysischen fal- 
len Sein und Sollen, esse und bonum notwendig zusammen. 
Schopenhauer dagegen fordert uns auf, mit dem Weltgrund 
nicht in Übereinstimmung zu leben, sondern ihm entgegen- 
zuarbeiten. Schon Eduard von Hartmann hat den Finger 
darauf gelegt, daß hier durch Schopenhauers System ein 
Riß geht, daß hier, wie er sich ausdrückte, nicht mehr der 
Philosoph, sondern der alte Nörgler von Frankfurt spricht. 
Er hätte besser gesagt: der Eudämonist. Daß der Wille uns 
in unabsehbare Leiden stürzt, das ist der Grund, weswegen 
Schopenhauer sich gegen ihn aufbäumt und von ihm los- 
kommen möchte. Sein Pessimismus ist kein metaphysischer


	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Schopenhauer heute. Von Michael Landmann
	Vergleich der 1. mit der 2. Auflage. Von Elfriede Tielsch
	Zeittafel
	Ueber die vierfache Wurzel des Satzes vom zureichenden Grunde
	VORREDE
	ERSTES KAPITEL: Einleitung
	1 Die Methode
	2 Ihre Anwendung in gegenwärtigem Fall
	3 Nutzen dieser Untersuchung
	4 Wichtigkeit des Satzes vom zureichenden Grunde
	5 Der Satz selbt

	ZWEITES KAPITEL: Uebersicht des Hauptsächlichsten, so bisher über den Satz vom zureichenden Grunde gelehrt worden
	6 Erste Aufstellung des Satzes und Unterscheidung zweier Bedeutungen desselben
	7 Cartesius
	8 Spinoza
	9 Leibnitz
	10 Wolf
	11 Philosophen zwischen Wolf und Kant
	12 Hume
	13 Kant und seine Schule
	14 Ueber die Beweise des Satzes

	DRITTES KAPITEL: Unzulänglichkeit der bisherigen Darstellung und Entwurf zu einer neuen
	15 Fälle, die unter den bisher aufgestellten Bedeutungen des Satzes nicht begriffen sind
	16 Die Wurzel des Satzes vom zureichenden Grund

	VIERTES KAPITEL: Ueber die erste Klasse der Objekte für das Subjekt und die in ihr herrschende Gestaltung des Satzes vom zureichenden Grunde
	17 Allgemeine Erklärung dieser Klasse von Objekten
	18 Umriß einer transscendentalen Analysis der empirischen Realität
	19 Unmittelbare Gegenwart der Vorstellungen
	20 Satz vom zureichenden Grunde des Werdens
	21 Apriorität des Kausalitätsbegriffes. Intellektualität der empirischen Anschauung. Der Verstand
	22 Vom ummittelbaren Objekt
	23 Bestreitung des von Kant aufgestellten Beweises der Apriorität des Kausalitätsbegriffes
	24 Vom Mißbrauch des Gesetzes der Kausalität
	25 Die Zeit der Veränderung

	FÜNFTES KAPITEL: Ueber die zweite Klasse der Objekte für das Subjekt und die in ihr herrschende Gestaltung des Satzes vom zureichenden Grunde
	26 Erklärung dieser Klasse von Objekten
	27 Nutzen der Begriffe
	28 Repräsentanten der Begriffe. Die Urtheilskraft
	29 Satz vom zureichenden Grunde des Erkennens
	30 Logische Wahrheit
	31 Empirische Wahrheit
	32 Transscendentale Wahrheit
	33 Metalogische Wahrheit
	34 Die Vernunft

	SECHSTES KAPITEL: Ueber die dritte Klasse der Objekte für das Subjekt und die in ihr herrschende Gestaltung des Satzes vom zureichenden Grunde
	35 Erklärung dieser Klasse von Objekten
	36 Satz vom Grunde des Seyns
	37 Seynsgrund im Raume
	38 Seynsgrund in der Zeit. Arithmetik
	39 Geometrie

	SIEBENTES KAPITEL:Ueber die vierte Klasse der Objekte für das Subjekt und die in ihr herrschende Gestaltung des Satzes vom zureichenden Grunde
	40 Allgemeine Erklärung
	41 Subjekt des Erkennens und Objekt
	42 Subjekt des Wollens
	43 Das Wollen. Gesetz der Motivation
	44 Einfluß des Willens auf das Erkennen
	45 Gedächtniß

	ACHTES KAPITEL: Allgemeine Bemerkungen und Resultate
	46 Die systematische Ordnung
	47 Zeitverhältniß zwischen Grund und Folge
	48 Reciprokation der Gründe
	49 Die Nothwendigkeit
	50 Reihen der Gründe und Folgen
	51 Jede Wissenschaft hat eine der Gestaltungen des Satzes vom Grunde vor den andern zum Leitfaden
	52 Zwei Hauptresultate


	Namenregiter



