
Thomas Hobbes
Über Freiheit und Notwendigkeit

Philosophische Bibliothek





THOMAS HOBBES

Über Freiheit  
und Notwendigkeit 
Die Auseinandersetzung  

mit Bischof Bramhall 

Übersetzt,  
mit einer Einleitung und Anmerkungen  

herausgegeben von
Alfred J. Noll 

 

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 764

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2023. Alle Rechte vorbehalten. 
Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfil-
mungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen 
Systemen, soweit es nicht §§ 53 und 54 UrhG ausdrücklich gestatten. 
Satz: mittelstadt 21, Vogtsburg-Burkheim. Druck und Bindung: Beltz, 
Bad Langensalza. Gedruckt auf alterungsbeständigem Werkdruck
papier, hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed 
in Germany.

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in 
der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische 
Daten sind im Internet über <http://portal.dnb.de> abrufbar.

ISBN  978-3-7873-4339-3
ISBN eBook  978-3-7873-4340-9



I N H A LT

Siglen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 VII

Einleitung des Herausgebers 
Hobbes’ Plädoyer für »the appetite of knowing the cause«  . . 	 IX
1. Materialismus, Ursache und Wirkung bei Hobbes   . . . . . . .        	 XXIII
2. Hobbes’ Begriff von Freiheit   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 LI
3. Hobbes’ Willenstheorie   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 LXIII
4. Bramhalls Einwände gegen Hobbes   . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 LXXX

Zu dieser Ausgabe  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 CIX
Literaturhinweise  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	CXIV

THOMAS HOBBES 
Über Freiheit und Notwendigkeit

[An den nüchternen und diskreten Leser]  . . . . . . . . . . . . . . . . .                	 3

An den Lord Marquis of Newcastle  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 10

Die Fragen betreffend Freiheit, Notwendigkeit und Zufall 
(auszugsweise mit den Kommentaren von John Bramhall)   . 	 51

Anhang
Gottfried Wilhelm Leibniz 
Gedanken über die Schrift des Herrn Hobbes von der Freiheit,  
der Notwendigkeit, und dem ungefähren Zufall   . . . . . . . . . . . . .              	 327

Anmerkungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 343

Verzeichnis der Bibelstellen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 381

Personenregister  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 382



SIGL E N

AW 	 [Kap.  /  Abs., Seite] – Thomas White’s De Mundo Examined. 
Ed. and translated by H. W. Jones, London 1976.

Beh. 	 [Dialog, Seite] – Behemoth oder Das Lange Parlament. 
Übersetzt, mit einer Einleitung und Anmerkungen hrsg. v. 
P. Schröder, Hamburg 2015.

Civ.	  [Kap.  /  Absatz, Seite] – Vom Bürger. Dritte Abteilung der 
Elemente der Philosophie. – Vom Menschen. Zweite Ab-
teilung der Elemente der Philosophie. Neu übersetzt, mit 
einer Einleitung und Anmerkungen hrsg. v. L. R. Waas, 
Hamburg 2017, 1–348.

Corp.	 [Kap.  /  Absatz, Seite] – Der Körper. Elemente der Philo-
sophie – Erste Abteilung. Übersetzt, mit einer Einleitung 
und mit textkritischen Annotationen versehen und hrsg. v. 
K. Schuhmann, Hamburg 1997.

Dial. 	 [Kap., Seite] – Dialog zwischen einem Philosophen und 
einem Juristen über das Common Law. Auf Grundlage der 
Übersetzung v. B. Willms hrsg. v. P. Schröder, Hamburg 2021.

El.	 [Kap.  /  Absatz, Seite] – Menschliche Natur und politischer 
Körper. Übersetzt und mit Anmerkungen hrsg. v. A. J. Noll, 
Hamburg 2020.

EW 	 [Bd., Seite] – The English Works of Thomas Hobbes of Mal-
mesbury. Now first collected and ed. by Sir William Moles-
worth. 11 Bde., London 1839–45 (2. Nachdruck Aalen 1966). 

HŒ 	 [Bd., Seite] – Œuvre de Thomas Hobbes. Édition et traduc-
tion sous la direction de Y. Ch. Zarka, Paris 1990  ff.

Hom.	 [Kap.  /  Absatz, Seite] – Vom Menschen, in: Vom Bürger. 
Dritte Abteilung der Elemente der Philosophie. – Vom 
Menschen. Zweite Abteilung der Elemente der Philoso-
phie. Neu übersetzt, mit einer Einleitung und Anmerkun-
gen hrsg. v. L. R. Waas, Hamburg 2017, 349–412.



VIII Siglen

HW 	 [Bd., Seite] – The Clarendon Edition of the Philosophical 
Works oft Thomas Hobbes. Ed. by H. Warrender et al., Ox-
ford 1983  ff.

Lev.E	 [Kap., Seite] – Leviathan [engl.  /  lat.]. Ed. by N. Malcolm. 
2 Bde., Oxford: Clarendon Press 2012 (= HW IV und V).

Lev. 	 [Kap., Seite] – Leviathan. Aus dem Englischen übertragen v. 
J. Schlösser. Mit einer Einführung und hrsg. v. H. Klenner, 
Hamburg 1996.

OL	 [Bd., Seite] – Thomæ Hobbes Malmburiensis opera philo-
sophica quae latine scripsit omnia. In unum corpus nun 
primum collecta et labore Gulielmi Molesworth. 5 Bde., 
London 1839–45 (2. Nachdruck Aalen 1966).



E I N L E I T U NG 

Hobbes’ Plädoyer für »the appetite of knowing the cause«1

Die hier dokumentierte Auseinandersetzung zwischen dem eng-
lischen Philosophen und Staatstheoretiker Thomas Hobbes (1588–
1679) und Bischof John Bramhall (1594–1663) fand zunächst wäh-
rend eines gelegentlichen Paris-Aufenthaltes von John Bramhall 
statt. Vermutlich trug sich die Sache im Frühjahr  /  Sommer 1645 zu. 
Bramhall war von Brüssel aus zum befreundeten Earl of Newcastle2 
gekommen. Hobbes hingegen weilte schon seit 1640 in Paris.3 Man 
traf sich wohl im Haus des Earl, und hier wollte man, sicherlich in 
dessen Gegenwart, die Diskussion über die Willensfreiheit führen: 
Der Bischof verteidigte theologisch korrekt und den scholastischen 
Üblichkeiten entsprechend die Freiheit des Willens, Hobbes lehnte 
sie ab: Frei sei der Mensch allein dort, wo er könne, was er wolle. 
Alles andere sei bloßes Gerede – und überhaupt gehe es bei die-
ser Kontroverse ja nicht um dieses Können (denn hierin würde er 
sich vom Bischof nicht unterscheiden), sondern hier gehe es einzig 
um das Wollen des Könnens, oder schärfer noch, um die Beant-
wortung der Frage: Können wir wollen, was wir wollen? Gestritten 
wurde also um eine Sache, die in zeitgemäßer Diktion heute pro

1  Lev.E VI, 86: »Joy, from apprehension of novelty, ADMIRATION; proper 
to Man, because it excites the appetite of knowing the cause.«

2  William Cavendish (1592–1676), englischer Höfling, Förderer der Künste 
und Pferdezüchter; erhielt von Charles I. 1628 den Titel Earl of Newcastle. 
Nachdem er 1644 an der Schlacht von Marston-Moor teilgenommen hatte, 
verließ er England Richtung Hamburg; 1645 bis 1648 war er in Paris, dann in 
Holland, wo er bis zum Ende des Exils blieb. Zwar bekam er in Folge der Res-
tauration nach 1660 alle seine Güter zurück, war aber wirtschaftlich ruiniert; 
1665 wurde er Herzog. Hobbes widmete Newcastle 1640 seine Elements of Law 
und 1646 eine optische Abhandlung A Minute or First Draught of the Optiques.

3  Zur Biographie von Hobbes vgl. Alfred J. Noll, Thomas Hobbes. Eine 
Einführung, Köln 2019, 36–52.



X Einleitung

blematisiert wird als »the power of agents to be the ultimate cre-
ators (or originators) and sustainers of their own end and purpo-
ses«.4

Das Gespräch selbst dürfte zunächst gesittet und höflich von-
statten gegangen sein. Nie hat jemand anderes darüber berichtet. 
Indes begann unmittelbar nach der durchaus gepflegten Konver-
sation eine höchst eigentümliche Publikationsgeschichte:

Bramhall verfasste zunächst noch im selben Jahr als eine Art 
Niederschrift der persönlichen Diskussion mit Hobbes ein Manu-
skript mit dem Titel Discourse of Liberty and Necessity. Vermittels 
dieser Zeilen suchte er die von Hobbes mündlich vorgetragenen 
Argumente gegen den freien Willen nachdrücklich und geordnet 
zu entkräften. Diese kleine Abhandlung sandte er an den Earl of 
Newcastle mit dem Ersuchen, sie doch Hobbes übermitteln zu wol-
len, damit dieser darauf antworten möge. Schon zuvor hatte der 
Bischof an Hobbes 60 Einwendungen gegen dessen 1642 erschie-
nenes Buch De cive übergeben. Man war also im Gespräch und die 
ganz Sache schien zunächst ihren friedlich-diskursiven Gang zu 
nehmen, ganz so, wie gegen Mitte des 17. Jahrhunderts Hunderte 
von Briefen und Abhandlungen quer durch Europa flottierten und 
eine République des lettres begründeten, die sich dann zur Aufklä-
rung ausbildete. Hobbes und der Bischof saßen immerhin im sel-
ben royalistischen Lager, sie trafen sich im französischen Exil und 
waren sich grundsätzlich wohlgesonnen – womit es freilich alsbald 
ein Ende haben sollte.

Hobbes antwortete dem Earl of Newcastle, dass er zunächst den 
Einwendungen Bramhalls gegen De cive zu antworten gedachte. 
Dem Ersuchen des Earls wolle er aber gerne nachkommen, und 
Hobbes sendete ihm nachfolgend also die verlangte Antwort auf 
Bramhalls Discourse of Liberty and Necessity – dies allerdings mit 
einer dringlichen und ernsten Bitte: Der Earl möge die Sache doch 
ja nur ganz für sich behalten und den Kommentar ausschließlich 

4  So Robert Kane, The Significance of Free Will, Oxford 1998, 4.



XIAlfred J. Noll

an den Bischof von Derry weiterleiten; für die Öffentlichkeit sei 
derartiges ganz sicher nicht bestimmt, es könnte dort falsch – und 
das hieß Mitte des 17. Jahrhunderts immer noch: antireligiös – auf-
gefasst werden.

Gänzlich ohne Veranlassung durch den Earl of Newcastle, ohne 
Betreibung durch Hobbes und ohne dass der Bischof etwas davon 
gewusst hätte, erblickte dann die Antwort von Hobbes doch im 
Jahre 1654, also fast zehn Jahre nach der in Paris geführten Unter-
haltung, unter dem Titel Of Libertie and Necessitie in London (mit 
der unrichtigen Jahresangabe 1652) das Licht der Öffentlichkeit. 
Wie konnte das geschehen? Der Bischof war außer sich. Er hatte 
die Veröffentlichung bemerkt und er geriet begreiflich in Rage, sah 
er sich doch durch Hobbes hintergangen. Im Jahr 1655 ließ er unter 
dem Titel A Defence of True Liberty, from Antecedent and Extrin-
secal Necesity eine ausführliche Entgegnung erscheinen, in die er 
auch seinen ursprünglichen Discourse of Liberty and Necessity auf-
nahm. Dieses Buch enthielt also des Bischofs ursprünglichen, an 
den Earl of Newcastle adressierten Discourse, Hobbes’ Antwort da-
rauf, und eine Replik Bramhalls auf diese Antwort, und zwar so, 
dass Bramhall seinen ursprünglichen Discourse fortlaufend nach 
der Folge des Textes in Abschnitte teilte, Abschnitt für Abschnitt 
das Bruchstück seines Discours’ mit den entsprechenden Entgeg-
nungen von Hobbes und darauf folgend seine Antwort publizierte. 
Damit hätte es sein Bewenden haben können, allein, nun wiede-
rum musste Hobbes in eigenem Namen auf dem Kampfplatz er-
scheinen. Er ließ unter dem Titel The Questions concerning Liberty, 
Necessity, and Change 1656 das Buch von Bramhall unverändert, 
fügte jedoch in jeden Abschnitt seine Animadversions upon the 
Bishops Reply neu hinzu. Später hat Bramhall dann auch darauf 
noch reagiert und unter dem Titel Castigations of Mr. Hobbes: His 
Last Animadversions in the Case concerning Liberty, and Univer-
sal Necessity (1658) eine letzte Gegenkritik geschrieben, die Hobbes, 
der dieses Buch erst weitere zehn Jahre später zu Gesicht bekam, 
zwar unbeantwortet ließ, sich aber eigens des darin enthaltenen 



XII Einleitung

Anhangs annahm: An Answer to a Book Published by Dr. Bram-
hall, Called the »Catching of the Leviathan« (eine Schrift, die erst 
1682 postum veröffentlicht wurde). All dies ist in deutscher Sprache 
unzugänglich und selbst auf Englisch nur an entlegenem Ort zu 
finden. Grund genug, hier eine erste deutsche Übertragung vor-
zulegen.

Es ist wahrlich eine kuriose Publikationsgeschichte: Was als 
freundliche und ganz und gar zivilisierte Kontroverse unter politi-
schen Bündnisgenossen im Pariser Exil begonnen hatte, das führte 
zunächst zu sich steigernder Gereiztheit zwischen den Kontrahen-
ten und schließlich zu völliger Erbitterung. Vom bloßen Manu-
skript-Austausch hatte sich die Sache zu einer öffentlich geführten 
Auseinandersetzung entwickelt und dabei die formale Dimension 
einer großen Kontroverse angenommen, bei der jeder Autor seine 
Thesen in punktueller Antwort auf den anderen formulierte und 
vorwegnahm und die wechselseitigen Argumente jeweils schon 
vorab widerlegt wurden – und die zur Schau gestellte Festgefügt-
heit der jeweiligen Meinung gesellte sich bei beiden Kontrahenten 
zum nicht gerade gering ausgeprägten Narzissmus …

Worum aber ging es in dieser Auseinandersetzung?
Recht eigentlich legen Hobbes und Bramhall Zeugnis ab von 

gänzlich verschiedenen Weltmodellen. Es geht um Materialis-
mus, um Ursache und Wirkung und schließlich um Freiheit und 
die Bestimmung dessen, was recht eigentlich »der Wille« sei. Zur 
besseren Einordnung der damit angesprochenen Themen wollen 
wir vorab eine knappe Einführung in Hobbes’ Vorstellung des Zu-
sammenhangs von Körper, Ursache und Wirkung, vom Begriff 
der Freiheit und schließlich von seiner Willenstheorie geben. Frei-
lich empfiehlt es sich, um nachvollziehen zu können, wie Hobbes 
zur Ansicht kommt, dass die Rede vom freien Willen nachgerade 
absurd sei,5 vorab einen kursorischen Blick auf die Entstehungs

5  Von allem Anfang an darf kein Zweifel daran bestehen, wie Hobbes die 
Sache mit der Willensfreiheit sieht. Im Leviathan (1651) heißt es: »Worte, bei 



 

 

T HOM A S HOBBE S

ÜBER FREIHEIT UND NOTWENDIGKEIT

Eine Abhandlung, in der alle Kontroversen bezüglich 
Prädestination, Wahl, freiem Willen, Gnade, Verdiensten, 

Missbilligung etc. vollständig entschieden und geklärt werden. 
Als Antwort auf eine Abhandlung des Bischofs  

von Londonderry über dasselbe Thema.1



[AN DEN NÜCHTERNEN  
UND DISKRETEN LESER]2

Den heiligen Chrysostomus ließ es ein jedes Mal erzittern, wenn er 
nachdachte über das Verhältnis jener, die den schmalen Weg gin-
gen, zu denen, die auf dem breiten Weg marschierten: wie viele 
doch die Gerufenen waren und wie wenige die Auserwählten, wie 
viele es doch waren, die geschaffen und befähigt waren zu ewi-
ger Seligkeit, und wie wenige sie erreichten. Christen würde diese 
Überlegung sicherlich zu einem Blick in die Heilige Schrift, den 
größten Genuss des Himmels, führen, gewährte sie doch den ar-
men Menschen auf einer so schwierigen Reise wie der seiner ewi-
gen Seligkeit oder seines ewigen Elends alle Anleitungen. Wenn 
sich aber einer daran macht, sich diese transzendenten Schriften 
anzusehen, so wird er feststellen, dass sie die Werke einer Art un-
schuldiger, harmloser Männer sind, die mit der Welt wenig ver-
traut oder verbunden waren und sich daher nicht besonders für 
die Schwierigkeiten und Streitigkeiten verschiedener Länder inter-
essiert hatten; dass sie, obwohl sie alles andere als notwendig sind, 
doch nur bei Gelegenheit geschrieben wurden, kaum je aber nach 
einem bestimmten Plan; und schließlich, dass ihre Hauptaufgabe 
darin besteht, den Menschen von dieser Welt zu entrücken und ihn 
dazu zu überreden, die bloße Hoffnung dessen, was er weder sehen 
noch hören noch begreifen kann, allen gegenwärtigen Genüssen 
dieser Welt vorzuziehen. Dies erweckte Ehrfurcht und Achtung 
bei all jenen, die sich bemühten, ihr Heil aus ihnen herauszulesen. 
Aber wenn jemand, der sie nicht selbst abwägt, die Praktiken de-
rer betrachten würde, die vorgeben, ihre Interpreten zu sein und 
sie zur Nahrung für das Volk zu machen, und die, anstatt der Welt 
zu entsagen, sich bemühen, sich zu größten Beförderungen, Muße 
und Luxus aufzuschwingen, und sich zu Lockvögeln fürs Volk ma-
chen, um Staatspläne zu wälzen und Intrigen zu betreiben und sich 



Über Freiheit und Notwendigkeit4

den Freuden dieser Welt mehr als jedes andere Volk hinzugeben, 
wer das sieht, wird einige Gründe für die Schlussfolgerung finden, 
dass die Praktiken solcher Männer die größte Unruhe stiften, eine 
Last sind und ein Ärgernis für den christlichen Teil der Welt. Die 
Klage ist ebenso wahr, wie sie traurig ist. Anstatt den leichtgläubi-
gen gemeinen Leuten mit dem Hauptzweck ihrer Funktionen und 
der großen Aufgabe ihrer Botschaft bekannt zu machen, welch ein 
Übermaß an Glückseligkeit wird ihnen hier vor Augen geführt, 
und wie leicht kann es dann verwirkt werden! Sie verwickeln ihr 
Gewissen in das Gestrüpp von tausend unnötigen Skrupeln, sie 
spinnen ganze Bände aus halben Sätzen, nein, aus bloßen Punk-
ten und Akzenten, und sie entfachen endlose Kontroversen über 
Dinge (waren die Menschen je frei von Leidenschaft und Vorur-
teilen), die in sich selbst klar genug sind; und wenn sie dann ihre 
Fragen so lange bearbeitet haben, bis sie selbst müde sind und auch 
noch müde Hörer und Leser haben, dann bleibt nur, dass sich je-
der unter seinen eigenen Weinstock setzt und seine eigenen Be-
fürchtungen umarmt, so dass nach all ihren Schmerzen, Bindun-
gen und ihrer unerbittlichen Verbundenheit an Parteiungen die 
Unannehmlichkeit immer noch bestehen bleibt und wir von jeder 
festen Überzeugung nun grad erst wieder so weit entfernt sind wie 
beim ersten Aufbruch.

Die Schlachten zwischen Rom und der Reformation sind längst 
geschlagen, von anderen Kämpfern aus eigener Brut; wenn wir also 
von Protestanten und Katholiken sprechen, dann begnügen sich 
diese heute mehr oder weniger damit, sich auf ihren gegenwärtigen 
Errungenschaften auszuruhen; denn was die Überzeugung angeht, 
so ist er gewiss selten ein Bekehrter, da stehen Interesse, Humor, 
Unzufriedenheit, Neigung bei dessen Bekehrung nicht zur Debatte.

Aber um unserem Ziel doch näher zu kommen, betrachten wir 
unsere eigenen Fraktionen der Religionsrichtungen hier in Eng-
land, wo, wenn dieses Sprichwort gilt, dass es besser ist, dort zu 
leben, wo nichts erlaubt ist, als wo alle Dinge in der Religion so 
wahr sind wie in der Politik, die Nachwelt die traurige Folge daraus 



[An den nüchternen und diskreten Leser] 5

vielleicht spürt. Was ist denn, flehe ich, die Wirkung von so vie-
len Predigten, Lehren, Verkündigungen, Übungen und Gaben, Ver-
sammlungen, Disputationen, Konferenzen, Konventikeln, gedruck-
ten Büchern, die mit so viel Ablenkung und Anmaßung gegenüber 
Gott dem Allmächtigen und unter Missbrauch seines Heiligen 
Wortes geschrieben wurden? Es ist doch so: Das alles ist nichts an-
deres als die Einschulung in viele ärgerliche, endlose und frucht-
lose Kontroversen, und deren Folge sind Eifersüchteleien, Herz-
brennen, Verzweiflung der Parteien, die Bildung von Fraktionen 
und nationale Streitigkeiten in Religionsfragen und folglich alle 
Katastrophen des Krieges und der Verwüstung. Und zudem sind 
sie gute, rechtmäßige Ablenkungen für die langweiligeren Bürger, 
die sich dann aus Bewegungsmangel Krankheiten zuziehen; und 
indem sie die Gedanken des Volkes von den Staatsangelegenheiten 
und folglich auch von der Rebellion ablenken, unterstützen sie den 
Bau von Pyramiden wie bei den Ägyptern.

Wenn die interessierten Parteiungen vom Jucken der Popularität 
geplagt werden und sie sich, und um einen gewissen Eindruck zu 
bewirken, etwas herauskratzen lassen, dann finden sie Arbeit für 
Buchdrucker etc. Dementsprechend ist der Schreibwarenladen ein-
gerichtet, und daher auch das Arbeitszimmer des Seelsorgers auf 
dem Land, der, nachdem er den Humor seines Publikums entdeckt 
hat, mit seinem Schreibwarenhändler berät, für welche Bücher er 
sein Geld am besten ausgeben sollte; und welcher dann, vielleicht 
sogar sehr ernsthaft, Meerrettich unter den Philippern (»Cole upon 
the Philippians«) noch vor dem ausgezeichneten, aber geliehenen 
Caryl über Hiob (»Caryl upon Job«) empfehlen wird. Aber wenn es 
die Überzeugung betrifft, so sehen wir einen jeden es sich mit sei-
nen eigenen Gefühlen bequem machen, jeder hört den Lehrer, der 
seinem Humor am meisten entspricht; und wenn er in der Kirche 
war und vorgibt, zu seinen Füßen gesessen zu haben, kommt er 
nach Hause und tadelt ihn nach Belieben.

Um es noch ein wenig genauer zu sagen: Was sollen wir denn von 
diesen gewaltigen und unauflösbaren Bänden über Prädestination, 



Über Freiheit und Notwendigkeit6

freiwillige Gnade, Erwählung, Verdammnis usw. halten, die nicht 
nur unsere Bibliotheken, sondern die Welt mit ihrem Lärm und ih-
rer Unruhe füllen? Wovon wir am wenigsten erwarten dürfen, ist 
Überzeugung. Bemüht sich nicht jede Seite bloß, Boden gutzuma-
chen für die eigene Sache und, solange sie nur kann, die Knüppel in 
den Händen zu halten? Welche Aufregung herrscht zwischen den 
Molinisten und Jansenisten über Gnade und über Verdienste; und 
doch schützen beide den Heiligen Augustinus vor!

Müssen wir nicht erwarten, dass die Jesuiten, wenn auch nur mit 
dem Ziel, den Ruf ihrer Gelehrsamkeit, den sie in der Welt errun-
gen haben, zu rechtfertigen, sich bemühen werden, ihre Lehrsätze 
zu begründen, obwohl die anderen die wahrere Meinung vertre-
ten? Zieht sich die Wahrheit dann auf diesen unzugänglichen Fel-
sen zurück, der keine Annäherungen zulässt? Oder sind wir alle zu 
Ixions3 geworden, und anstatt diese Juno4 zu genießen, unterhalten 
wir uns mit den Wolken unserer eigenen Überzeugungen; welch 
unnatürliche Begattung, was kann anderes dabei herauskommen 
als Zentauren und monströse Meinungen? Diese Fragen zu beant-
worten werde ich mich nicht anmaßen, aber mit den Worten des 
großen Autors gesagt, der wegen seines Festhaltens an der Not-
wendigkeit auf den Vorwurf der Gottlosigkeit zu antworteten hatte: 
Wenn wir den größten Teil der Menschheit nicht so betrachten, wie 
er sein sollte, sondern so, wie er ist, das heißt bestehend aus Men-
schen, die entweder das Studium des Erwerbs von Reichtum, der 
Bevorzugung oder des Appetits auf sinnliche Freuden oder die Un-
geduld beim Nachdenken oder das vorschnelle Umarmen falscher 
Prinzipien ungeeignet gemacht hat, über die Wahrheit der Dinge zu 
diskutieren, so muss ich gestehen, etc.5

Sicherlich haben wir einige Ursache, von diesem Mann eine 
wirksame Heilung zu erwarten, da er so glücklich die Krankheit 
entdeckt hat. Wenn er nun in so wenigen Blättern mehr vollbracht 
hat als alle umfangreichen Werke der Priester und Seelsorger, und 
das in Bezug auf seelische Belange und christliches Interesse, als 
da sind Prästination, Willensfreiheit, Gnade, Verdienste, Erwäh-



[An den nüchternen und diskreten Leser] 7

lung, Verdammnis, Notwendigkeit und Freiheit der Handlung und 
andere, also die wichtigsten Angelpunkte der menschlichen Er
lösung – dann muss es sich, um dies zu tun, um eine Person han-
deln, die nicht nur ihrer natürlichen Abneigung wegen, sich auf 
solche Kontroversen einzulassen, sondern auch wegen ihres rigo-
rosen Studiums der Mathematik wegen von solchen Scharmützeln 
gerechtfertigterweise befreit werden könnte; wir dürfen nicht bloß 
den Schluss ziehen, dass, ganz allgemein genommen, die Schwarz-
röcke eine Art unwissender Bastler sind, die in Angelegenheiten 
ihres eigenen Berufs, wie das Ausbessern und Löten des mensch-
lichen Gewissens, mehr Löcher gemacht haben, als sie fanden; was 
sie vielmehr noch unentschuldbarer macht, das ist, dass sie we-
der die Dankbarkeit noch den Einfallsreichtum haben, um diesen 
Reparateur ihrer Verfehlungen und den Bewahrer ihres Rufes an-
zuerkennen, der doch jetzt wieder richtiggestellt hat, was sie die 
ganze Zeit lang verfälscht haben. Ich weiß, dass dieser Autor den 
kirchlichen Amtsträgern wenig zugetan ist, und sie machen einen 
großen Teil der Nation aus; und sehen wir von diesen einmal ab, 
so weiß ich auch, dass es viele ungebildete, eigensinnige und un-
belehrbare Geister gibt. Dennoch wage ich diesen Gedanken vor-
zutragen, wie kühn er manchen auch erscheinen mag: dass näm-
lich dieses Buch, so klein und verachtenswert es auch erscheinen 
mag, mehr Beweise und Überzeugungen in den darin behandelten 
Angelegenheiten enthält als alle Bände, ja Bibliotheken, mit denen 
uns Priester, Jesuiten und Geistliche, ausgestattet haben, und das 
gewiss zu unserer großen Sorge, zu unserer Ablenkung und zur 
Verschwendung unsrer Zeit. Wenn’s so ist, dann unterstelle ich 
für jeden vernünftigen Menschen, dass ihm all die kontroversiel-
len Bemühungen um die Religion in der Welt, all die polemischen 
Abhandlungen, seien sie aus der Antike oder aus neuerster Zeit, je 
weder irgendwelche skrupelhafte Maden oder Unzufriedenheiten 
in seinem Gehirn hervorbringen, noch dass seine Augen oder sein 
Kopf beim Verdrehen schmerzen werden; er wird vielmehr so ent-
schlossen sein, Gott den Allmächtigen niemals mit unverschämten 



Über Freiheit und Notwendigkeit8

Ansprachen zu bedrängen, noch wird er jemals einer dieser enthu
siastischen spiritati werden, die, wie der gelehrteste Mr. White sagt, 
die Schrift ohne Sinn und Vernunft auslegen und mit denen man 
nicht streiten sollte, denn das hätte nicht mehr Aussicht auf Er-
folg, als wenn Menschen auf Sand schreiben und ihre Nachbarn 
mit ihren Träumen, Offenbarungen und geistlichen Launen beläs-
tigen. Nein! Hier haben wir eine solide Überzeugung, zumindest 
so weit, als die metaphysischen Mysterien unserer Religion es zu-
lassen. Wenn Gott allmächtig ist, dann ist er unwiderstehlich; und 
wenn es so ist, dann gerade in all seinen Handlungen, obwohl wir, 
die wir die Gerechtigkeit von Gottes Handlungen so gut beurteilen 
können, wie ein blinder Mann die Farben zu beurteilen weiß, dies 
möglicherweise nicht erkennen. Warum sollte denn ein Mensch 
sich den Kopf darüber zu zerbrechen, ob er vorherbestimmt ist 
oder nicht? Lasst ihn gerecht und ehrlich nach der Religion seines 
Landes leben und im Übrigen verweist ihn für den Rest auf Gott, 
da dieser der Töpfer ist und mit dem Gefäß machen kann, was er 
will. Aber ich überlasse es dem Leser, seine Befriedigung in der Ab-
handlung selbst zu finden, da ich vielleicht davon abweiche, indem 
ich so viel vor ihr sage. Dieses Buch wird, ich habe keinen Zwei-
fel daran, keine geringere Unterhaltung bieten als der Leviathan, 
sowohl in Bezug auf seinen Umfang als auch in Hinsicht darauf, 
dass es bei den kirchlichen Amtsträgern und der katholischen Par-
tei ebenso wenig gut ankommen wird wie jenes. Und doch müssen 
wir hier einen Mangel an Zulänglichkeit oder Einfallsreichtum be-
klagen, um die Wahrheiten anzuerkennen oder die Irrtümer dieses 
Buches zu widerlegen; und solange dies nicht getan ist, werden wir 
den Autor auch nicht als einen Häretiker betrachten. Auf dieser 
Seite des Meeres hat, lassen wir einmal den Schmutz und die Ver-
leumdung beiseite, die in Predigten und in privaten Zusammen-
künften auf ihn geworfen werden, niemand außer Mr. Rosse etwas 
gegen unseren Autor gedruckt; das ist einer, von dem man sagen 
kann, dass er gerade so viel Gelehrsamkeit hatte, dass er ständig 
die Werke der Gelehrtesten anbellte. Wie er jenseits des Meeres 



[An den nüchternen und diskreten Leser] 9

aufgenommen wurde, das weiß ich nicht, aber sicherlich nicht 
ohne das Bedauern der Katholiken, die doch ihre Kirche auf ande-
ren Fundamenten als denen der Heiligen Schrift aufbauen und die 
unter dem Vorwand von Unfehlbarkeit, Gewissheit und Einheit in 
der Religion nicht umhin können, damit unzufrieden zu sein, dass 
diese Vorrechte der Religion nicht nur der Tradition, das heißt der 
Kirche, weggenommen werden, sondern auch der Heiligen Schrift, 
und dass sie in die höchste Macht der Nation, sei sie von welcher 
Überzeugung auch immer, gelegt wird.

So viel, lieber Leser, habe ich für angebracht gehalten, Dir zur 
Kenntnis zu bringen, damit du erkennst, was für ein Juwel Du in 
Deinen Händen hältst. Du musst es dementsprechend schätzen, 
nicht nach der Menge, sondern ihrer Kostbarkeit wegen. In we-
nigen Blättern hast Du hier, was Arbeit genug für viele tausend 
Predigten und Übungen sein könnte; und es liegt Dir hier mehr 
vor, als die Katechismen und Bekenntnisse von tausend Versamm-
lungen Dir liefern könnten; und damit hast Du etwas, das einen 
ewigen Makel auf alle eckigen Mützen der Pfaffen und Jesuiten und 
alle schwarzen und weißen Mützen dieses scheinheiligen Stammes 
werfen wird. Um es kurz zu machen: Du kennst jetzt den Mann, 
der Dir in Angelegenheiten von so großer Bedeutung wie denen 
Deines Heils trefflichere Unterweisungen gibt als all jene, die Du 
je gekannt hast, welchen Berufs, welcher Überzeugung, welcher 
Meinung oder welcher Kirche auch immer Du angehörst. Von ihm 
selbst und seinen Werken mache den besten Gebrauch, den Du 
kannst. Farewell.]



AN DEN LORD MARQUIS OF NEWCASTLE6

Sehr ehrenwerter Herr,7 

zunächst hatte ich beschlossen, auf die Einwände meines Lord Bi-
schofs gegen mein Buch De Cive zu antworten,8 denn das beun-
ruhigte mich am meisten. Anschließend erst wollte ich seine Ab-
handlung über FREIHEIT und NOTWENDIGKEIT untersu-
chen,9 auch wenn mich dies weniger beschäftigte, weil ich doch 
meine Meinung dazu nie geäußert hatte. Da es aber der Wunsch 
Eurer Lordschaft und meines Lord Bischofs war, dass ich mit letz-
terem beginnen sollte, will ich dem gerne folgen; und so präsen-
tiere ich dies hiermit und unterwerfe es der Beurteilung durch Eure 
Lordschaft. → S. 75  ff.

Zuallererst versichere ich Eurer Lordschaft, dass ich darin kein 
neues Argument finde, weder aus der Heiligen Schrift noch aus der 
Vernunft, dem ich nicht zuvor schon begegnet wäre, und das heißt 
nichts anderes, als dass ich davon nicht überrascht bin. → S. 81  f.10

Das Vorwort ist durchaus geschmeidig. Schon darin scheint er die 
Frage aber falsch aufgenommen zu haben, wenn er sagt: Steht es mir 
frei, diese Abhandlung zu schreiben, so ist die Ursache in mir ent-
halten. Dass dies aber wahr sei, gerade das bestreite ich. Für seine 
Freiheit zu schreiben genügt es doch (nicht11), dass er sie nicht ge-
schrieben hätte, wenn er es nicht gewollt hätte. Will er also dafür ur-
sächlich sein, so muss er beweisen, dass es vor dem Schreiben nicht 
notwendig war, diesen Beweis nachträglich zu erbringen. Eure Lord-
schaft dürfte vermutlich denken, es sei ganz einerlei, ob ich sage, Ich 
war frei, sie zu schreiben, oder Es war nicht notwendig, dass ich sie 
schreibe. Aber ich denke anders. Allein derjenige ist frei, etwas zu 
tun, der es zu tun vermag, wenn er den Willen dazu hat, und davon 

[§ 2]

[§ 3]10

[§ 1]7



An den Lord Marquis of Newcastle 11

Abstand zu nehmen, wenn er es unterlassen will. Wenn jedoch die 
Notwendigkeit besteht, dass er den Willen hat, es zu tun, so muss die 
Handlung notwendigerweise folgen; und wenn es für ihn notwendig 
ist, dass er den Willen haben muss, davon Abstand zu nehmen, so 
wird auch das Unterlassen notwendig sein. Die Frage ist also nicht, 
ob ein Mensch frei handeln kann, das heißt ob er seinem Willen 
gemäß schreiben oder es bleiben lassen, sprechen oder schweigen 
kann. Die Frage ist vielmehr, ob sein Wille zum Schreiben und sein 
Wille, es bleiben zu lassen, allein aus seinem Willen oder aus irgend-
etwas anderem ausschließlich in seiner Macht Stehendem erwächst. 
Ich erkenne diese Freiheit an, dass ich tun kann, wenn ich will; aber 
zu sagen, ich kann wollen, wenn ich will, halte ich für absurdes Ge-
rede.12 Weswegen ich Seiner Lordschaft auf der Grundlage seines 
Vorworts die Ursache nicht zugestehen kann.13 → S.  82  ff.

Als nächstes spricht er über gewisse Unterschiede von Freiheit und 
sagt, dass er damit weder die Freiheit von Sünde noch von Knecht-
schaft oder von Gewalt meint, sondern von Notwendigkeit, Zwang, 
Unvermeidlichkeit und der Bestimmung zu einem hin.

Besser wäre es freilich gewesen, die Freiheit zu definieren, als sie 
auf diese Weise zu unterscheiden. Denn ich verstehe immer noch 
nicht, was er mit Freiheit meint. Wenngleich er sagt, dass er Frei-
heit von Notwendigkeit meint, so verstehe ich doch nicht, wie eine 
solche Freiheit sein kann, und er behandelt diese Frage ja auch 
ganz ohne Beweis. Denn was sonst sollte die Frage zwischen uns 
sein, als ob eine solche Freiheit möglich ist oder nicht?

An derselben Stelle gibt es weitere Unterscheidungen, wie etwa 
eine Freiheit bloß der Ausübung, die er eine Freiheit von Wider-
spruch nennt, namentlich nicht nur Gutes oder Böses einfach zu 
tun, sondern jeweils dieses oder jenes Gute bzw. dieses oder je-
nes Böse; dann eine Freiheit der Spezifikation und auch der Aus-
übung, die er eine Freiheit von Gegensätzlichkeit nennt, das heißt 
eine Freiheit, nicht nur Gutes oder Böses zu tun, sondern auch dies 
oder jenes Gute oder Böse zu tun oder nicht zu tun.

[§ 4]



Über Freiheit und Notwendigkeit12

Und mit diesen Unterscheidungen, so sagt Seine Lordschaft, 
würde er die Küste säubern. In Wahrheit verdunkelt er seine Auf-
fassung und die Frage selbst nicht nur mit dem Kauderwelsch von 
bloßer Ausübung, auch der Spezifizierung, auch des Widerspruchs, 
der Gegensätzlichkeit, sondern auch mit dem Behaupten eines 
Unterschieds, wo gar keiner ist. Denn wie ist es möglich, dass die 
Freiheit, dies oder jenes Gute oder Böse zu tun oder nicht zu tun, 
bei Gott und den guten Engeln bestehen kann, wie er sagt, ohne 
die Freiheit, Gutes oder Böses zu tun oder nicht zu tun? → S. 98  ff.

Die nächste Sache, die Seine Lordschaft nach der Säuberung der 
Küste unternimmt, ist es, seine Truppen, so nennt er sie, in zwei 
Schwadronen aufzuteilen, eine aus Stellen der Heiligen Schrift, die 
andere aus der Vernunft. Diese Allegorie verwendet er, so nehme 
ich an, weil er die Rede an Eure Lordschaft richtet, der ein Mili-
tär ist. Diesbezüglich habe ich nicht mehr zu sagen als dies, dass 
ich beobachte, wie seine Truppen großteils so aussehen, als ob sie 
getrennte Weg marschieren und einige von ihnen untereinander 
kämpfen würden. → S. 102  ff.

Und die erste Stelle der Heiligen Schrift, genommen von 4 Mose 
30,13, ist eine von denen, die anders aussehen; die Worte lauten: 
Wenn eine Frau ein Gelübde ablegt, bleibt es ihrem Ehemann über-
lassen, es zu bestätigen oder aufzuheben.14 Das beweist doch nicht 
mehr, als dass der Ehemann ein freier und freiwillig Handelnder 
ist, nicht aber, dass nicht seine betreffende Wahl notwendig oder 
infolge vorhergehender notwendiger Ursachen seine Wahl schon 
festgelegt gewesen wäre.

Denn sobald dem Ehemann etwas Besseres einfällt, als ein sol-
ches Gelübde aufzuheben, wird die Bestätigung notwendigerweise 
folgen; und wenn das Übel, das nach der Meinung des Mannes fol-
gen wird, das Gute überwiegt, so muss das Gegenteil folgen. Und 
doch besteht darin, den eigenen Hoffnungen und Befürchtungen zu 
folgen, das Wesen des Wählens. Sodass ein Mensch sowohl etwas 

[§ 5]

[§ 6]



AN DIE LESER

In diesem Bändchen werdet Ihr die Fragen von Notwendigkeit, 
Freiheit und Zufall, wie sie in allen Zeitaltern die Gemüter neu-
gieriger Menschen verwirrt haben, ausführlich und klar erörtert 
finden. Die Argumente werden von allen Seiten bezogen, wie sie 
sich aus der Autorität der Heiligen Schrift, aus scholastischer Ge-
lehrsamkeit, aus der natürlichen Vernunft und aus den Konse-
quenzen, die das gewöhnliche Leben betreffen, ergeben; sie wer-
den von zwei verschiedenen Personen wahrhaftig behauptet und 
getrennt gewogen, wobei beide behaupten, dass die Menschen frei 
seien, das zu tun und zu lassen, was sie wollen. In anderen Dingen 
sind sie uneins: der eine behauptet, es stehe nicht in der Macht des 
Menschen, jetzt den Willen zu wählen, den er bald haben wird; 
der Zufall bringe nichts hervor; alle Ereignisse und Handlungen 
hätten ihre notwendigen Ursachen; und der Wille Gottes mache 
die Notwendigkeit aller Dinge. Der andere hingegen behauptet, 
dass nicht nur der Mensch frei sei, zu wählen, was er tun will, son-
dern auch der Wille, zu wählen, was er wollen soll; dass, wenn ein 
Mensch eine gute Handlung wolle, Gottes Wille mit dem seinen 
übereinstimme, ansonst nicht; dass der Wille wählen könne, ob 
er wollen will oder nicht; dass viele Dinge ohne Notwendigkeit, 
durch Zufall, geschähen; und dass, obgleich Gott voraussehe, dass 
eine Sache sein wird, es doch nicht notwendig sei, dass diese Sa-
che sein wird, insofern Gott die Zukunft nicht in ihren Ursachen 
sehe, sondern als gegenwärtig. Alles in allem halten sich beide an 
die Schrift; aber der eine von ihnen ist ein gelehrter Schul-Geist-
licher, der andere ein Mann, der diese Art von Gelehrsamkeit 
nicht sehr schätzt.

Dies ist genug, um Euch anfänglich damit bekannt zu machen; 
und es soll ja auch nach und nach in der Formulierung der Frage 
und der Aufteilung der Argumente in ihre verschiedenen Köpfe 



Über Freiheit und Notwendigkeit54

genauer erklärt werden. Das Übrige werdet ihr von den Personen 
selbst erfahren, wenn sie ihren Auftritt haben. Lebt wohl. – T. H.



DIE FRAGEN BETREFFEND FREIHEIT, 
NOT WENDIGKEIT UND ZUFALL

Ob alles, was geschieht, aus der Notwendigkeit oder manches aus 
dem Zufall hervorgeht, darüber haben die alten Philosophen schon 
lange vor der Menschwerdung unseres Erlösers gestritten, ohne die 
Allmacht der Gottheit auf beiden Seiten ins Spiel zu bringen. Aber 
die dritte Art und Weise, wie die Dinge zustande kommen, die sich 
von der Notwendigkeit und dem Zufall unterscheidet, nämlich der 
freie Wille, ist eine Sache, die weder bei ihnen noch bei den Chris-
ten in den Anfängen des Christentums erwähnt wurde. Denn der 
heilige Paulus, der diese Frage ausführlich und absichtlich erör-
tert, verwendet niemals den Begriff des freien Willens noch vertrat 
er irgendeine Lehre, die dem entspricht, was heute die Lehre vom 
freien Willen genannt wird, sondern er leitet alle Handlungen von 
dem unwiderstehlichen Willen Gottes ab und nichts von dem Wil-
len dessen, der läuft oder will. Aber seit einigen Zeitaltern haben 
die Doktoren der römischen Kirche von dieser Herrschaft des gött
lichen Willens den Willen des Menschen ausgenommen und eine 
Lehre eingeführt, dass nicht nur der Mensch, sondern auch sein 
Wille frei sei und zu dieser oder jener Handlung bestimmt werde, 
nicht durch den Willen Gottes noch durch notwendige Ursachen, 
sondern durch die Kraft des Willens selbst. Und obgleich diese 
Meinung durch die reformierten Kirchen, die von Luther, Calvin 
und anderen unterrichtet wurden, vertrieben wurde, so begann sie 
doch nicht viele Jahre später durch Arminius und seine Anhänger 
wieder an Boden zu gewinnen und wurde der leichteste Weg zur 
kirchlichen Beförderung; und indem sie diejenigen, die das Ge-
genteil vertraten, unzufrieden machten, war sie zum Teil die Ursa-
che für die folgenden Unruhen; diese Unruhen waren der Anlass, 
dass ich mit dem Bischof von Derry in Paris zusammentraf, wo 
wir gemeinsam über den vorliegenden Streit diskutierten; von die-



56 Über Freiheit und Notwendigkeit

sem Diskurs trug jeder von uns seine eigene Meinung davon, und, 
soweit ich mich erinnere, ohne dass irgendwelche beleidigenden 
Worte, wie blasphemisch, atheistisch oder Ähnliches, zwischen 
uns gefallen wären; entweder weil der Bischof damals nicht in Auf-
regung war oder seine Aufregung unterdrückte, da er damals in 
der Gegenwart meines Herrn von Newcastle war. 

Aber danach sandte der Bischof Seiner Lordschaft seine Mei-
nung über die Frage schriftlich und bat ihn, mich zu überreden, 
eine Antwort darauf ebenfalls schriftlich zu senden.57 Es gab einige 
Gründe, aus denen ich dachte, dass es unangenehm sein könnte, 
meine Antwort ins Ausland gehen zu lassen; doch die vielen Ver-
pflichtungen, durch die ich ihm verbunden war, veranlassten mich, 
diese Antwort zu schreiben, die danach nicht nur ohne mein Wis-
sen, sondern auch gegen meinen Willen von jemandem veröffent-
licht wurde, der Mittel fand, sich heimlich eine Kopie davon zu 
verschaffen. Und so haben Sie den Anlass zu dieser Kontroverse. 

Die Formulierung der Frage

Die Frage im Allgemeinen wird vom Bischof selbst (gegen Ende von 
§ 3) mit diesen Worten formuliert: »Es geht darum zu wissen, ob 
alle natürlichen, bürgerlichen oder moralischen Ereignisse (denn wir 
sprechen jetzt nicht von der Bekehrung eines Sünders, das betrifft 
diese Frage nicht) von außen und unvermeidlich ohne ihre eigene 
Mitwirkung vorbestimmt sind, sodass alle Handlungen und Ereig-
nisse, die entweder sind oder sein werden, nicht anders sein können 
noch anders nach einer anderen Art oder an einem anderen Ort, zu 
einer anderen Zeit, in einer anderen Zahl, in einer anderen Ordnung 
oder zu einem anderen Zweck sein können, als sie sind; und dies 
alles in Bezug auf die höchste Ursache oder auf ein Zusammenwir-
ken äußerer Ursachen, die sie zu einer einzigen Sache bestimmen.«

Wiewohl dies mit so viel Vorsicht wie ein Pachtvertrag zu sei-
nem Vorteil gewendet ist, so bin ich doch bereit (abgesehen von 


	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Siglen
	Einleitung
Hobbes’ Plädoyer für »the appetite of knowing the cause«
	1. Materialismus, Ursache und Wirkung bei Hobbes
	2. Hobbes’ Begriff von Freiheit
	3. Hobbes’ Willenstheorie
	4. Bramhalls Einwände gegen Hobbes

	Zu dieser Ausgabe
	Literaturhinweise
	Thomas Hobbes: Über Freiheit und Notwendigkeit
	[An den nüchternen und diskreten Leser]
	An den Lord Marquis of Newcastle

	Thomas Hobbes: Die Frage betreffend Freiheit, Notwendigkeit, und Zufall
	Anhang
	Gottfried Wilhelm Leibniz: Gedanken über die Schrift des Herrn Hobbes von der Freiheit, 
der Notwendigkeit, und dem ungefähren Zufall

	Anmerkungen
	Verzeichnis der Bibelstellen
	Personenregister



