THOMAS VON AQUIN

Fiinf Fragen iiber
die intellektuelle Erkenntnis

(Quaestio 84-88 des 1. Teils der Summa de theologia)

Ubersetzt und erklirt von

EUGEN ROLFES

Mit einer Einleitung

und einem Literaturverzeichnis von

KARL BORMANN

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 191

Im Digitaldruck »on demand« hergestelltes, inhaltlich mit der ur-
sprunglichen Ausgabe identisches Exemplar.

Wir bitten um Verstandnis fir unvermeidliche Abweichungen in
der Ausstattung, die der Einzelfertigung geschuldet sind. Weitere
Informationen unter: www.meiner.de/bod

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographi-
sche Daten sind im Internet uiber <http://portal.dnb.de> abrufbar.
ISBN 978-3-7873-0708-1

ISBN eBook: 978-3-7873-2623-5

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 1986. Alle Rechte vor-
behalten. Dies gilt auch fiir Vervielfiltigungen, Ubertragungen,
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung
in elektronischen Systemen, soweit es nicht §§ 53 und 54 URG
ausdricklich gestatten. Gesamtherstellung: BoD, Norderstedt.
Gedruckt auf alterungsbestandigem Werkdruckpapier, hergestellt
aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany.
www.meiner.de



INHALT

Einleitung von Karl Bormann e e e e e e e e . .V
Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . XII

ERSTE FRAGE, Summa Theologica pars 1, quaestio 84,
Wie die Seele mit dem Verstande die kérperlichen

Dinge erkennt, die unter ihr stehen . . . 1
Erster Artikel. Ob die Seele mit dem Verstande

die Korper erkennt . . 2
Zweiter Artikel. Ob die Seele das Korperllche ‘durch

ihre Wesenheit denkt . . 5
Dritter Artikel. Ob die Seele alles durch 1hr an

geborene Bilder denkt . . 9

Vierter Artikel. Ob die 1nte111g1beln Bllder von ge—
wissen getrennten Formen ausflieBen und so in die

Seele kommen . . . . . . . . . . . . . . 13
Fiinfter Artikel. Ob die Denkseele die stofflichen

Dinge in den ewigen Griinden erkennt . . 17
Sechster Artikel. Ob man die mtellektu,elle Er

kenntnis aus den sinnlichen Dingen gewinnt , . 20

Siebenter Artikel. Ob der Verstand durch die in-
telligibeln Bilder, die in seinem Besitz sind, aktuell
denken kann, ohne sich zu den Phantasiebildern zu

wenden . 25
Achter Artikel. Ob das Urteil des Verstandes durch
die Bindung des Sinnes verhindert wird. . . 28
ZWEITE FRAGE, S. Th.p. 1, q. 85. Von der Weise und
der Ordnung des Denkens . . 31

Erster Artikel. Ob unser Verstand d1e korperllchen
und materiellen Dinge durch Abstraktion von den
Phantasmen denkt. . 31

Zweiter Artikel. Ob die von den Phantasmen ab-
strahierten intelligibeln Bilder sich zu dem Verstand

verhalten wie das, was gedacht wird. . . . . 317
Dritter Artikel. Ob das Allgemeine in unserer in-

tellektuellen Erkenntnis das Friihere ist. . 42
Vierter Artikel. Ob wir vieles zugleich denken

kdénnen ., . P Y
Fiinfter Artlkel Ob unser Verstand denkt, indem

er verbindet und trennt. . . 49

Sechster Artikel. Ob der Verstand irren kann . b2



v Inhalt

Siebenter Artikel. Ob ein und dasselbe Ding von
dem einen besser als von dem anderen verstanden
werden kann , .

Achter Artikel. Ob der Verstand das Untexlbare
friither denkt als das Teilbare . , . ..

DRITTE FRAGE, 8. Th.p.1, q. 86. Was unser Verstand

an den materlellen Dmgen erkennt . .

Erster Artikel. Ob unser Verstand das Emzelne
erkennt

Zweiter Art1kel Ob unser Verstand unendlich
vieles erkennen kann .

Dritter Artikel. Ob der Verstand das Zufalllge
erkennt . .

Vierter Artlkel Ob unser Verstand das Zukﬁnftige
erkennt

VIERTE FRAGE, S. Th p-1q 87 Wie dle Denkseele
sich selbst und das, was in ihr ist, erkennt .

Erster Artikel. Ob die intellektive Seele sich selbst
durch ihre Wesenheit erkennt .

Zweiter Artikel. Ob unser Verstand d1e habxtuellen
Eigenschaften der Seele durch deren Wesenheit
erkennt .

Dritter Artikel. Ob der Verstand seme elgene
Tatigkeit erkennt. .

Vierter Artikel. Ob der Verstand den Akt des
Willens erkennt

FUNFTE FRAGE, S.Th. p.l q.88. Wie die mensch-
liche Seele das erkennt, was {iber ihr ist.

Erster Artikel. Ob die menschliche Seele im Stande
des gegenwirtigen Lebens die unstofflichen Sub-
stanzen durch sie selbst erkennen kann .

Zweiter Artikel. Ob unser Verstand durch die
Erkenntnis der stofflichen Dinge zur Erkenntnis
der unstofflichen Substanzen gelangen kann .

Dritter Artikel. Ob Gott das Erste ist, was von
dem menschlichen Geiste erkannt wird

Anmerkungen .

Namen- und Sachreglster .

bb
b7

60

60
62
66
66

71

7t

6
78
81

83

83

90

93
96
126



EINLEITUNG

Erstes und eigentiimliches Objekt des menschlichen
Verstandes ist die Wesenheit oder Natur (quiditas sive natura;
zu natura vgl. In duodecim libros Metaphysicorum
Aristotelis expositio V lectio 5 n. 826: .. .natura dicitur . . .
forma rerum habentium in se principium motus inquantum
huiusmodi) der kérperlichen, sinnenfilligen Dinge (S. th. I
q-84 a.7); daher kann eine solche Wesenheit nur erkannt
werden, sofern sie als in einem Besonderen existierend
erkannt wird (a. a. O.). ,,Das Besondere aber erfassen wir
durch den Sinn und die Einbildungskraft. Und daher ist es
notwendig, dafl der Verstand, damit er sein eigentiimliches
Objekt aktual erkennt, sich den Vorstellungsbildern zu-
wendet, um die in dem Besonderen existierende allgemeine
Natur anzuschauen** (a. a. O.). Beziiglich der Frage, wie der
Intellekt aus den Vorstellungsbildern das Intelligible schafft,
wird folgende Losung geboten: Der intellectus agens vollzieht
die Hinwendung zu den Vorstellungsbildern und entnimmt
ihnen dasjenige, was der Gegenstand, den die Vorstellungs-
bilder reprisentieren, mit anderen reprisentierten Gegen-
stinden gemeinsam hat. Hiermit ist eine Verallgemeinerung
verbunden. Die eigentliche Leistung des intellectus agens
besteht aber darin, die Vorstellungsbilder zu vergeistigen;
hierdurch wird ihr nur durch den Intellekt fabarer Gehalt
(die species intelligibilis, das nur durch den Verstand erkenn-
bare Erkenntnisbild) aufgewiesen und dem intellectus
possibilis zugefithrt. In dieser ,Illumination* der Vorstel-
lungsbilder besteht das Wesen der Abstraktion. Indem die
species intelligibilis durch den intellectus possibilis aufgenom-
men wird, entsteht der Begriff als intelligibles ,,Bild* einer
Wesenheit.

Zu beachten ist hierbei folgendes: 1) Der Intellekt erkennt
direkt nur Allgemeines (S. th. I q.86 a.1). ,,Indirekt aber und
gleichsam durch eine Art von Reflexion vermag er das Ein-
zelne zu erkennen, weil er... auch nachdem er die species
intelligibiles abstrahiert hat, gemdfi ihnen nur aktual erken-



VI Karl Bormann

nen kann, wenn er sich den Vorstellungsbildern zuwendet*
(a. a. 0O.). 2) Die species intelligibilis ist nicht das eigentiim-
liche Objekt des Intellekts (sie ist nicht primir das, was
erkannt wird, S. th. I q.85 a.2), sondern sie ist das, wodurch
der Intellekt die Wesenheit der stofflichen Dinge erkennt
(a. a. O.). ,,Aber weil der Intellekt auf sich selbst reflektiert,
erkennt er gemidf derselben Reflexion sowohl sein eigenes
Erkennen als auch die species, durch die er erkennt*
(a. 2. 0.). ,,Und so ist sekundir die species intellectiva das,
was erkannt wird; aber das, was primir erkannt wird, ist das
Ding, dessen Ahnlichkeit die species intelligibilis ist
(a. a. O.). 3) Das erkannte Ding ist im Intellekt vermittelst
seiner Ahnlichkeit (similitudo; die similitudo ist die species
intelligibilis). Hieraus ergibt sich: Das aktual Erkannte ist
identisch mit dem aktual erkennenden Intellekt (S. th. I q.85
a.2 adl). Im Erkenntnisakt sind Erkennender und Erkanntes
identisch; dies wird ermdglicht durch die species, die als
Erkenntnisbild des Gegenstandes der Gegenstand in einer
anderen, dem Erkenntnisvermdgen entsprechenden Seins-
weise ist.

Folgende Frage ist in diesem Zusammenhang zu stellen:
Wenn der intellectus agens die Vorstellungsbilder illuminiert,
findet auf Grund der Illumination eine Umformung statt. Ist
eine solche Umformung nicht eine Verfilschung innerhalb
des Erkenntnisprozesses, der zufolge simtliche Begriffe un-
richtig gebildet werden? Hierzu ist zu sagen: Dafl die naive
Abbildtheorie des Demokrit, die im 19. und 20. Jahrhundert
mit einer Art von Dialektik verbrimt wurde und die man
miithsam auf den Stand der erkentnistheoretischen Forschung
zu bringen versuchte und noch versucht, dem Erkenntnis-
proze keine Rechnung trigt, hatten schon Platon und
Aristoteles sehr klar erkannt. Die Antwort des Thomas auf
die gestellte Frage lautet: Mit der Abstraktion ist zwar eine
Umformung der Vorstellungsbilder verbunden; die Vorstel-
lungsbilder werden der Geistigkeit des Intellekts angeglichen.
Eine Verfilschung liegt nur dann vor, wenn mit der Abstrak-
tion ein falsches Urteil verbunden wird. Das eigentiimliche
Objekt des Intellekts ist die Wesenheit des Dinges; beziiglich
der Wesenheit des Dinges irrt der Intellekt nicht (S. th. I q.85
a.6). Dasselbe gilt hinsichtlich der Abstraktionsstufen; mit
zunehmender Hohe der Abstraktionsstufen ist keine Verfil-



Einleitung VII

schung gegeben (iiber die Abstraktionsstufen vgl. S. th. 1 .85
a.l1 ad2; ferner Expositio super librum Boethii de trinitate
q.5 a.3).

Die Lehre des Thomas vom intellectus agens und intel-
lectus possibilis, die in S. th. I qq.84—88 als bekannt voraus-
gesetzt wird (vgl. hierzu S. th.1 q.79 a.2—5) ist vor dem
Hintergrund der mittelalterlichen Kontroverse um die Einheit
des Intellekts zu sehen; damit die Kontroverse verstanden
wird, ist es erforderlich, sich mit den Ausfithrungen antiker
Aristoteles-Kommentatoren vertraut zu machen, vornehmlich
mit denen des Alexander von Aphrodisias und des The-
mistios.

Alexander von Aphrodisias versucht die Dunkelheiten der
aristotelischen Lehre vom Intellekt (De anima IIl 5) in
folgender Weise zu erhellen: Zu unterscheiden sind 1) der
physische oder ,materielle’ Intellekt, 2) der ,,erworbene**
Intellekt, 3) der ,,titige** Intellekt.

Zu 1): Wenn der physische Intellekt ,,materiell”“ genannt
wird, besagt das nicht, dafl er stofflich ist; JAn bedeutet bei
Aristoteles oft Méglichkeit, Potentialitit; der voUS wird
wegen seiner Potentialitit DAMKOS genannt; auf Grund seiner
Potentialitit kann er alles werden, indem er sich im Erkennt-
nisvorgang allem angleicht.

Zu 2): Der ,erworbene” Intellekt (émikTnT0S YOUS) besitzt
die Erkenntnis als feste Grundhaltung.

Zu 3): Der ,titige* Intellekt (PoUS mOMTKGGS) entwickelt den
potentiellen Intellekt zum ,,erworbenen‘ Intellekt. Der tdtige
Intellekt ist weder Teil noch Vermégen der menschlichen
Seele, sondern gelangt von aufien in den Menschen hinein;
diesbeziiglich stimmt Alexander von Aphrodisias mit
Aristoteles iiberein (vgl. Alexander von Aphrodisias, De
anima, Supplementum Aristotelicum II 1, 1887, 108, 22ff.).
Den titigen Intellekt identifiziert Alexander mit Gott
(a. a. O. 89, 18). Diese Deutung widerspricht der deistischen
Auffassung der aristotelischen Metaphysik; groBere Wahr-
scheinlichkeit kommt der Annahme zu, daf} der von auflen in
den Menschen gelangende Intellekt (De generatione ani-
malium 736 b 28) eine der unstofflichen Intelligenzen ist.
Diese Auffassung findet sich auch bei einigen Kommentato-
ren.

Themistios versteht die aristotelische Theorie (De anima



VIII Karl Bormann

II1 5) in der Weise, daBl leidender (De anima 430 a24; vgl.
auch 430 al4—15) und titiger Verstand zwei Fihigkeiten des
jeweils einen menschlichen Intellekts seien: Der titige Ver-
stand illuminiere die Vorstellungsbilder und fiihre sie dem lei-
denden Verstand zu, der die Begriffsbildung vollziehe.
Averroes nimmt eine vermittelnde Position zwischen
Alexander und Themistios ein. Der leidende Verstand (der
DA oS vois des Alexander) ist mehr als nur Erkenntnismog-
lichkeit; ein und dieselbe Substanz ist hylischer oder poten-
tieller Intellekt und tatiger Intellekt. Tétiger Intellekt ist sie,
insofern sie die Erkenntnisformen bildet; potentieller Intel-
lekt ist sie, insofern sie die Erkenntnisform aufnimmt. Das
heilt nach Averroes nicht, ein und dieselbe Substanz sei
beides zugleich und in derselben Hinsicht. Tétiger und leiden-
der Intellekt stehen in folgendem Verhiltnis: Der titige Intel-
lekt ist numerisch einer; er bringt in den einzelnen mensch-
lichen Seelen die Vernunfterkenntnis hervor, wie die Sonne
durch ihr Licht das aktuale Sehen verursacht. Damit Ver-
nunfterkenntnis zustande kommt, mufl der titige Intellekt
die Einbildungskraft (den intellectus passivus) erleuchten;
durch den Kontakt des titigen Intellekts mit der Einbildungs-
kraft entsteht der ,,intellectus materialis‘*. Der intellectus
materialis ist unstofflich; er wird intellectus materialis
genannt, weil er intellektuale Potentialitét.ist (materialis ent-
spricht in seiner Bedeutung dem Adjektiv DAk ds). Diesbeziig-
lich haben die Scholastiker den Averroes nicht mifiverstan-
den. Alle Scholastiker sagen des weiteren, nach Averroes sei
nicht nur der intellectus agens, sondern auch der intellectus
possibilis (der intellectus materialis) numerisch einer. Diese
Lehre des Averroes kann leicht zu der falschen Meinung ver-
leiten, der intellectus possibilis sive materialis sei eine vom
intellectus agens verschiedene Substanz. Der Kontakt des
titigen Intellekts mit der Einbildungskraft bringt die Fahig-
keit hervor, das Intelligible aufzunehmen. Diese Rezeptions-
fahigkeit, der intellectus possibilis sive materialis, ist substan-
tiell nicht verschieden vom intellectus agens, der sich in den
Menschenseelen vereinzelt, so wie sich das Licht an sicht-
baren Korpern partikularisiert. Das ist die Bedeutung der
Lehre, der intellectus possibilis sei numerisch einer; der in-
tellectus possibilis gehort als Fihigkeit ebensowenig den
menschlichen Seelen 2u, wie das Licht den einzelnen Korpern



Einleitung IX

zugehort. Intellectus agens und intellectus possibilis sind
nicht zwei Substanzen, sondern die eine Substanz ist titiger
Intellekt, indem sie die Erkenntnisformen hervorbringt, und
sie ist leidender Verstand, indem sie die Erkenntnisformen
aufnehmen kann.

Auf die Kontroverse um die numerische Einheit des
Intellekts kann hier nicht eingegangen werden. Die Stellung
des Thomas ist eindeutig: In der Streitschrift De unitate
intellectus wird die Auffassung, der intellectus possibilis sei
numerisch einer, abgelehnt. ,,Vom intellectus agens die
numerische Einheit auszusagen, hidtte wohl einige Berechti-
gung, und viele Philosophen haben das gelehrt... obschon
auch das nicht der Absicht des Aristoteles entspricht, der
lehrte, dafl der intellectus agens etwas in der Seele sei. .. Wie
es sich hinsichtlich des intellectus agens auch verhalten mag,
es ist aus vielen Griinden offensichtlich unméglich zu sagen,
der intellectus possibilis sei numerisch einer fir alle Men-
schen* (Kap. 4 n.236). Wenngleich es auf Grund dieser Text-
stelle scheinen konnte, als sei Thomas in gewisser Weise be-
reit, sich mit der Lehre von der Einheit des intellectus agens
abzufinden, so ist seine diesbeziigliche Position unmifiver-
stindlich, vgl. Summa contra gentiles II 76—78; Quaestio
disputata de anima a.5; S. th. I q.79 a.4 und 5. S. th. I q.79
a.4: ,,Der titige Verstand . . . ist etwas von der Seele. Um das
einzusehen, ist folgendes zu erwigen. Uber der Intellektseele
des Menschen muf} irgendein héherer Intellekt angenommen
werden, von dem die Seele die Kraft zu denken erhalt. Denn
immer verlangt das, was an etwas teilhat und was verander-
lich und unvollkommen ist, daB vor ihm etwas ist, das durch
seine Wesenheit ein solches ist und das unverinderlich und
vollkommen ist... Es muBl also irgendeinen hoheren Intel-
lekt geben, der der Seele zum Denken verhilft... Der ge-
trennt bestehende Intellekt ist... nach den Zeugnissen
unseres Glaubens Gott selbst, der Schopfer der Seele .. .*
Mit dem Ergebnis, die vielen intellectus agentes partizipierten
am intellectus agens separatus, ist zugleich die Frage entschie-
den, ob der intellectus agens numerisch einer in allen Men-
schen sei (S.th.I q.79 a.5). Zu unterscheiden sind: 1) der
intellectus agens separatus, der Gott ist; 2) der intellectus
agens, der mit der menschlichen Seele verbunden ist, vgl.
S. th. I q.79 a.5: ,,.. .Wire namlich der titige Intellekt nicht



X Karl Bormann

etwas von der Seele, sondern wire er eine getrennte Sub-
stanz, dann hitten alle Menschen nur einen titigen Intel-
lekt ... Wenn aber der titige Intellekt etwas von der Seele
ist, nimlich eine gewisse Kraft der Seele, dann ist es not-
wendig zu sagen, dafl es eine Vielheit von titigen Intellekten
gibt entsprechend der Vielheit der Seelen. .. Es kann nam-
lich nicht sein, da8 eine Kraft, die numerisch ein und dieselbe
ist, verschiedenen Substanzen angehort®. Hiermit ist die
Lehre des Averroes von der Einheit des intellectus agens und
des intellectus possibilis abgelehnt; intellectus agens und
intellectus possibilis sind Vermdgen der menschlichen Seele;
als intellectus agens separatus kommt nur Gott in Betracht.

Die von Rolfes angefertigte Ubersetzung folgt dem Text
der editio Leonina; fiir die Zitate in der Einleitung wurde die
,»Deutsche Thomas-Ausgabe‘‘ eingesehen.

Die Quaestionen 84—88 sind ein wichtiger Bestandteil der
thomistischen Erkenntnislehre. Folgende Probleme werden
erortert: Wie erkennt die mit dem Leib verbundene Seele die
korperlichen Dinge? In I q.84 bietet diese Frage den Anlafl
zu negativen Abgrenzungen: Die Seele erkennt das Stoffliche
weder durch ihre Wesenheit noch durch angeborene Erkennt-
nisbilder, weder durch species intelligibiles, die ihr von subsi-
stierenden Formen zustrémten, noch durch Schau in ewigen
Wesensgriinden. Alle Erkenntnis beginnt mit der Sinneswahr-
nehmung, aber diese ist nicht vollstindige Ursache der Ver-
standeserkenntnis. Das Allgemeine, das Gegenstand des Ver-
standes ist, wird durch Abstraktion hervorgebracht (I q.85;
zu Abstraktion vgl. L. Oeing-Hanhoff in: Historisches Worter-
buch der Philosophie I 51—55). Quaestio I 86 untersucht
unter dem Titel ,,Was erkennt unser Verstand in den stoff-
lichen Dingen®, ob der Verstand Singulidres, Unendliches,
Kontingentes, Zukiinftiges erkennt. Mit der Quaestio 1 87
wird die Problematik der Erkenntnis stofflicher Dinge verlas-
sen: ,Wie erkennt die Verstandesseele sich selbst und das,
was in ihr ist“. Entsprechend dem Aufstieg vom Stofflichen
zum Unstofflichen handelt I q.88 von unserer Erkenntnis der
immateriellen Substanzen: ,,Da der menschliche Verstand im
gegenwartigen Leben nicht die unstofflichen erschaffenen
Substanzen erkennen kann . .., vermag er noch viel weniger
die Wesenheit der unerschaffenen Substanz zu erkennen; da-



Einleitung X1

her ist einfachhin zu sagen, daf Gott nicht das Erste ist, das
von uns erkannt wird . . . (I g.88 a.3).

I g.84 a.6—7 und 85 a.1—2 sind auch in Philos. Bibl. 100
aufgenommen. Die Ubersetzung und die Anmerkungen (aus-
genommen Anm. 23) blieben unverindert.

Koln, im Januar 1977 Karl Bormann



THOMAS VON AQUIN

Fiinf Fragen iiber

die intellektuelle Erkenntnis



ERSTE FRAGE

Wie die Seele mit dem Verstande die korper-
lichen Dinge erkennt, die unter ihr stehen

(Summa Theologica, pars 1, quaestio 84)

Nachdem wir von den sinnlichen und geistigen Ver-
moégen der menschlichen Seele gehandelt haben, kehrt
sich unsere Betrachtung zu ihren Taitigkeiten, soweit
dieselben dem Denk- und Strebevermdgen angehéren;
denn die anderen Vermdgen der Seele (wie etwa das
der Bewegung) fallen nicht unmittelbar unter die Be-
trachtung des Theologen. Die Titigkeiten des streben-
den Teiles aber fallen unter die Betrachtung der Moral-
wissenschaft, weshalb von ihnen im zweiten Teil dieses
Werkes gehandelt werden wird, der den moralischen
Stoff in Betracht nehmen soll. Jetzt aber wird von den
Tatigkeiten des denkenden Teils gehandelt werden.

Diese Betrachtung wird drei Teile umfassen: erstens
soll betrachtet werden, wie die Seele die koérperlichen
Dinge denkt, die unter ihr sind, zweitens, wie sie sich
selbst denkt, und das, was in ihr ist, drittens, wie sie
die unstofflichen Substanzen denkt, die iiber ihr sind?).

In bezug auf die Erkenntnis der kdrperlichen Dinge
aber kommt dreierlei in Betracht: erstens, womit sie
sie erkennt, zweitens, wie und in welcher Ordnung,
drittens, was sie an ihnen erkennt.

In bezug auf das Erste fragt es sich um acht Dinge:
1. ob die Seele die Korper mit dem Verstande erkennt;
2. ob sie sie durch ihre Wesenheit oder durch be-
stimmte Bilder denkt; 3. wenn durch bestimmte Bilder,
ob die Bilder aller intelligibeln Dinge ihr von Natur
angeboren sind; 4. ob sie von bestimmten getrennten



2 Erste Frage

immateriellen Formen ausflieBen und so in sie kom-
men; 5. ob unsere Seele alles, was sie denkt, in den
ewigen Griinden (rationes) schaut; 6. ob sie die intellek-
tuelle Erkenntnis aus der sinnlichen Wahrnehmung
gewinnt; 7. ob der Intellekt aktuell durch die intelli-
gibeln Bilder, die er in sich hat, denken kénne, ohne
sich zu den Phantasmen zu wenden; 8. ob das Urteil
des Verstandes durch die Bindung der sinnlichen Krifte
verhindert wird.

ERSTER ARTIKEL

Ob die Seele mit dem Verstande die Kérper erkennt

Das Erste wird so angegangen?).

1. Es scheint, daB die Seele nicht mit dem Ver-
stande die Korper erkennt. Denn Augustinus sagt,
Solil. 2,4, ,,dal Korper nicht durch den Verstand be-
griffen werden konnen und Kérperliches nur durch die
Sinne wahrgenommen werden kann“. Er sagt auch,
Super Genes. ad litt. 12,24, ,,daB die intellektuelle An-
schauung auf das geht, was in der Seele durch ihre
Wesenheit ist. So beschaffen sind aber die Koérper
nicht. Also kann die Seele die Kérper nicht mit dem
Verstande erkennen.

2. Auberdem, wie sich der Sinn zum Intelligibeln
verhilt, so verhilt sich der Intellekt zum Sinnlichen.
Aber die Seele kann durch den Sinn auf keine Weise
das Geistige (spiritualia) erkennen, das intelligibel ist.
Also kann sie auf keine Weise durch den Verstand die
Korper erkennen, die sinnlich sind.

3. AuBerdem, der Verstand geht auf das Notwen-
dige und sich immer Gleichbleibende. Aber alle Kor-
per sind beweglich und bleiben sich nicht gleich. Die
Seele kann also die Korper nicht mit dem Verstande
erkennen.

Aber dem steht entgegen, daB die Wissenschaft im
Verstande ist. Wenn also der Verstand nicht die Kor-
per erkennt, so folgt, daB es keine Wissenschaft von
den Korpern gibt; und so wird es um die Natur-



Erster Artikel 3

wissenschaft getan sein, deren Objekt der bewegte
Korper ist.

Ich antworte zur Klarstellung dieser Frage, man
miisse sagen, daB die ersten Philosophen, die iiber die
Naturen der Dinge geforscht haben, der Meinung
waren, es gebe nichts Wirkliches als den Korper. Und
weil sie sahen, daB alle Koérper beweglich sind, und
meinten, sie seien in einem steten FluB, so hielten sie
dafiir, da3 wir iiber die Wahrheit der Dinge keine Ge-
wiBheit haben kénnten. Denn was in stetem FluB ist,
kann nicht mit GewiBheit erfaBt werden, weil es frither
verflieBt, als es mit dem Verstande (mens) beurteilt
wird, so wie Heraklit gesagt hat, ,,es sei nicht moglich,
das Wasser eines dahineilenden Flusses zweimal zu be-
rithren”, wie der Philosoph im vierten Buch der Meta-
physik, Kap. 5, 1010a 13 anfiihrt.

Auf diese aber folgte Plato, und um die Tatsache
sichern zu koénnen, daB wir durch den Verstand eine
gewisse Erkenntnis der Wahrheit besitzen, setzte er
neben den koérperlichen Dingen um uns eine andere,
von Stoff und Bewegung getrennte Gattung des Seien-
den, die er Formen (species) oder Ideen nannte und
an denen jegliches von diesen einzelnen und sinnlich
wahrnehmbaren Dingen teilnehmen muB, um vermoge
dieser Teilnahme seinen besonderen Namen zu haben
und entweder Mensch oder Pferd oder sonstwie genannt
zu werden. Auf diese Weise sollten also ihm zufolge
die Wissenschaften und Begriffsbestimmungen und
alles zur Verstandestitigkeit Gehorige sich nicht auf
die Koérper um uns beziehen, sondern auf jene imma-
teriellen und -getrennten Wesenheiten, und sollte dem-
entsprechend die Seele nicht dieses Korperliche denken
und denkend erkennen, sondern dessen getrennte, fiir
sich bestehende Formen.

Aber das erweist sich zweifach als falsch: erstens,
weil, da jene Formen immateriell und unbeweglich sind,
die der Naturwissenschaft eigentiimliche Erkenntnis der
Bewegung und der Materie und der Beweis aus den
bewegenden und materiellen Ursachen aus der Zahl der



4 Erste Frage

Wissenschaften ausgeschlossen wiirde; zweitens aber,
weil es licherlich scheint, daB wir, wiahrend wir die
Kenntnis der uns offenbaren Dinge suchen, andere
Dinge heranbringen, die nicht ihre Wesenheiten sein
kénnen; und so wiirden wir, nachdem wir jene ge-
trennten Substanzen erkannt hatten, deshalb nicht iiber
diese sinnlichen Dinge, die uns umgeben, urteilen
kénnen..

Es scheint aber Plato darin von der Wahrheit ab-
geirrt zu sein, daB er, da er alle Erkenntnis in Weise
einer Verahnlichung geschehen lieB, geglaubt hat, daB
die Form des Erkannten notwendig in dem Erkennen-
den auf die Weise ist, wie sie in dem Erkannten ist.
Er erwog aber, daB die Form des gedachten Dinges
in dem denkenden Verstand auf allgemeine und imma-
terielle und unbewegliche Weise ist, was €ben aus der
Tatigkeit des Verstandes erhellt, der allgemein und
nach Weise einer gewissen Notwendigkeit denkt. Denn
die Weise der Betitigung richtet sich nach der Weise
der Form des Tiatigen. Und deshalb dachte er, die
mit dem Verstande erkannten Dinge miiBten auf diese
Weise in sich selbst bestehen, namlich immateriell und
unbeweglich. Das ist aber nicht notwendig; denn wir
sehen auch an den sinnlichen Dingen selbst, daB die
Form auf eine andere Weise in dem einen sinnlichen
Ding ist als in dem anderen, wenn z. B. die WeiBle in
dem einen stiarker, im anderen schwicher ist, und wenn
in dem einen die WeiBe mit der SiiBe zusammen ist,
in einem anderen ohne die SiiBe. Und auf diese Weise
ist auch die sinnliche Form in anderer Weise in dem
auBerhalb der Seele befindlichen Ding, und in anderer
Weise in dem Sinne, der die Formen des Sinnlichen
ohne den Stoff aufnimmt, wie z. B. die Farbe des Gol-
des ohne das Gold.” Und ebenso nimmt der Verstand
die Formen der Koérper, die stofflich und beweglich
sind, auf unstoffliche und unbewegliche Art nach seiner
Weise auf; denn das Aufgenommene ist in dem Auf-
nehmenden nach Weise des Aufnehmenden.

Man muB also sagen, daB die Seele mit dem Ver-



Zweiter Artikel 5

stand die Korper in einer unstofflichen, allgemeinen
und notwendigen Erkenntnis erkennt.

Auf das Erste ist also zu sagen, da3 der Ausspruch
Augustins von dem zu verstehen ist, wodurch der Ver-
stand erkennt, nicht aber von dem, was der Verstand
erkennt, Denn er erkennt die Kérper durch Denken,
aber nicht durch Kérper, und nicht durch materielle
und korperliche Ahnlichkeiten, sondern durch imma-
terielle und intelligible Bilder, die durch ihre, der
Seele, Wesenheit in der Seele sein kénnen.

Auf das Zweite ist zu sagen, dal man, wie Augusti-
nus De civitate -Dei 22,29 sagt, nicht sagen darf, wie
der Sinn nur das’ Korperliche erkennt, so erkenne der
Verstand nur das Geistige, weil folgen wiirde, daB Gott
und die Engel das Korperliche nicht erkinnten. Der
Grund dieser Verschiedenheit ist aber, daB3 die niedere
Kraft sich nicht auf das der héheren Kraft Zukom-
mendé erstreckt, dagegen die héhere Kraft das der
niederen Kraft Zukommende auf erhabenere Weise
bewirkt.

Auf das Dritte ist zu sagen, daB jede Bewegung
ein Unbewegliches voraussetzt. Denn wenn die Ver-
anderung nach der Qualitit geschieht, bleibt die un-
bewegliche Substanz, und wenn die Wesensform ver-
andert wird, bleibt die unbewegliche Materie. Auch
haben die verinderlichen Dinge unbewegliche Verhilt-
nisse, wie es z. B. von Sokrates, wenn er auch nicht
immer sitzt, doch unbeweglich wahr ist, daB er, wenn
immer er sitzt, an -einer Stelle bleibt. Und deshalb
kann man gar wohl von beweglichen Dingen eine un-
bewegliche Wissenschaft habenS3).

ZWEITER ARTIKEL

Ob die Seele das Korperliche durch ihre
Wesenheit denkt
Das Zweite wird so angegangen.
1. Es scheint, daB die Seele das Kérperliche durch
ihre Wesenheit denkt. Denn Augustinus sagt de Trinit.



6 Erste Frage

10,5, daB ,die Seele die Bilder der Kérper zusammen-
rafft, indem sie sie in sich selbst aus sich selbst her-
stellt; denn sie gibt, um sie herzustellen, etwas von
ihrer Substanz her*. Nun aber denkt sie durch die
Bilder der Korper die Korper. Also erkennt sie das
Korperliche durch ihre Wesenheit, die sie zur Formung
solcher Bilder hergibt und aus der sie sie formt.

2. AuBerdem, der Philosoph sagt de anima 3,8,
Anfang, daB ,dle Seele gewissermaBen alles ist”. Da
also Gleiches zugleich erkannt wird, so scheint es, daB
die Seele das Korperliche durch sich selbst erkennt.

3. AuBerdem, die Seele steht hoher als die kérper-
lichen Geschépfe. Das Niedere ist aber in dem Hoheren
auf erhabenere Weise als in sich selbst, wie Dionysius
sagt, Coel. hierar. c. XII. . Also finden sich alle kor-
perlichen Geschépfe auf vornehmere Weise in der
Wesenheit der Seele selbst als in sich selbst. Sie kann
also durch ihre Substanz die kérperlichen Geschépfe
erkennen.

Aber dem steht entgegen, daB Augustinus sagt,
de Trinit. 9,3, ,,der Geist (mens) gewinne die Begriffe
der kérperlichen Dinge durch die Sinne des Korpers*.
Die Seele selbst aber ist nicht durch die Sinne des
Korpers erkennbar. Sie erkennt also die koérperlichen
Dinge nicht durch ihre Substanz. -

Ich antworte, man miisse sagen, daB die alten Philo-
sophen behauptet haben, die Seele erkenne die Korper
durch ihre Wesenheit. Denn sie alle waren gemeinsam
von der Uberzeugung durchdrungen, daB Gleiches durch
Gleichés erkannt wird. Sie meinten aber, daBl die Form
des Erkannten in dem Erkennenden auf die Weise sei,
wie sie in dem erkannten Ding ist. Aber die Platoniker
behaupteten das Gegenteil. Denn Plato behauptete, weil
er einsah, daB die verstindige Seele immateriell ist
und auf immaterielle Art erkennt, die Formen der er-
kannten Dinge bestinden auf immaterielle Art. Da-
gegen behaupteten die friiheren Naturphilosophen auf
Grund der Erwiagung, daB die erkannten Dinge kor-
perlich und stofflich sind, daB die erkannten Dinge



Zweiter Artikel 7

auch in der erkennenden Seele auf materielle Art sein
miiBten. Und um darum der Seele die Erkenntnis von
allem beilegen zu koénnen, behaupteten sie, sie habe
ihre Natur mit allem gemein. Und weil die Natur des
durch die Prinzipien Begriindeten (principiatorum) aus
den Prinzipien besteht, so legten sie der Seele die Natur
des Prinzips bei, und zwar so, daBl derjenige, der als
Prinzip von allem das Feuer setzte, der Seele die Natur
des Feuers gab; und ebenso machte man es mit der
Luft und dem Wasser. Empedokles aber, der vier
materiale und zwei bewegende Elemente setzte, lieB
aus diesen auch die Seele bestehen. Und da sie so die
Dinge auf materielle Weise in der Seele sein lieBen,
erklirten sie alle Erkenntnis der Seele fiir materiell und
machten zwischen Verstand und Sinn keinen Unter-
schied.

Aber diese Meinung wird abgelehnt: erstens, weil
die principiata, das durch die Prinzipien Begriindete,
in dem Materialprinzip, von dem bei den Alten die
Rede war, nur potenziell, dem Vermdgen oder der An-
lage nach, ist. Man erkennt aber etwas nicht, sofern
es potenziell, sondern nur, sofern es aktuell, der Wirk-
lichkeit nach, ist, wie aus Metaph. 9,9. 1051a 29f. er-
hellt. Darum wird auch die Potenz selbst nur aus dem
Aktus erkannt. So wiirde es also nicht geniigen, der
Seele, damit sie alles erkennt, die Natur der Prinzipien
beizulegen, wenn nicht die Naturen und Formen der
einzelnen Wirkungen in ihr wiren, des Knochens z. B.,
des Fleisches usw., wie Aristoteles de anima 1,5. 410a
7ff gegen Empedokles geltend macht. Zweitens, weil,
wenn das erkannte Ding materiell in dem Erkennenden
sein miiBte, kein Grund wire, warum die aubBerhalb
der Seele materiell existierenden Dinge der Erkenntnis
entbehrten: z. B. wenn die Seele durch das Feuer das
Feuer erkennt, so wiirde auch das Feuer, das auBer-
halb der Seele ist, das Feuer erkennen. Es bleibt also
nur ibrig, daB das erkannte Materielle in dem Er-
kennenden nicht auf materielle, sondern vielmehr auf
immaterielle Art sein mufl. Und davon. ist der Grund,



8 Erste Frage

daB der Akt der Erkenntnis sich auf das ausdehnt, was
auflerhalb des Erkennenden ist. Denn wir erkennen
auch das, was auBer uns ist. Durch die Materie wird
aber die Form des Dinges zu Einem bestimmt4). Da-
her ist klar, daB das Moment der Erkenntnis zu dem
Moment der Materialitit in umgekehrtem Verhiltnis
steht. Und deshalb ist das, was die Form nur materiell
aufnimmt, auf keine Weise erkenntnisfihig, wie z. B.
die Pflanzen, wie es de anima 2,12. 424a 32ff. heif3t.
Je immaterieller aber etwas die Form des erkannten
Dinges hat, um so vollkommener erkennt es. Daher
erkennt auch der Verstand, der die Spezies nicht nur
von der Materie, sondern auch von den materiellen
individuierenden Bedingungen abstrahiert, vollkomme-
ner als der Sinn, der die Form des erkannten Dinges
zwar ohne die Materie, aber mit den materiellen Be-
dingungen aufnimmt. Und unter den Sinnen selbst hat
das Gesicht mehr Erkenntniskraft, weil es weniger ma-
teriell ist, wie zuvor, qu. 18, art. 3 erkliart wurde. Und
unter den Intellekten selbst ist jeder um so vollkom-
mener, je immaterieller er ist.

Man sieht hieraus also, dafl, wenn es einen In-
tellekt gibt, der durch seine Wesenheit alles erkennt,
seine Wesenheit immateriell alles in sich haben muB,
wie die Alten behauptet haben, daB die Wesenheit der
Seele aktuell aus den Prinzipien alles Materiellen zu-
sammengesetzt sei, um alles zu erkennen. Das ist aber
Gott eigentiimlich, daB seine Wesenheit immateriell
alles umfaB3t, wie die Wirkungen virtuell in der Ursache
vorherbestehen. Mithin denkt und erkennt nur Gott
alles durch seine Wesenheit, nicht aber die mensch-
liche Seele, und auch nicht der Engel.

Auf das Erste ist also zu sagen, dal Augustinus
hier von der Anschauung der Einbildungskraft spricht,
die durch die Bilder der Kérper zustande kommt, Bil-
der, zu deren Gestaltung die Seele etwas von ihrer Sub-
stanz hergibt, wie das Subjekt hergegeben wird, um durch
eine Form informiert zu werden. Und so macht sie
solche Bilder aus sich selbst, nicht als wiirde die Seele



Dritter Artikel 9

oder etwas von der Seele verwandelt, um dieses oder
jenes Bild zu sein, sondermn wie man sagt, aus dem Kor-
per werde ein Gefarbtes, sofern er durch die Farbe
informiert wird. Und dieser Sinn erhellt aus dem,
was folgt; denn er sagt, dabB ,sie etwas behilt*, was
niamlich nicht durch ein solches Bild geformt ist, ,,da-
mit es frei iiber die Gestalt und Form solcher Bilder
urteile”: und er sagt, das sei ,,der Geist* (mens) oder
»der Verstand (bei Augustin steht nicht intellectus,
sondern intelligentia). Von dem Teil aber, der durch
solche Bilder informiert wird, der Einbildungskraft nim-
lich, sagt er, sie sei uns und den Tieren gemein
(ebenda)%).

Auf das Zweite ist zu sagen, daB Aristoteles nicht
behauptet hat, die Seele sei aktuell aus allem zusam-
mengesetzt, wie die alten Naturphilosophen, sondern
er hat gesagt, ,gewissermaBen sei die Seele alles*,
sofern sie im Verhiltnis des Vermégens zu allem steht,
durch den Sinn zum Sinnlichen, durch den Intellekt
aber zum Intelligibeln.

Auf das Dritte ist zu sagen, daB jedes Geschopf
ein endliches und bestimmtes Sein hat. Daher hat die
Wesenheit des hoheren Geschopfes, wenn es auch eine
gewisse Ahnlichkeit mit dém niederen Geschoépf hat,
sofern sie in irgendeiner Gattung iibereinkommen, doch
nicht vollkommen die Ahnlichkeit mit ihm, weil es zu
einer einzelnen Art bestimmt ist, auBerhalb deren die
Art des niederen Geschdpfes liegt. Aber die Wesenheit
Gottes ist das vollkommene Bild von allem in bezug
auf alles, was man in der Wirklichkeit antrifft, als
das allgemeine Prinzip von allem.

DRITTER ARTIKEL
Ob die Seele alles durch ihr angeborene
Bilder denkt

Das Dritte wird so angegangen.
1. Es scheint, daB die Seele alles durch ihr an-
geborene Bilder denkt. Denn Gregorius sagt, homil.



10 Erste Frage

Ascensionis, 29. in Evangelium, daBl ,,der Mensch das
Denken mit den Engeln gemein hat. Aber die Engel
erkennen alles durch ihnen von Natur verlichene For-
men. Daher heilt es De causis®), propos. 10, daB
,.jede Intelligenz voll von Formen ist“. Also hat auch die
Seele ihr von Natur eingepflanzte Bilder der natiir-
lichen Dinge, durch die sie das Korperliche denkt.

2. AuBBerdem, die intellektive Seele ist edler als der
kérperliche Urstoff. Aber der Urstoff ist von Gott
unter Formen geschaffen, zu denen er in der Potenz
ist. “ Also ist um soviel mehr die intellektive Seele von
Gott unter intelligibeln Bildern geschaffen, und so
denkt und erkennt die Seele das Korperliche durch
Bilder, die ihr von Natur eingepflanzt sind.

3. AuBerdem, niemand kann Wahres antworten
auBler iiber das, was er weil. Aber auch ein Unge-
bildeter, der keine erworbene Wissenschaft hat, ant-
wortet Wahres iiber alles Einzelne, wenn er nur in
geordneter Weise gefragt wird, wie von jemanden im
Meno des Plato berichtet wird, Men.82—84. Bevor
man also die Wissenschaft erwirbt, hat man die Er-
kenntnis der Dinge, was nicht der Fall wire, wenn die
Seele keine von Natur ihr eingepflanzten Bilder hitte.
Es denkt mithin die Seele die korperlichen Dinge
durch von Natur ihr eingepflanzte Bilder.

Aber dem steht entgegen, dall der Philosoph de
anima 3, 4. 430a 1, vom Verstande redend, sagt, er sei
»wie eine Tafel, auf der nichts geschrieben steht*.

Ich antworte, man miisse sagen, daf}, da die Form
das Prinzip der Titigkeit ist, sich etwas notwendig in
der Weise zu der Form verhilt, die das Prinzip der
Tatigkeit ist, wie es sich zu jener Tatigkeit verhilt. So
ist ja auch, wenn das Bewegtwerden nach oben von der
Leichtigkeit kommt, das nur potenziell nach oben Ge-
tragene notwendig nur potenziell leicht, was aber ak-
tuell nach oben steigt, muB aktuell leicht sein. Wir
sehen aber, daB der Mensch hin und wieder nur dem
Vermdgen nach erkennend ist, sowohl riicksichtlich des



Dritter Artikel 11

Sinnes, wie riicksichtlich des Verstandes; und von
einem solchen Vermogen wird er in den Akt iiberfiihrt:
um sinnlich wahrzunehmen, durch die Einwirkung des
Sinnlichen auf den Sinn, und um intellektuell zu er-
kennen, durch Lehre oder Erfindung. Man mubB3 daher
sagen, daB die erkennende Seele in der Potenz sei so-
wohl zu den Bildern, die die Prinzipien der sinnlichen
Wahrnehmung sind, als zu den Bildern, die die Prin-
zipien des Denkens sind. Und darum hat Aristoteles
a.a. O. behauptet, daB der Verstand, mit dem die Seele
denkt, keine von Natur eingepflanzten Bilder in sich
trigt, sondern im Anfang in der Potenz zu allen sol-
chen Bildern ist, vgl. d. an. 3, 4. 4292 20ff.

Weil aber das, was aktuell die Form hat, zuweilen
wegen eines Hindernisses nicht gemiB der Form titig
sein kann, wie das Leichte, wenn es gehindert ist, auf-
warts zu steigen, so behauptete Plato deshalb, daB der
Verstand des Menschen von Natur von allen intelli-
gibeln Formen voll ist, aber durch die Vereinigung mit
dem Leibe verhindert wird, in den Aktus iiberzugehen.

Aber das scheint nicht angemessen gesagt zu sein:
erstens, weil, wenn die Seele die natiirliche Erkennt-
nis von allem hat, diese natiirliche Erkenntnis unmég-
lich bei ihr in solche Vergessenheit geraten zu konnen
scheint, daB sie von dem Besitz einer solchen Wissen-
schaft nichts wei. Denn niemand vergiBt, was er von
Natur erkennt, wie, daB jedes Ganze gréBer ist als ein
Teil von ihm, und dergleichen. Insbesondere aber
scheint das unangemessen auf Grund der Annahme,
daB fiir die Seele die Vereinigung mit dem Leibe natiir-
lich ist, wie wir oben gesehen haben, q. 76, art. 1, Ende.
Denn es ist unangemessen, daf} die natiirliche Tatig-
keit eines Dinges durch das, was ihm naturgemal ist,
ginzlich verhindert werden sollte. Zweitens erhellt die
Falschheit dieser Aufstellung klar daraus, daf3 bei dem
Mangel eines Sinnes die Wissenschaft dessen mangelt,
was mit dem betreffenden Sinn aufgefaf3t wird, wie z. B.
ein Blindgeborener keine Kenntnis der Farben haben
kann, was nicht der Fall ware, wenn dem Verstande der



12 Erste Frage

Seele die Begriffe alles Intelligibeln von Natur ver-
lichen wiren. Und deshalb ist zu sagen, daB die Seele
das Korperliche nicht durch von Natur ihr verliehene
Bilder erkennt.

Auf das Erste ist also zu sagen, daB der Mensch
zwar mit den Engeln im Denken iibereinkommt, aber
hinter der Erhabenheit ihres Denkvermégens zuriick-
bleibt. So bleiben ja auch die niederen Kérper, die
nur das Sein haben, nach Gregorius a.a. O. hinter dem
Sein der hoheren Korper zuriick. Denn die Materie der
niederen Korper ist durch die Form nicht ganz aus-
gefiillt, sondern ist in der Potenz zu den Formen, die
sie nicht hat, aber die Materie der himmlischen Kér-
per ist durch die Form ganz ausgefiillt, so daB sie nicht
in der Potenz zu einer anderen Form ist, wie wir oben
gesehen haben, .66, art.2, in corp. art. ad fin. Und
ebenso ist der Verstand des Engels durch die intelli-
gibeln Bilder seiner Natur entsprechend vollkommen,
aber der menschliche Verstand ist in der Potenz zu
solchen Bildern.

Auf das Zweite ist zu sagen, daBl der Urstoff das
substantiale Sein durch die Form hat, und deshalb
muBte er unter irgendeiner Form erschaffen werden,
oder er wire nicht wirklich. Wihrend er aber unter
der einen Form steht, ist er in der Potenz zu anderen.
Der Verstand aber hat das substantiale Sein nicht
durch das intelligible Bild, und darum fehlt hier die
Ahnlichkeit.

Auf das Dritte ist zu sagen, daB} eine geordnete Be-
fragung von allgemeinen, aus sich bekannten Prinzi-
pien zu dem Besonderen fortschreitet. Durch einen
solchen stufenweisen Fortschritt wird aber in der Seele
des Lernenden die Wissenschaft verursacht. Wenn er da-
her iiber das, wonach er geschickt?) gefragt wird, richtig
antwortet, so kommt das nicht daher, daB er es friiher
gewult hat, sondern, weil er es dann erst lernt, Denn
es trigt nichts aus, ob der, der lehrt, durch Vortrag
oder durch Frage von den allgemeinen Prinzipien zu



Vierter Artikel 13

den SchluBsitzen fortschreitet. Denn in beiden Fillen
gelangt die Seele des Horers iiber das Spitere durch
das Friihere zur GewiB3heit.

VIERTER ARTIKEL

Ob die intelligibeln Bilder von gewissen getrennten
Formen ausflieBen und so in die Seele kommen

Das Vierte wird so angegangen.

1. Es scheint, daB die intelligibeln Bilder von ge-
wissen getrennten Formen ausflieBen und so in die
Seele kommen. Denn alles, was eine bestimmte Be-
schaffenheit durch Teilnahme hat, wird von dem ver-
ursacht, was diese Beschaffenheit durch seine Wesen-
heit hat, so wie das, was feurig ist, auf das Feuer als
Ursache zuriickgeht. Aber die intellektive Seele nimmt,
sofern sie aktuell denkend ist, am Intelligibeln selbst
teil. Denn der Verstand in Wirklichkeit ist gewisser-
mafBen das Gedachte in Wirklichkeit. Also ist das,
was an sich und durch seine Wesenheit aktuell Ge-
dachtes ist, fiir die intellektive Seele die Ursache, daB
sie aktuell denkt. Was aber aktuell durch seine Wesen-
heit gedacht wird, sind die ohne Materie existierenden
Formen. Mithin werden die intelligibeln Bilder, durch
die die Seele denkt, von gewissen getrennten Formen
verursacht.

2. AuBerdem, das Intelligible verhilt sich zum Ver-
stand wie das Sinnliche zum Sinn. Aber das Sinnliche,
das auBerhalb der Seele aktuell ist, ist Ursache der
in dem Sinn befindlichen sensibeln Bilder, durch die
wir wahrnehmen. Also werden die intelligibeln Bilder,
durch die unser Verstand denkt, von bestimmten aktuell
intelligibeln Dingen verursacht, die auBerhalb der Seele
sind. Von solcher Art aber sind nur die von der Ma-
terie- getrennten Formen. Mithin flieBen die intelli-
gibeln Formen unseres Verstandes von bestimmten ge-
trennten Substanzen aus.

3. AuBerdem, alles, was potenziell ist, wird durch
das in den Akt iiberfiihrt, was aktuell ist. Wenn also



ANMERKUNGEN

1) Wir haben in der Uberschrift zu der 84. Frage und in
den vorstehenden Sitzen des Textes einiges gedndert. Die
Uberschrift im Original lautet vollstandig: ,,Wie die Seele,
solange sie mit dem Leibe verbunden ist, die kor-
perlichen Dinge denkt, die unter ihr sind.* Das deutet auf
die 89. Frage, die von der Erkenntnis der abgeschiedenen
Seele handelt und von uns der Kiirze wegen nicht mit auf-
genommen ist. Wir empfehlen aber, auch diese Frage nach-
zulesen, einmal, weil sie noch ein volleres Licht auf Thomas
Lehre von der diesseitigen Erkenntnis der Seele wirft, und
dann, weil das Geistesleben der Abgeschiedenen, soweit es
den natiirlichen Gesetzen folgt und nicht der Gnade unter-
steht — denn so handelt Thomas von ihm, unsere Teilnahme
verdient. Ahnlich wie Thomas von diesen Dingen spricht,
werden iiber sie wohl auch die heidnischen Weisen aller
Zeiten gedacht haben, die von der iibernatiirlichen Seligkeit
der Seelen nichts wuBten. Nach der christlichen Anschauung
erwartet ein solches Geistesleben auch die Seelen der un-
getauften Kinder. — In dem ersten Satze des vorstehend
ibersetzten Abschnitts haben wir einige Worte hinzugesetzt,
um den Zusammenhang mit dem Vorausgehenden herzustel-
len. Dann haben wir die Worte ausgelassen, die besagen,
dal zuerst von der diesseitigen und dann von der jenseitigen
Erkenntnis der menschlichen Seele gehandelt werden solle.
Auch die eingeklammerten Worte: ,,wie etwa das (Vermaogen)
der Bewegung*, haben wir aus uns hinzugesetzt.

2) So iibersetze ich faute de mieux das Original: ad pri-
mum sic proceditur. Man kénnte auch sagen: mit dem Ersten
wird es so angegangen. Es scheint aber nicht nur das An-
gehen oder Angreifen gemeint, sondern die ganze Behand-
lung der jeweiligen Frage, so daB man auch sagen konnte:
mit dem Ersten oder beim Ersten wird so verfahren. Ich
kenne die mittelalterliche Latinitdt zu wenig, um hieriiber
bestimmt urteilen zu kénnen, gebe aber der zweiten Auf-
fassung den Vorzug; iibrigens ist zwischen beiden Auffas-
sungen kein groBer Unterschied.

%) Die groBe und entscheidende Frage, ob unser Verstand
das Korperliche denkt und erkennt, da er doch selbst un-
koérperlich ist, findet in diesem Artikel ihre wahre und ewig-
giiltige Losung: der Verstand denkt das Einzelne und Zu-



Anmerkungen 97

fallige in allgemeinen und notwendigen Begriffen, weil das
Gedachte in dem Denkenden und iiberhaupt das Erkannte in
dem Erkennenden nach Weise des Denkenden und Erken-
nenden ist. Die gegebene Losung ist also systematisch un-
anfechtbar. Aber die geschichtliche Bemerkung ist zu be-
anstanden, daB Plato die Ideen fiir allgemeine Wesenheiten
gehalten habe. Ein Denker wie Plato konnte unméglich
uibersehen, da nur das Konkrete, nicht das Allgemeine wirk-
lich sein kann. Sonst hitte er ja auch die héchste Idee,
Gott, fiir allgemein gehalten und wire somit der reinste Pan-
theist gewesen. Auch Augustin versteht die platonischen
Ideen von den goéttlichen schopferischen und vorbildlichen Ge-
danken, die in den Arten und Individuen verkorpert sind
und die wir in unseren Begriffen gleichsam dem schépferi-
schen Geiste nachdenken.

4) Wire das Erkannte selbst und nicht bloB seine Ahn-
lichkeit in uns, so erkdnnten wir nichts, was auBBer uns ist.
Es ist also nicht reell, sondern ideell in uns. Wire das Er-
kannte {iberdies ein Korper, so miiBte der Kérper in uns und
miiBte die Seele selbst korperlich und stofflich sein. Durch
den Stoff wird aber das Stoffliche zu einem Sein bestimmt,
kann also nicht vieles werden, wie es das Erkennende ge-
wissermaBen wird, indem es die Formen des Erkannten in
sich aufnimmt. Das Stoffliche als Stoffliches erkennt also
gar nicht, was aber erkennt, erkennt um so vollkommener, je
weiter es sich von der Materialitit entfernt.

5) Der zitierte Text bei Augustin, am Schlul} des 5. Ka-
pitels im 10. Buch de Trin., lautet: Nam illas animae partes
quae corporum similitudinibus informantur, etiam cum bestiis
nos communes habere sentimus. Auch nach Augustin sind
die sinnlichen Bilder oder Vorstellungen in den Organen. Das
gilt ihm auch von den bewuBten Vorstellungen der Phan-
tasie, die ja ein sinnliches Vermogen ist. Die Seele gibt
zu der Erzeugung der sinnlichen Bilder etwas von sich her,
sofern die sinnliche Seele mit dem Leibe ihr gemeinsames
Subjekt ist. Etwas aber behilt sie sich vor, das ist der Ver-
stand, mit dem sie {iber die Bilder urteilt und richtet, die
eine von der Sinnlichkeit beriickte Phantasie zusammenrafft.
Freilich legt der Kirchenvater sonst auch der Phantasie im
Menschen eine gewisse Selbstindigkeit bei, sofern der Mensch
die Phantasiebilder aus der Erfahrung willkiirlich zusammen-
stellen und sich auch ganz neue Bilder denken kann.

6) Uber das Buch de causis heit es bei Uberweg, Grund-
riB der Geschichte d. Phil. d. Altertums: , Ein in friiheren
latein. Ausg. d. Arist., Venet. 1496 und 1550—52 als ein Arist.
Werk mit abgedrucktes, aus neuplatonischen Schriften, ins-
besondere der Institutio theologica des Proklus geflossenes
Buch.”



98 Anmerkungen

7y Mit ,,geschickt” iibersetze ich das ,secundo* des Ori-
ginals. Analog wird sequitur gebraucht. So heiBt es in der
88, Quistion im letzten Satz: ratio non sequitur, der Grund
schickt sich nicht. — DaB man auf geschickte Fragen so
antwortet, daB man durch die eigene Antwort lernt, geschieht
durch das Licht des intellectus agens, des wirkenden Ver-
standes, den Aristoteles de anima 3,5 aufstellt. Wie wir in
diesem Lichte die Begriffe denken als Griinde und Gesetze
des unter sie fallenden Einzelnen, so auch die Beziehungen
der Begriffe, kraft deren der eine Begriff den anderen fordert
oder ausschlieBt. Es bedarf daher zur intellektuellen Er-
kenntnis keiner angeborenen Begriffe, sondern es geniigt die
angeborene Verniinftigkeit. ‘

8) Mit Dionysius ist der Act. Apostolorum 17, 34 erwihnte
Areopagite gemeint. Die zitierte Schrift wie andere ihm zu-
geschriebene gehort nicht ihm an, sondern einem Autor des
4, oder 5. Jahrhunderts.

9) Der getrennte Verstand als entfernte Ursache der
menschlichen Intelligenz ist Gott, wie weiter unten gesagt wird.

10) Was wir mit Griinde iibersetzen, heilt bei Thomas
rationes. Man kann auch iibersetzen Begriffe oder Ideen.
Es ist an die platonischen Ideen zu denken, wie sie Augustin
versteht, als goéttliche urbildliche und schopferische Gedan-
ken; vgl. Augustin liber de diversis quaestionibus octoginta-
tribus, q. 46; ,,Die Ideen (Platos) kénnen wir lateinisch, wenn
wir ein Wort fiir das andere setzen wollen, entweder Formen
(formas) oder Bilder (species) nennen. Wenn wir sie aber
Griinde (rationes) nennen, so geben wir damit keine eigent-
liche Ubersetzung, da die Griinde auf griechisch 1dyo:, nicht
Ideen heiBen, jedoch wird jeder, der dieses Wort gebrauchen
will, die Sache selbst richtig treffen. Denn die Ideen sind
gewisse Grundformen oder feste und unverinderliche Griinde
der Dinge, die selbst nicht (von fremder Hand) geformt sind
und deshalb ein ewiges und immer gleichartiges Sein be-
wahren, da sie ihren Sitz in der géttlichen Intelligenz haben.*
— Die Frage ist also, ob wir unsere allgemeinen Begriffe,
zunichst die der korperlichen Dinge dadurch haben, daB wir
sie kraft einer Teilnahme an der géttlichen Intelligenz oder
Dank einer Erweisung derselben erwerben. Diese Frage
wird in dem Sinne, der in der Quistion erklirt wird, bejaht.

11) Die Worte des Kirchenvaters sind nur im Anfang
nach dem Buchstaben zitiert, am Ende nur dem Sinn nach.
Augustin glaubt in dem Verhalten der Israeliten beim Aus-
zug aus Agypten, cf. Exodus 12,353 q., ein Vorbild dessen
erblicken zu diirfen, was die kirchlichen Schriftsteller bei der
Benutzung der heidnischen Philosophie getan haben und auch
der christliche Lehrer bei der Benutzung der heidnischen
Literatur iiberhaupt tun soll. Wie die Israeliten den Gétzen-
dienst ihrer Bedriicker verabscheuten und ihrem Lande den





