
THOMAS VON AQUIN 

FünfFragen über 
die intellektuelle Erkenntnis 

(Quaestio 84-88 des 1. Teils der Summade theologia) 

Übersetzt und erklärt von 

EUGEN ROLFES 

Mit einer Einleitung 

und einem Literaturverzeichnis von 

KARLBORMANN 

FELIX MEINER VERLAG 

HAMBURG 



PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 191

Im Digitaldruck »on demand« hergestelltes, inhaltlich mit der ur­
sprünglichen Ausgabe identisches Exemplar.  
Wir bitten um Verständnis für unvermeidliche Abweichungen in 
der Ausstattung, die der Einzelfertigung geschuldet sind. Weitere 
Informationen unter: www.meiner.de/bod

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  
in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographi­
sche Daten sind im Internet über ‹http://portal.dnb.de› abrufbar.
isbn 978-3-7873-0708-1 
ISBN eBook: 978-3-7873-2623-5

 
 
 
 
 
 

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 1986. Alle Rechte vor­
behalten. Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, 
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung 
in elektronischen Systemen, soweit es nicht §§  53 und 54 URG 
ausdrücklich gestatten. Gesamtherstellung: BoD, Norderstedt. 
Gedruckt auf alterungsbeständigem Werkdruckpapier, hergestellt 
aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany.�

www.meiner.de



INHALT 

Einleitung von Kar! Bormann 
Literaturverzeichnis 

ERSTE FRAGE, Summa Theologica pars 1, quaestio 84. 
Wie die Seele mit dem Verstande die körperlichen 

V 
XII 

Dinge erkennt, die unter ihr stehen . . . . . 1 
Erster Artikel. Ob die Seele mit dem Verstande 

die Körper erkennt . . . • . . 2 
Zweiter Artikel. Ob die Seele das Körperliche durch 

ihre Wesenheit denkt . . . . . . . 5 
Dritter Artikel. Ob die Seele alles durch ihr an-

geborene Bilder denkt . . . . . . . . 9 
Vierter Artikel. Ob die intelligibeln Bilder von ge-

wissen getrennten Formen ausfließen und so in die 
Seele kommen . . . . . . . . . . . 13 

Fünfter Artikel. Ob die Denkseele die stofflichen 
Dinge in den ewigen Gründen erkennt . · . . . . 17 

Sechster Artikel. Ob man die intellektuelle Er-
kenntnis aus den sinnlichen Dingen gewinnt . . . 20 

Siebenter Artikel. Ob der Verstand durch die in-
telligibeln Bilder, die in seinem Besitz sind, aktuell 
denken kann, ohne sich zu den Phantasiebildern zu 
wenden. . . . ....•.... 25 

Achter Artikel. Ob das Urteil des Verstandes durch 
die Bindung des Sinnes verhindert wird . . . . 28 

ZWEITE FRAGE, S. Th. p. 1, q. 85. Von der Weise und 
der Ordnung des Denkens . . . . . SI 

Erster Artikel. Ob unser Verstand die körperlichen 
und materiellen Dinge durch Abstraktion von den 
Phantasmen denkt. . . . . . . . . . . . 31 

Zweiter Artikel. Ob die von den Phantasmen ab-
strahierten intelligibeln Bilder sich zu dem Verstand 
verhalten wie das, was gedacht wird . . 37 

Dritter Artikel. Ob das Allgemeine in unserer in-
tellektuellen Erkenntnis das Frühere ist . . . . . 42 

Vierter Artikel. Ob wir vieles zugleich denken 
können. . . . . . . . . . . . • . . 47 

Fünfter Artikel. Ob unser Verstand denkt, indem 
er verbindet und trennt . . . . . . . 49 

Sechster Artikel. Ob der Verstand irren kann 52 



IV Inhalt 

Siebenter Artikel. Ob ein und dasselbe Ding von 
dem einen besser als von dem anderen verstanden 
werden kann . . . . • • . . . . öö 

Achter Artikel. Ob der Verstand das Unteilbare 
früher denkt als das Teilbare • • . . . . . • 57 

DRITTE FRAGE, S. Th. p.l, q. 86. Was unser Verstand 
an den materiellen Dingen erkennt . . . • . 60 

Erster Artikel. Ob unser Verstand das Einzelne 
erkennt . . . . . • • . • . . . . . . . 60 

Zweiter Artikel. Ob unser Verstand unendlich 
vieles erkennen kann . • . . . • . . . 62 

Dritter Artikel. Ob der Verstand das Zufällige 
erkennt . . . . • • . • . . . • • 66 

Vierter Artikel. Ob unserVerstand das Zukünftige 
erkennt . . • . . . • . • . . . . . 66 

VIERTE FRAGE, S. Th. p.l, q. 87. Wie die Denkseele 
sich selbst und das, was in ihr ist, erkennt . 71 

Erster Artikel. Ob die intellektive Seele sich selbst 
durch ihre Wesenheit erkennt . • . . . . 71 

Zweiter Artikel. Ob unser Verstand die habituellen 
Eigenschaften der Seele durch deren Wesenheit 
erkennt . . . . . . . . . . • . . . . 76 

Dritter Artikel. Ob der Verstand seine eigene 
Tätigkeit erkennt. • . • • • . . . 78 

Vierter Artikel. Ob der Verstand den Akt des 
Willens erkennt . • 81 

FüNFTE FRAGE, S. Th. p.l, q. 88. Wie die mensch· 
liehe Seele das erkennt, was über ihr ist . . . . 83 

Erster Art i k e I. Ob die menschliche Seele im Stande 
des gegenwärtigen Lebens die unstoffliehen Sub· 
stanzen durch sie selbst erkennen kann . 83 

Zweiter Artikel. Ob unser Verstand durch die 
Erkenntnis der stofflichen Dinge zur Erkenntnis 
der unstoffliehen Substanzen gelangen kann . . . 90 

Dritter Artikel. Ob Gott das Erste ist, was von 
dem menschlichen Geiste erkannt wird 93 

Anmerkungen . . . . . 96 
Namen- und Sachregister . . . 126 



EINLEITUNG 

Erstes und eigentümliches Objekt des menschlichen 
Verstandes ist die Wesenheit oder Natur (quiditas sive natura; 
zu natura vgl. In duodecim libros Metaphysicorum 
Aristotelis expositio V lectio 5 n. 826: ... natura dicitur ... 
forma rerum habentium in se principium motus inquantum 
huiusmodi) der körperlichen, sinnenfälligen Dinge (S. th. I 
q.84 a.7); daher kann eine solche Wesenheit nur erkannt 
werden, sofern sie als in einem Besonderen existierend 
erkannt wird (a. a. 0.). "Das Besondere aber erfassen wir 
durch den Sinn und die Einbildungskraft. Und daher ist es 
notwendig, daß der Verstand, damit er sein eigentümliches 
Objekt aktual erkennt, sich den Vorstellungsbildern zu· 
wendet, um die in dem Besonderen existierende allgemeine 
Natur anzuschauen" (a. a. 0.). Bezüglich der Frage, wie der 
Intellekt aus den Vorstellungsbildern das Intelligible schafft, 
wird folgende Lösung geboten: Der intellectus agensvollzieht 
die Hinwendung zu den Vorstellungsbildern und entnimmt 
ihnen dasjenige, was der Gegenstand, den die Vorstellungs-
bilder repräsentieren, mit anderen repräsentierten Gegen-
ständen gemeinsam hat. Hiermit ist eine Verallgemeinerung 
verbunden. Die eigentliche Leistung des intellectus agens 
besteht aber darin, die Vorstellungsbilder zu vergeistigen; 
hierdurch wird ihr nur durch den Intellekt faßbarer Gehalt 
(die species intelligibilis, das nur durch den Verstand erkenn-
bare Erkenntnisbild) aufgewiesen und dem intellectus 
possibilis zugeführt. In dieser "Illumination" der Vorstel-
lungsbilder besteht das Wesen der Abstraktion. Indem die 
species intelligibilis durch den intellectus possibilis aufgenom-
men wird, entsteht der Begriff als intelligibles "Bild" einer 
Wesenheit. 

Zu beachten ist hierbei folgendes: 1) Der Intellekt erkennt 
direkt nur Allgemeines (S. th. I q.86 a.l). "Indirekt aber und 
gleichsam durch eine Art von Reflexion vermag er das Ein-
zelne zu erkennen, weil er ... auch nachdem er die species 
intelligibiles abstrahiert hat, gemäß ihnen nur aktual erken-



VI Kar! Bormann 

nen kann, wenn er sich den Vorstellungsbildern zuwendet" 
(a. a. 0.). 2) Die species intelligibilis ist nicht das eigentüm-
liche Objekt des Intellekts (sie ist nicht primär das, was 
erkannt wird, S. th. I q.85 a.2), sondern sie ist das, wodurch 
der Intellekt die Wesenheit der stofflichen Dinge erkennt 
(a. a. 0.). "Aber weil der Intellekt auf sich selbst reflektiert, 
erkennt er gemäß derselben Reflexion sowohl sein eigenes 
Erkennen als auch die species, durch die er erkennt" 
(a. a. 0.). "Und so ist sekundär die species intellectiva das, 
was erkannt wird; aber das, was primär erkannt wird, ist das 
Ding, dessen Ähnlichkeit die species intelligibilis ist" 
(a. a. 0.). 3) Das erkannte Ding ist im Intellekt vermittelst 
seiner Ähnlichkeit (similitudo; die similitudo ist die species 
intelligibilis). Hieraus ergibt sich: Das aktual Erkannte ist 
identisch mit dem aktual erkennenden Intellekt (S. th. I q.85 
a.2 adl}. Im Erkenntnisakt sind Erkennender und Erkanntes 
identisch; dies wird ermöglicht durch die species, die als 
Erkenntnisbild des Gegenstandes der Gegenstand in einer 
anderen, dem Erkenntnisvermögen entsprechenden Seins-
weise ist. 

Folgende Frage ist in diesem Zusammenhang zu stellen: 
Wenn der intellectus agens die Vorstellungsbilder illuminiert, 
findet auf Grund der Illumination eine Umformung statt. Ist 
eine solche Umformung nicht eine Verfälschung innerhalb 
des Erkenntnisprozesses, der zufolge sämtliche Begriffe un-
richtig gebildet werden? Hierzu ist zu sagen: Daß die naive 
Abbildtheorie des Demokrit, die im 19. und 20. Jahrhundert 
mit einer Art von Dialektik verbrämt wurde und die man 
mühsam auf den Stand der erkentnistheoretischen Forschung 
zu bringen versuchte und noch versucht, dem Erkenntnis-
prozeß keine Rechnung trägt, hatten schon Platon und 
Aristoteles sehr klar erkannt. Die Antwort des Thomas auf 
die gestellte Frage lautet: Mit der Abstraktion ist zwar eine 
Umformung der Vorstellungsbilder verbunden; die Vorstel-
lungsbilder werden der Geistigkeit des Intellekts angeglichen. 
Eine Verfälschung liegt nur dann vor, wenn mit der Abstrak-
tion ein falsches Urteil verbunden wird. Das eigentümliche 
Objekt des Intellekts ist die Wesenheit des Dinges; bezüglich 
der Wesenheit des Dinges irrt der Intellekt nicht (S. th. I q.85 
a.6). Dasselbe gilt hinsichtlich der Abstraktionsstufen; mit 
zunehmender Höhe der Abstraktionsstufen ist keine Verfäl-



Einleitung VII 

schung gegeben (über die Abstraktionsstufen vgl. S. th. I q.85 
a.1 ad2; ferner Expositio super librum Boethii de trinitate 
q.5 a.3). 

Die Lehre des Thomas vom intellectus agens und intel· 
lectus possibilis, die in S. th. I qq.84-88 als bekannt voraus· 
gesetzt wird (vgl. hierzu S. th. I q. 79 a.2-5) ist vor dem 
Hintergrund der mittelalterlichen Kontroverse um die Einheit 
des Intellekts zu sehen; damit die Kontroverse verstanden 
wird, ist es erforderlich, sich mit den Ausführungen antiker 
Aristoteles-Kommentatoren vertraut zu machen, vornehmlich 
mit denen des Alexander von Aphrodisias und des The· 
mistios. 

Alexander von Aphrodisias versucht die Dunkelheiten der 
aristotelischen Lehre vom Intellekt (De anima III 5) in 
folgender Weise zu erhellen: Zu unterscheiden sind 1) der 
physische oder "materielle'' Intellekt, 2) der "erworbene" 
Intellekt, 3) der "tätige" Intellekt. 
Zu 1): Wenn der physische Intellekt "materiell" genannt 
wird, besagt das nicht, daß er stofflich ist; ÖA17 bedeutet bei 
Aristoteles oft Möglichkeit, Potentialität; der voüc; wird 
wegen seiner Potentialität VALKOC: genannt; auf Grund seiner 
Potentialität kann er alles werden, indem er sich im Erkennt· 
nisvorgang allem angleicht. 
Zu 2): Der "erworbene" Intellekt (e1fixTT/TOC: voüc;) besitzt 
die Erkenntnis als feste Grundhaltung. 
Zu 3): Der "tätige" Intellekt (voüc; 1fOt71TIXOC:) entwickelt den 
potentiellen Intellekt zum "erworbenen" Intellekt. Der tätige 
Intellekt ist weder Teil noch Vermögen der menschlichen 
Seele, sondern gelangt von außen in den Menschen hinein; 
diesbezüglich stimmt Alexander von Aphrodisias mit 
Aristoteles überein (vgl. Alexander von Aphrodisias, De 
anima, Supptementum Aristotelicum li 1, 1887, 108, 22ff.). 
Den tätigen Intellekt identifiziert Alexander mit Gott 
(a. a. 0. 89, 18). Diese Deutung widerspricht der deistischen 
Auffassung der aristotelischen Metaphysik; größere Wahr· 
scheinlichkeit kommt der Annahme zu, daß der von außen in 
den Menschen gelangende Intellekt (De generatione ani· 
malium 736 b 28) eine der unstoffliehen Intelligenzen ist. 
Diese Auffassung findet sich auch bei einigen Kommentato-
ren. 

Themistios versteht die aristotelische Theorie (De anima 



VIII Kar! Bormann 

III 5) in der Weise, daß leidender (De anima 430 a24; vgl. 
auch 430 a14-15) und tätiger Verstand zwei Fähigkeiten des 
jeweils einen menschlichen Intellekts seien: Der tätige Ver-
stand illuminiere die Vorstellungsbilder und führe sie dem lei-
denden Verstand zu, der die Begriffsbildung vollziehe. 

Averroes nimmt eine vermittelnde Position zwischen 
Alexander und Themistios ein. Der leidende Verstand (der 
iJAU(~ voik des Alexander) ist mehr als nur Erkenntnismög-
lichkeit; ein und dieselbe Substanz ist hylischer oder poten-
tieller Intellekt und tätiger Intellekt. Tätiger Intellekt ist sie, 
insofern sie die Erkenntnisformen bildet; potentieller Intel-
lekt ist sie, insofern sie die Erkenntnisform aufnimmt. Das 
heißt nach Averroes nicht, ein und dieselbe Substanz sei 
beides zugleich und in derselben Hinsicht. Tätiger und leiden-
der Intellekt stehen in folgendem Verhältnis: Der tätige Intel-
lekt ist numerisch einer; er bringt in den einzelnen mensch-
lichen Seelen die Vernunfterkenntnis hervor, wie die Sonne 
durch ihr Licht das aktuale Sehen verursacht. Damit Ver-
nunfterkenntnis zustande kommt, muß der tätige Intellekt 
die Einbildungskraft (den intellectus passivus) erleuchten; 
durch den Kontakt des tätigen Intellekts mit der Einbildungs-
kraft entsteht der "intellectus materialis". Der intellectus 
materialis ist unstofflich; er wird intellectus materialis 
genannt, weil er intellektuale Potentialität.ist (materialis ent-
spricht in seiner Bedeutung dem Adjektiv VAU(!k). Diesbezüg-
lich haben die Scholastiker den Averroes nicht mißverstan-
den. Alle Scholastiker sagen des weiteren, nach Averroes sei 
nicht nur der intellectus agens, sondern auch der intellectus 
possibilis (der intellectus materialis) numerisch einer. Diese 
Lehre des Averroes kann leicht zu der falschen Meinung ver-
leiten, der intellectus pöSsThilis sive materialis sei eine vom 
intellectus agens verschiedene Substanz. De~ Kontakt des 
tätigen Intellekts mit der Einbildungskraft bringt die Fähig-
keit hervor, das Intelligible aufzunehmen. Diese Rezeptions-
fähigkeit, der intellectus possibilis sive materialis, ist substan-
tiell nicht verschieden vom intellectus agens, der sich in den 
Menschenseelen vereinzelt, so wie sich das Licht an sicht-
baren Körpern partikularisiert. Das ist die Bedeutung der 
Lehre, der intellectus possibilis sei numerisch einer; der in-
tellectus possibilis gehört als Fähigkeit ebensowenig den 
menschlichen Seelen tu, wie das Licht den einzelnen Körpern 



Einleitung IX 

zugehört. Intelleetos agens und intelleetos possibilis sind 
nicht zwei Substanzen, sondern die eine Substanz ist tätiger 
Intellekt, indem sie die Erkenntnisformen hervorbringt, und 
sie ist leidender Verstand, indem sie die Erkenntnisformen 
aufnehmen kann. 

Auf die Kontroverse um die numerische Einheit des 
Intellekts kann hier nicht eingegangen werden. Die Stellung 
des Thomas ist eindeutig: In der Streitschrift De unitate 
intelleetos wird die Auffassung, der intelleetos possibilis sei 
numerisch einer, abgelehnt. "Vom intelleetos agens die 
numerische Einheit auszusagen, hätte wohl einige Berechti-
gung, und viele Philosophen haben das gelehrt ... obschon 
auch das nicht der Absicht des Aristoteles entspricht, der 
lehrte, daß der intelleetos agens etwas in der Seele sei ... Wie 
es sich hinsichtlich des intelleetos agens auch verhalten mag, 
es ist aus vielen Gründen offensichtlich unmöglich zu sagen, 
der intelleetos possibilis sei numerisch einer für alle Men-
schen" (Kap. 4 n.236). Wenngleich es auf Grund dieser Text-
stelle scheinen könnte, als sei Thomas in gewisser Weise be-
reit, sich mit der Lehre von der Einheit des intellectus agens 
abzufinden, so ist seine diesbezügliche Polition unmißver-
ständlich, vgl. Summa contra gentiles li 76-78; Quaestio 
disputata 9e anima a.5; S. th. I q. 79 a.4 und 5. S. th. I q. 79 
a.4: "Der tätige Verstand ... ist etwas von der Seele. Um das 
einzusehen, ist folgendes zu erwägen. über der Intellektseele 
des Menschen muß irgendein höherer Intellekt angenommen 
werden, von dem die Seele die Kraft zu denken erhält. Denn 
immer verlangt das, was an etwas teilhat und was veränder-
lich und unvollkommen ist, daß vor ihm etwas ist, das durch 
seine Wesenheit ein solches ist und das unveränderlich und 
vollkommen ist . . . Es muß also irgendeinen höheren Intel-
lekt geben, der der Seele zum Denken verhilft ... Der ge-
trennt bestehende Intellekt ist . . . nach den Zeugnissen 
unseres Glaubens Gott selbst, der Schöpfer der Seele ... " 
Mit dem Ergebnis, die vielen intelleetos agentes partizipierten 
am intelleetos agens separatus, ist zugleich die Frage entschie-
den, ob der intelleetos agens numerisch einer in allen Men-
schen sei (S. th. I q. 79 a.5). Zu unterscheiden sind: 1} der 
intelleetos agens separatus, der Gott ist; 2) der intellectus 
agens, der mit der menschlichen Seele verbunden ist, vgl. 
S. th. I q. 79 a.5: " ... Wäre nämlich der tätige Intellekt nicht 



X Karl Bormann 

etwas von der Seele, sondern wäre er eine getrennte Sub-
stanz, dann hätten alle Menschen nur einen tätigen Intel-
lekt ... Wenn aber der tätige Intellekt etwas von der Seele 
ist, nämlich eine gewisse Kraft der Seele, dann ist es not-
wendig zu sagen, daß es eine Vielheit von tätigen Intellekten 
gibt entsprechend der Vielheit der Seelen ... Es kann näm-
lich nicht sein, daß eine Kraft, die numerisch ein und dieselbe 
ist, verschiedenen Substanzen angehört"- Hiermit ist die 
Lehre des Averroes von der Einheit des intellectus agensund 
des intellectus possibilis abgelehnt; intellectus agens und 
intellectus possibilis sind Vermögen der menschlichen Seele; 
als intellectus agens separatus kommt nur Gott in Betracht. 

Die von Rolfes angefertigte übersetzung folgt dem Text 
der editio Leonina; flir die Zitate in der Einleitung wurde die 
"Deutsche Thomas-Ausgabe" eingesehen. 

Die Quaestioneo 84-88 sind ein wichtiger Bestandteil der 
thomistischen Erkenntnislehre. Folgende Probleme werden 
erörtert: Wie erkennt die mit dem Leib verbundene Seele die 
körperlichen Dinge? In I q.84 bietet diese Frage den Anlaß 
zu negativen Abgrenzungen: Die Seele erkennt das Stoffliche 
weder durch ihre Wesenheit noch durch angeborene Erkennt-
nisbilder, weder durch species intelligibiles, die ihr von subsi-
stierenden Formen zuströmten, noch durch Schau in ewigen 
Wesensgründen. Alle Erkenntnis beginnt mit der Sinneswahr-
nehmung, aber diese ist nicht vollständige Ursache der Ver-
standeserkenntnis. Das Allgemeine, das Gegenstand des Ver-
standes ist, wird durch Abstraktion hervorgebracht (I q.85; 
zu Abstraktion vgl. L. Oeing-Hanhoff in: Historisches Wörter-
buch der Philosophie I 51-55). Quaestio I 86 untersucht 
unter dem Titel "Was erkennt unser Verstand in den stoff-
lichen Dingen", ob der Verstand Singuläres, Unendliches, 
Kontingentes, Zukünftiges erkennt. Mit der Quaestio I 87 
wird die Problematik der Erkenntnis stofflicher Dinge verlas-
sen: "Wie erkennt die Verstandesseele sich selbst und das, 
was in ihr ist". Entsprechend dem Aufstieg vom Stofflichen 
zum Unstofflichen handelt I q.88 von unserer Erkenntnis der 
immateriellen Substanzen: "Da der menschliche Verstand im 
gegenwärtigen Leben nicht die unstoffliehen erschaffenen 
Substanzen erkennen kann ... , vermag er noch viel weniger 
die Wesenheit der unerschaffenen Substanz zu erkennen; da-



Einleitung XI 

her ist einfachhin zu sagen, daß Gott nicht das Erste ist, das 
von uns erkannt wird ... " (I q.88 a.3). 

I q.84 a.6-7 und 85 a.l-2 sind auch in Philos. Bibi. 100 
aufgenommen. Die übersetzung und die Anmerkungen (aus-
genommen Anm. 23) blieben unverändert. 

Köln, im Januar 1977 Karl Bormann 



THOMAS VON AQUIN 

FünfFragen über 
die intellektuelle Erkenntnis 



ERSTE FRAGE 
Wie die Seele mit dem Verstande die körper-

lichen Dinge erkennt, die unter ihr stehen 
(Summa Theologica, pars 1, quaestio 84) 

Nachdem wir von den sinnlichen und geistigen Ver-
mögen der menschlichen Seele gehandelt haben, kehrt 
sich unsere Betrachtung zu ihren Tätigkeiten, soweit 
dieselben dem Denk- und Strebevermögen angehören; 
denn die anderen Vermögen der Seele (wie etwa das 
der Bewegung) fallen nicht unmittelbar unter die Be-
trachtung des Theologen. Die Tätigkeiten des streben-
den Teiles aber fallen unter die Betrachtung der Moral-
wissenschaft, weshalb von ihnen im zweiten Teil dieses 
Werkes gehandelt werden wird, der den moralischen 
Stoff in Betracht nehmen soll. Jetzt aber wird von den 
Tätigkeiten des denkenden Teils gehandelt werden. 

Diese Betrachtung wird drei Teile umfassen: erstens 
soll betrachtet werden, wie die Seele die körperlichen 
Dinge denkt, die unter ihr sind, zweitens, wie sie sich 
selbst denkt, und das, was in ihr ist, drittens, wie sie 
die unstoffliehen Substanzen denkt, die über ihr sind1). 

In bezug auf die Erkenntnis der körperlichen Dinge 
aber kommt dreierlei in Betracht: er:;tens, womit sie 
sie erkennt, zweitens, wie und in welcher Ordnung, 
drittens, was sie an ihnen erkennt. 

In bezug auf das Erste fragt es sich um acht Dinge: 
1. ob die Seele die Körper mit dem Verstande erkennt; 
2. ob sie sie durch ihre Wesenheit oder durch be-
stimmte Bilder denkt; 3. wenn durch bestimmte Bilder, 
ob die Bilder aller intelligibeln Dinge ihr von Natur 
angeboren sind; 4. ob sie von bestimmten getrennten 



2 Erste Frage 

immateriellen Formen ausfließen und so in sie kom-
men; 5. ob unsere Seele alles, was sie denkt, in den 
ewigen Gründen (rationes) schaut; 6. ob sie die intellek-
tuelle Erkenntnis aus der sinnlichen Wahrnehmung 
gewinnt; 7. ob der Intellekt aktuell durch die intelli-
gibeln Bilder, die er in sich hat, denken könne, ohne 
sich zu den Phantasmen zu wenden; 8. ob das Urteil 
des Verstandes durch die Bindung der sinnlichen Kräfte 
verhindert wird. 

ERSTER ARTIKEL 
Ob die Seele mit dem Verstande die Körper erkennt 

Das Erste wird so angegangen 2). 

1. Es scheint, daß die Seele nicht mit dem Ver-
stande die Körper erkennt. Denn Augustinus sagt, 
Solil. 2, 4, "daß Körper nicht durch den Verstand be-
griffen werden können und Körperliches nur durch die 
Sinne wahrgenommen werden kann". Er sagt auch, 
Super Genes. ad litt. 12, 24, "daß die intellektuelle An-
schauung auf das geht, was in der Seele durch ihre 
Wesenheit ist". So beschaffen sind aber die Körper 
nicht. Also kann die Seele die Körper nicht mit dem 
Verstande erkennen. 

2. Außerdem, wie sich der Sinn zum lntelligibeln 
verhält, so verhält sich der Intellekt zum Sinnlichen. 
Aber die Seele kann durch den Sinn auf keine Weise 
das Geistige (spiritualia) erkennen, das intelligibel ist. 
Also kann sie auf keine Weise durc4 den Verstand die 
Körper erkennen, die sinnlich sind. 

3. Außerdem, der Verstand geht auf das Notwen-
dige und sich immer Gleichbleibende. Aber alle Kör-
per sind beweglich und bleiben sich nicht gleich. Die 
Seele kann also die Körper nicht mit dem Verstande 
erkennen. 

Aber dem steht entgegen, daß die Wissenschaft im 
Verstande ist. Wenn also der Verstand nicht die Kör-
per erkennt, so folgt, daß es keine Wissenschaft von 
den Körpern gibt; und so wird es um die Natur-



Erster Artikel 3 

wissenschaft getan sein, deren Objekt der bewegte 
Körper ist. 

Ich antworte zur Klarstellung dieser Frage, man 
müsse sagen, daß die ersten Philosophen, die über die 
Naturen der Dinge geforscht haben, der Meinung 
waren, es gebe nichts Wirkliches als den Körper. Und 
weil sie sahen, daß alle Körper beweglich sind, und 
meinten, sie seien in einem steten Fluß, so hielten sie 
dafür, daß wir über die Wahrheit der Dinge keine Ge· 
wißheit haben könnten. Denn was in stetem Fluß ist, 
kann nicht mit Gewißheit erfaßt werden, weil es früher 
verfließt, als es mit dem Verstande (mens) beurteilt 
wird, so wie Heraklit gesagt hat, "es sei nicht möglich, 
das Wasser eines dahineilend~n Flusses zweimal zu be· 
rühren", wie der Philosoph im vierten Buch der Meta· 
physik, Kap: 5, 1010a 13 anführt. 

Auf diese aber folgte Plato, und um die Tatsache 
sichern zu können, daß wir durch den Verstand eine 
gewisse Erkenntnis der Wahrheit besitzen, setzte er 
neben den körperlichen Dingen um uns eine andere, 
von Stoff und Bewegung getrennte Gattung des Seien-
den, die er Formen (species) oder Ideen nannte und 
an denen jegliches von diesen einzelnen und sinnlich 
wahrnehmbaren Dingen teilnehmen muß, um vermöge 
dieser Teilnahme seinen besonderen Namen zu haben 
und entweder Mensch oder Pferd oder sonstwie genannt 
zu werden. Auf diese Weise sollten also ihm zufolge 
die Wissenschaften und Begriffsbestimmungen und 
alles zur Verstandestätigkeit Gehörige sich nicht auf 
die Körper um uns beziehen, sondern auf jene imma-
teriellen und getrennten W esenheiten, und sollte dem-
entsprechend die Seele nicht dieses Körperliche denken 
und denkend erkennen, sondern dessen getrennte, für 
sich bestehende Formen. 

Aber das erweist sich zweifach als falsch: erstens, 
weil, da jene Formen immateriell und unbeweglich sind, 
die der Naturwissenschaft eigentümliche Erkenntnis der 
Bewegung und der Materie 1.1nd der Beweis aus den 
bewegenden und materiellen Ursachen aus der Zahl der 



4 Erste Frage 

Wissenschaften ausgeschlossen würde; zweitens aber, 
weil es lächerlich scheint, daß wir, während wir die 
Kenntnis der uns offenbaren Dinge suchen, andere 
Dinge heranbringen, die nicht ihre W esenheiten sein 
können; und so würden wir, nachdem wir jene ge-
trennten Substanzen erkannt hätten, deshalb nicht über 
diese sinnlichen Dinge, die uns umgeben, urteilen 
können .. 

Es scheint aber Plato darin von der Wahrheit ab-
geirrt zu sein, daß er, da er alle Erkenntnis in Weise 
einer Verähnlichung geschehen ließ, geglaubt hat, daß 
die Form des Erkannten notwendig in dem Erkennen-
den auf die Weise ist, wie sie in dem Erkannten ist. 
Er erwog aber, daß di«= Form des gedachten Dinges 
in dem denkenden Verstand auf allgemeine und imma-
terielle und unbewegliche Weise ist, was eben aus der 
Tätigkeit des Verstandes erhellt, der allgemein und 
nach Weise einer gewissen Notwendigkeit denkt. Denn 
die Weise der Betätigung richtet sich nach der Weise 
der Form des Tätigen. Und deshalb dachte er, die 
mit dem Verstande erkannten Dinge müßten auf diese 
Weise in sich selbst bestehen, nämlich immateri~ll und 
unbeweglich. Das ist aber nicht notwendig; denn wir 
sehen auch an den sinnlichen Dingen selbst, daß die 
Form auf eine andere Weise in dem einen sinnlichen 
Ding ist als in dem anderen, wenn z. B. die Weiße in 
dem einen stärker, im anderen schwächer ist, und wenn 
in dem einen die Weiße mit der Süße zusammen ist, 
in einem anderen ohne die Süße. Und auf diese Weise 
ist auch die sinnliche Form in anderer Weise in dem 
außerhalb der Seele befindlichen Ding, und in anderer 
Weise in dem Sinne, der die Formen des Sinnlichen 
ohne den Stoff aufnimmt, wie z. B. die Farbe des Gol-
des ohne das Gold: Und ebenso nimmt der Verstand 
die Formen der Körper, die stofflich und beweglich 
sind, auf unstoffliehe und unbewegliche Art nach seiner 
Weise auf; denn das Aufgenommene ist in dem Auf-
nehmenden nach Weise des Aufnehmenden, 

Man muß al$0 sagen, daß die Seele mit dem Ver-



Zweiter Artikel 5 

stand die Körper in einer unstofflichen, allgemeinen 
und notwendigen Erkenntnis erkennt. 

Auf das Erste ist also zu sagen, daß der Ausspruch 
Augustins von dem zu verstehen ist, wodurch der Ver-
stand erkennt, nicht aber von dem, was der Verstand 
erkennt. Denn er erkennt die Körper durch Denken, 
aber nicht durch Körper, und nicht durch materielle 
und körperliche Ähnlichkeiten, sondern durch imma-
terielle und intelligible Bilder, die durch ihre, der 
Seele, Wesenheit in der Seele sein können. 

Auf das Zweite ist zu sagen, daß man, wie Augusti-
nus De civitate ·Dei 22, 29 sagt, nicht sagen darf, wie 
der Sinn nur das· Körperliche erkennt, so erkenne der 
Verstand nur das Geistige, weil folgen würde, daß Gott 
und die Engel das Körperliche nicht erkännten. Der 
Grund dieser Verschiedenheit ist aber, daß die niedere 
Kraft sich nicht auf das der höheren Kraft Zukom-
mende erstreckt, dagegen die höhere Kraft das der 
niederen Kraft Zukommende auf erhabenere Weise 
bewirkt. 

Auf das Dritte ist zu sagen, daß jede Bewegung 
ein Unbewegliches voraussetzt. Denn wenn die Ver-
änderung nach der Qualität geschieht, bleibt die un-
bewegliche Substanz, und wenn die Wesensform ver-
ändert wird, bleibt die unbewegliche Materie. Auch 
haben die veränderlichen Dinge unbewegliche Verhält-
nisse, wie es z. B. von Sokrates, wenn er auch nicht 
immer sitzt, doch unbeweglich wahr ist, daß er, wenn 
immer er sitzt, an einer Stelle bleibt. Und deshalb 
kann man gar wohl von beweglichen Dingen ane un-
bewegliche Wissenschaft haben S). 

ZWEITER ARTIKEL 
Ob die Seele das Körperliche durch ihre 

Wesenheit denkt 
Das Zweite wird so angegangen. 
1. Es scheint, daß die Seele das Körperliche durch 

ihre Wesenheit denkt. Denn Augustinus sagt de Trinit. 



6 Erste Frage 

10, 5, daß "die Seele die Bilder der Körper zusammen-
rafft, indem sie sie in sich selbst aus sich selbst her-
stellt; denn sie gibt, um sie herzustellen, etwas von 
ihrer Substanz her". Nun aber denkt sie durch die 
Bilder der Körper die Körper. Also erkennt sie das 
Körperliche durch ihre Wesenheit, die sie zur Formung 
solcher Bilder hergibt und aus der sie sie formt. 

2. Außerdem, der Philosoph sagt de anima 3, 8, 
Anfang, daß "die Seele gewissermaßen alles ist". Da 
also Gleiches zugleich erkannt wird, so scheint es, daß 
die Seele das Körperliche durch sich selbst erkennt. 

3; Außerdem, die Seele steht höher als die körper-
lichen Geschöpfe. Das Niedere ist aber in dem Höheren 
auf erhabenere Weise als in sich selbst, wie Dionysius 
sagt, Coel. hierar. c. XII. Also finden sich alle kör-
perlichen Geschöpfe auf vornehmere Weise in der 
Wesenheit der Seele selbst als in sich selbst. Sie kann 
also durch ihre Substanz die körperlichen Geschöpfe 
erkennen. 

Aber dem steht entgegen, daß Augustinus sagt, 
de Trinit. 9, 3, "der Geist (mens) gewinne die Begriffe 
der körperlichen Dinge durch die Sinne des Körpers". 
Die Seele selbst aber ist nicht durch die Sinne des 
Körpers erkennbar. Sie erkennt also die körperlichen 
Dinge nicht durch ihre Substanz. 

Ich antworte, man müsse sagen, daß die alten Philo-
sophen behauptet haben, die Seele erkenne die Körper 
durch ihre Wesenheit. Denn sie alle waren gemeinsam 
von der Überzeugung durchdrungen, daß Gleiches durch 
GleicMs erkannt wird. Sie meinten aber, daß die Form 
des Erkannten in dem Erkennenden a~f die Weise sei, 
wie sie in dem erkannten Ding ist. Aber die Platoniker 
behaupteten das Gegenteil. Denn Plato behauptete, weil 
er einsah, daß die verständige Seele immateriell ist 
und auf immaterielle Art erkennt, die Formen der er-
kannten Dinge beständen auf immaterielle Art. Da-
gegen behaupteten die früheren Naturphilosophen auf 
Grund der Erwägung, daß die erkannten Dinge kör-
perlich und stofflich sind, daß die erkannten Dinge 



Zweiter Artikel 7 

auch in der erkennenden Seele auf materielle Art sein 
müßten. Und um darum der Seele die Erkenntnis von 
allem beilegen zu können, behaupteten sie, sie habe 
ihre Natur mit allem gemein. Und weil die Natur des 
durch die Prinzipien Begründeten (principiatorum) aus 
den Prinzipien besteht, so legten sie der Seele die Natur 
des Prinzips bei, und zwar so, daß derjenige, der als 
Prinzip von allem das Feuer setzte, der Seele die Natur 
des Feuers gab; und ebenso machte man es mit der 
Luft und dem Wasser. Empedokles aber, der vier 
materiale und zwei bewegende Elemente setzte, ließ 
aus diesen auch die Seele bestehen. Und da sie so die 
Dinge auf materielle Weise in der Seele sein ließen, 
erklärten sie alle Erkenntnis der Seele für materiell und 
machten zwischen Verstand und Sinn keinen Unter-
schied. 

Aber diese Meinung wird abgelehnt : erstens, weil 
die principiata, das durch die Prinzipien Begründete, 
in dem Materialprinzip, von dem bei den Alten die 
Rede war, nur potenziell, dem Vermögen oder der An-
lage nach, ist. Man erkennt aber etwas-nicht, sofern 
es potenziell, sondern nur, sofern es aktuell, der Wirk-
lichkeit nach, ist, wie aus Metaph. 9, 9. 1051a 29f. er-
hellt. Darum wird auch die Potenz selbst nur aus dem 
Aktus erkannt. So würde es also nicht genügen, der 
Seele, damit sie alles erkennt, die Natur der Prinzipien 
beizulegen, wenn nicht die Naturen und Formen der 
einzelnen Wirkungen in ihr wären, des Knochens z. B., 
des Fleisches usw., wie Aristoteles de anima 1, 5. 410a 
7ff gegen Empedokles geltend macht. Zweitens, weil, 
wenn das erkannte Ding materiell in dem Erkennenden 
sein müßte, kein Grund wäre, warum die außerhalb 
der Seele materiell existierenden Dinge der Erkenntnis 
entbehrten: z. B. wenn die Seele durch das Feuer das 
Feuer erkennt, so würde auch das Feuer, das außer-
halb der Seele ist, das Feuer erkennen. Es bleibt also 
nur übrig, daß das erkannte Materielle in dem Er-
kennenden nicht auf materielle, sondern vielmehr auf 
immaterielle Art sein muß. Und davon. ist der Grund, 



8 Erste Frage 

daß der Akt der Erkenntnis sich auf das ausdehnt, was 
außerhalb des Erkennenden ist. Denn wir erkennen 
auch das, was außer uns ist. Durch die Materie wird 
aber die Form des Dinges zu Einem bestimmt'). Da-
her ist klar, daß das Moment der Erkenntnis zu dem 
Moment der Materialität in umgekehrtem Verhältnis 
steht. Und deshalb ist das, was die Form nur materiell 
aufnimmt, auf keine Weise erkenntnisfähig, wie .z. B. 
die Pflanzen, wie es de anima 2, 12. 424a 32ff. heißt. 
Je immaterieller aber etwas die Form des erkannten 
Dinges hat, um so vollkommener erkennt es. Daher 
erkennt auch der Verstand, der die Spezies nicht nur 
von der Materie, sondern auch von den materiellen 
individuierenden Bedingungen abstrahiert, vollkomme-
ner als der Sinn, der die Form des erkannten Dinges 
zwar ohne die Materie, aber mit den materiellen Be-
dingungen aufnimmt. Und unter den Sinnen selbst hat 
das Gesicht mehr Erkenntniskraft, weil es weniger ma-
teriell ist, wie zuvor, qu. 18, art. 3 erklärt wurde. Und 
unter den Intellekten selbst ist jeder um so vollkom-
mener, je immaterieller er ist. 

Man sieht hieraus also, daß, wenn es einen In-
tellekt gibt, der durch seine Wesenheit alles erkennt, 
seine Wesenheit immateriell alles in sich haben muß, 
wie die Alten behauptet haben, daß die Wesenheit der 
Seele aktuell aus den Prinzipien alles Materiellen zu-
sammengesetzt sei, um alles zu erkennen. Das ist aber 
Gott eigentümlich, daß seine Wesenheit immateriell 
alles umfaßt, wie die Wirkungen virtuell in der Ursache 
vorherbestehen. Mithin denkt und erkennt nur Gott 
alles durch seine Wesenheit, nicht aber die mensch-
liche Seele, und auch nicht der Engel. 

Auf das Erste ist also zu sagen, daß Augustinus 
hier von der Anschauung der Einbildungskraft spricht, 
die durch die Bilder der Körper zustande kommt, Bil-
der, zu deren Gestaltung die Seele etwas von ihrer Sub-
stanz hergibt, wie das Subjekt hergegeben wird, um durch 
ein~ Form informiert zu werden. Und so macht sie 
solche Bilder aus sich selbst, nicht als würde die Seele 



Dritter Artikel 9 

oder etwas von der Seele verwandelt, um dieses oder 
jenes Bild zu sein, sondern wie man sagt, aus dem Kör-
per werde ein Gefärbtes, sofern er durch die Farbe 
informiert wird. Und dieser Sinn erhellt aus dem, 
was folgt; denn er sagt, daß "sie etwas behält", was 
nämlich nicht durch ein solches Bild geformt ist, "da-
mit es frei über die Gestalt und Form solcher Bilder 
urteile": up.d er sagt, das sei "der Geist" (mens) oder 
"der Verstand" (bei Augustin steht nicht intellectus, 
sondern intelligentia). Von dem Teil aber, der durch 
solche Bilder informiert wird, der Einbildungskraft näm-
lich, sagt er, sie sei uns und den Tieren gemein 
(ebenda) 5). 

Auf das Zweite ist zu sagen, daß Aristoteles nicht 
behauptet hat, die Seele sei aktuell aus allem zusam-
mengesetzt, wie die alten Naturphilosophen, sondern 
er hat gesagt, "gewissermaßen sei die Seele alles", 
sofern sie im Verhältnis des Vermögens zu allem steht, 
durch den Sinn zum Sinnlichen, durch den Intellekt 
aber zum lntelligibeln. 

Auf das Dritte ist zu sagen, daß jedes Geschöpf 
ein endliches und bestimmtes Sein hat. Daher hat die 
Wesenheit des höheren Geschöpfes, wenn es auch eine 
gewisse Ähnlichkeit mit dem niederen Geschöpf hat, 
sofern sie in irgendeiner Gattung übereinkommen, doch 
nicht vollkommen die Ähnlichkeit mit ihm, weil es zu 
einer einzelnen Art bestimmt ist, außerhalb deren die 
Art des niederen Geschöpfes liegt. Aber die Wesenheit 
Gottes ist das vollkommene Bild von allem in bezug 
auf alles, was man in der Wirklichkeit antrifft, als 
das allgemeine Prinzip von allem. 

DRITTER ARTIKEL 
Ob die Seele alles durch ihr angeborene 

Bilder denkt 

Das Dritte wird so angegangen. 
1. Es scheint, daß die Seele alles durch ihr an-

geborene Bilder denkt. Denn Gregorius sagt, homil. 



10 Erste Frage 

Ascensionis, 29. in Evangelium, daß "der Mensch das 
Denken mit den Engeln gemein hat". Aber die Engel 
erkennen alles durch ihnen von Natur verliehene For-
men. Daher heißt es De causis 6), propos. 10, daß 
"jede Intelligenz voll von Formen ist". Also hat auch die 
Seele ihr von Natur eingepflanzte Bilder der natür-
lichen Dinge, durch die sie das Körperliche denkt. 

2. Außerdem, die intellektive Seele ist edler als der 
körperliche Urstoff. Aber der Urstoff ist von Gott 
unter Formen geschaffen, zu denen er in der Potenz 
ist. · Also ist um soviel mehr die intellektive Seele von 
Gott unter intelligibeln Bildern geschaffen, und so 
denkt und erkennt die Seele das Körperliche durch 
Bilder, die ihr von Natur eingepflanzt sind. 

3. Außerdem, niemand kann Wahres antworten 
außer über das, was er weiß. Aber auch ein Unge-
bildeter, der keine erworbene Wissenschaft hat, ant-
wortet Wahres über alles Einzelne, wenn er nur in 
geordneter Weise gefragt wird, wie von jemanden im 
Meno des Plato berichtet wird, Men. 82-84. Bevor 
man also die Wissenschaft erwirbt, hat man die Er-
kenntnis der Dinge, was nicht der Fall wäre, wenn die 
Seele keine von Natur ihr eingepflanzten Bilder hätte. 
Es denkt mithin die Seele die körperlichen Dinge 
durch von Natur ihr eingepflanzte Bilder. 

Aber dem steht entgegen, daß der Philosoph de 
anima 3, 4. 430a 1, vom Verstande redend, sagt, er sei 
"wie eine Tafel, auf der nichts geschrieben steht". 

Ich antworte, man müsse sagen, daß, da die Form 
das Prinzip der Tätigkeit ist, sich etwas notwendig in 
der Weise zu der Form verhält, die das Prinzip der 
Tätigkeit ist, wie es sich zu jener Tätigkeit verhält. So 
ist ja auch, wenn das Bewegtwerden nach oben von der 
Leichtigkeit kommt, das nur potenziell nach oben Ge-
tragene notwendig nur potenziell leicht, was aber ak-
tuell nach oben steigt, muß aktuell leicht sein. Wir 
sehen aber, daß der Mensch hin und wieder nur dem 
Vermögen nach erkennend ist, sowohl rücksichtlich des 



Dritter Artikel 11 

Sinnes, wie rücksichtlich des Verstandes.; und von 
einem solchen Vermögen wird er in den Akt überführt : 
um sinnlich wahrzunehmen, durch die Einwirkung des 
Sinnlichen auf den Sinn, und um intellektuell zu er-
kennen, durch Lehre oder Erfindung. Man muß daher 
sagen, daß die erkennende Seele in der Potenz sei so-
wohl zu den Bildern; die die Prinzipien der ·sinnlichen 
Wahrnehmung sind, als zu den Bildern, die die Prin-
zipien des Denkens sind. Und darum hat Aristoteles 
a. a. 0. behauptet, daß der Verstand, mit dem die Seele 
denkt, keine von Natur eingepflamten Bilder in sich 
trägt, sondern im Anfang in der Potenz zu allen sol-
chen Bildern ist, vgl. d. an. 3, 4. 429a 20ff. 

Weil aber das, was aktuell die Form hat, zuweilen 
wegen eines Hindernisses nicht gemäß der Form tätig 
sein kann, wie das Leichte, wenn es gehindert ist, auf-
wärts zu steigen, so behauptete Plato deshalb, daß der 
Verstand des Menschen von Natur von allen intelli-
gibeln Formen voll ist, aber durch die Vereinigung mit 
dem Leibe verhindert wird, in den Aktus überzugehen. 

Aber das scheint nicht angemessen gesagt zu sein : 
erstens, weil, wenn die Seele die natürliche Erkennt-
nis von allem hat, diese natürliche Erkenntnis unmög-
lich bei ihr in solche Vergessenheit geraten zu können 
scheint, daß sie von dem Besitz einer solchen Wissen-
schaft nichts weiß. Denn niemand vergiBt, was er von 
Natur erkennt, wie, daß jedes Ganze größer ist als ein 
Teil von ihm, und dergleichen. Insbesondere aber 
scheint das unangemessen auf Grund der Annahme, 
daß für die Seele die Vereinigung mit dem Leibe natür-
lich ist, wie wir oben gesehen haben, q: 76, art. 1, Ende. 
Denn es ist unangemessen, daß die natürliche Tätig-
keit eines Dinges durch das, was ihm naturgemäß ist, 
gänzlich verhindert werden sollte. Zweitens erhellt die 
Falschheit dieser Aufstellung klar daraus, daß bei dem 
Mangel-eines Sinnes die Wissenschaft dessen ma~gelt, 
was mit dem betreffenden Sinn aufgefaßt wird, wie z. B. 
ein Blindgeborener keine Kenntnis der Farben haben 
kann, was nicht der Fall wäre, wenn dem Verstande der 



12 Erste Frage 

Seele die Begriffe alles Intelligibeln von Natur ver-
liehen wären. Und deshalb ist zu sagen, daß die Seele 
das Körperliche nicht durch von Natur ihr verliehene 
Bilder erkennt. 

Auf das Erste ist also zu sagen, daß der Mensch 
zwar mit den ·Engeln im Denken übereinkommt, aber 
hinter der Erhabenheit ihres Denkvermögens zurück-
bleibt. So bleiben ja auch die niederen Körper, die 
nur das Sein haben, nach Gregodus a. a. 0. hinter dem 
Sein der höheren Körper zurück. Denn die Materie der 
niederen Körper ist durch die Form nicht ganz aus-
gefüllt, sondern ist in der Potenz zu den Formen, die 
sie nicht hat, aber die Materie der himmlischen Kör-
per ist durch die Form ganz ausgefüllt, so daß sie nicht 
in der Potenz zu einer anderen Form ist, wie wir oben 
gesehen haben, q. 66, art. 2, in corp. art. ad fin. Und 
ebenso ist der Verstand des Engels durch die intelli-
gibeln Bilder seiner Natur entsprechend vollkommen, 
aber der menschliche Verstand ist in der Potenz zu 
solchen Bildern. 

Auf das Zweite ist zu sagen, daß der Urstoff das 
substantiale Sein durch die Form hat, und deshalb 
mußte er unter irgendeiner Form erschaffen werden, 
oder ei- wäre nicht wirklich. Während er aber unter 
der einen Form steht, ist er in der Potenz zu anderen. 
Der Verstand aber hat das substantiale Sein nicht 
durch das intelligible Bild, und darum fehlt hier die 
Ähnlichkeit. 

Auf das Dritte ist zu sagen, daß eine geordnete Be-
fragung von allgemeinen, aus sich bekannten Prinzi-
pien zu dem Besonderen fortschreitet. Durch einen 
solchen stufenweisen Fortschritt wird aber in der Seele 
des Lernenden die Wissenschaft verursacht. Wenn er da-
her über das, wonach er geschickt 7) gefragt wird, richtig 
antwortet, so kommt das nicht daher, daß er es früher 
gewußt hat, sondern, weil er es dann erst lernt. Denn 
es trägt nichts aus, ob der, der lehrt, durch Vortrag 
oder durch Frage von den allgemeinen Prinzipien zu 



Vierter Artikel 13 

den Schlußsätzen fortschreitet. Denn in beiden Fällen 
gelangt die Seele des Hörers über das Spätere durch 
das Frühere zur Gewißheit. 

VIERTER ARTIKEL 
Ob die intelligibeln Bilder von gewissen getrennten 

Formen ausfließen und so in die Seele kommen 

:Oas Vierte wird so angegangen. 
1. Es scheint, daß die intelligibeln Bilder von ge-

wissen getrennten Formen ausfließen und so in die 
Seele kommen. Denn alles, was eine bestimmte Be-
schaffenheit durch Teilnahme hat, wird von dem ver-
ursacht, was diese Beschaffenheit durch seine Wesen-
heit hat, so wie das, was feurig ist, auf das Feuer als 
Ursache zurückgeht. Aber die intellektive Seele nimmt, 
sofern sie aktuell denkend ist, am Intelligibeln selbst 
teil. Denn der Verstand in Wirklichkeit ist gewisser-
maßen das Gedachte in Wirklichkeit. Also ist das, 
was an sich und durch seine Wesenheit aktuell Ge-
dachtes ist, für die intellektive Seele die Ursache, daß 
sie aktuell denkt. Was aber aktuell durch seine Wesen-
heit gedacht wird, sind die ohne Materie existierenden 
Formen. Mithin werden die intelligibeln Bilder, durch 
die die Seele denkt, von gewissen getrennten Formen 
verursacht. 

2. Außerdem, das Intelligible verhält sich zum Ver-
stand wie das Sinnliche zum Sinn. Aber das Sinnliche, 
das außerhalb der Seele aktuell ist, ist Ursaclie der 
in dem Sinn befindlichen sensibeln Bilder, durch die 
wir wahrnehmen. Also werden die intelligibeln B~lder, 
durch die unser Verstand denkt, von bestimmten aktuell 
intelligibeln Dingen verursacht, die außerhalb der Seele 
sind. Von solcher Art aber sind nur die von der Ma-
terie getrennten Formen. Mithin fließen die intelli-
gibeln Formen unseres Verstandes von bestimmten ge-
trennten Substanzen aus. 

3. Außerdem, alles, was potenziell ist, wird durch 
das in den Akt überführt, was aktuell ist. Wenn also 



ANMERKUNGEN 

1) Wir haben in der Überschrift zu der 84. Frage und in 
den vorstehenden Sätzen des Textes einiges geändert. Die 
Überschrift im Original lautet vollständig: "Wie die Seele, 
solange sie mit dem Leibe verbunden ist, die kör· 
perliehen Dinge denkt, die unter ihr sind." Das deutet auf 
die 89. Frage, die von der Erkenntnis der abgeschiedenen 
Seele handelt und von uns der Kürze wegen nicht mit auf. 
genommen ist. Wir empfehlen aber, auch diese Frage nach· 
zulesen, einmal, weil sie noch ein volleres Licht auf Thomas 
Lehre von der diesseitigen Erkenntnis der Seele wirft, und 
dann, weil das Geistesleben der Abgeschiedenen, soweit es 
den natürlichen Gesetzen folgt und nicht der Gnade unter· 
steht - denn so handelt Thomas von ihm, unsere Teilnahme 
verdient. Ahnlieh wie Thomas von diesen Dingen spricht, 
werden über sie wohl auch die heidnischen Weisen aller 
Zeiten gedacht haben, die von der übernatürlichen Seligkeit 
der Seelen nichts wußten. Nach der christlichen Anschauung 
erwartet ein solches Geistesleben auch die Seelen der un-
getauften Kinder. - In dem ersten Satze des vorstehend 
übersetzten Abschnitts haben wir einige Worte hinzugesetzt, 
um den Zusammenhang mit dem Vorausgehenden herzustel-
len. Dann haben wir die Worte ausgelassen, die besagen, 
daß zuerst von der diesseitigen und dann von der jenseitigen 
Erkenntnis der menschlichen Seele gehandelt werden solle. 
Auch die eingeklammerten Worte: "wie etwa das (Vermögen) 
der Bewegung"', haben wir aus uns hinzugesetzt. 

2) So übersetze ich faute de mieux das Original: ad pri· 
milm sie proceditur. Man könnte auch sagen: mit dem Ersten 
wird es so angegangen. Es scheint aber nicht nur das An-
gehen oder Angreifen gemeint, sondern dle ganze Behand· 
Jung der jeweiligen Frage, so daß man auch sagen könnte: 
mit dem Ersten oder beim Ersten wird so verfahren. Ich 
kenne die mittelalterliche Latinität zu wenig, um hierüber 
bestimmt urteilen zu können, gebe aber der zweiten Auf-
fassung den Vorzug; übrigens ist zwischen beiden Auffas-
sungen kein großer Unterschied. 

3) Die große und entscheidende Frage, ob unser Verstand 
das Körperliche denkt und erkennt, da er doch selbst un-
körpeilich ist, findet in diesem Artikel ihre wahre und ewig· 
gültige Lösung: der Verstand denkt das Einzelne und Zu-



Anmerkungen 97 

fällige in allgemeinen und notwendigen Begriffen, weil das 
Gedachte in dem Denkenden und überhaupt das Erkannte in 
dem Erkennenden nach Weise des Denkenden und Erken-
nenden ist. Die gegebene Lösung ist also systematisch un-
anfechtbar. Aber die geschichtliche Bemerkung ist zu be-
anstanden, daß Plato die Ideen für allgemeine Wesenheiten 
gehalten habe. Ein Denker wie Plato konnte unmöglich 
übersehen, daß nur das Konkrete, nicht das Allgemeine wirk-
lich sein kann. Sonst hätte er ja auch die höchste Idee, 
Gott, für allgemein gehalten und wäre somit der reinste Pan-
theist gewesen. Auch Augustin versteht die elatonischen 
Ideen von den göttlichen schöpferischen und vorblidlichen Ge-
danken, die in den Arten und Individuen verkörpert sind 
und die wir in unseren Begriffen gleichsam dem schöpferi-
schen Geiste nachdenken. . 

"') Wäre das Erkannte selbst und nicht bloß seine Ähn-
lichkeit in uns, so erkännten wir nichts, was außer uns ist. 
Es ist also nicht reell, sondern ideell in uns. Wäre das Er-
kannte überdies ein Körper, so müßte der Körper in uns und 
müßte die Seele selbst körperlich und stofflich sein. Durch 
den Stoff wird aber das Stoffliche zu einem Sein bestimmt, 
kann aJ.so nicht vieles werden, wie es das Erkennende ge-
wissermaßen wird, indem es die Formen des Erkannten in 
sich aufnimmt. Das Stoffliche als Stoffliches erkennt also 
gar nicht, was aber erkennt, erkennt um so vollkommener, je 
weiter es sich von der Materialität entfernt. 

") Der zitierte Text bei Augustin, am Schluß des 5. Ka-
pitels im 10. Buch de Trin., lautet: Nam illas animae partes 
quae corporum similitudinibus informantur, etiam cum bestiis 
nos communes habere sentimus. Auch nach Augustin sind 
die sinnlichen Bilder oder Vorstellungen in den Organen. Das 
gilt ihm auch von den bewußten Vorstellungen der Phan-
tasie, die ja ein sinnliches Vermögen ist. Die Seele gibt 
zu der Erzeugung der sinnlichen Bilder etwas von sich her, 
sofern die sinnliche Seele mit dem Leibe ihr gemeinsames 
Subjekt ist. Etwas aber behält sie sich vor, das ist der Ver-
stand, mit dem sie über die Bilder urteilt und richtet, die 
eine von der Sinnlichkeit berückte Phantasie zusammenrafft. 
Freilich legt der Kirchenvater sonst auch der Phantasie im 
Menschen eine gewisse Selbständigkeit bei, sofern der Mensch 
die Phantasiebilder aus der Erfahrung willkürlich zusammen-
stellen und sich auch ganz neue Bilder denken kann. 

6) über das Buch de causis heißt es bei Überweg, Grund-
riß der Geschichte d. Phi!. d. Altertums : "Ein in früheren 
Iatein. Ausg. d. Arist., Venet. 1496 und 1550-52 als ein Arist. 
Werk mit abgedrucktes, aus neuplatonischen Schriften, ins-
besondere der Institutio theologica des Proklus geflossenes 
Buch." 



98 Anmerkungen 

7) Mit "geschickt" übersetze ich das "secundo" des Ori-
ginals. Analog wird sequitur gebraucht. So heißt es in der 
88. Quästion im letzten Satz: ratio non sequitur, der Grund 
schickt sich nicht. - Daß man auf geschickte Fragen so 
antwortet, daß man durch die eigene Antwort lernt, geschieht 
durch das Licht des intellectus agens, des wirkenden Ver-
standes, den Aristoteles de anima 3, 5 aufstellt. Wie wir in 
diesem Lichte die Begriffe denken als Gründe und Gesetze 
des unter sie fallenden Einzelnen, so auch die Beziehungen 
der Begriffe, kraft deren der eine Begriff den anderen fordert 
oder ausschließt. Es bedarf daher zur intellektuellen Er-
kenntnis keiner angeborenen Begriffe, sondern es genügt die 
angeborene Vernünftigkeit. · 

8) Mit Dionysius ist der Act. Apostolorum 17, 34 erwähnte 
Areopagite gemeint. Die zitierte Schrift wie andere ihm zu-
geschriebene gehört nicht ihm an, sondern einem Autor des 
4. oder 5. Jahrhunderts. 

9) Der getrennte Verstand als entfernte Ursache der 
menschlichen Intelligenz ist Gott, wie weiter unten gesagt wird. 

10) Was wir mit Gründe übersetzen, heißt bei Thomas 
rationes. Man kann auch übersetzen Begriffe oder Ideen. 
Es ist an die platonischen Ideen zu denken, wie sie Augustin 
versteht, als göttliche urbildliehe und schöpferische Gedan-
ken; vgl. Augustin liber de diversis quaestionibus octoginta-
tribus, q. 46: "Die Ideen (Platos) können wir lateinisch, wenn 
wir ein Wort für das andere setzen wollen, entweder Formen 
(formas) oder Bilder (species) nennen. Wenn wir sie aber 
Gründe (rationes) nennen, so geben wir damit keine eigent-
liche Übersetzung, da die Gründe auf griechisch J.6yot, nicht 
Ideen heißen, jedoch wird jeder, der dieses Wort gebrauchen 
will, die Sache selbst richtig treffen. Denn die Ideen sind 
gewisse Grundformen oder feste und unveränderliche Gründe 
der Dinge, die selbst nicht (von fremder Hand) geformt sind 
und deshalb ein ewiges und immer gleichartiges Sein be-
wahren, da sie ihren Sitz in der göttlichen Intelligenz haben." 
- Die Frage ist also, ob wir unsere allgemeinen B-egriffe, 
zunächst die der körperlichen Dinge dadurch haben, daß wir 
sie kraft einer Teilnahme an der göttlichen Intelligenz oder 
Dank einer Erweisung derselben erwerben. Diese Frage 
wird in dem Sinne, der in der Quästion erklärt wird, bejaht. 

11) Die Worte des Kirchenvaters sind nur im Anfang 
nach dem Buchstaben zitiert, am Ende nur dem Sinn nach. 
Augustin glaubt in dem Verhalten der Israeliten beim Aus-
zug aus Ägypten, cf. Exodus 12, 35 3 q., ein Vorbild dessen 
erblicken zu dürfen, was die kirchlichen Schriftsteller bei der 
Benutzung der heidnischen Philosophie getan haben und auch 
der christliche Lehrer bei der Benutzung der heidnischen 
Literatur überhaupt tun soll. Wie die Israeliten den Götzen-
dienst ihrer Bedrücker verabscheuten und ihrem Lande den 




