HANSER

Michael Gazzaniga

ICH

ILLUSION

Wit Barwiusstiedin
urid Treler Wille enbvisden

Leseprobe
Michael Gazzaniga
Die Ich-Illusion
Wie Bewusstsein und freier Wille entstehen
Ubersetzt aus dem Englischen von Dagmar Mallett

ISBN: 978-3-446-43011-2

Weitere Informationen oder Bestellungen unter
http://www.hanser.de/978-3-446-43011-2

sowie im Buchhandel.

© Carl Hanser Verlag, Miinchen


http://www.hanser.de/978-3-446-43011-2

EINLEITUNG

Wir alle spliren ein unstillbares Verlangen, mehr iiber uns als
Menschen zu erfahren. Manchmal droht uns dieses Interesse zu
iiberwiltigen, weil wir bereits ziemlich viel tiber die physikalische
Welt wissen. Und auch wenn wir uns mitunter schwertun, so
akzeptieren doch die meisten von uns die Schlussfolgerungen aus
einem rein wissenschaftlichen Blickwinkel auf die Situation, in
der wir uns befinden. Doch ein unleugbares Faktum bleibt: Wir
sind als Individuen fiir unsere Handlungen selbst verantwortlich,
obwohl wir in einem kausal vorbestimmten Universum leben.

Wir Menschen sind grofie Tiere, so intelligent wir auch sein
mogen, und wir missbrauchen unsere Geistesgaben nur zu oft.
Und trotzdem fragen wir uns, ob das alles ist. Sind wir wirklich im
Grunde nur ein etwas schlaueres Tier, das wie alle anderen nach
Futter sucht? Sicher, wir sind um vieles komplexer als eine Biene.
Obwohl auch wir unsere instinktiven Reaktionen haben, verfiigen
wir als Menschen doch tiber bewusste Wahrnehmungen und An-
sichten aller Art. Unser Glaube iiberwindet im Zweifel alle biologi-
schen Verhaltensweisen und automatischen Vorginge, die sich
im Laufe unserer Evolution herausgebildet haben. Sein Glaube —
auch wenn es ein falscher war — trieb Othello zum Mord an seiner
geliebten Frau und lief3 Charles Dickens’ Sidney Carton, als er
anstelle eines Freundes zur Guillotine ging, ausrufen, dies sei das
Beste, was er je getan habe. Obwohl man sich schon ziemlich



DIE ICH-ILLUSION

unbedeutend vorkommen kann, wenn man zu den Milliarden
Sternen und Universen emporblickt, die uns umgeben, ist und
bleibt der Mensch das Maf3 aller Dinge. Immer noch bewegt uns
die Frage, ob wir nicht zu einem grofleren Ganzen gehoren. So-
wohl die allgemein geteilte und mithsam errungene Weisheit der
Naturwissenschaft als auch ein grofier Teil der Philosophie sagt
uns, dass das Leben keinen weiteren Sinn hat als denjenigen, den
wir ihm geben. Wir begreifen uns als Autoren unseres Lebens,
auch wenn der Zweifel bleibt, ob das wirklich alles ist.

Nun bezweifeln Naturwissenschaft und Philosophie jedoch, ob
es wirklich an uns liegt, welchen Sinn wir dem Leben geben. Hier
einige Einsichten in den Stand unserer modernen Kenntnis der
Welt, ihrer Tatsachen und ihrer unangenehmen Folgerungen: Das
Gehirn ermoglicht mit seinen physikalisch-chemischen Prozes-
sen auf eine uns unbekannte Weise den menschlichen Geist.
Dabei unterliegt es — wie alle Materie — den Naturgesetzen. Wenn
man es recht bedenkt, ist es auch nur gut so. Wir wiirden bei-
spielsweise nicht wollen, dass Bewegungsbefehle, wie etwa eine
Hand an den Mund zu fiihren, in zufillige Handlungen umgesetzt
werden — wir méchten uns die Eiscreme ja in den Mund schieben
und nicht an die Stirn kleben. Es gibt allerdings Stimmen, die be-
haupten, aus der Tatsache, dass unser Gehirn den Naturgesetzen
unterliegt, folge, dass wir alle im Wesentlichen Zombies ohne
eigenen Willen seien. Die Wissenschaft geht davon aus, dass wir
erst dann Wissen dariiber erlangen, wer und was wir sind, nach-
dem das Nervensystem bereits gehandelt hat. Allerdings sind die
meisten von uns so mit ihrem Alltagsleben beschiftigt, dass sie
sich nicht die Zeit nehmen, liber diese Behauptungen nachzu-
denken oder sich von ihnen beunruhigen zu lassen. Und nur sehr
wenige verfallen dariiber in existenzielle Zweifel. Wir wollen
unsere Arbeit erledigen, nach Hause zu Frau oder Mann und Kind
fahren, pokern, tratschen, einen Whiskey nehmen, frohlich sein
und einfach leben. Den Grof3teil unserer Zeit liber ignorieren wir
die Frage nach dem Sinn des Lebens. Wir wollen das Leben leben,
nicht dariiber griibeln.

Dennoch ist es die vorherrschende Meinung in der Wissen-
schaft, dass wir in einem vollstdndig kausal verursachten Univer-



EINLEITUNG

sum leben. Diese Annahme scheint logisch aus all dem zu folgen,
was wir bis jetzt tiber das Wesen des Universums herausgefunden
haben. Die Geschehnisse in der Welt der Tatsachen werden von
Naturgesetzen bestimmt. Wir sind Teil der physischen Welt, und
daher beherrschen die Naturgesetze unser Verhalten und sogar
unser Bewusstsein. Dieser Determinismus gilt sowohl physika-
lisch als auch in Gesellschaft mit anderen, und demgemaf sollten
wir ihn akzeptieren. Einstein und Spinoza etwa haben ihn akzep-
tiert. Wer also sind wir, ihn in Frage zu stellen? Ausgangsannah-
men haben Folgen, und so wird uns zunehmend nahegelegt, mit
Schuldzuweisungen an andere Menschen vorsichtig zu sein. Es
heif3t, wir lebten in einer determinierten Welt und da sollten wir
besser vorsichtig damit sein, andere fiir ihre Handlungen oder
anti-soziales Verhalten verantwortlich zu machen.

Quantenphysiker haben vorgebracht, dass es da durchaus
Spielraum gebe, weil die Quantenmechanik die Newton’sche
Konzeption von Materie ersetzt hat. Auf der atomaren und
molekularen Ebene st6f3t man ndmlich auf Unbestimmtheit, und
das heifdt, dass man das ndchste Mal beim Nachtisch tatsdchlich
die freie Wahl hat zwischen dem Sahnetortchen und dem Stiick
Himbeerkuchen. Solche Entscheidungen sind nicht schon seit
dem Urknall festgelegt.

Andererseits ist argumentiert worden, dass die Unbestimmt-
heit auf der Quantenebene fiir die Funktion des Nervensystems
und des von ihm hervorgebrachten menschlichen Bewusstseins
irrelevant sei. Die Neurowissenschaft geht heute allgemein davon
aus, dass wir erkennen werden, wie das Gehirn den Geist her-
vorbringt, wenn wir nur erst seine Funktionsweise vollstindig
verstehen. Viele Neurowissenschaftler nehmen an, dass der Geist
in einer aufwartsgerichteten Kausalkette entsteht und dass alles
festgelegt ist.

Es scheint eine menschliche Eigenart zu sein, eindeutige Ant-
worten auf jede Frage zu suchen — Ja oder Nein, Schwarz oder
Weif3, alles oder nichts, absolute Determiniertheit oder vollige
Zufilligkeit. Ich werde im Folgenden zeigen, dass es nicht so
einfach ist und dass das Konzept der modernen Neurowissenschaft
keineswegs aus einem deterministischen Fundamentalismus

1



DIE ICH-ILLUSION

besteht. Vielmehr vertrete ich die Ansicht, dass Bewusstsein und
Geist, die von physikalischen Prozessen im Gehirn auf eine spezi-
fische Weise hervorgebracht werden, ihrerseits dieses Gehirn
bestimmen. Genau wie politische Regeln vom Volk eingerichtet
werden und es kontrollieren, wird auch das Gehirn vom Geist
bestimmt, den es selbst hervorbringt. Muss die heute allgemein
anerkannte Auffassung von der Kausalitit als einziger Methode
zum Verstdndnis der physikalischen Welt nicht um eine neue
Denkweise erginzt werden? Ist es nicht ratsam, die Wechsel-
wirkung und gegenseitige Abhingigkeit von Gegenstindlichem
und Geistigem zu erfassen? Professor John Doyle vom Caltech
weist darauf hin, dass Hardware und Software eines Computers
nur durch ihre Wechselwirkungen miteinander funktional wer-
den, es bis jetzt aber niemandem gelungen ist, diese Realitit zu
beschreiben. Wenn das Bewusstsein aus dem Gehirn entsteht, ist
das ein dem Urknall vergleichbarer Vorgang. Der Straf3enverkehr
entsteht aus einzelnen Fahrzeugen und schrinkt zugleich unser
Fahrverhalten ein. Begrenzt der Geist nicht ebenso das Gehirn,
das ihn hervorbringt?

Dieses Problem taucht ebenso hartnickig immer wieder auf wie
ein Korken, den man unter Wasser driickt. Wer sich dazu duflert,
wie sich der Geist zum Gehirn verhilt und was das fiir die indivi-
duelle Verantwortlichkeit des Menschen bedeutet, kann sich der
offentlichen Aufmerksamkeit gewiss sein. Die Suche nach der
Antwort auf diese Frage, die fiir unser Selbstverstindnis als fiih-
lende, planende und sinnsuchende Wesen essenziell ist, kann
man gar nicht wichtig genug nehmen. Ich mdchte einen Beitrag
zu dieser Diskussion leisten, der dieses grundlegende Problem
beleuchtet und meine Sicht auf jene Fortschritte beschreibt, die
beim Verstindnis der Wechselwirkung zwischen Geist und
Gehirn erzielt worden sind. Bestimmt also der Geist das Gehirn
oder arbeitet das Gehirn gleichsam von unten nach oben? Das ist
keine einfache Frage — und an keiner Stelle schlage ich im Folgen-
den vor, der Geist sei vom Gehirn vollig unabhingig. Er ist es
keineswegs.

Wenn wir uns jetzt auf den Weg machen, sollten wir uns zu-
nédchst dariiber klar werden, als was fiir eine Art Lebewesen wir

12



EINLEITUNG

uns heute im 21. Jahrhundert eigentlich verstehen. Wiahrend der
letzten 100 Jahre ist ein enormer, geradezu einschiichternder
Wissenzuwachs zu der Frage festzustellen, wie wir funktionieren.
Die Frage ist, ob frithere Konzeptionen des Wesens der mensch-
lichen Existenz dadurch obsolet geworden sind.

Ich habe mich in diesem Buch verpflichtet gefiihlt, zundchst das
heute verfiigbare Wissen darzustellen, das vielen der groflen
Denker der Vergangenheit noch unbekannt war. Keine der neuro-
wissenschaftlichen Erkenntnisse tiber die Mechanismen des
Denkens und des Geistes betrifft allerdings die Frage der Verant-
wortlichkeit — einen der Grundwerte des Menschen. Zur Unter-
mauerung dieser Behauptung werde ich hier den Weg —und auch
einige der Umwege — schildern, der uns auf unseren heutigen
Wissensstand gebracht hat, und darstellen, was wir gegenwartig
tiber die Funktion des Gehirns wissen. Fiir ein besseres Verstind-
nis einiger Antwortversuche darauf, was aus einer deterministi-
schen Weltsicht folgt, wenden wir uns dann auch anderen Fach-
gebieten zu. Dabei gehen wir von der Mikrowelt der subatomaren
Teilchen, an die Sie im Zusammenhang mit Neurowissenschaft
wahrscheinlich bisher nicht gedacht haben, bis zur Makrowelt
des menschlichen Zusammenlebens und damit zu Thnen und
IThrem Kumpel, mit dem Sie vor dem Fernseher sitzen und das
Endspiel der Fufiballweltmeisterschaft verfolgen. Diese Erkun-
dungen werden uns zeigen, dass die Naturgesetze in den ver-
schiedenen Grofienordnungen der gegenstindlichen Welt diffe-
rieren, und wir werden sehen, was das fiir das menschliche
Verhalten bedeutet. Am Schluss landen wir, ausgerechnet, vor
Gericht.

Trotz all unseres Wissens tiber Physik, Chemie, Biologie, Psy-
chologie und so weiter gibt es doch eine unleugbare Realitit:
Wenn man die beweglichen Elemente als Teile eines dynamischen
Systems betrachtet, dann bleibt es dabei, dass wir fiir unsere
Handlungen verantwortlich sind. Wie meine Kinder sagen:
»Komm driiber weg.« Das menschliche Leben ist eigentlich eine
tolle Sache.



