
Leseprobe

Michael Gazzaniga

Die Ich-Illusion

Wie Bewusstsein und freier Wille entstehen

Übersetzt aus dem Englischen von Dagmar Mallett

ISBN: 978-3-446-43011-2

Weitere Informationen oder Bestellungen unter

http://www.hanser.de/978-3-446-43011-2

sowie im Buchhandel.

© Carl Hanser Verlag, München

http://www.hanser.de/978-3-446-43011-2


9

EINLEITUNG

Wir alle spüren ein unstillbares Verlangen, mehr über uns als 
Menschen zu erfahren. Manchmal droht uns dieses Interesse zu 
überwältigen, weil wir bereits ziemlich viel über die physikalische 
Welt wissen. Und auch wenn wir uns mitunter schwertun, so 
akzeptieren doch die meisten von uns die Schlussfolgerungen aus 
einem rein wissenschaftlichen Blickwinkel auf die Situation, in 
der wir uns befinden. Doch ein unleugbares Faktum bleibt: Wir 
sind als Individuen für unsere Handlungen selbst verantwortlich, 
obwohl wir in einem kausal vorbestimmten Universum leben.

Wir Menschen sind große Tiere, so intelligent wir auch sein 
mögen, und wir missbrauchen unsere Geistesgaben nur zu oft. 
Und trotzdem fragen wir uns, ob das alles ist. Sind wir wirklich im 
Grunde nur ein etwas schlaueres Tier, das wie alle anderen nach 
Futter sucht? Sicher, wir sind um vieles komplexer als eine Biene. 
Obwohl auch wir unsere instinktiven Reaktionen haben, verfügen 
wir als Menschen doch über bewusste Wahrnehmungen und An-
sichten aller Art. Unser Glaube überwindet im Zweifel alle biologi-
schen Verhaltensweisen und automatischen Vorgänge, die sich 
im Laufe unserer Evolution herausgebildet haben. Sein Glaube – 
auch wenn es ein falscher war – trieb Othello zum Mord an seiner 
geliebten Frau und ließ Charles Dickens’ Sidney Carton, als er 
anstelle eines Freundes zur Guillotine ging, ausrufen, dies sei das 
Beste, was er je getan habe. Obwohl man sich schon ziemlich 



DIE ICH-ILLUSION

10

unbedeutend vorkommen kann, wenn man zu den Milliarden 
Sternen und Universen emporblickt, die uns umgeben, ist und 
bleibt der Mensch das Maß aller Dinge. Immer noch bewegt uns 
die Frage, ob wir nicht zu einem größeren Ganzen gehören. So-
wohl die allgemein geteilte und mühsam errungene Weisheit der 
Naturwissenschaft als auch ein großer Teil der Philosophie sagt 
uns, dass das Leben keinen weiteren Sinn hat als denjenigen, den 
wir ihm geben. Wir begreifen uns als Autoren unseres Lebens, 
auch wenn der Zweifel bleibt, ob das wirklich alles ist.

Nun bezweifeln Naturwissenschaft und Philosophie jedoch, ob 
es wirklich an uns liegt, welchen Sinn wir dem Leben geben. Hier 
einige Einsichten in den Stand unserer modernen Kenntnis der 
Welt, ihrer Tatsachen und ihrer unangenehmen Folgerungen: Das 
Gehirn ermöglicht mit seinen physikalisch-chemischen Prozes-
sen auf eine uns unbekannte Weise den menschlichen Geist. 
Dabei unterliegt es – wie alle Materie – den Naturgesetzen. Wenn 
man es recht bedenkt, ist es auch nur gut so. Wir würden bei-
spielsweise nicht wollen, dass Bewegungsbefehle, wie etwa eine 
Hand an den Mund zu führen, in zufällige Handlungen umgesetzt 
werden – wir möchten uns die Eiscreme ja in den Mund schieben 
und nicht an die Stirn kleben. Es gibt allerdings Stimmen, die be-
haupten, aus der Tatsache, dass unser Gehirn den Naturgesetzen 
unterliegt, folge, dass wir alle im Wesentlichen Zombies ohne 
eigenen Willen seien. Die Wissenschaft geht davon aus, dass wir 
erst dann Wissen darüber erlangen, wer und was wir sind, nach-
dem das Nervensystem bereits gehandelt hat. Allerdings sind die 
meisten von uns so mit ihrem Alltagsleben beschäftigt, dass sie 
sich nicht die Zeit nehmen, über diese Behauptungen nachzu
denken oder sich von ihnen beunruhigen zu lassen. Und nur sehr 
wenige verfallen darüber in existenzielle Zweifel. Wir wollen 
unsere Arbeit erledigen, nach Hause zu Frau oder Mann und Kind 
fahren, pokern, tratschen, einen Whiskey nehmen, fröhlich sein 
und einfach leben. Den Großteil unserer Zeit über ignorieren wir 
die Frage nach dem Sinn des Lebens. Wir wollen das Leben leben, 
nicht darüber grübeln.

Dennoch ist es die vorherrschende Meinung in der Wissen-
schaft, dass wir in einem vollständig kausal verursachten Univer-



Einleitung

11

sum leben. Diese Annahme scheint logisch aus all dem zu folgen, 
was wir bis jetzt über das Wesen des Universums herausgefunden 
haben. Die Geschehnisse in der Welt der Tatsachen werden von 
Naturgesetzen bestimmt. Wir sind Teil der physischen Welt, und 
daher beherrschen die Naturgesetze unser Verhalten und sogar 
unser Bewusstsein. Dieser Determinismus gilt sowohl physika-
lisch als auch in Gesellschaft mit anderen, und demgemäß sollten 
wir ihn akzeptieren. Einstein und Spinoza etwa haben ihn akzep-
tiert. Wer also sind wir, ihn in Frage zu stellen? Ausgangsannah-
men haben Folgen, und so wird uns zunehmend nahegelegt, mit 
Schuldzuweisungen an andere Menschen vorsichtig zu sein. Es 
heißt, wir lebten in einer determinierten Welt und da sollten wir 
besser vorsichtig damit sein, andere für ihre Handlungen oder 
anti-soziales Verhalten verantwortlich zu machen.

Quantenphysiker haben vorgebracht, dass es da durchaus 
Spielraum gebe, weil die Quantenmechanik die Newton’sche 
Konzeption von Materie ersetzt hat. Auf der atomaren und 
molekularen Ebene stößt man nämlich auf Unbestimmtheit, und 
das heißt, dass man das nächste Mal beim Nachtisch tatsächlich 
die freie Wahl hat zwischen dem Sahnetörtchen und dem Stück 
Himbeerkuchen. Solche Entscheidungen sind nicht schon seit 
dem Urknall festgelegt.

Andererseits ist argumentiert worden, dass die Unbestimmt-
heit auf der Quantenebene für die Funktion des Nervensystems 
und des von ihm hervorgebrachten menschlichen Bewusstseins 
irrelevant sei. Die Neurowissenschaft geht heute allgemein davon 
aus, dass wir erkennen werden, wie das Gehirn den Geist her
vorbringt, wenn wir nur erst seine Funktionsweise vollständig 
verstehen. Viele Neurowissenschaftler nehmen an, dass der Geist 
in einer aufwärtsgerichteten Kausalkette entsteht und dass alles 
festgelegt ist.

Es scheint eine menschliche Eigenart zu sein, eindeutige Ant-
worten auf jede Frage zu suchen  – Ja oder Nein, Schwarz oder 
Weiß, alles oder nichts, absolute Determiniertheit oder völlige 
Zufälligkeit. Ich werde im Folgenden zeigen, dass es nicht so 
einfach ist und dass das Konzept der modernen Neurowissenschaft 
keineswegs aus einem deterministischen Fundamentalismus 



DIE ICH-ILLUSION

12

besteht. Vielmehr vertrete ich die Ansicht, dass Bewusstsein und 
Geist, die von physikalischen Prozessen im Gehirn auf eine spezi-
fische Weise hervorgebracht werden, ihrerseits dieses Gehirn 
bestimmen. Genau wie politische Regeln vom Volk eingerichtet 
werden und es kontrollieren, wird auch das Gehirn vom Geist 
bestimmt, den es selbst hervorbringt. Muss die heute allgemein 
anerkannte Auffassung von der Kausalität als einziger Methode 
zum Verständnis der physikalischen Welt nicht um eine neue 
Denkweise ergänzt werden? Ist es nicht ratsam, die Wechsel
wirkung und gegenseitige Abhängigkeit von Gegenständlichem 
und Geistigem zu erfassen? Professor John Doyle vom Caltech 
weist darauf hin, dass Hardware und Software eines Computers 
nur durch ihre Wechselwirkungen miteinander funktional wer-
den, es bis jetzt aber niemandem gelungen ist, diese Realität zu 
beschreiben. Wenn das Bewusstsein aus dem Gehirn entsteht, ist 
das ein dem Urknall vergleichbarer Vorgang. Der Straßenverkehr 
entsteht aus einzelnen Fahrzeugen und schränkt zugleich unser 
Fahrverhalten ein. Begrenzt der Geist nicht ebenso das Gehirn, 
das ihn hervorbringt?

Dieses Problem taucht ebenso hartnäckig immer wieder auf wie 
ein Korken, den man unter Wasser drückt. Wer sich dazu äußert, 
wie sich der Geist zum Gehirn verhält und was das für die indivi-
duelle Verantwortlichkeit des Menschen bedeutet, kann sich der 
öffentlichen Aufmerksamkeit gewiss sein. Die Suche nach der 
Antwort auf diese Frage, die für unser Selbstverständnis als füh-
lende, planende und sinnsuchende Wesen essenziell ist, kann 
man gar nicht wichtig genug nehmen. Ich möchte einen Beitrag 
zu dieser Diskussion leisten, der dieses grundlegende Problem 
beleuchtet und meine Sicht auf jene Fortschritte beschreibt, die 
beim Verständnis der Wechselwirkung zwischen Geist und 
Gehirn erzielt worden sind. Bestimmt also der Geist das Gehirn 
oder arbeitet das Gehirn gleichsam von unten nach oben? Das ist 
keine einfache Frage – und an keiner Stelle schlage ich im Folgen-
den vor, der Geist sei vom Gehirn völlig unabhängig. Er ist es 
keineswegs.

Wenn wir uns jetzt auf den Weg machen, sollten wir uns zu-
nächst darüber klar werden, als was für eine Art Lebewesen wir 



Einleitung

13

uns heute im 21. Jahrhundert eigentlich verstehen. Während der 
letzten 100 Jahre ist ein enormer, geradezu einschüchternder 
Wissenzuwachs zu der Frage festzustellen, wie wir funktionieren. 
Die Frage ist, ob frühere Konzeptionen des Wesens der mensch
lichen Existenz dadurch obsolet geworden sind.

Ich habe mich in diesem Buch verpflichtet gefühlt, zunächst das 
heute verfügbare Wissen darzustellen, das vielen der großen 
Denker der Vergangenheit noch unbekannt war. Keine der neuro
wissenschaftlichen Erkenntnisse über die Mechanismen des 
Denkens und des Geistes betrifft allerdings die Frage der Verant-
wortlichkeit – einen der Grundwerte des Menschen. Zur Unter-
mauerung dieser Behauptung werde ich hier den Weg – und auch 
einige der Umwege  – schildern, der uns auf unseren heutigen 
Wissensstand gebracht hat, und darstellen, was wir gegenwärtig 
über die Funktion des Gehirns wissen. Für ein besseres Verständ-
nis einiger Antwortversuche darauf, was aus einer deterministi-
schen Weltsicht folgt, wenden wir uns dann auch anderen Fach-
gebieten zu. Dabei gehen wir von der Mikrowelt der subatomaren 
Teilchen, an die Sie im Zusammenhang mit Neurowissenschaft 
wahrscheinlich bisher nicht gedacht haben, bis zur Makrowelt 
des menschlichen Zusammenlebens und damit zu Ihnen und 
Ihrem Kumpel, mit dem Sie vor dem Fernseher sitzen und das 
Endspiel der Fußballweltmeisterschaft verfolgen. Diese Erkun-
dungen werden uns zeigen, dass die Naturgesetze in den ver-
schiedenen Größenordnungen der gegenständlichen Welt diffe-
rieren, und wir werden sehen, was das für das menschliche 
Verhalten bedeutet. Am Schluss landen wir, ausgerechnet, vor 
Gericht.

Trotz all unseres Wissens über Physik, Chemie, Biologie, Psy-
chologie und so weiter gibt es doch eine unleugbare Realität: 
Wenn man die beweglichen Elemente als Teile eines dynamischen 
Systems betrachtet, dann bleibt es dabei, dass wir für unsere 
Handlungen verantwortlich sind. Wie meine Kinder sagen: 
»Komm drüber weg.« Das menschliche Leben ist eigentlich eine 
tolle Sache.


