
��

��� �����
�����������

����
�

����
�
�
����
���
��
�

Camus’ literarisches Werk kann nach verschiedenen Gesichts-
punkten eingeteilt werden. Vordergründig bietet sich eine Un-
terteilung in „frühe“ (bis 1942) und „späte“ Werke (bis 1960)
an. Eine solche Einteilung würde den fließenden Übergängen
und vielfachen Überschneidungen, die sich in Camus’ Werk
zeigen, nicht gerecht. – Klarer, aber ebenso wenig hilfreich,
erscheint eine Untergliederung in dramatische und nicht dra-
matische Werke. Auch sie wäre zu grob, und selbst eine Grup-
pierung in essayistische – erzählerische – dramatische Werke
wäre nicht trennscharf genug. Deshalb erscheint ein nach
gattungsspezifischen Merkmalen vorgenommenes Ordnungs-
schema ebenfalls ungeeignet. Auch eine Unterscheidung nach
Themen- und Motivgruppen in Camus’ Werk wäre im Ansatz
vorstellbar. Alle drei Vorgehensweisen mögen ausreichen, um
es in seiner Oberflächenstruktur zu beschreiben, aber sie sind
nicht weitreichend genug, den organischen Aufbau, den
Ganzheitscharakter von Camus’ Werk aufzuzeigen. Drei Be-
griffe Albert Camus’ werden deshalb von Brigitte Sändig auf-
griffen: das Absurde, die Revolte und die Liebe, „um die sich

jeweils mehrere seiner Werke grup-
pieren.“14 Aus Camus’ Gesamtwerk
greifen wir fünf bekannte Texte

heraus und stellen sie vor diesem Hintergrund in einen vorbe-
reitenden Erläuterungszusammenhang: Caligula, Der Mythos
des Sisyphos, Die Pest, Der Mensch in der Revolte und Der erste
Mensch.

�6 2�	�	�����,��	���� !����"���
����	�������	����������������� �5

��������������	������
������

�	��7	���

�!��#���$��������	
��
�	������/������)�	*��

�!�#
$�	
�%�&��'�(�$�������)�	*



��

Bereits in dem 1938 geschriebenen und 1944 uraufgeführten
Drama Caligula greift Camus das Thema auf, das sich in den
anderen Werken wiederholt: die Absurdität der Welt. Der rö-
mische Kaiser Caligula (12 n. Chr. – 41 n. Chr.) hat erleben
müssen, dass Drusilla, seine Schwester und Geliebte, gestor-
ben ist. Da die Welt ihm jetzt ohne Sinn erscheint, will
Caligula sie mit Sinn füllen. Er setzt die eigene Freiheit abso-
lut. – Hemmungslos beginnt er, Menschen um sich herum
auszulöschen, ihm Nahestehende ebenso wie andere, die ihm
gleichgültig sind. Wer verschont bleibt, nimmt sein wahlloses
Morden hin. – Caligula hat ein Chaos angerichtet, das ihn
verschlingt. Bis zuletzt erkennt er nicht, dass Töten kein Mit-
tel ist, die Absurdität des Lebens zu überwinden. Sein Abgang
ist mörderisch; unter Schlägen, Tritten und Dolchstichen von
Verschwörern bricht er zusammen. Caligula, der eine andere
Freiheit gewählt hat als Sisyphos, stirbt als unglücklicher und
verirrter Mensch. – In seinem Drama lässt Camus seinen Hel-
den vor dem Ende sagen: „Schön, die Tragödie ist zu Ende, der
Misserfolg vollkommen. Ich mache kehrt und trete ab. Ich
habe meinen Teil zu diesem Kampf um das Unmögliche beige-
tragen. Warten wir auf das Sterben, in dem Bewusstsein, dass
der Tod von nichts erlöst.“15

Zeitgleich mit dem Roman Der Fremde erscheint Camus’ gro-
ßer Essay Der Mythos von Sisyphos (1942), der ihn bereits viele
Jahre vor der endgültigen Niederschrift beschäftigt hat. In die-
sem Essay setzt er sich philosophisch mit der Absurdität der
Welt auseinander. Camus bezieht den alten Mythos von
Sisyphos auf seine Zeit und entwirft darin das Bild des moder-
nen Menschen, der gegen die Leere und Sinnlosigkeit des Le-

�� �
������������#���!������$%&'($%'$����	������ �������������4��� �"56

�!��#���$��������	
��
�	������/������)�	*��

�!�#
$�	
�%�&��'�(�$�������)�	*



��

bens (ohne Gott) den Trotz und die Revolte stellt. Auch wenn
ein solches Aufbegehren das Leben nicht wirklich verändern
kann, so erhält sich der Mensch in seinem Widerstand die
Möglichkeit zur Selbstverwirklichung. „Jede Tat, auch die fol-
genlose“, schreibt K. Bahners, „setzt dem brutalen Realismus
der Fakten die Autonomie des menschlichen Bewusstseins
entgegen. Darin bestätigen sich die Würde des Menschen und
seine Freiheit.“16

Die Pest (1947) macht Camus endgültig berühmt. In seinem
Roman gestaltet er das Thema, das seit der Antike in der
Literatur beheimatet ist, auf eine nie da gewesene Weise: Der
Arzt Dr. Rieux kämpft aufopferungsvoll gegen die Übermacht
der Pest in der Stadt Oran. Er glaubt längst nicht mehr an den
unbedingten Erfolg technischen und medizinischen Fort-
schritts und hat die Illusion verloren, den Kampf gegen die
Seuche gewinnen zu können. Aber er ringt sich den Willen ab,
dem Tod die Stadt nicht kampflos zu überlassen. Wenn der
Kampf schon nicht zu gewinnen ist, dann zählt bereits jeder
noch so bescheidene kleine Sieg. So gibt er seinem Leben auch
gegen die Aussichtslosigkeit Sinn. – Wie Sisyphos verkörpert
Dr. Rieux den absurden Helden unserer Zeit, dessen beispiel-
gebende Größe nicht am Erfolg seines Handelns, sondern an
seinem Aufbegehren gegen das Hoffnungslose, an der positi-
ven Revolte abzulesen ist.

Geschichte, mehr noch die Politik, sind in Camus’ Werken
immer wiederkehrende Themen. Der Essayband Der Mensch in
der Revolte (1951) wird als „das aggressivste, das politischste

�3 (
����2�%����������)������(�����)�  ����

+�
���"���5��� �"�

�!��#���$��������	
��
�	������/������)�	*��

�!�#
$�	
�%�&��'�(�$�������)�	*



��

Buch“17 Albert Camus’ angesehen. Seit den Kriegsjahren hat
sich Camus intensiv mit den Fragen zu Politik und Moral be-
fasst, dem Zentralthema von Der Mensch in der Revolte. Camus
schlägt darin einen gewaltigen Bogen von der Geschichte des
frühen 19. Jahrhunderts bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts.
Ausgehend von seinen Erfahrungen mit dem Faschismus, den
er ebenso ablehnt wie jede andere Art von Totalitarismus, tritt
er für die Einmaligkeit jedes individuellen Menschenlebens ein,
von der er mehr denn je zutiefst überzeugt ist. Das Individuum
darf keiner politischen Lehrmeinung, erst recht keiner staatli-
chen Willkür unterworfen werden. Camus unterscheidet in sei-
nem Buch die „metaphysische Revolte“ und die „politische Re-
volte“. An berechtigten, aber in ihren Konsequenzen fehlgeleit-
eten Beispielen aus Literatur und Geschichte (de Sade,
Robespierre, Iwan Karamasow, Nietzsche, Breton, Stalin) ent-
wickelt er als Ausweg die Philosophie
einer positiven Selbstverwirklichung
des Menschen in einer absurden Welt.
Ihre adäquaten Daseinsformen findet sie als „produktive An-
strengung des Künstlers“ und „im Dasein in mediterraner Na-
tur.“18 Er erteilt damit dem politischen Rigorismus der Links-
intellektuellen, insbesondere dem Lager um Jean-Paul Sartre,
eine klare Absage. Als das Buch erscheint, zieht es heftige Kri-
tik auf sich und führt zum Bruch mit Jean-Paul Sartre. Albert
Camus hat in Paris verspielt. „Paris ist ein Dschungel, und
seine wilden Tiere sind mies.“19 Diese lapidare Tagebuch-Notiz
sagt wenig über die Isolation, in die er zunehmend gerät. Camus
zieht sich aus dem politischen Leben zurück und sucht in sei-

��
������'	��
	$%�������

�����������
���

�4 �%�	����<�
$%	������� !����"���
��1�
������	�������������3���� �05

�5 2�	�	�����,��	���� !����"���
����	�������	����������������� �5"

�� �
����� ������� #���!���� $%'$($%'%�� ��	����� ��	� ��������� ���4�� � � 4� � B� G	�� ���� ������

����+�$%���@�
��	��������������%�����	������������"�	%�����D%�:���������	$%� 

�!��#���$��������	
��
�	������/������)�	*��

�!�#
$�	
�%�&��'�(�$�������)�	*


