
 



Editorial

In Die Amsel schreibt Musil: „Wenn ich den Sinn wüsste, so brauchte ich dir wohl nicht 
erst zu erzählen“. Noch schärfer und ausgesprochener wendet sich Beckett gegen die 
Auffassung, dass die Philosophie eine Art Voraussetzung oder Hilfe beim Schreiben sei, 
im Gegenteil, das bereits Geordnete verdeckt die Strukturen, um die es im Roman oder 
Gedicht geht: “There is no key or problem. I wouldn't have had any reason to write my 
novels, if I could have expressed their subject in philosophical terms.” Elias Canetti 
schreibt in Die Fliegenpein kurz und bündig: „Viele Philosophen sind des Dichters 
Tod.“ Und Jean Paul sekundiert im Hesperus: „Wahrlich der Unsinn spielt Versteckens 
leichter in den geräumigen abgezogen Kunstwörtern der Philosophen - da die Worte, 
wie die sinesischen Schatten, mit ihrem Umfange zugleich die Unsichtbarkeit und die 
Leerheit ihres Inhalts vermehren - als in den engen grünen Hülsen der Dichter.“ Immer 
wieder haben Dichter und Romanschreiber darauf bestanden, dass Theorien, z.B. die 
Psychoanalyse, keinerlei Hilfe für den Schriftsteller ist (Kafka, Musil), sondern eher ein 
Hindernis, da bereits ausgearbeitete Strickmuster der Seele die Vorgänge, an denen der 
Dichter interessiert ist, nur verdecken.  

Dieser grundsätzliche Einwand vieler Schriftsteller gegen Philosophie und Theorie 
als etwas, was sie einschränkt und nicht frei macht, macht uns nachdenklich. Haben 
Marlen Haushofers Heldinnen tatsächlich etwas mit dem Existentialismus oder liegt der 
Kern ihrer Schriften vielleicht wo anders. Pamela Saur versucht zu zeigen, dass der Exi-
stentialismus eine entscheidende Rolle gespielt hat. Holger Blaul bezieht sich in seinem 
Beitrag, „Gewalt, Geschlecht und Gesellschaft in Helene Böhlaus Roman ‚Halbtier!’“ 
auf soziologische Studien. Die Frage bleibt, was „erklärt“ Soziologie an einem Roman. 
Und warum sollte man einen Roman schreiben, wenn man ja auch ein soziologisches 
Buch schreiben könnte. Ich selbst beziehe mich in meinem Beitrag „Monika Marons 
Flugasche: Weibliche Identität, Arbeitswelt und Umwelt in der DDR der späten siebzi-
ger Jahre“ auf psychologische (Identität), soziologische (Arbeitswelt) und politische Be-
griffe (DDR). Aber was erklären die? Sind solche Ansätze in der Literaturkritik erlaubt, 
ja sogar nötig, oder sollten wir uns eher an José F. A. Oliver – „viel stimmig und meer-
sprachig” – halten, den Hannelore van Ryneveld interviewt hat und erklären: „Nach der 
strengen Notfrist und Lehrstunde der Mathematik folgt am besten die Freilassung durch 
den Sanskulottentag und die Spielstunde des Witzes“. (Jean Paul) 

In der Moderne seit Nietzsche  nimmt die Metapher eine Zentralstellung ein (auch in 
der Philosophie), dagegen wurde sie lange Zeit in der klassischen Philosophie abge-
wertet: „A metaphoris autem abstinendum philosopho“ – „Der Philosoph aber hüte sich 
vor Metaphern“. (George Berkeley in Riedel) Riedel kommentiert: „Diese Feindschaft 
geht zurück auf eine Urszene der europäischen Philosophie, auf Platons Ausschluß der 



Rhetorik (in Gestalt der Sophistik) und der Dichtung aus dem Gebiet des Wissens und 
der Erkenntnis. Zugrunde liegt jenem Ausschluß, mit dem die Philosophie als alleiniger 
Wissens-Diskurs sich durchsetzt, Platons Scheidung des wahren Erkenntnisweges vom 
falschen, die Scheidung des ‚Wissens’ (episteme) vom Meinen (doxa) und ‚Vermuten’ 
(eikasia). Während das letztere am ‚Schein’ (eikos) der Dinge haften bliebe, ergreife das 
Wissen deren ‚Wesen’ (ousia), ihre ‚Wahrheit’. Es werde erlangt durch ‚Denken’ 
(dianoia), also nur mit Hilfe von ‚Worten und Gedanken’ (logos), nicht durch sinnliche 
Wahrnehmung (aisthesis).“ (Riedel) Die Kunst sehe nur „den ‚sichtbaren’ (horatos)
‚Wechsel’ (metabole) der Erscheinungen, die Ephemera des ‚Werdens’ (gignomenon);
dem reinen Denken hingegen zeige sich das zeitlos ‚Seiende’ (ontos on), die 
‚unsichtbare (aeides), weil nur ‚denkbare (noetos) Welt der ‚Ideen’ (eide).“ (Riedel)  
Und Aristoteles sieht die Metapher als eine ‚uneigentliche’ (allotrios) Wortverwendung. 
(Aristoteles, Poetik) Und „Allotria“ darf nicht sein unter ernsthaften Wissenschaftlern 
und Philosophen. Aber diejenigen, die glauben, eine reale Welt zu sehen, müssen sich 
von Musil sagen lassen: „Gott meint die Welt keineswegs wörtlich; sie ist ein Bild, eine 
Analogie, eine Redewendung, deren er sich aus irgendwelchen Gründen bedienen muß, 
und natürlich immer unzureichend“. (Musil) 

Hier in der grundsätzlichen Metaphorizität der Sprache liegt wohl der Bereich, in 
dem eine Annäherung der Dichtung an Philosophie und Theorie möglich sein müsste, 
denn auch die Theorie weiß es natürlich nur annäherungsweise. Metaphern, Bilder sind, 
so Paul Celan, „Das einmal, das wieder einmal und nur jetzt und nur hier Wahrgenom-
mene und Wahrzunehmende. Und das Gedicht wäre somit der Ort, wo alle Tropen und 
Metaphern ad absurdum geführt werden wollen.“ (Celan) Vielleicht treten wir gerade in 
ein Zeitalter der Post-Theorie ein.  

Anette Horn       Johannesburg im Dezember 2008

University of the Witwatersrand, School of Literature and Language Studies - Modern 
Languages. E-Mail: anette.horn@wits.ac.za   
URL: http://www.sagv.org.za/agmanstyle.html 


