
 



Kathrin Ding, Gerd-Bodo von Carlsburg 

Enkulturation

Einführung in die Thematik 

Dem Menschen ist es gelungen in nahezu allen 
Lebensräumen heimisch zu werden. Diese enor-
me Anpassungsleitung wird durch seine „nor-
malisierte Frühgeburt“ im Vergleich zur Tier-
welt möglich (Portmann in Gehlen 1961, S. 56), 
die eine „Unspezialisiertheit“ (Gehlen 1961, S. 
47) zur Folge hat. Statt ausgeprägter Instinkte 
besitzt der Mensch eine hohe Lernfähigkeit, 
die ihm eine aktive Gestaltung seiner Umwelt 
ermöglicht. Dies ist aber nur in Gemeinschaft 
möglich, der Mensch als Kulturwesen ist auf 
(s)ein Leben in einer durch Werte und Normen 
geprägten Gesellschaft angewiesen, deren Sinn-
haftigkeit nach und nach internalisiert. Dieser 
(Erfahrungs-)Prozess des automatischen Hinein-
wachsens in die jeweilige Kultur durch die 
selbstverständliche und unreflektierte Über-
nahme von Denk- und Handlungsmustern defi-

niert sich unter der Begrifflichkeit Enkulturation. In Analogie zu einem Beutel-
tier, das als Embryo geboren, sich erst im Beutel der Mutter fertig entwickelt, 
wird auch der Mensch als „extrauterine Frühgeburt“ erst durch den Prozess der 
Enkulturation (über-)lebensfähig. Nach ca. einem Jahr hat der Säugling dann 
den Entwicklungsstand erreicht, mit dem Tiere bereits geboren werden. (vgl. 
Portmann 1951)  

Adolf Portmann (1897-1982) 
aus: www.merke.ch/biografien/ 

biologen/portmann.php

Der kulturanthropologische Begriff Enkulturation ist somit als Teil der Soziali-
sation zu verstehen, wobei Sozialisation als die Gesamtheit aller Lernprozesse 
definiert wird, die aus der wechselseitigen diskursiven Kommunikation des 
Menschen mit seiner Umwelt resultieren. Voraussetzung ist, dass das Indivi-
duum in der Lage ist, seine Sozialisation aktiv mitzugestalten, anstatt Opfer en-
dogenen Reifungsprozesse oder gesellschaftlicher Prägung zu sein. (vgl. Till-
mann 1997, S. 11ff.) 

Die Familie ist die erste und wichtigste Sozialisationsinstanz, die den Säugling 
auf dieser Welt positiv valorisiert, so sie ihn mit dem nötigen Schutz, Liebe, 

29



Nahrung und Lernanlässen versorgt. Dieser Prozess in der ersten Phase der So-
zialisation wird als Soziabilisierung bezeichnet, stellt somit die Basis für ein ge-
sundes Urvertrauen in die Welt als auch sich selbst dar und ist damit auch das 
Fundament für den Erwerb sozialer Kompetenzen. Erikson (1902-1994) be-
schreibt die psychosoziale Entwicklung des Menschen auf Basis der infantilen 
Sexualentwicklung nach Sigmund Freud (1856-1939) in einem epigenetischen 
Modell (1998). Als erste zu meisternde Entwicklungsaufgabe wird für das Säug-
lingsalter die Krise „Urvertrauen vs. Misstrauen“ angenommen. Getragen von 
dem oral-rezeptiven Gefühl des Versorgt- und Geborgenseins, kann das Kind 
eine erste rudimentäre Form der Ich-Identität entwickeln. In der Adoleszenz 
wird die Identitätsfindung dann explizite Entwicklungsaufgabe, indem die bishe-
rigen Kindheitserfahrungen und -identifikationen modifiziert und schließlich in-
tegriert werden. In diesem Sinne ist die Soziabilisierung eng mit der Enkultura-
tion vernetzt: zum einen hat die Soziabilisierung für die Kindesentwicklung eine 
wichtige Enkulturationsfunktion, zum anderen ist das elterliche Verhalten im-
mer im kulturellen Kontext mit einzubeziehen.  

John Locke (1632-1704) 

aus: http://www.spaceandmotion.com/ 
philosophy-john-locke-biography.htm 

Erziehungsziele und -methoden sind von 
dem jeweiligen anthropologischen Bild
abhängig, das die Gesellschaft vom Kind 
konstruiert. John Locke (1632-1704) ver-
stand das Kind als ‚tabula rasa’, das der 
Erziehung zur Menschwerdung bedürfe.

Im Gegensatz dazu sah Jean Jacques Rous-
seau (1712-1778) das Gute des Menschen 
in seinem Naturzustand begründet, wo-
hingegen die Entstehung von Privatei-
gentum und die sich daraus entwickelnde 
hierarchische Gesellschaft Ursache für 
Selbstsucht und Konkurrenzdenken sei. 
In seinem Werk Émile ou de l’éducation
(Amsterdam 1762) wird daher eine von 
kulturellen Einflüssen abgeschottete Erzie-
hung propagiert, um eine freie Entfaltung 
der urwüchsigen kindlichen Natur zu er-

möglichen. (vgl. Rousseau 1971) 

In seiner Vorlesung über „Praktische Pädagogik“, 1803 durch Friedrich Theodor 
Rink in Königsberg herausgegeben, gehalten im Wintersemester 1776/77, hat 
Immanuel Kant (1724-1804) intensiver über seine Auffassung der ‚Erziehungs-

30



kunst’ reflektiert. Der 7. Absatz beginnt mit der wohlbekannten Definition über 
Erziehung:
„Der Mensch kann nur Mensch werden durch Erziehung. Er ist nichts, als was die Erziehung 
aus ihm macht.“ (Kant 1984, S. 29; s. auch Kant 1982, S. 11) 

Allgemein hat Erziehung eine Verhaltensbeeinflussung und -änderung zum Ziel 
und ist damit im Vergleich zu der quasi beiläufig geschehenden Enkulturation 
intendiert.

aus: http://jochenebmeier.files.wordpress.com/2008/11/rousseau-emile.jpg 

Im Laufe der Zeit wird das Kind immer unabhängiger und der für dieses Kind 
relevante Ausschnitt der Gesellschaft erweitert sich. Doch während Kinder frü-
her in konzentrischen Kreisen ihre Umwelt erkundeten und sich vom Elternhaus 
ausgehend in die Nachbarschaft, das nächste Dorf und bis in die Stadt vortaste-
ten, bringen die Medien heute die ganze Welt auf einen Knopfdruck ins Kinder-
zimmer. Sofern diese Eindrücke auf ihre Altersangemessenheit hin vorgefiltert 
und anschließend gemeinsam besprochen und reflektiert werden, können sich 
durch Fernseher und Internet durchaus neue Lernwelten eröffnen. Problematisch 
ist jedoch, wenn Medien die selbst gemachten Erfahrungen und Erkundungen 
ersetzen, die Kinder permanenter Reizüberflutung ausgesetzt sind und aufgrund 

31

kunst’ reflektiert. Der 7. Absatz beginnt mit der wohlbekannten Definition über 
Erziehung:
„Der Mensch kann nur Mensch werden durch Erziehung. Er ist nichts, als was die Erziehung 
aus ihm macht.“ (Kant 1984, S. 29; s. auch Kant 1982, S. 11) 

Allgemein hat Erziehung eine Verhaltensbeeinflussung und -änderung zum Ziel 
und ist damit im Vergleich zu der quasi beiläufig geschehenden Enkulturation 
intendiert.

aus: http://jochenebmeier.files.wordpress.com/2008/11/rousseau-emile.jpg 

Im Laufe der Zeit wird das Kind immer unabhängiger und der für dieses Kind 
relevante Ausschnitt der Gesellschaft erweitert sich. Doch während Kinder frü-
her in konzentrischen Kreisen ihre Umwelt erkundeten und sich vom Elternhaus 
ausgehend in die Nachbarschaft, das nächste Dorf und bis in die Stadt vortaste-
ten, bringen die Medien heute die ganze Welt auf einen Knopfdruck ins Kinder-
zimmer. Sofern diese Eindrücke auf ihre Altersangemessenheit hin vorgefiltert 
und anschließend gemeinsam besprochen und reflektiert werden, können sich 
durch Fernseher und Internet durchaus neue Lernwelten eröffnen. Problematisch 
ist jedoch, wenn Medien die selbst gemachten Erfahrungen und Erkundungen 
ersetzen, die Kinder permanenter Reizüberflutung ausgesetzt sind und aufgrund 

31



ihres Entwicklungsstandes das Gesehen nicht verarbeiten können. Welche Be-
deutung den Medien für die Sozialisation zukommt, wird deutlich, wenn in die-
sem Zusammenhang von einer vierten Sozialisationsinstanz gesprochen wird.

Die Schule, als zweite Sozialisationsinstanz und Institution der Gesellschaft, si-
chert eine systematische Unterweisung in die Kulturtechniken und bereitet auf 
eine mündige Teilhabe an der Gesellschaft vor.

Émile Durkheim (1858-1917) deutete in seinem 1893 in Paris erschienenen 
Werk De la division du travail social den Staat – und somit auch den Stellen-
wert von Bildung und Erziehung als Grundsatz seiner soziologischen Methode – 
als Produkt einer vom „Kollektivbewusstsein“ gesteuerten Gesellschaft, deren 
primäre Aufgabe es ist, die gesellschaftlich-demokratische Grundordnung zu 
stabilisieren. Max Webers (1864-1920) Intention war ebenfalls die Stabilisie-
rung der Gesellschaft unter der Prämisse eines von Tradierungen geprägten so-
zialen Handelns des von insbesondere religiösen Werten bestimmten Staates und 
des Individuums. Sein positivistisch geprägter Ansatz in der Soziologie war fast 
ausschließlich vom Denken und Handeln auf Vernunftbasis geprägt, einer Ver-
haltensänderung unter den Menschen, begründet auf rationalem Fundament. 
Dies würde die Funktion von Schule eindeutig reduzieren, nicht nur die Legiti-
mation, sondern gerade auch Schulautonomie sollte eine gewichtige Schlüssel-
funktion repräsentieren. 

In der folgenden Tabelle sind die einzelnen Funktionen der Schule, sowie deren 
Bedeutung für die Gesellschaft aufgeschlüsselt, und es werden entsprechende 
Anforderungen für den Lehrer abgeleitet: 

Funktionen der
Schule

Bedeutung für die  
Gesellschaft

Anforderungen
an den Lehrer 

Sozialisationsfunktion

Vermittlung von sozialem Ver-
halten, Sozialkompetenz, sozio-
kulturelle Tradierungen (Repro-
duktion) u. Normen der Gesell-
schaft

Normen verdeut-
lichen, Aushalten 
von Dissonanzen 
und Konflikten 

  Bildungsfunktion 

  formale Bildungstheorie 

funktionale     methodische 
             Bildung

Entfaltung der geistigen (funkti-
onale Bildung) und seelischen 
Kräfte/ Persönlichkeit (Bega-
bungen), Bildungsinhalte, Ent-
wicklung kritisch-konstruktiven 
Denkens, Selbstvertrauen u. 
personale Handlungskompetenz 
(methodische Bildung) 

Kenntnisse und 
Einsichten anre-
gen, Weltbegeg-
nung herausfordern 

32



  Qualifikationsfunktion 

materiale Bildungstheorie 

Objektivismus       Klassik 
(Wissen)

Ausbildung, Aneignung von 
Wissen u. Kenntnissen, Fertig-
keiten, gesellschaftliche, öko-
nomische Handlungskompetenz 

Wissen vermitteln 
durch Neugier und 
Offenheit, Explorie-
ren

Selektionsfunktion

Auslese nach Leistung, Bega-
bung, Alter…, sozialen Chan-
cen, berufliche Handlungskom-
petenz, Anforderungen der  
Berufs- u. Arbeitswelt 

Nach gerechten 
und fairen Leis-
tungskriterien zu-
ordnen

Erziehungsfunktion

Erziehung zu Charakterstärke, 
Toleranz, politische Verantwor-
tung, Moral, Mitmenschlichkeit, 
Sittlichkeit 

Verstehen, Takt, 
Humor, Wertschät-
zung, Rollen- u. 
Perspektiven-
übernahme, Einfüh-
lungsvermögen 

Allokationsfunktion

Zuweisung u. Steuerung von so-
zialen Positionen (s. Reprodukti-
on/Selektion u. Legitimation) 
durch unterschiedliche Schulty-
pen, Ausleseprüfungen, Leis-
tungsfähigkeit, Internalisierung 
der Chancen- u. Begabung-
sungleichheit 

Fairness

Legitimationsfunktion

Stabilisierung der gesellschaft-
lich-demokratischen Grundord-
nung (Émile Durkheim – 1858-
1917 [arbeitsteilige Gesellschaft, 
normativer Consensus], Max 
Weber – 1864-1920 [historische 
Legitimierung, Tradierungen, 
Stabilisierung der Gesellschaft]), 
rationaler Diskurs, Akzeptanz 
von Chancen- u. Angebotsun-
terschieden, Akzeptanz von ‚ge-
rechter’ sozialer Ordnung, ‚zu-
friedenes’ Selbstbild (Degradie-
rung)

Lehrertugenden,
Autorität

Autonomiefunktion

Sicherung des eigenen ‚freien’ 
Handlungsspielraumes mit ei-
genen Regeln, Schule als Hin-
terbühne, „heimlicher Lehrplan“ 
(J. Zinnecker), eigenes Profil, 
Verwaltung, Finanzierung 

Selbstkritik,  
verantwortungs-
bewusstes und 
mündiges Handeln 

aus: v. Carlsburg 2009, S. 99; vgl. Klafki 1994, S. 15-138; Jank/Meyer 2002, insb. Graphik, S. 
213

33



Das eigentliche Wesen der Schule, Schule als Institution, liegt in der Qualität 
der Schüler-Lehrer-Interaktion. Die Kompetenz des Lehrers darf sich damit 
nicht nur auf fachliches Wissen beschränken. Vielmehr ist der Lehrer als ganze 
Person gefordert, um mit den Schülern in Beziehung zu treten und sich dabei 
auch selbst zur Disposition stellen zu können. Freudvolles und nachhaltiges 
Lernen kann nur auf der Basis gegenseitigen Vertrauens, Achtung und Toleranz 
stattfinden. Dazu gehören Selbstreflexion, Kongruenz und „pädagogischer Takt“, 

wie ihn schon Johann Friedrich 
Herbart (1776-1841) einforderte. 
Erst unter diesen Voraussetzun-
gen kann ganzheitliches Lernen 
stattfinden, das neben fachlichen 
gerade die sozialen Kompeten-
zen in den Lernprozess einbe-
zieht.  

Georg Kerschensteiner (1854-1932) 
aus: Arnhardt/Reinert [v. Carlsburg] 2000, S. 195 

Dies sind keinesfalls neue For-
derungen. Bereits am 12. Januar 
1908 bemängelte Georg Ker-
schensteiner (1854-1932) in sei-
ner Festrede, anlässlich des 162. 
Geburtstags von Johann Hein-
rich Pestalozzi (1746-1827), „Die 
Schule der Zukunft eine Arbeits-
schule“ die Unfähigkeit der Schu-

le zur emotionalen, sozialen Erziehung:  
„Was aber unsere heutige Schule dem Kinde, wenn es ins Leben hinübertritt, nicht mitgibt, 
was sie weit mehr verkümmern läßt als fördert, das sind gewisse aktive Charakterzüge, die die 
meisten Kinder im Keime schon hatten, als sie in die Schule eintraten, den Mut der Selbstän-
digkeit, den Mut der Selbstbehauptung und der Unternehmungslust, den Mut, Neues und Un-
gewohntes anzugreifen, die Lust, zu beobachten und zu prüfen, vor allem aber nicht nur um 
seiner selbst willen zu arbeiten, nicht bloß um selbst zu wachsen, um die anderen zu überflü-
geln, um Sieger zu werden im wilden Kampf des Lebens, sondern auch um die eigenen, rei-
chen Kräfte hilfsbereit allen zur Verfügung stellen zu können, allen, die ihrer bedürfen.

Und so erhebt sich die Frage: Ist es nicht möglich, unsere heutige Schule so umzugestalten, 
daß sie ihre guten Eigenschaften nicht verliert, gleichwohl aber dem Wesen des Kindes mehr 
gerecht wird, und daß sie in ihm auch jene aktive Seelenverfassung entwickelt, die sie heute 
vernachlässigt, ja verkümmern läßt?“ (Kerschensteiner 1967, S. 403) 

Eine diesen Forderungen entsprechend umgestaltete Schule leistet einen bedeu-
tenden Meilenstein auf den für das Kind so wichtigen Weg zu seiner Enkultura-
tion, die sich nicht nur auf den offiziellen Bildungsplan beschränkt. Erziehung, 
Bildung und Enkulturation sind somit wechselseitig miteinander verbunden. 

34



Bildung

Persönlichkeits-
entwicklung

Erziehung

Sozialisation

Enkulturation

Im Zentrum der Sozialisation steht die Persönlichkeitsentwicklung des Men-
schen. Sie wird beeinflusst von Erziehungs- und Bildungsprozessen, die eine 
bedeutungsvolle Hilfe für das Hineinwachsen in die jeweilige Kultur darstellen 
und gleichzeitig selbst kulturell gefärbt sind. Der Mensch wird Teil der Gesell-
schaft und gewinnt dadurch Handlungskompetenz und Autonomie. Damit befä-
higt Sozialisation zu einer konstruktiven Balance zwischen Interdependenz und 
Autonomie.  

Eine solche Balance gewinnt vor allen in der heutigen Risikogesellschaft an Be-
deutung. Ulrich Beck (1991) beschreibt die heutige Individualisierung als ein 
Freisetzungsprozess des Menschen aus traditionellen Strukturen. Soziale Ge-
meinschaften wie die Familie, die Nachbarschaft oder die Kirchengemeinde, 
verlieren ihre Selbstverständlichkeit. Die neuen Netzwerke sind weniger deter-
miniert und bindend, aber mit der Begrenzung geht auch ein Stück Sicherheit 
verloren; die freien Wahlfreundschaften müssen beständig gepflegt werden, um 
nicht einzuschlafen. Soziales Eingebundensein wird damit zu einer eigenver-
antwortlichen Aufgabe, die auch scheitern und zur sozialen Isolation führen 
kann. (vgl. Keupp 1994) Im Medienzeitalter wird dann etwa mit Internetfreund-
schaften versucht, die fehlenden realen Kontakte zu kompensieren, denn der 
Mensch ist auf soziale Anerkennung angewiesen. Identität kann nur in der Inter-
aktion bestehen, sie ist von der Bestätigung durch andere abhängig. Soziale 
Kompetenzen sind somit zum einen Voraussetzung und zum anderen Folge des 
Enkulturationsprozesses.  

Für den Erwerb sozialer Kompetenzen spielen die Peers, als dritte Sozialisati-
onsinstanz, eine große Rolle. Im Vergleich zu der Interaktion mit Erwachsenen 

35



ist die Beziehung zu Gleichaltrigen symmetrisch, so dass ein größerer Freiraum 
zum Aushandeln von Rollen und Werten besteht. Bedingt durch die kognitive
(Piaget) und moralische Entwicklung (Kohlberg) verändert sich im Grundschul-
alter die Beziehung der Kinder untereinander: Freundschaften werden beständi-
ger, Reziprozität wird nicht mehr wörtlich, sondern als Prinzip im Sinne von 
Fairness und Verstrauen verstanden und geteilte Werte rücken in den Vorder-
grund. Während der Adoleszenz gewinnen Freunde immer mehr an Bedeutung. 
Die „Clique“ ermöglicht ein Gefühl der Geborgenheit bei gleichzeitigem Auto-
nomieerleben, da sie zum einen Sicherheit und soziale Anerkennung spendet 
und zum anderen aber ausreichend Spielraum zur Selbstdarstellung und um Ex-
primentieren mit sozialen Rollen lässt, und erleichtert damit wesentlich die Ab-
lösung von den Eltern. Die Zusammengehörigkeit mit der eigenen Peer group 
und die gleichzeitige Abgrenzung von der älteren Generation sind wesentlich für 
die Entwicklung der eigenen Persönlichkeit und zeigen sich auch äußerlich in 
Kleidung, Frisuren und Körperschmuck. Dabei kann es zu Konflikten zwischen 
der Anerkennung der Peer group und bisherigen gesellschaftlichen Werten 
kommen, wobei der Akzeptanz der Gruppe nicht selten die Priorität eingeräumt 
wird. Gruppenzwang, Intoleranz, physische und psychische Gewalt sind daraus 
resultierende Problemfelder.  

Erikson (1998) beschrieb die Adoleszenz als ‚Krise zwischen Identität und Iden-
titätsdiffusion’, als ein psychosoziales Moratorium zur Findung der eigenen so-
zialen Rolle. Heute zieht sich aufgrund der verlängerten Ausbildungszeit diese 
Phase der Selbstfindung oftmals bis ins frühe Erwachsenenalter hinein, sofern es 
überhaupt noch möglich ist, einen festen Platz in der Gesellschaft zu finden. 
Stattdessen kann eine Vermeidung der Festlegung in der gegenwärtigen „fluiden 
Gesellschaft“ (Keupp) durchaus von Vorteil sein. Baumann bemängelt in seiner 
Theorie über das nomadische Selbst gerade diese fehlende Gebundenheit. Als 
Surrogate für herkömmliche Gemeinschaften nennt er den Zusammenschluss zu 
„Neostämmen“, die jedoch über keine klare „innen-außen“ Trennung verfügen 
und diese Unsicherheit oftmals mit Gewalt zu kompensieren versuchen. (vgl. 
Eikelpasch/Rademacher 2004, S. 49ff.) Auch Erikson erklärt die Cliquenbildung 
und die Voreingenommenheit Jugendlicher mit der Suche nach der eigenen so-
zialen Rolle. Zur Orientierung werden vorübergehend vereinfachte schwarz-
weiße Bilder kreiert, die dann von der erworbenen Ich-Identität ersetzt werden 
sollten.

Die kulturelle Beeinflussung von Erziehung wurde bereits im Zusammenhang 
mit der Soziabilisierung dargestellt. Ebenso ist auch der Bildungsbegriff kultur-
abhängig und dynamisch, wie aktuell in der Diskussion um den Kompetenzbeg-
riff deutlich wird. Umgekehrt ermöglicht Bildung eine Reflexion über die im 

36



Hugo Gaudig (1860-1923) 
aus: Archiv v. Carlsburg 

Enkulturationsprozess erworbenen Deutungs- und Handlungsmuster. Ein sol-
ches Innehalten und Hinterfragen ist Voraussetzung für ein verantwortungsvolles 

und selbstbestimmtes Leben in der Ge-
meinschaft. Erst ein derartiges Bildungs-
verständnis befähigt zum „Wissen wagen“, 
zur Mündigkeit, zum kritischen Hinter-
fragen und schließlich zur Lebenskunst.
Lebenskunst im Sinne des kreativ-revo-
lutionären Charakters nach Erich Fromm 
(1900-1980) beinhaltet eine lebensbeja-
hende Selbstverwirklichung in der pro-
duktiven Bezogenheit zu den anderen. 
(vgl. Rissling 1991) Ein solcher Schüler 
kann durchaus auch unbequem sein, da er 
hinterfragt, enttarnt und konfrontiert; er 
benötigt einen Lehrer, der in der Lage ist, 
sich selbst zur Disposition zu stellen und 
Erziehung nicht mit Unterwerfung zu 
verwechseln. (vgl. Fromm 2010, S. 148ff.) 
Auch der Reformpädagoge Hugo Gaudig 

(1860-1923) sah Schule als „Lebenssphäre“ der eigenständigen Persönlichkeits-
entwicklung. Statt zum „Objekt“ pädagogischer Handlungsmodifikationen zu 
werden, müssten Schüler stets lebendes „Subjekt“ bleiben. (Gaudig 1923, S. 67)

Der Kulturkritiker und -reformator Friedrich Nietzsche (1844-1900) strebte ei-
nen verbindenden Kulturbegriff an, wie er ihn im antiken Griechenland zu sehen 
glaubte:
„Der Begriff der Cultur als einer neuen und verbesserten Physis ohne Innen und Aussen, ohne 
Verstellung und Convention, der Cultur als einer Einheit zwischen Leben, Denken, Scheinen 
und Wollen.“ (Nietzsche zit. nach Bürger 2011) 

Im Gegensatz zu Locke, Rousseau oder Kant sah er dabei keinen Widerspruch 
zwischen Natur und Kultur.

P. Bürger dazu am 22.02.2011 im Deutschlandradio:
„Wie Nietzsche die Kultur nicht der Natur entgegensetzt, so auch nicht dem Leben und dem 
Wollen. Sie gilt ihm überhaupt nicht als eigenständiger, von der Lebenspraxis abgehobener 
Bereich, vielmehr besteht sie gerade in der Übereinstimmung der verschiedenen Sphären des 
Daseins.“ (Bürger 2011, S. 3) 

Ein derartiges Einheitsgefühl findet sich nach Nietzsche vor allem im dionysi-
schen Element der griechischen Tragödie. Damit wird die Sehnsucht nach Ein-
heit zugleich zur ‚Triebkraft des Verfalls’. (vgl. ebd.) 

37



Ein reflektierter Umgang mit den eigenen kulturellen Verhaltensmustern ist 
auch in der Interkulturellen Pädagogik essenziell. Interkulturelle Pädagogik zei-
tigt im Zuge unserer Einwanderungsgesellschaft nicht mehr nur eine Randdis-
ziplin einer Allgemeinen Pädagogik, sondern hat sich zu einer elementaren 
Querschnittsaufgabe über alle Teilbereiche hinweg etabliert. Interkulturelle 
Kompetenz beinhaltet damit eine Bewusstwerdung der eigenen kulturellen Prä-
gung, ein Eintreten für gleiche Rechte bei Anerkennung der kulturellen Beson-
derheit und die Fähigkeit zum interkulturellen dialogischen Verstehen. (vgl. Au-
ernheimer 2003) In diesem Zusammenhang ist der Begriff Akkulturation zu arti-
kulieren, der den Veränderungsprozess von Gruppen und Individuen beim Auf-
einandertreffen verschiedener Kulturen beschreibt. Dabei werden nach Berry 
vier Akkulturationsmuster unterschieden (vgl. Dietrich/Selke 2007, S. 114ff.; 
Jaeger 2005, S.1ff.): 

Mehrheitsgesellschaft Beibehaltung der 
Herkunftskultur

Aufgabe der
Herkunftskultur

Aufnahme durch die 
Mehrheitsgesellschaft Integration Assimilation 

Ablehnung durch die 
Mehrheitsgesellschaft Segregation Marginalisierung 

Es wird deutlich, dass die Verantwortung für eine gelungene Integration keines-
falls alleine den Migranten zugeschoben werden kann, sondern als wechselseiti-
ger Prozess auch eine Aufnahmebereitschaft seitens der Mehrheitsgesellschaft 
impliziert. Eine solche Bereitschaft darf jedoch nicht im Sinne einer Assimilati-
on an die Aufgabe der Herkunftskultur gebunden sein. (vgl. Dietrich/Selke 2007, 
S. 114ff.) Vielmehr ist ein demokratischer Differenzbegriff zu etablieren, wie 
ihn Annedore Prengel in ihrer Pädagogik der Vielfalt fordert. (vgl. Prengel 1995, 
S. 166ff.) 

Eine auf bedingungsloser Wertschätzung basierende Pädagogik, die Anerken-
nung nicht von (kognitiver) Leistung abhängig macht, sondern jedes Kind mit 
seinen individuellen Stärken und Schwächen annimmt, wäre die Voraussetzung 
für eine Schule, die Schüler zu selbstbewussten und verantwortungsvollen Per-
sönlichkeiten erziehen möchte. Erst auf dem Fundament emotionaler Sicherheit 
können sich individuelle Interessen ausbilden, können Fehler gemacht und Fra-
gen gestellt werden; Energie, die sonst aufgewendet werden muss, den eigenen 
Selbstwert zu schützen, kann in Lernprozesse investiert werden; an die Stelle se-

38



lektiver Wahrnehmung treten Kongruenz und Erfahrungsoffenheit. (vgl. Rogers 
1985) Bildung wird zur ganzheitlichen Persönlichkeitsbildung.

Literatur

Ahrbeck, R.: Jean-Jacques Rousseau. Leipzig 1978. 
Alt, R.: Bilderatlas zur Schul- und Erziehungsgeschichte, Bd. 2. Berlin (Ost) 1971. 
Arnhardt, G./Hofmann, F./Reinert [v. Carlsburg], G.-B.: Der Lehrer. Bilder und Vorbilder. 

Donauwörth 2000. 
Auernheimer, G.: Einführung in die interkulturelle Pädagogik. Darmstadt 32003.
Beck, U.: Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt a.M. 81991.
Bürger, P.: Friedrich Nietzsche – Der Reformator. Reformprojekt des Philosophs: Erneuerung 

der zeitgenössischen Kultur. 7 Seiten. Sendung des Deutschlandradio vom 27.02.11 
(http://www. dradio.de/dlf/sendungen/essayunddiskurs/1397476/drucken/ (27.02.11, 19.33 
Uhr)

Carlsburg, G.-B. v.: Enkulturation und Bildung für das Leben – Beispiel Schule. In: Carlsburg, 
G.-B. v.: Enkulturation und Bildung. Frankfurt 2009, S. 87-105. 

Dietrich, I./Selke, S.: Begleiten statt ausgrenzen. Baltmannsweiler 2007. 
Eikelpasch, R./Rademacher, C.: Identität. Bielefeld 2004. 
Erikson, E.H.: Identität und Lebenszyklus. Frankfurt a.M. 171998.
Fromm, E.: Haben oder Sein. München 372010.
Durkheim, É.: De la division du travail social. Paris [1893; 71960]; Über soziale Arbeitstei-

lung. Frankfurt a.M. 31988.
Gaudig, H.: Schule und Schulleben. Leipzig 1923. 
Gehlen, A.: Anthropologische Forschung. Reinbek 1980. 
Geulen, D.: Das vergesellschaftete Subjekt: zur Grundlegung der Sozialisationstheorie. Frankfurt 

a.M. 1977. 
Hurrelmann, K./Ulich, D.: Handbuch der Sozialisationsforschung.Weinheim/Basel 1980. 
Jaeger, C.: Akkulturation auf Ebene des Verhaltens: Die Anwendung der Theorie des 

geplanten Verhaltens zur Vorhersage unterschiedlicher Akkulturationsmuster am Beispiel 
von russischen Aussiedlern und russisch-jüdischen Zuwanderern in Deutschland und 
Israel. Osnabrück 2005 (http://repositorium.uni-osnabrueck.de/bitstream/urn:nbn:de:gbv:700-
2005072911/2/E-Diss 435_thesis.pdf (24.02.2011, 09.55 Uhr) 

Kant, I.: Ausgewählte Schriften zur Pädagogik und ihrer Begründung, besorgt von H. 
Groothoff unter Mitwirk. von E. Reimers. Paderborn 21982.

Kant, I.: Über Pädagogik, hrsg. von H. Holstein. Bochum 51984.
Kerschensteiner, G.: Die Schule der Zukunft eine Arbeitsschule. In: Flitner, W. (Hrsg.): Die 

Erziehung. Pädagogen und Philosophen über die Erziehung und ihre Probleme. Bremen 
51967, S. 397-416. 

Keupp, H.: Ambivalenzen postmoderner Identität. In: Beck, U./Beck-Gernsheim, E.: Riskante 
Freiheiten. Frankfurt a.M. 1994; S. 336-350. 

39


