1720 - Begegnung

Judische Studien

Harausgegeban von Dorokhea Galnarnd

7

Andreas Kraft

»NuUr eine Stimme,

ein Seufzer*

Dsa Idantitdt dar Dichtarn Melly Sachs
und der Holoooaust




Einleitung

»lch verzichte auf mich selbst. Denn die Schriftsteller sind die Stellvertre-
ter der Propheten, die verschollen sind.«

Wolfgang Weyrauch

Wer sich zum ersten Mal der Autorin Nelly Sachs und ihrem Werk wissen-
schaftlich nihert, stellt schnell fest, dass eine doch beachtliche Reihe von Unter-
suchungen vorliegt, die sich den Gedichten widmen. Zu diesen Arbeiten sind in
den letzten Jahrzehnten einschldgige biographische Darstellungen hinzugekom-
men, die mit dem Problem zu kdmpfen haben, dass Nelly Sachs zu Lebzeiten
gerade den Blick der Offentlichkeit auf ihre Biographie zu verhindern versuchte.

Doch der Eindruck, dass hier alle wichtigen Felder der Forschung wenn nicht
zur Ginze kartographisiert, so aber doch zumindest abgesteckt worden sind, ist
nicht ganz richtig: es besteht noch in der Nelly Sachs-Forschung das Desiderat
einer Untersuchung der Selbstdarstellungsstrategien der Dichterin. Genau im
SchlieBen jener Liicke sieht die vorliegende Arbeit ihr Ziel.

Dabei wendet sie sich den Briefen der Autorin zu und damit zugleich der his-
torischen Gestalt, die sich in diesen artikuliert. Dies unterscheidet sie deutlich
von jenen Untersuchungen, die sich mit der Lyrik der Autorin auseinanderset-
zen. Doch die Grenze zwischen den Briefen und den Gedichten ist flieBender,
als man vermuten mag: die Sprache der Briefe wird weniger von klarer Begriff-
lichkeit, als von Assoziationen getragen, die manch eine Formulierung in die
Nihe der Bildlichkeit der Lyrik bringt. Einige Briefe werden in ihrem enigmati-
schen Stil gar zu einem Geraune, das aber als Teil des Selbstverstindnisses der
Dichterin aussagekriftig ist, da es sich in das Bild einer existenziell-subjektiven
Autorenschaft fligt, die iiber nicht rational zu Deutendes Auskunft geben will.
Nelly Sachs macht dies selbst in einem Brief deutlich:

Zuweilen erhalte ich Anfragen iiber unverstidndliche Metaphern. Habe doch nicht »ge-
meint«, sondern wurde aufgerissen. Habe nun nachtriaglich mir die Anfragen angeschaut
und versucht Antwort zu geben, soweit da {iberhaupt der Verstand mitkommt. Mir scheint
es so einfach. Es ist nichts Willkiirliches, der Mensch erlebt, was der Kosmos erlebt, ich

1 Wolfgang Weyrauch: Mein Gedicht ist mein Messer. In: Mein Gedicht ist mein Messer.
Lyriker zu ihren Gedichten. Hg. von Hans Bender. Miinchen: List 1964 (List-Biicher;
187), S. 25-36, hier S. 25.



10

habe das immer nur im Bilde gesehen. Habe diese unmogliche Beantwortung zu ihrer Be-
lustigung anbei gelegt. Bin gar nicht einmal sicher, ob es so ist, denn ich komme doch nicht
von da her. Aber es kann ja sein, dal diese blitzschnelle Landschaft sich in diesem
»Zugleich« aufrif. Auch die chassidische Mystik »wirkte« mit.2

Die Metaphern, die der Dichterin wie einem Medium unter Schmerzen kommen
(»aufgerissen«), haben ihren Ort jenseits des Erkldrbaren. Eben dort versucht
sich die Autorin existentiell auch zu verorten (»ich komme nicht von da her«):
gerade in der oft begrifflich unscharfen, lyrischen Sprache der Briefe artikuliert
sich damit die Dichterin in ihrem Selbstverstindnis. Diese Dichterin inszeniert
sich dabei als Medium, als poeta vates, durch die sich etwas artikuliert: »[...]
ich aber will, dall man mich génzlich ausschaltet — nur eine Stimme, ein Seufzer
fiir die, die lauschen wollen.«3

Bei der Rekonstruktion dieser Identitit der Dichterin lduft die Arbeit darum
auch Gefahr, selbst an den Rand des Raunens zu geraten. Dies ist ein Problem,
das sie mit vielen jener Arbeiten teilt, die versuchen, die Dichtung von Nelly
Sachs nidher zu analysieren: in manch einer Untersuchungen wird die Analyse-
Sprache von der Sprache der Dichtung, die sich jedweder Begrifflichkeit ver-
weigert, so unterlaufen, dass der analysierende Text in seiner Hilflosigkeit ge-
geniiber der Hermetik diese zu paraphrasieren beginnt.

Die vorliegende Arbeit ist sich dieser Gefahr bewusst. Sie versucht allerdings
dartiber hinaus die »Quelle« jener Hermetik zu identifizieren und sichtbarer zu
machen: es ist die existentielle Erfahrung eines Unaussprechlichen, die traumati-
sierende Erfahrung des Holocausts und die spezifischen soziokulturellen Bedin-
gungen, vor deren Hintergrund Nelly Sachs diese Erfahrung machte. Dabei ist
wichtig festzustellen, dass der Holocaust sich auch darum jedwedem Deutungs-
horizont entzieht, weil sein genuines Ziel war, in letzter Konsequenz alle Deu-
tungshorizonte zu zersetzen, indem er auf der psychischen Ebene den deutenden
Menschen durch Terror vernichtet: indem der Holocaust in der individuellen
Psyche der Opfer vor allem auch jene Grundlagen des Menschlichen zu vernich-
ten versuchte, unterlduft er damit zugleich die Vorannahme einer an sich guten
Kultur wie in der klassischen Psychoanalyse und die ihr damit eingeschriebenen
Koordinaten von gesund und krank. Angesichts eines Gegenstandes, der sich
jenen Deutungshorizonten entzieht, die in objektivierender Weise rational das
Geschehene zu fassen versuchen, siecht man sich zusitzlich auf die Ebene der
subjektiv-existentiellen Erfahrung der Opfer verwiesen; Genau hier, in den Spu-
ren, die der Holocaust in den Psychen der Opfer hinterlie8, wird sichtbar, was
ihn als Zivilisationsbruch charakterisiert: er ist vor allem neben der physischen

2 Nelly Sachs: Briefe der Nelly Sachs. Hg. von Ruth Dinesen und Helmut Miissener. 2.
Aufl. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1985, Brief B 121. Im Folgenden werden die Briefe
immer mit ihrem Kiirzel zitiert.

3 B 14o0.



11

Ermordung von Menschen auch der Versuch einer Vernichtung jener psychisch-
subjektiven Grundlagen, auf denen der Mensch als Vernunftwesen fufit. Von
entscheidender Bedeutung ist nun fiir eine Arbeit, die die Selbstdarstellung von
Nelly Sachs als Dichterin analysiert, die Tatsache, dass die Autorin gerade diese
existentielle Dimension ihrer Erfahrung immer wieder hervorhob und damit das
Erlebte aus dem Bereich einer begrifflichen »Ausdeutung« entzog. Anstelle einer
rationalen Erkldrung jener existentiellen Erfahrung tritt bei der Dichterin eine
sprachmystische Deutung, die der Unsagbarkeit des Erlebten gerecht zu werden
versucht.

Die vorliegende Analyse versucht nun genau jener Deutung Rechnung zu tra-
gen und gerade dort, wo die Autorin sich zugunsten eines existentiellen Verstind-
nisses gegen einen rationalen Zugang stellt, sie >beim Wort zu nehmenc«. Dies hat
Konsequenzen fiir das hermeneutische Verfahren der Arbeit: bei der Rekonstruk-
tion der Berliner Jahre greift sie in weiten Teilen durchaus auf eine Hermeneutik
des Zweifels zuriick, wie sie Ricoeur als charakteristisch fiir die Psychoanalyse
beschreibt:4 Sie bedient sich hier einer reduzierenden Deutung, die darauf abhebt,
Ursachen, Genesen und Funktionen von Phianomenen freizulegen, mit dem Ziel,
hinter ihnen etwas Verborgenes, etwas Eigentliches sichtbar zu machen, das sich
dem direkten Einblick zu entziehen versucht.

Doch dort, wo die Autorin mehr oder minder explizit den Appell zu einer exis-
tentiellen Lektiire formuliert und diese mit einer mystischen Poetik verbindet,
versucht die Arbeit ihr hermeneutisches Vorgehen umzustellen, d. h. sie suspen-
diert hier ihren vom Zweifel getragenen Blick und wechselt in ein beschreiben-
des Verfahren, das die Autorin beim Wort nimmt und nicht hinter den Worten
ein Eigentliches zu entschleiern versucht. Gerade in der Bewegung, mit der die
Autorin die Erfahrung als eine existentielle aus der Sphére des Deutbaren ent-
ziehen will, macht sie zugleich jene besondere Qualitdt des Holocausts sichtbar,
die immer wieder in den Begriffen von Unsagbarkeit und Schweigen nicht nur
die Forschung beschiftigte und weiter beschiftigt. Hier wird eine Paradoxie
sichtbar, die sich zwischen den einzelnen, privaten Verlust als schmerzliche Er-
fahrung auf der einen, und der qualitativen und quantitativen Monstrositét des
Holocausts als Zivilisationsbruch auf der anderen Seite entfaltet. In der Poetik
von Nelly Sachs findet sich diese Paradoxie dort wieder, wo sie die eigene,
hochst subjektive Erfahrung in ein Mysterium, ein Geheimnis umdeutet, das sie
dann in die Sphére der Sprachmystik fiihrt, in der sie als Dichterin literarisch
wirken und ihre poetische yBewitigungsarbeit am Holocaust« zu leisten konnen
glaubt.

Den Zugang zur Beschreibung der Identitdtsentwicklung von Nelly Sachs
sucht die Arbeit iiber den Begriff des Liminalen wie ihn der Ethnologe Viktor

4 Paul Ricoeur: Die Interpretation. Ein Versuch iiber Freud. 1. Aufl. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1974 (Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft; 76), S. 42.



12

Turner geprégt hat. Der Vorteil dieses Begriffs ist, dass in ihm genau die Grenze
des Begrifflich-Theoretischen mitgedacht wird. Doch anders als in poststruktu-
ralistischen Modellen wird aber an der Vorstellung von existentieller Erfahrung
festgehalten: ihre Wurzel liegt fiir Turner gerade jenseits des strukturalistisch
Beschreibbaren. Damit liefert die Theorie von Turner besonders niitzliche Ter-
mini und Konzepte, die darum auch zum zentralen Werkzeug der Arbeit werden.
Von seinem Begriff des Liminalen ausgehend ldsst sich nun die zentrale These
der Arbeit formulieren: die Entstehung der Dichteridentitéit von Nelly Sachs ist
als Antwort auf den Holocaust als Liminalisierungsprozess zu verstehen.

Neben den biographischen Arbeiten von R. Dinesen, G. Fritsch-Vivié5 und
anderen stehen vor allem die Briefe der Autorin und die dort zu beobachtende
Selbstdarstellung als Material im Zentrum der Untersuchung, die wichtige Etap-
pen der Identitdtsentwicklung herausarbeitet. Dies geschieht tiber zwei Perspek-
tiven: zum einen tiber die Rekonstruktion eines breiten soziokulturellen Hinter-
grundes, zum anderen tber die Analyse der psychosozialen Dimension des Le-
bens von Nelly Sachs im Exil.

Die Arbeit ist dabei in drei groBere Teile gegliedert:

Der erste Teil »Die Autorin und die frithe Biographie« entfaltet aus der Darstel-
lung des spezifischen Problems, das sich einer biographischen Nelly Sachs Re-
zeption stellt, das zentrale Thema der Arbeit. Dabei wird zugleich die frithe Bio-
graphie der Autorin rekonstruiert, d. h. ihre Berliner Jahre, die mit dem Einbre-
chen der negativen Liminalisierung, einer traumatisierenden Erfahrung und der
Flucht nach Schweden, enden. Unter negativer Liminalisierung versteht die Ar-
beit dabei jenen Prozess, durch den Individuen aus ihren sozialen Einbindungen
und damit aus der Gesellschaft in traumatisierender Weise ausgestoflen und da-
bei gleichzeitig durch die Vernichtung ihres Urvertrauens seelisch getotet wer-
den. Durch diesen Ausstofl aus der Gesellschaft geraten die Opfer vor allem
auch seelisch in eine liminale Sphire jenseits des Sozialen, aus der sie nur unter
groBen Schwierigkeiten wieder zuriickkehren konnen. These der vorliegenden
Arbeit ist nun, dass die Autorin Nelly Sachs — trotz ihrer zwischenmenschlichen
Bediirfnisse — nicht um eine solche Riickkehr kdmpfte, sondern vielmehr mit der
Identitdt als Dichterin versuchte, die Sphére negativer Liminalitét in eine positi-
ve Liminalitdt der Mystik zu verwandeln.

Im zweiten Teil »Soziokultureller Hintergrund: Martin Buber und die Suche
nach judischer Identitdt« wird der soziokulturelle Hintergrund rekonstruiert, vor

5 Ruth Dinesen: Nelly Sachs. Eine Biographie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1992, Gabriele
Fritsch-Vivié: Nelly Sachs. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt 1993 (Rowohlts Monographien; 496).



13

dem aus die zuvor beschriebene Reaktion der Autorin auf den negativen Limina-
lisierungsprozess zu deuten ist: Bubers Arbeiten, die sich der Bestimmung von
judischer Identitdt und Gemeinschaft am Anfang des 20. Jahrhunderts widme-
ten, sind besonders dort, wo diese auf den Chassidismus zuriickgreifen, von ent-
scheidender Bedeutung fiir die identitdtssuchende Autorin.

Wihrend der erste Teil der Arbeit in tiberwiegendem Maf3e dort einer Herme-
neutik des Zweifels folgt, wo die Familiengeschichte der Autorin rekonstruiert
wird, findet im zweiten Teil immer wieder ein Wechsel der hermeneutischen
Grundhaltung statt; dabei soll der Versuch unternommen werden, die Poetik, die
die Autorin verritselt und unsystematisch in ihren Briefen formuliert, beim Wort
zu nehmen. Die Analyse folgt dabei der Einsicht, zu der die vorliegende Arbeit
am Ende des ersten Teils kommt: jene biographisch zu entschleiernden, prégen-
den Erfahrungen der Berliner Jahre, die im ersten Teil der Arbeit aufgedeckt
wurden, werden in der Identitdtssuche der Autorin im schwedischen Exil zu ei-
nem substantiellen Geheimnis transformiert, d. h. sie werden zu einem Geheim-
nis, das sich der begrifflich-kausalen Deutung — und damit auch einer Herme-
neutik des Zweifels — entzieht. Fiir die Autorin wird erst durch diese Umdeutung
etwas Existenziell-Allgemeingiiltiges iiber das Unfassbare der Shoah sichtbar,
das die Begrenztheit einer biographischen Erfahrung iibersteigt. An diesem
Punkt versucht die Interpretation im zweiten Teil der Studie der Autorin zu fol-
gen. Dies soll unter anderem dadurch geschehen, indem die von Nelly Sachs
formulierten Positionen kommentierend-deutend mit mystisch-kabbalistischen
Theorien des Judentums in Beziehung gesetzt werden, bei denen es darum geht,
die Erfahrung des Holocausts zu interpretieren und zu bewiltigen. Es zeichnet
sich dabei in der Poetik von Nelly Sachs ein sprachmystisches Verstidndnis ab,
nach dem eine poetische "Bewiltigungsarbeit am Holocaust" ein Tikkun, eine
Heilung des Bruchs zwischen weltlicher Schopfung und goéttlichem Jenseits zu
verwirklichen versucht. Dabei zeigt sich aber, dass Nelly Sachs in ihrem
sprachmystischen Dichterverstdndnis nicht zu einer Glaubensgewissheit gelan-
gen konnte, die ihr hitte helfen konnen, die Erfahrung der negativen Liminali-
sierung hinter sich zu lassen. In den Briefen wird vielmehr sichtbar, dass es ihr
nur moglich war, die zerstérerischen Effekte der traumatierenden Erfahrung
durch die Einnahme der alternativen liminalen Position als Dichterin immer
wieder aufs neue in einer paradoxen Verbindung von Glauben und Leiden aus-
zubalancieren.

Im dritten Teil »Psychosoziale Dimension: Die Dichterin im Exil« nimmt die
vorliegende Arbeit wieder eine kritischere hermeneutische Haltung ein und ana-
lysiert die psychosoziale Situation des Lebens der Autorin im schwedischen
Exil. Dabei wird ein Konflikt zwischen der Identitét der liminalen Dichterin und
den zwischenmenschlichen Bediirfnissen des Lebens im Exil sichtbar, den die
traumatisierte Autorin nicht wirklich zu 16sen in der Lage ist. Die zwischen-



14

menschlichen Schwierigkeiten, die die Dichterin mit ihren an dem Modell fami-
lidrer Bindung angelehntes Modell von Freundschaft erfahrt, haben unter ande-
rem den Grund in einer fragilen psychischen Disposition, als deren Ursache das
Zusammenspiel von seelischer Veranlagung und erlittenem Trauma unter der
Verfolgung betrachtet werden muss.

Anhand zweier ausgewihlter Beispiele, ihrer Beziehung zu ihrer langjdhrigen
Freundin Gudrun Déhnert und ihre Freundschaft zum jungen Peter Hamm, soll
gezeigt werden, dass die Dichterin auf einer liminal zu nennenden Position fest-
geschrieben ist, die einen Anschluss an ein Leben mit ausgeglichenen sozialen
Beziehungen unmoglich macht: es entsteht der Eindruck als bezahle die Autorin
ihre Existenz als mystische Dichterin, die aus dem Versuch sich entwickelte,
ihre Erfahrungen unter der Judenverfolgung zu bewiltigen, mit einer Einsam-
keit, die sie selbst immer wieder in ihren Briefen beklagte.



