
 



Einleitung

»Ich verzichte auf mich selbst. Denn die Schriftsteller sind die Stellvertre-
ter der Propheten, die verschollen sind.«

Wolfgang Weyrauch1

Wer sich zum ersten Mal der Autorin Nelly Sachs und ihrem Werk wissen-
schaftlich nähert, stellt schnell fest, dass eine doch beachtliche Reihe von Unter-
suchungen vorliegt, die sich den Gedichten widmen. Zu diesen Arbeiten sind in 
den letzten Jahrzehnten einschlägige biographische Darstellungen hinzugekom-
men, die mit dem Problem zu kämpfen haben, dass Nelly Sachs zu Lebzeiten 
gerade den Blick der Öffentlichkeit auf ihre Biographie zu verhindern versuchte.  

Doch der Eindruck, dass hier alle wichtigen Felder der Forschung wenn nicht 
zur Gänze kartographisiert, so aber doch zumindest abgesteckt worden sind, ist 
nicht ganz richtig: es besteht noch in der Nelly Sachs-Forschung das Desiderat 
einer Untersuchung der Selbstdarstellungsstrategien der Dichterin. Genau im 
Schließen jener Lücke sieht die vorliegende Arbeit ihr Ziel.

Dabei wendet sie sich den Briefen der Autorin zu und damit zugleich der his-
torischen Gestalt, die sich in diesen artikuliert. Dies unterscheidet sie deutlich 
von jenen Untersuchungen, die sich mit der Lyrik der Autorin auseinanderset-
zen. Doch die Grenze zwischen den Briefen und den Gedichten ist fließender, 
als man vermuten mag: die Sprache der Briefe wird weniger von klarer Begriff-
lichkeit, als von Assoziationen getragen, die manch eine Formulierung in die 
Nähe der Bildlichkeit der Lyrik bringt. Einige Briefe werden in ihrem enigmati-
schen Stil gar zu einem Geraune, das aber als Teil des Selbstverständnisses der 
Dichterin aussagekräftig ist, da es sich in das Bild einer existenziell-subjektiven
Autorenschaft fügt, die über nicht rational zu Deutendes Auskunft geben will. 
Nelly Sachs macht dies selbst in einem Brief deutlich: 

Zuweilen erhalte ich Anfragen über unverständliche Metaphern. Habe doch nicht »ge-
meint«, sondern wurde aufgerissen. Habe nun nachträglich mir die Anfragen angeschaut 
und versucht Antwort zu geben, soweit da überhaupt der Verstand mitkommt. Mir scheint 
es so einfach. Es ist nichts Willkürliches, der Mensch erlebt, was der Kosmos erlebt, ich 

                                                                                   

1   Wolfgang Weyrauch: Mein Gedicht ist mein Messer. In: Mein Gedicht ist mein Messer. 
Lyriker zu ihren Gedichten. Hg. von Hans Bender. München: List 1964 (List-Bücher; 
187), S. 25–36, hier S. 25.



10

habe das immer nur im Bilde gesehen. Habe diese unmögliche Beantwortung zu ihrer Be-
lustigung anbei gelegt. Bin gar nicht einmal sicher, ob es so ist, denn ich komme doch nicht 
von da her. Aber es kann ja sein, daß diese blitzschnelle Landschaft sich in diesem 
»Zugleich« aufriß. Auch die chassidische Mystik »wirkte« mit.2

Die Metaphern, die der Dichterin wie einem Medium unter Schmerzen kommen 
(»aufgerissen«), haben ihren Ort jenseits des Erklärbaren. Eben dort versucht 
sich die Autorin existentiell auch zu verorten (»ich komme nicht von da her«): 
gerade in der oft begrifflich unscharfen, lyrischen Sprache der Briefe artikuliert 
sich damit die Dichterin in ihrem Selbstverständnis. Diese Dichterin inszeniert 
sich dabei als Medium, als poeta vates, durch die sich etwas artikuliert: »[…] 
ich aber will, daß man mich gänzlich ausschaltet – nur eine Stimme, ein Seufzer 
für die, die lauschen wollen.«3

Bei der Rekonstruktion dieser Identität der Dichterin läuft die Arbeit darum 
auch Gefahr, selbst an den Rand des Raunens zu geraten. Dies ist ein Problem, 
das sie mit vielen jener Arbeiten teilt, die versuchen, die Dichtung von Nelly 
Sachs näher zu analysieren: in manch einer Untersuchungen wird die Analyse-
Sprache von der Sprache der Dichtung, die sich jedweder Begrifflichkeit ver-
weigert, so unterlaufen, dass der analysierende Text in seiner Hilflosigkeit ge-
genüber der Hermetik diese zu paraphrasieren beginnt.

Die vorliegende Arbeit ist sich dieser Gefahr bewusst. Sie versucht allerdings 
darüber hinaus die »Quelle« jener Hermetik zu identifizieren und sichtbarer zu 
machen: es ist die existentielle Erfahrung eines Unaussprechlichen, die traumati-
sierende Erfahrung des Holocausts und die spezifischen soziokulturellen Bedin-
gungen, vor deren Hintergrund Nelly Sachs diese Erfahrung machte. Dabei ist 
wichtig festzustellen, dass der Holocaust sich auch darum jedwedem Deutungs-
horizont entzieht, weil sein genuines Ziel war, in letzter Konsequenz alle Deu-
tungshorizonte zu zersetzen, indem er auf der psychischen Ebene den deutenden 
Menschen durch Terror vernichtet: indem der Holocaust in der individuellen 
Psyche der Opfer vor allem auch jene Grundlagen des Menschlichen zu vernich-
ten versuchte, unterläuft er damit zugleich die Vorannahme einer an sich guten 
Kultur wie in der klassischen Psychoanalyse und die ihr damit eingeschriebenen 
Koordinaten von gesund und krank. Angesichts eines Gegenstandes, der sich 
jenen Deutungshorizonten entzieht, die in objektivierender Weise rational das 
Geschehene zu fassen versuchen, sieht man sich zusätzlich auf die Ebene der 
subjektiv-existentiellen Erfahrung der Opfer verwiesen; Genau hier, in den Spu-
ren, die der Holocaust in den Psychen der Opfer hinterließ, wird sichtbar, was 
ihn als Zivilisationsbruch charakterisiert: er ist vor allem neben der physischen 
                                                                                   

2   Nelly Sachs: Briefe der Nelly Sachs. Hg. von Ruth Dinesen und Helmut Müssener. 2. 
Aufl. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1985, Brief B 121. Im Folgenden werden die Briefe 
immer mit ihrem Kürzel zitiert.

3   B 140.



11

Ermordung von Menschen auch der Versuch einer Vernichtung jener psychisch-
subjektiven Grundlagen, auf denen der Mensch als Vernunftwesen fußt. Von 
entscheidender Bedeutung ist nun für eine Arbeit, die die Selbstdarstellung von 
Nelly Sachs als Dichterin analysiert, die Tatsache, dass die Autorin gerade diese 
existentielle Dimension ihrer Erfahrung immer wieder hervorhob und damit das 
Erlebte aus dem Bereich einer begrifflichen ›Ausdeutung‹ entzog. Anstelle einer 
rationalen Erklärung jener existentiellen Erfahrung tritt bei der Dichterin eine 
sprachmystische Deutung, die der Unsagbarkeit des Erlebten gerecht zu werden 
versucht.

Die vorliegende Analyse versucht nun genau jener Deutung Rechnung zu tra-
gen und gerade dort, wo die Autorin sich zugunsten eines existentiellen Verständ-
nisses gegen einen rationalen Zugang stellt, sie ›beim Wort zu nehmen‹. Dies hat 
Konsequenzen für das hermeneutische Verfahren der Arbeit: bei der Rekonstruk-
tion der Berliner Jahre greift sie in weiten Teilen durchaus auf eine Hermeneutik 
des Zweifels zurück, wie sie Ricoeur als charakteristisch für die Psychoanalyse 
beschreibt:4 Sie bedient sich hier einer reduzierenden Deutung, die darauf abhebt, 
Ursachen, Genesen und Funktionen von Phänomenen freizulegen, mit dem Ziel, 
hinter ihnen etwas Verborgenes, etwas Eigentliches sichtbar zu machen, das sich 
dem direkten Einblick zu entziehen versucht.

Doch dort, wo die Autorin mehr oder minder explizit den Appell zu einer exis-
tentiellen Lektüre formuliert und diese mit einer mystischen Poetik verbindet, 
versucht die Arbeit ihr hermeneutisches Vorgehen umzustellen, d. h. sie suspen-
diert hier ihren vom Zweifel getragenen Blick und wechselt in ein beschreiben-
des Verfahren, das die Autorin beim Wort nimmt und nicht hinter den Worten 
ein Eigentliches zu entschleiern versucht. Gerade in der Bewegung, mit der die 
Autorin die Erfahrung als eine existentielle aus der Sphäre des Deutbaren ent-
ziehen will, macht sie zugleich jene besondere Qualität des Holocausts sichtbar, 
die immer wieder in den Begriffen von Unsagbarkeit und Schweigen nicht nur 
die Forschung beschäftigte und weiter beschäftigt. Hier wird eine Paradoxie 
sichtbar, die sich zwischen den einzelnen, privaten Verlust als schmerzliche Er-
fahrung auf der einen, und der qualitativen und quantitativen Monstrosität des 
Holocausts als Zivilisationsbruch auf der anderen Seite entfaltet. In der Poetik 
von Nelly Sachs findet sich diese Paradoxie dort wieder, wo sie die eigene, 
höchst subjektive Erfahrung in ein Mysterium, ein Geheimnis umdeutet, das sie 
dann in die Sphäre der Sprachmystik führt, in der sie als Dichterin literarisch 
wirken und ihre poetische ›Bewätigungsarbeit am Holocaust‹ zu leisten können 
glaubt.

Den Zugang zur Beschreibung der Identitätsentwicklung von Nelly Sachs 
sucht die Arbeit über den Begriff des Liminalen wie ihn der Ethnologe Viktor 
                                                                                   

4   Paul Ricoeur: Die Interpretation. Ein Versuch über Freud. 1. Aufl. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1974 (Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft; 76), S. 42.



12

Turner geprägt hat. Der Vorteil dieses Begriffs ist, dass in ihm genau die Grenze 
des Begrifflich-Theoretischen mitgedacht wird. Doch anders als in poststruktu-
ralistischen Modellen wird aber an der Vorstellung von existentieller Erfahrung 
festgehalten: ihre Wurzel liegt für Turner gerade jenseits des strukturalistisch 
Beschreibbaren. Damit liefert die Theorie von Turner besonders nützliche Ter-
mini und Konzepte, die darum auch zum zentralen Werkzeug der Arbeit werden. 
Von seinem Begriff des Liminalen ausgehend lässt sich nun die zentrale These 
der Arbeit formulieren: die Entstehung der Dichteridentität von Nelly Sachs ist 
als Antwort auf den Holocaust als Liminalisierungsprozess zu verstehen. 

Neben den biographischen Arbeiten von R. Dinesen, G. Fritsch-Vivié5 und
anderen stehen vor allem die Briefe der Autorin und die dort zu beobachtende 
Selbstdarstellung als Material im Zentrum der Untersuchung, die wichtige Etap-
pen der Identitätsentwicklung herausarbeitet. Dies geschieht über zwei Perspek-
tiven: zum einen über die Rekonstruktion eines breiten soziokulturellen Hinter-
grundes, zum anderen über die Analyse der psychosozialen Dimension des Le-
bens von Nelly Sachs im Exil.  

Die Arbeit ist dabei in drei größere Teile gegliedert: 

Der erste Teil »Die Autorin und die frühe Biographie« entfaltet aus der Darstel-
lung des spezifischen Problems, das sich einer biographischen Nelly Sachs Re-
zeption stellt, das zentrale Thema der Arbeit. Dabei wird zugleich die frühe Bio-
graphie der Autorin rekonstruiert, d. h. ihre Berliner Jahre, die mit dem Einbre-
chen der negativen Liminalisierung, einer traumatisierenden Erfahrung und der 
Flucht nach Schweden, enden. Unter negativer Liminalisierung versteht die Ar-
beit dabei jenen Prozess, durch den Individuen aus ihren sozialen Einbindungen 
und damit aus der Gesellschaft in traumatisierender Weise ausgestoßen und da-
bei gleichzeitig durch die Vernichtung ihres Urvertrauens seelisch getötet wer-
den. Durch diesen Ausstoß aus der Gesellschaft geraten die Opfer vor allem 
auch seelisch in eine liminale Sphäre jenseits des Sozialen, aus der sie nur unter 
großen Schwierigkeiten wieder zurückkehren können. These der vorliegenden 
Arbeit ist nun, dass die Autorin Nelly Sachs – trotz ihrer zwischenmenschlichen 
Bedürfnisse – nicht um eine solche Rückkehr kämpfte, sondern vielmehr mit der 
Identität als Dichterin versuchte, die Sphäre negativer Liminalität in eine positi-
ve Liminalität der Mystik zu verwandeln.

Im zweiten Teil »Soziokultureller Hintergrund: Martin Buber und die Suche 
nach jüdischer Identität« wird der soziokulturelle Hintergrund rekonstruiert, vor 

                                                                                   

5   Ruth Dinesen: Nelly Sachs. Eine Biographie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1992, Gabriele 
Fritsch-Vivié: Nelly Sachs. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Reinbek bei 
Hamburg: Rowohlt 1993 (Rowohlts Monographien; 496).



13

dem aus die zuvor beschriebene Reaktion der Autorin auf den negativen Limina-
lisierungsprozess zu deuten ist: Bubers Arbeiten, die sich der Bestimmung von 
jüdischer Identität und Gemeinschaft am Anfang des 20. Jahrhunderts widme-
ten, sind besonders dort, wo diese auf den Chassidismus zurückgreifen, von ent-
scheidender Bedeutung für die identitätssuchende Autorin.

Während der erste Teil der Arbeit in überwiegendem Maße dort einer Herme-
neutik des Zweifels folgt, wo die Familiengeschichte der Autorin rekonstruiert 
wird, findet im zweiten Teil immer wieder ein Wechsel der hermeneutischen 
Grundhaltung statt; dabei soll der Versuch unternommen werden, die Poetik, die 
die Autorin verrätselt und unsystematisch in ihren Briefen formuliert, beim Wort 
zu nehmen. Die Analyse folgt dabei der Einsicht, zu der die vorliegende Arbeit 
am Ende des ersten Teils kommt: jene biographisch zu entschleiernden, prägen-
den Erfahrungen der Berliner Jahre, die im ersten Teil der Arbeit aufgedeckt 
wurden, werden in der Identitätssuche der Autorin im schwedischen Exil zu ei-
nem substantiellen Geheimnis transformiert, d. h. sie werden zu einem Geheim-
nis, das sich der begrifflich-kausalen Deutung – und damit auch einer Herme-
neutik des Zweifels – entzieht. Für die Autorin wird erst durch diese Umdeutung 
etwas Existenziell-Allgemeingültiges über das Unfassbare der Shoah sichtbar, 
das die Begrenztheit einer biographischen Erfahrung übersteigt. An diesem 
Punkt versucht die Interpretation im zweiten Teil der Studie der Autorin zu fol-
gen. Dies soll unter anderem dadurch geschehen, indem die von Nelly Sachs 
formulierten Positionen kommentierend-deutend mit mystisch-kabbalistischen 
Theorien des Judentums in Beziehung gesetzt werden, bei denen es darum geht, 
die Erfahrung des Holocausts zu interpretieren und zu bewältigen. Es zeichnet 
sich dabei in der Poetik von Nelly Sachs ein sprachmystisches Verständnis ab, 
nach dem eine poetische "Bewältigungsarbeit am Holocaust" ein Tikkun, eine 
Heilung des Bruchs zwischen weltlicher Schöpfung und göttlichem Jenseits zu 
verwirklichen versucht. Dabei zeigt sich aber, dass Nelly Sachs in ihrem 
sprachmystischen Dichterverständnis nicht zu einer Glaubensgewissheit gelan-
gen konnte, die ihr hätte helfen können, die Erfahrung der negativen Liminali-
sierung hinter sich zu lassen. In den Briefen wird vielmehr sichtbar, dass es ihr 
nur möglich war, die zerstörerischen Effekte der traumatierenden Erfahrung 
durch die Einnahme der alternativen liminalen Position als Dichterin immer 
wieder aufs neue in einer paradoxen Verbindung von Glauben und Leiden aus-
zubalancieren.

Im dritten Teil »Psychosoziale Dimension: Die Dichterin im Exil« nimmt die 
vorliegende Arbeit wieder eine kritischere hermeneutische Haltung ein und ana-
lysiert die psychosoziale Situation des Lebens der Autorin im schwedischen 
Exil. Dabei wird ein Konflikt zwischen der Identität der liminalen Dichterin und 
den zwischenmenschlichen Bedürfnissen des Lebens im Exil sichtbar, den die 
traumatisierte Autorin nicht wirklich zu lösen in der Lage ist. Die zwischen-



14

menschlichen Schwierigkeiten, die die Dichterin mit ihren an dem Modell fami-
liärer Bindung angelehntes Modell von Freundschaft erfährt, haben unter ande-
rem den Grund in einer fragilen psychischen Disposition, als deren Ursache das 
Zusammenspiel von seelischer Veranlagung und erlittenem Trauma unter der 
Verfolgung betrachtet werden muss. 

Anhand zweier ausgewählter Beispiele, ihrer Beziehung zu ihrer langjährigen 
Freundin Gudrun Dähnert und ihre Freundschaft zum jungen Peter Hamm, soll 
gezeigt werden, dass die Dichterin auf einer liminal zu nennenden Position fest-
geschrieben ist, die einen Anschluss an ein Leben mit ausgeglichenen sozialen 
Beziehungen unmöglich macht: es entsteht der Eindruck als bezahle die Autorin 
ihre Existenz als mystische Dichterin, die aus dem Versuch sich entwickelte, 
ihre Erfahrungen unter der Judenverfolgung zu bewältigen, mit einer Einsam-
keit, die sie selbst immer wieder in ihren Briefen beklagte.


