
1 Vorwort

Während des Theologiestudiums begegnete ich noch häufig der älteren Ansicht, das 
Neue Testament rage ethisch und religiös weit über das „Alte Testament“1 hinaus. Jesus 
und das entstehende Christentum höben sich kontrastiv vom damaligen Judentum ab. 
Kommentare und wissenschaftliches Vokabular legten (oft unterschwellig) nahe, Jesus 
verkünde einen anderen Gott als den „Rache- und Kriegsgott“ des Alten Testaments, 
„Jahwe“, den jüdischen Gott.2 Die Verheißungen des Alten Testaments hätten sich im 
Übrigen in dem vom Neuen Testament berichteten Heilsgeschehen erfüllt.
Durch das Studium der Texte merkte ich, dass diese Schwarzweißsicht nicht zu halten 
ist. Ich lernte, wie tief das Neue Testament im Alten Testament verwurzelt ist. Diese 
Schriften blieben ohne das Alte  Testament im Grunde unverständlich.  Ich sah auch 
mehr und mehr, dass die frühen Anhängerinnen und Anhänger von Jesus sich im Ge-
gensatz zu vielen Auslegern und Auslegerinnen des Neuen Testaments keineswegs vom 
Judentum abgrenzten. Durch Klaus Berger lernte ich, den Ablösungsprozess des sich 
allmählich aus dem Judentum herausbildenden Christentums differenzierter zu sehen.3 
Langsam füllte sich für mich die „Kluft“ zwischen Altem und Neuem Testament durch 
das  Kennenlernen  der  vielgestaltigen  jüdischen  Literatur  vom 2. Jh. v.Chr.  bis  zum 
2. Jh. n.Chr.
Durch die Begegnung mit der „Theologie nach Auschwitz“ nahm ich diesen Wider-
spruch verschärft wahr. Die „Theologie nach Auschwitz“ ist die Konsequenz aus der 
Erkenntnis, dass nach dem deutschen Völkermord an den jüdischen Männern, Frauen 
und Kindern  die  christliche  Theologie  nicht  mehr dieselbe bleiben kann.  Denn die 
christliche Theologie hatte der Vernichtung des europäischen Judentums zu wenig ent-
gegenzusetzen, ja, ihr impliziter und expliziter Antijudaismus hat seinen Teil dazu bei-
getragen.4

In der Praxis hat inzwischen in Deutschland ein fruchtbarer Dialog der Kirchen mit 
dem Judentum begonnen. Wegweisend war hier die Studie der Evangelischen Kirche in 
Deutschland „Christen und Juden“ von 19755 und der Beschluss der Rheinischen Lan-
dessynode „Zur Erneuerung des Verhältnisses von Christen und Juden“ von 1980. Auf 
dem Gebiet  der  christlichen  Dogmatik  setzten  die  Arbeiten  von  Friedrich-Wilhelm 
Marquardt, Paul van Buren, Hans-Joachim Kraus und Bertold Klappert neue Akzente. 

1 Zum Begriff „Altes Testament“ s. Seite 11.
2 Zum Gottesnamen „Jahwe“ s. Seite 14.
3 Vgl. Berger, Theologiegeschichte.
4 Während meines Studiums wurden uns die Werke von Walter Grundmann, darunter  auch ein 

Markuskommentar, mehrfach empfohlen. Wie ich später erfuhr, war Grundmann in der Nazizeit 
wissenschaftlicher Leiter eines Instituts verschiedener evangelischer Landeskirchen, das es sich 
zur Aufgabe gesetzt hatte, das Neue Testament, den Katechismus und das Gesangbuch von „jüdi-
schen Einflüssen“ zu „säubern“. Dieses Vorhaben wurde dann auch durchgeführt und die „juden-
reinen“ Texte veröffentlicht, vgl. Heschel, Nazifizierung.

5 1991 und 2000 erschienen unter gleichem Titel neue, weiterführende EKD-Studien.

© 2008 W. Kohlhammer, Stuttgart www.kohlhammer.de



8

In der alttestamentlichen Wissenschaft wurde von Rolf Rendtorff, Erich Zenger und an-
deren begonnen, einer anderen Sicht Israels Rechnung zu tragen, etwa in der Kom-
mentar-Reihe „Herders Theologischer Kommentar zum Alten Testament“. Im Verhält-
nis dazu gibt es noch wenige entsprechende Arbeiten zum Neuen Testament. Beispiele 
für eine Neubesinnung auch innerhalb der neutestamentlichen Wissenschaft sind die 
Arbeiten von Peter von der Osten-Sacken, Hubert Frankemölle, der Markuskommentar 
von  Bas van Iersel  und der  Johanneskommentar  von  Klaus Wengst6 aus der  neuen 
Kommentar-Reihe „Theologischer Kommentar zum Neuen Testament“. Die neutesta-
mentliche Wissenschaft nimmt m.E. eine Schlüsselposition für eine grundlegende Be-
sinnung in der christlichen Theologie ein. In meiner Arbeit als Pfarrer merkte ich, ins-
besondere bei den Beratungen der Synoden-Vorlage „Gott hat sein Volk nicht versto-
ßen“7 der Evangelischen Kirche von Westfalen, wie sehr die Gemeinden angewiesen 
sind auf solche Anstöße von den Universitäten.
Das Markusevangelium stellt in zweierlei Hinsicht einen Prüfstein für eine gewandelte 
Sicht in der neutestamentlichen Wissenschaft dar. Zum einen ist es das älteste uns über-
lieferte Evangelienbuch und nimmt damit eine Schlüsselstellung in der Geschichte der 
neutestamentlichen Literatur ein. Zum anderen sehen viele im Markusevangelium eine 
Art „frühchristliche Generalabrechnung“ mit dem Judentum. Noch neuere Kommenta-
re und Untersuchungen sind der Meinung, im Markusevangelium werde das „Ende der 
jüdischen Religion“ erblickt und „die Christen endgültig als das neue Israel“ angesehen 
(Schmithals), vermuten „über Israel ein endgültiges Urteil des Erwählungsverlustes“ 
ausgesprochen (Pesch), sehen Jesu offizielle „Ausstoßung aus dem jüdischen Volk“ be-
schrieben (Gnilka) und über Israel die Aussage getroffen,  es  stehe „nicht unter  der 
Herrschaft Gottes“ (Schenke).8

M.E. liegt der gängigen Auslegung als Arbeitsmodell ein wenig reflektiertes Schwarz-
weißschema zugrunde: hier Christentum – dort Judentum. Zwar wird die Herkunft des 
Christentums aus dem Judentum nicht geleugnet.  Aber der Bruch habe sich, so die 
Meinung vieler Ausleger und Auslegerinnen, sehr früh – bereits mit Jesu9 Auftreten – 
vollzogen, wenngleich noch nicht faktisch.
Ich ziehe ein differenzierteres Arbeitsmodell vor. In diesem sind die Anhängerinnen 
und Anhänger Jesu eine Gruppe innerhalb des vielgestaltigen antiken Judentums. All-
mählich hat sich diese in einem langwierigen und an verschiedenen Orten ganz unter-

6 Vgl. van Iersel, Markus, und Wengst, Johannesevangelium.
7 Darauf aufbauend wurde 1999 unter dem Leitsatz „Gott hält Treue ewiglich“ ein Synoden-Be-

schluss gefasst, 2005 die Präambel der Kirchenordnung ergänzt.
8 Schmithals,  Evangelium  1,  46,  Pesch,  Markusevangelium  I,  14,  Gnilka,  Evangelium  I,  28f, 

Schenke, Markusevangelium (2005) 22. In einer Monografie zum Verhältnis von Markusevange-
lium und Israel schreibt Kampling, Israel 220, die christliche Gemeinde habe „nach markinischer 
Intention in Glauben und Praxis mit jenem [dem Judentum, J.M.-D.] keine Gemeinsamkeit“ mehr.

9 Selbst die simple Beobachtung, dass Jesus Jude war, wurde und wird in der theologischen For-
schung in Frage gestellt.  Grundmann, Jesus 175, machte Jesus von Geburt an zum Nichtjuden. 
Gnilka, Evangelium I, 28f, macht Jesus gegen Ende seines Lebens zum Nichtjuden: „Die Auslie-
ferung Jesu an den Heiden Pilatus und damit seine Ausstoßung aus dem jüdischen Volk geschieht 
auf offizielle Weise durch das Synhedrion“.

1 Vorwort

© 2008 W. Kohlhammer, Stuttgart www.kohlhammer.de



9

schiedlich verlaufenden Trennungsprozess vom Judentum abgelöst. Diese Trennung ist 
im Markusevangelium noch keineswegs vollzogen.
Langsam beginnt eine fällige Relektüre des Neuen Testaments, die versucht, Bausteine 
zu einer nicht judenfeindlichen Theologie zu legen. Entsprechende Auslegungen des 
Markusevangeliums  sind  jedoch  bislang  rar.  Zu  dem erwähnten  1993  in  deutscher 
Übersetzung erschienenen  Kommentar  von  van  Iersel treten  einzelne  Aufsätze  ver-
schiedener Autoren und Autorinnen. Im Anschluss an diese verstehe ich auch die hier 
vorgestellte Arbeit als einen Baustein unter vielen, der einer Neubesinnung der christli-
chen Theologie und der Kirchen in ihrem Verhältnis zum Judentum dient.
Auf der Suche nach einem Thema im Markusevangelium, an dem ich beispielhaft nach 
der Einbettung dieses Buchs ins Judentum fragen konnte, stieß ich auf die Häufung der 
Erwähnung des Propheten Elija. Diese biblische Persönlichkeit ist seit je her im Juden-
tum von großer Bedeutung. Diese Arbeit untersucht, welche Rolle Elija und die Tradi-
tionen über ihn im Markusevangelium spielen und welche Rückschlüsse daraus auf die 
Stellung des Buchs innerhalb seines jüdischen Kontextes gezogen werden können.
Ich danke allen, die mich beim Zustandekommen dieser Arbeit unterstützt haben, vor 
allem meiner Frau Christiane Danowski dafür, dass sie mir in entscheidenen Phasen 
„den Rücken frei gehalten“ hat, für ihr mehrfaches sorgfältiges Lesen des Manuskripts 
und ihren fachlichen Rat.
Mein Dank gilt insbesondere meinem Doktorvater Professor Klaus Wengst, dessen ex-
egetische Forschungen und Engagement im christlich-jüdischen Dialog viel zu meiner 
Motivation beigetragen haben. Seine freundliche und kritische Begleitung und Ermuti-
gung haben den Abschluss dieser Arbeit und ihre Annahme als Dissertation durch die 
Evangelisch-Theologische  Fakultät  der  Ruhr-Universität  Bochum  erst  ermöglicht. 
Dank sagen möchte ich auch Professor Peter Wick für seine Arbeit als Zweitkorrektor. 
Ich danke den vielen Freundinnen und Freunden sowie meinen Eltern, die mein Manu-
skript in verschiedenen Phasen der Entstehung gelesen haben und bereit waren, mit mir 
über dieses etwas „exotische“ Thema ins Gespräch zu kommen, und mir durch ihre 
Sicht von außen viele wertvolle Hinweise gaben. Viel verdanke ich dem fachlichen 
Austausch mit meinem Freund Pfarrer Dr. Michael Lütge.
Mein Dank gilt weiter Professor Horst Balz für die Aufnahme in die von ihm betreute 
Reihe  „Beiträge  zur  Wissenschaft  vom Alten  und  Neuen Testament“  sowie  für  die 
Durchsicht meines Manuskripts. Jürgen Schneider und Florian Specker vom Kohlham-
mer-Verlag danke ich für ihre Begleitung während der Drucklegung. Der Evangeli-
schen Kirche von Westfalen und der Evangelischen Kirche in Deutschland bin ich zu 
Dank verpflichtet für die Bereitstellung eines Anteils der Druckkosten.

1 Vorwort

© 2008 W. Kohlhammer, Stuttgart www.kohlhammer.de




