
2 Einleitung

Ich beginne mit der Erläuterung meiner Anfragen an die Erforschung des Markusevan-
geliums. Dann beschreibe ich die in dieser Arbeit beschrittenen methodischen Zugänge 
zum Markusevangelium. Anschließend nenne ich das Wesentliche zu  Form und Auf-
bau dieser Untersuchung.

2.1 Anfragen

2.1.1 Wortwahl

Ich möchte in dieser Arbeit einige Ausdrücke, die zum unreflektierten Sprachschatz der 
Markusforschung gehören, problematisieren und vermeiden.
„Palästina“ ist eine in der modernen Literatur häufig gebrauchte Ortsbezeichnung, mit 
der die im Markusevangelium genannten Gebiete Galiläa und Judäa bezeichnet wer-
den. Diese Bezeichnung wird allerdings weder in dieser noch in anderen zeitgenössi-
schen jüdischen Schriften gebraucht. Grund dafür ist, äußerlich, dass „Palaestina“ als 
offizielle Provinzbezeichnung erst aus der Zeit Hadrians stammt und vorher nur verein-
zelt und dann nur von Autoren gebraucht wird, die anderen Völkern angehören.10 „Pa-
lästina“ meint „Land der Philister“ und bezeichnete damit ursprünglich den von den 
Philistern besiedelten Küstenstreifen neben dem israelischen Siedlungsschwerpunkt im 
Landesinneren. Zur Zeit des Markusevangeliums gab es schon seit Jahrhunderten keine 
Philister mehr.11 Nach der Niederschlagung des Freiheitskampfes unter Simeon bar Ko-
siba (132–135 n.Chr.) war die neue Bezeichnung „Syria Palaestina“ für Judäa, Samaria 
und Galiläa eine aus einer ganzen Reihe von Maßnahmen, die Rom durchführte, um 
den Sieg über die rebellierenden Jüdinnen und Juden zu demonstrieren.12 Nicht einmal 
der Name sollte an sie erinnern. Es besteht kein Grund, diese polemische und anachro-
nistische Bezeichnung im Rahmen der neutestamentlichen Forschung zu gebrauchen.13 

Das Markusevangelium selbst liefert genügend angemessene Ortsbezeichnungen.14

„Altes Testament“ als Bezeichnung für die heiligen jüdischen Schriften ist ebenfalls 
problematisch, denn das Attribut „alt“ wird oftmals negativ aufgefasst. Auch die Mar-

10 Herodot, hist. 2,104, vgl. Noethlichs, Judentum 10, Feldman, Observations 576.
11 Vgl. Donner, Philister 755f.
12 Vgl. Noethlichs, Judentum 22.
13 Problematisch ist auch, dass der Begriff „Palästina“ in den heutigen politischen Auseinanderset-

zungen um die Gründung eines Palästinenserstaates neben Israel eine wichtige Rolle spielt. Auch 
aus dem Grund ist es wenig hilfreich, diesen Begriff für antike Zusammenhänge zu gebrauchen.

14 S. Seite 34.

© 2008 W. Kohlhammer, Stuttgart www.kohlhammer.de



12

kusauslegung hat ihren Teil dazu beigetragen, wie die Interpretationen der Bilder vom 
neuen Stoff am alten Kleid und neuen Wein in alten Schläuchen (Mk 2,21f) zeigen.15 

Es ist heute zurecht umstritten, den Begriff „Altes Testament“ weiter zu verwenden, 
insbesondere innerhalb der neutestamentlichen Forschung. Für das Markusevangelium 
und die anderen Schriften des 1. Jh. n.Chr. ist „Altes Testament“ ein anachronistischer 
Begriff. Er wird in diesem Sinne erst nachneutestamentlich gebraucht.16 Das Marku-
sevangelium gebraucht zur Kennzeichnung der biblischen Schriften in ihrer Gesamtheit 
einfach „(heilige) Schriften“ (Mk 12,24; 14,49). Diesen Ausdruck ziehe ich ebenso wie 
den Begriff „Bibel“, „biblisch“ (aus dem Griechischen τὰ βιβλία, „die Schriften“)17 

der Bezeichnung „Altes Testament“ vor.18 Wenn ich in dieser Arbeit die Ausdrücke 
„Schrift“, „Schriften“ oder „Bibel“ gebrauche, meine ich in der Regel den zum Zeit-
punkt der Entstehung des Markusevangeliums vorliegenden Teil der Bibel, auch wenn 
heute die christliche Bibel um das Neue Testament u.a. Schriften erweitert ist.19

Das griechische Wort „judäisch“ bzw. „Judäer“ (Ἰουδαῖος) kann sowohl auf die Pro-
vinz „Judäa“20 (Ἰουδαία) bezogen werden als auch auf die jüdische Religion bezogen 
„jüdisch“ bzw. „Jude“ bedeuten. Deshalb ist es im Einzelfall schwierig, die richtige 
Bedeutung zu finden. Wichtig ist, diese zwei verschiedenen Möglichkeiten jedes Mal 
in Betracht zu ziehen. In den Bibelübersetzungen wird der Begriff oft ohne Reflexion 
im religiösen Sinn wiedergegeben. Erschwerend kommt hinzu, dass der Begriff „jü-
disch“ bzw. „Jude“ schwierig abzugrenzen ist. Inwieweit können „am Rand“ des Ju-
dentums stehende Gruppen sinnvollerweise darunter gefasst werden? Noch vieldeuti-
ger ist der Begriff „Israel“. Er ist gemeinsame Bezeichnung für ganz unterschiedliche 
historische Gruppen: der 12-Stämme-Bund, der Staat Davids, dessen Nachfolgestaat, 
der nördliche Teil des alten Israel, die Gesamtheit der israelischen Religion (auch als 
Selbstbezeichnung der Samaritanerinnen und Samaritaner) bis hin zum heutigen Staat 
Israel.
Auch das latinisierte  griechische Wort  „Christus“  (χριστός,  „Gesalbter“)  wird bis 
heute sehr unterschiedlich verstanden. Schon der hebräische Titel „Gesalbter“ ( יח� ש�  (מ�
ist sehr vieldeutig und kann sich auf Priester-, Propheten- und Königssalbungen bezie-
hen. Zur Zeit der Abfassung des Markusevangeliums war schließlich der Gesalbtentitel 
einem zukünftig erwarteten, von Gott geschickten König vorbehalten („Messias“). Der 
Titel „Gesalbter“ wurde, zumindest von vielen seiner Anhänger und Anhängerinnen, 
auch Jesus von Nazaret verliehen und schließlich Teil des Eigennamens „Jesus Chris-
tus“. In dieser Arbeit gebe ich das Wort meist mit „Messias“ wieder, da der hebräische 
Begriff im heutigen Sprachgebrauch am besten die Vorstellungen trifft,  die sich mit 
dem Wort im 1. Jh. n.Chr. verbanden.

15 S. Seite 16.
16 Der Begriff „altes Testament“, eigentlich „alter Bund“, stammt aus II Kor 3,14.
17 Vgl. I Makk 1,56; 12,9; II Makk 2,13.
18 Zenger gebraucht in seiner „Einleitung in das Alte Testament“ den Begriff „Erstes Testament“, 

vgl. Zenger u.a., Einleitung 14–16.
19 Zur Bibel des Verfassers s. Seite 36–40.
20 Ich benutze die im Markusevangelium gebrauchte griechische Form „Judäa“ statt des hebräischen 

„Jehuda“ bzw. „Juda“.

2 Einleitung

© 2008 W. Kohlhammer, Stuttgart www.kohlhammer.de



13

Problematisch ist ebenso der Begriff „christlich“ bzw. „Christen“ und die davon abge-
leiteten Begriffe „heiden- und judenchristlich“. Er leitet sich von „Christianer“  (lat. 
Christiani,  gräzisiert  Χριστιανοί) ab,  einer  im 1. Jh. n.Chr.  noch nicht geläufigen 
Selbst-,  sondern  einer  gelegentlichen  Fremdbezeichnung  einer  jüdischen  Gruppe 
(Act 11,26; 26,28; Tacitus, ann. 15,44).21 Die Verwendung dieses Ausdrucks, der später 
die sich aus der Anhängerschaft Jesu entwickelnde eigenständige Religion bezeichnet, 
ist für das 1. Jh. n.Chr. bis auf die genannten Ausnahmen anachronistisch. Gleiches gilt 
auch für die häufige Benennung als „Urchristen und -christinnen“ bzw. „frühe Christen 
und  Christinnen“.22 In  die  richtige  Richtung  weist  Sigal  mit  seiner  Wortschöpfung 
„christian jews“. Diese verdeutlicht, dass es sich um Juden und Jüdinnen handelt und 
bringt mit dem Adjektiv „christlich“ die Art ihrer jüdischen Identität zum Ausdruck.23 
Eine große Verbreitung hat inzwischen der Begriff „Jesusbewegung“ erhalten. Er ent-
stammt der neutestamentlichen sozialgeschichtlichen Forschung, war bei Theißen ur-
sprünglich auf eine Gruppe von „Wanderradikalen“ beschränkt und wurde dann ausge-
weitet.24 Eine „Bewegung“ im Sinne eines sozial oder politisch orientierten gemeinsa-
men Bestrebens stellt die Anhängerschaft Jesu jedoch nicht dar.25 Man kann sie allen-
falls als Teil einer größeren messianischen Bewegung im Judentum sehen. Sprachlich 
angemessener wäre es, von „Jesuanern und Jesuanerinnen“ zu sprechen.26 Ich gebrau-
che in Ermangelung einer etablierten adäquaten Begrifflichkeit in dieser Arbeit die Be-
zeichnungen  „Anhänger/Anhängerinnen/Anhängerschaft  Jesu“  und  knüpfe  damit  an 
entsprechende im Markusevangelium benutzte Bezeichnungen an.27

Das Begriffspaar „Heiden- und Judenchristen“ stammt aus späterer Zeit und setzte sich 
erst seit  Baur in der neutestamentlichen Forschung durch.  Es ist verbunden mit der 
These, die „frühe Kirche“ sei hauptsächlich vom Konflikt zwischen dem paulinischen 
„Heidenchristentum“ und dem petrinischen „Judenchristentum“ her zu verstehen.28 Die 
vielfältigen Entwicklungen innerhalb der Anhängerschaft Jesu werden damit simplifi-
ziert und in ein judenfeindliches Schema gepresst.

21 Vgl. I Petr 4,16 aus dem 2. Jh. n.Chr. Erst bei Ignatius wird der Begriff zur Selbstbezeichnung 
in Abgrenzung zum Judentum, vgl. Ign Eph 11,2; Mag 4; Röm 3,2; Pol 7,3.

22 Sachlich korrekter, doch ebenfalls irreführend, ist die im englischen Sprachraum gebräuchlichere 
Bezeichnung „proto christians“.

23 Sigal, Judentum 75.
24 Theißen, Soziologie.
25 Vgl. Schellong, Lebendigen 32–34.
26 Vgl. die Bezeichnung „Sadduzäer“ als Anhängerschaft Zadoks, die „Herodianer“ als Anhänger 

der Herodes-Dymastie oder – in anderem historischen Kontext – die Bezeichnung „Sabbatianer“ 
für die Anhängerschaft des „Messias“ Sabbatai Zwi aus dem 17. Jh.

27 Zu den „Nachfolgenden“ vgl. Mk 1,18; 2,14f; 3,7; 5,24; 6,1;8,34; 9,38; 10,21.28.32.52; 15,41. 
Zu den Bezeichnungen „(die) mit Jesus“ und „(die) im Namen Jesu“ s. Seite 18.

28 Baur, Christuspartei 114: „Es hatten sich auf diese Weise schon in jenen ersten Zeiten, in wel-
chen das Christenthum kaum erst die engeren Gränzen des Judenthums zu überschreiten und in 
der Heidenwelt sich einen glücklichern Wirkungskreis zu eröffnen begonnen hatte, zwei entge-
gengesetzte Parteien mit einem sehr bestimmten Gegensatz der Ansichten gebildet“, vgl.  Colpe, 
Wort 44.

2.1 Anfragen

© 2008 W. Kohlhammer, Stuttgart www.kohlhammer.de



14

„Jahwe“ als Gottesnamen hat  die  neutestamentliche von der  alttestamentlichen For-
schung übernommen.29 Diese Aussprache des biblischen Gottesnamens, des sogenann-
ten Tetragramms (יהוה),  wurde lediglich rekonstruiert,30 da dieser bereits lange vor 
dem Markusevangelium wegen der biblisch gebotenen Namensheiligung31 kaum noch 
ausgesprochen  wurde.  Alternative  Ausdrücke  wie  „Gott“,  „Herr“,  „Adonaj“  („mein 
Herr“32),  „ha-Schem“ („Der Name“) und „Der Ewige“ haben alle ihre Vorzüge und 
Schwächen.33 Sie alle sind jedoch dem Ausdruck „Jahwe“ vorzuziehen. Ich gebrauche 
in dieser Arbeit die Bezeichnung „Gott“.34

In  der  griechischen  Bibelübersetzung  Septuaginta  wird  der  Gottesname  meist  mit „Herr“ 
(κύριος) wiedergegeben. Dies entspricht der später durch die masoretische Vokalisation nahege-
legten Aussprache des Gottesnamens als  „Adonaj“ ( ד נ�י → י!ה ו�ה יהוה  +א$ ).35 Es ist allerdings 
unsicher, seit wann in Septuagintatexten so verfahren wurde. Trobisch vermutet, dass die Wieder-
gabe des Gottesnamens als „Herr“ erst in christlich überlieferten Septuagintatexten begann.36

In den Qumranschriften wird dem Aussprechen des Gottesnamens oft durch Schreibung als vier 
Punkte37, Ersatz durch das aramäische „Er“ (הואהא)38 oder Schreibung in althebräischen Buch-
staben vorgebeugt.39 In anderen Qumranschriften wird selbst das hebräische Wort „Gott“ (ל)א) in 
althebräischer Schrift geschrieben.40 Im 1. Jh. n.Chr. gilt  allgemein, dass der Gottesname nicht 
ausgesprochen werden darf,41 außer von jüdischen Priestern an bestimmten Stellen im Gottes-
dienst.42 Ferner wird er in Flüchen43, magischen Beschwörungen44 und judenfeindlichen gnosti-

29 Die diesen durch den Fachterminus der Pentateuchforschung „Jahwist“ bzw. „Jehovist“ verewigt 
hat. Der „Jahwist“ soll am Hof Salomos den Grundstock des Pentateuch verfasst haben.

30 Seit dem 14. Jh. kam die Lesung „Jehova“ auf, vgl.  Gesenius, Handwörterbuch  s.v. יהוה. Die 
Aussprache „Jahwe“ wurde Anfang des 19. Jh.s rekonstruiert, vgl. Eißfeldt, Jahwe 515.

31 Ex 20,7; Dtn 5,11.
32 Wörtlich bedeutet  „Adonaj“ (אדני) „meine Herren“ in der Mehrzahl.  Durch unterschiedliche 

masoretische Vokalisation wird „ʾadōnāj“ (ד נ�י Menschen gegenüber (א$  von „ʾadōnaj“ (א$ד נ�י) 
Gott gegenüber unterschieden. Die Einzahl „mein Herr“ („ʾadōnī“, ד נ�י -wird nur Menschen ge (א$
genüber gebraucht.

33 „Gott“ ist neben „Herr“ der gängige Ausdruck in den jüdischen Schriften des 1. Jh. n.Chr., auch 
im Markusevangelium. „Gott“ ist jedoch eine allgemeine Bezeichnung und kann mit gutem Recht 
auch für Götter anderer Religionen gebraucht werden. Der Ausdruck „Herr“ weckt ungewollte 
„Herr“-schaftsassoziationen und wird zudem in der Alltagssprache anders gebraucht. „Adonaj“ 
hat als Anrede Gottes eine lange Tradition und drückt gleichzeitig etwas über die Glaubensbezie-
hung aus.  Der „Ewige“ beschränkt  sich  auf einen  Teilaspekt  Gottes,  ähnlich  wie der „Barm-
herzige“, der „Allmächtige“ o.ä. Alle genannten Ausdrücke bezeichnen zudem Gott mit person-
haft-männlichen Begriffen. Einzig „ha-Schem“ ist eine neutrale Bezeichnung und verweist konse-
quent auf den Gottesnamen selbst. Der Ausdruck bleibt dafür sehr abstrakt.

34 Trotz der in Anm.  33 genannten Einwände. Den Gottesnamen in biblischen Zitaten gebe ich in 
Kapitälchen wieder.

35 Vgl. CD XV,1; ySan 28b; bPes 50a; bKid 71a.
36 Vgl.  Trobisch,  Endredaktion 20–25.  In  der griechischen Levitikusübersetzung  4Q120 wird der 

Gottesname in griechischer Umschrift wiedergegeben (ιαω).
37 1QS VIII,14; 4QTest 1; 4Q176a 1,6f.9.
38 1QS VIII,13; CD IX,5; 4Q299 Frgm. 2,II,12.
39 1Q15;  3Q3;  4Q26;  4Q160;  4Q161;  4Q171  II,4.13.25;  III,14f;  4Q183  Frgm.  2,1;  Frgm.  3,1; 

11QPsa.
40 1Q14; 1Q27; 1Q35; 3Q14; 4Q179; 4Q183 Frgm. 1,II,3; 4Q258 Frgm. 2,III,9; 4Q406 Frgm. 1,2; 

Frgm. 3,2; 6Q15; 6Q18. Vgl. Maier, Qumran-Essener III,8.
41 Vgl. Ant 2,12,4/§276.
42 Vgl. mTam 7,2; mSot 7,6; MekhY 13,3; SifBam 6,23/§39; 6,27/§43.

2 Einleitung

© 2008 W. Kohlhammer, Stuttgart www.kohlhammer.de



15

schen Texten genannt.45 Von Abba Schaul (um 150 n.Chr.) ist der Ausspruch überliefert: „Auch 
wer den Namen mit seinen Buchstaben ausspricht (hat keinen Anteil an der zukünftigen Welt)“.46

Der Verfasser des Markusevangeliums hat sich Mühe gegeben, vielfältig und vorsichtig 
von Gott zu sprechen und so das Gebot der Namensheiligung zu wahren. Er spricht 
fast  ausschließlich  einfach  von „Gott“  (ὅ  θεός)47,  einmal  vom  „Gelobten“ 
(εὐλογητός)48 und einmal von „Macht“ (δύναμις)49. An wenigen Stellen wird Gott 
im Zusammenhang mit Jesus (und seinen Schülern) „Vater“ (πατήρ, bzw. auf Aramä-
isch αββα =  ,genannt.50 Gottes Wirken wird mehrfach vermittelt beschrieben (אב�א 
etwa durch den (heiligen) „Geist“ (πνεῦμα)51 oder die „Stimme“ (φωνή)52. Oder es 
wird stellvertretend für Gott von seinem Ort gesprochen und „in den Himmeln“ (ἐν 
τοῖς οὐρανοῖς) oder „in den Höhen“ (ἐν τοῖς ὑψίστοις) gesagt.53 Häufig wird 
vom Handeln Gottes  mithilfe  von Passivkonstruktionen gesprochen (Passivum divi-
num).54 An einigen Stellen wird der Gottesname durch ein Possessivpronomen ersetzt, 
z.B.„seine Straßen“, „mein Sohn“, „sein Kreuz“ oder „mein Haus“ (Mk 1,3.11; 8,34; 
11,17), in Schriftzitaten auch durch Personalpronomen (z.B. Mk 1,2; 12,36).
In ähnliche Richtung geht die Beobachtung, dass, wo Gott im Markusevangelium in di-
rekter Rede spricht, seine Rede aus zusammengefügten Bibelworten unterschiedlicher 
Herkunft besteht (Mk 1,2f.11; 9,7).55 Indem so Gott sich selbst „zitiert“, stellt der Ver-
fasser des Markusevangeliums sicher, dass Gott nur Authentisches sagt. Dass sich in 

43 Vgl. mSan 7,5. Dort wird auch beschrieben, dass im Falle eines Prozesses wegen Gotteslästerung 
der Gottesname auch während des Verfahrens ausgesprochen werden muss, wenn es für die Ur-
teilsfindung notwendig ist.

44 PGrM XII,64.75.285; XV,14; XXIIa,24; XXIII,6; XXVIIIb; XXXV,20; XXXVI,42.197.308 u.a.
45 Als dem wahren  Gott  untergeordneter  „Jao“  im Johannesapokryphon  NHC II,1,11,30;  12,20; 

Schrift ohne Titel NHC II,5,101,15.29; Pistis Sophia 7; 136; 140; 142, vgl. Bücher Jeu, Ophiten 
bei Origenes, Contra Celsum 6,31.

46 mSan 10,1, vgl. Strack/Billerbeck, Kommentar 1, 544, vgl. CD XV,1–3.
47 Vgl. zu den einzelnen folgenden Ausdrücken  Dalman, Worte 146–191. Von „Gott“ spricht der 

Verfasser insgesamt 48-mal. Ein Dämon spricht vom „höchsten Gott“ (θεος ὕψιστος, Mk 5,7), 
einmal Jesus vom „Gott Abrahams, Gott Isaaks, Gott Jakobs“ (θεὸς Ἀβρααμ, θεὸς Ἰσαακ, 
θεὸς Ἰακώβ,  Mk 12,26,  vgl.  Ex 3,6),  am Kreuz ruft  Jesus auf Aramäisch „mein Gott,  mein 
Gott“, ελωι, ελωι (= א@ל�ה�י) Mk 15,34, Zitat von Ps 22,2, vgl. Seite 117f. An einer Stelle wird 
möglicherweise das Gottesattribut „Zebaot“ umschrieben, s. Seite 233.

48 Mk 14,61.
49 Mk 14,62.
50 Mk 8,38; 11,25; 13,32; 14,36. Dem entspricht, dass Jesus Mk 1,11; 3,11; 5,7; 9,7; 13,32; 15,39 

als  Sohn  Gottes,  Mk 14,61  des  Hochgelobten  (Gottes)  bezeichnet  wird.  Vgl.  den  „geliebten 
Sohn“ im Winzerrätsel Mk 12,6. Mk 1,1 ist textkritisch umstritten. Da „Herr“ (κύριος) sowohl 
Jesus  (Mk 2,28;  7,28;  12,37)  als  auch  Gott  (Mk 12,9.11.29f.;  13,20)  genannt  werden  (vgl. 
Mk 12,36/Ps 110,1), könnten an einzelnen Stellen beide gemeint sein, so Mk 1,3; 5,19; 11,3.9; 
13,35. Zu αββα vgl. Rüger, Aramaismen 73f.

51 Mk 1,8.10.12; 3,29; 12,36; 13,11.
52 Mk 1,11; 9,7.
53 Mk 1,11; 10,21; 11,10.25.30f. Vgl. den spiegelbildlichen Ausdruck „auf der Erde“ (Mk 2,10), in 

dem ein „in den Himmeln“ mitschwingt, vgl. Dalman, Worte 174–178.
54 Mk 2,5; 4,24f; 10,40; 16,6 u.ö.
55 S. Seite 98.104.106.

2.1 Anfragen

© 2008 W. Kohlhammer, Stuttgart www.kohlhammer.de



16

den Schriften Gottes Wille manifestiert, wird auch in der Wendung, etwas „muss“ ge-
schehen, deutlich.56

Der Begriff „Midrasch“ (ש ר� ד! -suchen, fragen) wird in der For ,דרש abgeleitet von ,מ�
schung nicht einheitlich gebraucht. Das Bedeutungsspektrum reicht von einer allge-
meinsten Bedeutung „jüdische Auslegung“ bis hin zur literaturwissenschaftlichen Be-
zeichnung bestimmter rabbinischer und mittelalterlich-jüdischer Literaturwerke. In der 
neutestamentlichen Forschung ist der Begriff „in Mode“ gekommen und wird für un-
terschiedliche Formen gebraucht, die auf einen jüdischen Ursprung zurückgeführt wer-
den. Deshalb vermeide ich diesen Begriff als Form- oder Gattungsbezeichnung und 
spreche genauer von „Pescher“, „Haggada“, „Halacha“, „Allegorie“, „Typologie“ u.a. 
Wo ich von „Midrasch“ spreche, meine ich die so bezeichneten jüdischen Literaturwer-
ke, die sogenannten Auslegungsmidraschim, wie Mekilta, Sifre u.a.
Inkonsequent bleibe ich bei der Bezeichnung des Verfassers57 und Titels des Marku-
sevangeliums.  Hier  spreche  ich von einem (männlichen)  Verfasser,  der  das  Marku-
sevangelium geschrieben hat, obwohl dies unbewiesene, aus der Tradition übernomme-
ne Annahmen impliziert. Ob der Verfasser „Markus“ hieß, ob er nur einer oder ob „er“ 
eine Gruppe war, ob „er“ vielleicht kein Mann, sondern eine Frau gewesen war, wird 
oft nicht reflektiert. In jedem Fall spielen Frauen in seinem Buch eine große Rolle58, 
und ich gebrauche, auch im Anschluss an dieses, Frauen einschließende Formulierun-
gen.

2.1.2 Widersprüche

Der latente Antijudaismus in der früheren Erforschung des Markusevangeliums hat sei-
ne Spuren bis in heutige Zeit hinterlassen. Liest man  die Kommentare zum Marku-
sevangelium, kann man den Eindruck bekommen, das Buch sei gegen das Judentum 
gerichtet.

Schenke interpretiert die Sprüche vom neuen und alten Kleid bzw. neuen und alten Schläuchen 
(Mk 2,21f) als Ansage der „Unvereinbarkeit von ‚neuer Lehre und Praxis‘ Jesu und seiner Jünger 
mit der des durch die Schriftgelehrten repräsentierten Judentums“59, als „Unvereinbarkeit von al-
ter und neuer Religion“60. Für Schenke tritt in diesen Versen die Praxis der Jüngerschaft „an die 
Stelle der von Jesu Gegnern bestimmten jüdischen Lebenspraxis“61. „Die alten Formen des Juden-
tums können sie [die neue Lebenspraxis, J.M.-D.] nicht aufnehmen“62. Ähnlich interpretiert Flus-

56 Mk 8,31; 9,11; 13,7.10.14.
57 Mit „Verfasser“ bezeichne ich in dieser Arbeit stets den Verfasser des Markusevangeliums.
58 S. Seite 196.
59 Schenke, Markusevangelium (1988) 56. Vgl. die Widerlegung dieser alten Auslegungstradition 

von Schellong, Wein.
60 Schenke, Markusevangelium (1988) 71.
61 Schenke, Markusevangelium (1988) 137.
62 Schenke, Markusevangelium (1988) 161. In seinem neuen Kommentar baut Schenke diese Ausle-

gung noch aus, vgl. Schenke, Markusevangelium (2005) 22f.31f.

2 Einleitung

© 2008 W. Kohlhammer, Stuttgart www.kohlhammer.de



17

ser aus jüdischer Sicht diese Verse.63 Jesus verkünde die eschatologische Außerkraftsetzung (eines 
Teils) des jüdischen Gesetzes in den Streitgesprächen um das Fasten (Mk 2,18–22), um den Sab-
bat (Mk 2,23–3,6) und um die Reinheit (Mk 7,1–23), vgl. Pesch, der Schulz zitiert: „Wie die brei-
te Reproduktion gesetzeskritischer Traditionen in den Streit- und Schulgesprächen belegt, hat für 
Markus ‚Jesus die Kult- und Zeremonialtora des Mose und die Vätertradition der Pharisäer escha-
tologisch außer Kraft gesetzt‘“64. Gnilka bemerkt: „Ihre [der Juden, J.M. D.] Speisegebote werden 
für Unsinn erklärt“65. Nach Bultmann wird Jesus im Markusevangelium dargestellt „als der Got-
tessohn, der die jüdische Tradition in ihrer Gottwidrigkeit enthüllt“66.
Die feindseligen und unverständigen Gegner Jesu (Mk 4,11f; 6,1–6; 7,1–13; 8,12; 9,19) ständen 
repräsentativ für das gesamte Judentum, was Gnilka vorsichtig ausdrückt: „Das aus Jes 6,9f ge-
nommene Verstockungswort (4,12) wird man nicht ohne einen Bezug auf Israel verstehen kön-
nen.“67 Die  Verfluchung  des  Feigenbaums  durch  Jesus  und  sein  anschließendes  Verdorren 
(Mk 11,12–14.20–25) symbolisiere die Verwerfung und Vernichtung Israels.68 Das Rätsel69 von 
den Winzern (Mk 12,1–9) stelle den jüdischen Freiheitskampf, die Eroberung des Landes durch 
die römischen Truppen und die Ermordung der Einwohnerinnen und Einwohner Jerusalems als 
Strafe für die Kreuzigung Jesu dar. Die Stellung Israels vor Gott werde den Christen übertragen. 
So sagt Gnilka: „Die beißenden Vorwürfe, die das Gleichnis von den bösen Weingärtnern an die 
Hohenpriester, Schriftgelehrten und Ältesten richtet, sind gepaart mit der Verheißung, dass andere 
den Weinberg empfangen werden. Man wird dabei an das neue Volk Gottes zu denken haben.“70

Durch die Qualifizierung des Tempels, der eigentlich ein „Bethaus für alle (fremden) Völker“ sein 
soll, als einer Räuberhöhle und Jesu demonstrative Austreibung der Händler (Mk 11,15–19) wer-
de im Markusevangelium die Zerstörung des Tempels (Mk 13,2) und das Ende des Tempelkultes 
(Mk 12,33) als Strafe Gottes und Eröffnung des Heils für die „Heiden“ gesehen.  Gnilka beruft 
sich in seiner Darstellung auf im Markusevangelium selbst als Falschaussagen gekennzeichnete 
Worte Jesu: „Markus hat den Tempelprotest als Abschaffung des Kultes durch Jesus verstanden 
(…) Jesus sagt den Untergang des Tempels voraus (13,2), nach einem in den Synhedrialprozeß 
eingebrachten Wort als seine eigene Tat (14,58; vgl. 15,29).“71 „Der Tempel (…) wird durchweg 
negativ beurteilt“72. Schenke führt diese Auslegungslinie weiter: „Aufgerichtet ist ein neuer, nicht 
mit Händen gemachter Tempel (14,58) in der Gemeinschaft der Jesusjünger. Jesus selbst ist sein 
‚Eckstein‘ (12,10f)“73. Ähnliches werde durch das Zerreißen des Tempelvorhangs beim Tode Jesu 
beschrieben (Mk 15,38).74

63 Flusser, Wein 113f.
64 Pesch, Markusevangelium I, 14.
65 Gnilka, Evangelium I, 28.
66 Bultmann, Theologie 478.
67 Gnilka, Evangelium I, 28, vgl. Schenke, Markusevangelium (1988) 36.
68 Vgl. Vielhauer, Geschichte 340.
69 Die  im  Markusevangelium  als  „parabolē“  (παραβολή,  Mk 3,23;  4,2.10–13.30.33f;  7,17; 

12,1.12; 13,28, hebräisch „māschāl“, מ�ש�ל) bezeichneten Abschnitte stellen weniger „Gleichnis-
se“ dar (so die übliche Übersetzung des Begriffes), sondern „Rätsel“ Jesu, die gelöst bzw. inter-
pretiert werden sollen.

70 Gnilka, Evangelium I, 29, vgl.  Pesch, Markusevangelium I, 14.  Bedenbender, Feigenbaum 27, 
Anm. 38, Gnilka, Evangelium I, 34, Truitt, Function 185, Anm. 64. Vgl. dagegen die Feststellung 
von Weren, Use 12f, dass der Verfasser des Markusevangeliums die Schärfe des von ihm an die-
ser Stelle verarbeiteten Weinbergliedes Jesajas deutlich abmildert.

71 Gnilka, Evangelium I, 28.
72 Gnilka, Evangelium I, 28.
73 Schenke, Markusevangelium (1988) 167.
74 Vgl.  Vielhauer,  Geschichte  347,  Schweizer,  Evangelium,  195,  Schenke,  Markusevangelium 

(2005) 346.

2.1 Anfragen

© 2008 W. Kohlhammer, Stuttgart www.kohlhammer.de



18

In  Jesu Begegnung mit der syrophönizischen Frau (Mk 7,24–30) werde die Hinwendung zum 
„Heidentum“ favorisiert.75 Im Bekenntnis des römischen Kommandanten (Zenturio), dass der ge-
kreuzigte Jesus ein Sohn Gottes war (Mk 15,39), manifestiere sich die „heidenchristliche“ Aus-
richtung des Markusevangeliums. Gnilka schreibt: „Das ganze Gewicht trägt das Bekenntnis des 
römischen Kenturio, das als letzte christologische Akklamation das besondere Interesse des Evan-
gelisten an der Gottessohn-Christologie bekundet. Es ist eine Art christologischer Summe, die alle 
vorausgehenden Akklamationen und Anfragen, wer dieser sei, zusammenfaßt.76 (…) Der Kenturio 
unter dem Kreuz, dessen Zugehörigkeit zum Heidentum Markus bewußt war, spricht das letztgül-
tige Bekenntnis im Evangelium“.77

Diese Sicht hängt u.a. mit dem Forschungsklischee vom „heidenchristlich“ orientierten 
Markus- im Gegensatz zum „judenchristlich“ orientierten Matthäus- und zum ausglei-
chenden Lukasevangelium zusammen.78 Der Verfasser habe sein Buch für  „Heiden-
christen“ geschrieben.79 Im Zusammenhang damit steht die alte These von den zwei ge-
gensätzlichen Fraktionen innerhalb der „frühen Kirche“, einer rückwärtsgewandten ju-
denchristlich-petrinischen und einer fortschrittlichen heidenchristlich-paulinischen. Ab-
gesehen von der fragwürdigen Begrifflichkeit80 ist das Matthäusevangelium bei genau-
erem Hinsehen stärker als das Markusevangelium an Adressatinnen und Adressaten ge-
richtet, die anderen Völkern oder Religionen angehören.81 Alle drei Schriften weisen 
eine innerjüdische Perspektive auf.
Im Hintergrund des Markusevangeliums sind keine Ansätze einer von den Synagogen-
gemeinden getrennten Organisierung der Jesusanhänger und Jesusanhängerinnen er-
kennbar.82 Sie heben sich lediglich dadurch aus den Synagogengemeinden heraus, dass 
sie sich auf Jesus als Messias berufen und andere – zumindest von dem in Judäa übli-
chen abweichende – Sabbat- und Reinheitsvorstellungen haben. Bezeichnungen für sie 
sind etwa „die mit Jesus“83, „die im Namen Jesu“84. Im Markusevangelium wird vor-
ausgesetzt, dass die Umgebung die Anhängerschaft Jesu als jüdische Gruppe betrachtet 
(etwa Mk 2,18, wo die Schüler Jesu mit denen des Johannes und denen der Pharisäer 
verglichen werden).85 Die in den Kommentaren zum Markusevangelium oftmals ange-

75 Vgl.  Gnilka, Evangelium I, 29: „Die Syrophönikierin ist ein Erstling aus den Heiden, der Jesus 
durch seinen Glauben überzeugt.“

76 Gnilka, Evangelium I, 26.
77 Gnilka, Evangelium I, 29.
78 Z.B. von Bultmann, Theologie 478.
79 Vielhauer,  Geschichte 345,  schreibt:  „Es steht außer Zweifel,  dass Mk sein Buch für  hellenis-

tisch-heidenchristliche Leser verfasst hat“.  Gnilka, Evangelium I, 34 nennt nur (ausschließlich?) 
„heidenchristliche“ Gemeinden als Adressaten des Evangeliums, ähnlich Lührmann, Markusevan-
gelium 11: Die Leser „gehören offenbar zu jenem über die erzählte Welt hinausgehenden Bereich 
‚alle Völker‘ (13,10), in den das Evangelium übertragen worden ist“.

80 S. Seite 13.
81 Vgl. Berger, Theologiegeschichte 733f.
82 So fehlt etwa anders als im Matthäusevangelium und in der Apostelgeschichte (Mt 16,18; 18,17; 

Act 5,11 u.ö.) der Begriff „Gemeinde“ (ἐκκλησία), vgl. Berger, Theologiegeschichte 686.
83 Mk 3,14; 5,18; 14,67.
84 Mk 9,37–41; 13,6.13. Für Berger, Theologiegeschichte 688, leben sie im Kontext des Judentums 

wie „Fische im Wasser“.
85 Vgl. auch die zahlreichen Fragen und Vorwürfe der Pharisäer an Jesus und seine Schüler, die nur 

Sinn haben, wenn jene diese als Juden sahen.

2 Einleitung

© 2008 W. Kohlhammer, Stuttgart www.kohlhammer.de



19

führten Belege für die mangelnde Vertrautheit der Leserinnen und Leser mit jüdischen 
Bräuchen lassen sich auf andere Weise erklären.86

Der Hinweis auf spezielle Reinigungsvorschriften der „Pharisäer und aller Judäer (bzw. Juden)“ 
(οἱ γὰρ Φαρισαῖοι καὶ πάντες οἱ Ἰουδαῖοι, Mk 7,3) lässt sich auch damit erklären, dass 
hier  Ἰουδαῖοι nicht religiös „Juden“ meint, sondern geografisch „Judäer“, „Menschen in oder 
aus Judäa“, wofür auch die Einleitung „die aus Jerusalem (nach Galiläa) kamen“ spricht (Mk 7,1). 
Auch in Mk 1,5 bedeutet ἡ Ἰουδαία χώρα das „judäische Gebiet“ (d.h. „Judäa“, vgl. Mk 3,7; 
10,1; 13,14) und nicht das „jüdische Gebiet“.

Der Verfasser setzt bei den Leserinnen und Lesern vielfältige Kenntnisse der jüdischen 
Religion voraus. Im Einzelnen sind dies Kenntnisse von Bibel und Schriftauslegung, 
Vertrautheit mit Schreibern Pharisäern und Sadduzäern87, Ältesten, Priestern und Ho-
henpriestern88,  Anrede mit „Rabbi“89,,  Synagogen90,  Tempel- und Opferwesen, Rein-
heitsvorstellungen, Fasten91,  exorzistischen Praktiken, Kleidungsvorschriften92,  Gebe-
ten und Liedern93,  Messiaserwartungen94, Bestattungswesen95, Himmels- und Höllen-
vorstellungen96, Sabbat97, Passa und Mazzot98. Die Leserinnen und Leser gehören dem 
Judentum an, sei es als gebürtige Juden und Jüdinnen oder als Proselytinnen oder Pro-

86 Vgl. Vielhauer, Geschichte 345, Schmithals, Evangelium 1, 342, Weiß/Bousset, Evangelien 134.
87 Mk 2,13–3,6; 7,1–13; 8,11.15; 10,2; 12,13.18–27.
88 S. Seite 236.
89 „Rabbi“ (ῥαββί = י ב�  “mein Großer/Herr/Lehrer“) ist das aramäische Äquivalent für „Lehrer„ ,ר�

(διδάσκαλε, im Vokativ) und wird vom Verfasser nicht ins Griechische übersetzt, vgl. Mk 9,5; 
11,21; 14,45, vgl. das betonte „Rabbuni“ („mein Herr!“, ῥαββουνί, Mk 10,51) und dazu Rüger, 
Aramaismen 81.

90 Als Lehr- (Mk 1,21–29; 6,2) und Predigtstätten (Mk 1,39) am Sabbat (Mk 1,21–29.39; 3,1; 6,2), 
als Gerichtstätten (Mk 13,9),  mit Leitern (Mk 5,22–24.35–43) und Schreibern, die den Vorsitz 
führen (Mk 12,39).

91 Mk 2,18–20.
92 Mk 6,56 (vgl. Mk 5,25–34) trägt Jesus „Schaufäden“ (κράσπεδον, צ�יצ�ת nach Num 15,37–41; 

Dtn 22,12, vgl. den gleichnamigen alten kleinen Talmudtraktat, vgl. Stemberger, Einleitung 230. 
Vgl. auch die in Mk 12,38 erwähnte Kleidung der Schreiber.

93 Das  Morgengebet  (Mk 1,35,  das  in  Judäa  später  nicht  vor  Tagesanbruch  üblich  war,  vgl. 
mBer 1,2;  4,1,  doch  vgl.  Sap 16,28,  Bell 2,8,5/§128)  und  das  Abendgebet  (Mk 6,46,  vgl. 
mBer 1,1), üblicherweise das „Schema“ Dtn 6,4–9 (vgl.  Dtn 6,7: „wenn du in deinem Haus sitzt 
und wenn du auf dem Weg gehst, wenn du dich niederlegst und wenn du aufstehst.“ Mk 1,38f ist 
evtl. eine Anspielung darauf). Den „Segen“ (εὐλογία) über das Essen spricht einer für alle (vgl. 
Mk 6,41; 8,7;  14,22;  mBer 6,6), das „Dankgebet“ (εὐχαριστία) über das Brot (vgl. Mk 8,6) 
lautet nach mBer 6,1 „Gelobt seist du unser Gott, ewiger König, der du Speise aus der Erde her-
vorbringst.“ Das Dankgebet über den Wein („der du die Frucht der Rebe schaffst“,  mBer 1,1) 
wird nach dem Essen von einem für alle gesprochen (Mk 14,23; mBer 6,6). Mk 14,25 zitiert mit 
dem Ausdruck „Frucht des Weinstocks“ aus diesem Gebet, vgl. Fiebig, Erzählungsstil 135. Vgl. 
weiter die Handauflegung (Mk 1,41; 5,23; 10,16), das Lied nach dem Passamahl (üblicherweise 
der zweite Teil des Hallels (Halleluja-Psalmen)  Ps 115–118,  vgl.  Mk 14,26) und verschiedene 
Psalmen: Ps 118 in Mk 11,9; 12,10f,  Ps 110 in Mk 12,36,  Ps 22, der das Kapitel Mk 15 durch-
zieht, s. Seite 237.

94 Mk 1,1; 8,29; 9,41; 12,35; 13,21; 14,61; 15,32.
95 Totensalbung (Mk 14,8; 16,1), Einwickeln (Mk 15,46, vgl. mKel 9,4), Begräbnis (Mk 6,29; 14,8; 

15,46) in Felsengräbern (Mk 5,2–5; 15,46; 16,2–5) mit steinernen Türen (Mk 15,46; 16,3f), Trau-
erriten, wie Fasten (Mk 2,20),  Totenklage (Mk 5,38f, vgl. Bell 3,9,5/§434–437;  mKet 4,4) und 
Kleidung zerreißen (Mk 14,63f).

96 Von einem Himmel: Mk 4,32; 6,41; 7,34; 8,11; 10,21; 11,30f; 13,25.27.31f; 14,62, von mehreren 
Himmeln: Mk 1,10f; 11,25; 12,25. Zur „Hölle“ vgl. Anm. 723.

2.1 Anfragen

© 2008 W. Kohlhammer, Stuttgart www.kohlhammer.de



20

selyten, d.h. ehemaligen Angehörigen anderer Religionen, die zum Judentum überge-
treten sind, oder sind mit diesem als „Gottesverehrende“, d.h. am Übertritt zum Juden-
tum Interessierte, stark vertraut.99

Die Erklärung, dass die Sadduzäer sagen, es gäbe keine Auferstehung (Mk 12,18), ist ein Lesehin-
weis, das folgende Beispiel gleich unter dem Gesichtspunkt „Auferstehung“ wahrzunehmen. Was 
eigentlich aber „Sadduzäer“ sind, setzt der Verfasser bei seinen Leserinnen und Lesern voraus 
ebenso wie die Kenntnis von „Pharisäern“. Der jüdische Historiker Josephus dagegen erklärt in 
seinen eine Generation nach dem Markusevangelium verfassten Büchern diese Gruppen seinen 
Leserinnen und Lesern genau.100

An  einer  Stelle  werden  „Älteste“  ohne  Erklärung  als  Überlieferer  der  Lehre  eingeführt 
(Mk 7,3.5). An anderen Stellen werden Älteste zusammen mit Hohenpriestern und Schreibern ge-
nannt (Mk 8,31; 11,27; 14,43.53; 15,1). Mit den erstgenannten Ältesten sind Personen aus der 
Geschichte Israels genannt, die nach pharisäischer und später gemeinjüdischer Vorstellung die nur 
mündlich überlieferten Gesetze weitergaben. Im Mischnatraktat Avot heißt es: „Mose hat die Tho-
ra auf dem Sinai empfangen und sie dem Josua überliefert, und Josua den Aeltesten, und die Ael-
testen den Propheten, und die Propheten haben sie den Männern der großen Versammlung über-
liefert“ (mAv 1,1).101 An den anderen Stellen des Markusevangeliums sind mit „Älteste“ Mitglie-
der  des  Gerichtshofs  (Synhedrium)  von  Jerusalem gemeint  (so  seit  der  Hasmonäerzeit,  vgl. 
I Makk 1,26; Ant 12,3,3/§142, mit Wurzeln in der Nachexilszeit, vgl. Esr 5,5). Die Kenntnis über 
den Unterschied zwischen diesen verschiedenen „Ältesten“ setzt der Verfasser bei seinen Leserin-
nen und Lesern voraus.

97 Der Sabbat wird dargestellt als Tag der Arbeitsruhe (Mk 2,23–3,6; 15,42; 16,1), des Gottesdiens-
tes und des Unterrichts in der Synagoge (Mk 1,21f; 6,2). Außerdem ist der Sabbat der vorausge-
setzte  Tag des  Schaubrotwechsels  in  Mk 2,25f.  Wenn „Rüsttag“  mit  „(Tag)  Vor(dem)sabbat“ 
(προσάββατον, Mk 15,42) erläutert wird, so erinnert der Verfasser daran, dass Josef von Ari-
matäa vor dem Sabbat, dem Tag der Arbeitsruhe, Jesu Leichnam abnehmen muss, der dann auch 
erst nach dem Sabbat, am ersten Tag der Woche, gesalbt werden kann (Mk 16,1f). Ebenso werden 
die  Kranken  erst  nach  Sonnenuntergang,  der  als  Ende  des  Sabbats  galt,  zu  Jesus  getragen 
(Mk 1,32).

98 Das Passafest (Mk 14,1–16) mit Passaopfer (Mk 14,12), anschließendem Passaessen mit der Pas-
saliturgie (Mk 14,16–26) mit Passabecher (Mk 14,23–25), Gesang und Lobsprüchen (s. Anm. 93 
und vgl.  mPes 10,5).  Bereits Mk 10,32f weist mit dem Terminus „hinaufgehen“ (ἀναβαίνω) 
auf die Reise zum Passafest hin, vgl. Ps 122,4. Vom „Passa(fest)“ ist erst Mk 14,1 die Rede. Der 
Verfasser setzt das Wissen um den Anlass von Jesu Reise nach Jerusalem bei den Leserinnen und 
Lesern voraus. Das Mazzot (Fest der ungesäuerten Brote) wird Mk 14,1.12 erwähnt. 

99 Vgl.  Robbins, Boundaries 219f.242, Bedenbender, Römer 7–10,  Schmithals, Evangelium 1, 46f, 
für die von ihm angenommene Grundschrift des Buchs.

100 Vgl.  Bell 2,8,14/§162–166;  Ant 13,5,9/§171–173;  13,10,6/§297f;  18,1,2–4/§11–17,  Josephus, 
Vita 2/§10–12, vgl. Lührmann, Markusevangelium 6, Hengel, Entstehungszeit 15: „Kein neutes-
tamentlicher Autor zeichnet die verschiedenen Gruppen im jüdischen Palästina zur Zeit Jesu so 
zutreffend und zeitnah wie Markus“.

101 Übersetzung aus Hoffmann, Mischnajot IV, 327. Vgl. Ant 13,10,6/§297; MekhY 15,22, vgl. Per-
rot, Reading 148.

2 Einleitung

© 2008 W. Kohlhammer, Stuttgart www.kohlhammer.de




