SITUATIONSBESCHREIBUNG

1 Zur Ausgangslage

1.1 Die Lage der Kirchen im (post-)modernen Kontext

1.1.1 Personlicher Zugang

In Basel besuche ich einen Sonntagsgottesdienst mit Taufe.

Dramaturgisch und rhetorisch gut gestaltet, gewiirzt mit anekdotischen Ein-
sprengseln und belebt durch die persénliche Beziehung des Pfarrers zu den Tauf-
eltern, ist die Feier keineswegs langweilig. Sie weist streckenweise einen recht ho-
hen Unterhaltungswert auf. Die Echtheit des Dargebotenen ist spiirbar, die klei-
ne Gottesdienstgemeinde verlebt eine launige, kurze Stunde. Nach dem Verlassen
der Kirche ist es mir nur schwer moglich, theologische Inhalte wiederzugeben. Sie
haben meines Erachtens weitgehend gefehlt — dies scheint indessen kaum jeman-
den gestort zu haben. Eher lisst sich aus aufgeschnappten Gesprichsfetzen schlie-
Ben, man sei froh, so glimpflich davongekommen zu sein. Die Taufeltern scheinen
erleichtert, dass der familienfeierliche Anlass nicht durch allzu ernste Gedanken be-
schwert worden ist; die Taufpaten duf§ern sich wohlwollend dariiber, dass sie aktiv
in den Taufakt einbezogen wurden. In der Tat: Der Bruder der Mutter hatte dem
Téufling vor der Taufe einen kleinen Hut geschenkt zum Zeichen, dass er ihn fort-
an als Pate behiiten und beschiitzen wolle. Nichts an dieser Aussage gab Anlass zu
einem Kommentar oder gar zu einer Korrektur. Leichthin floss die pastorale Kon-
versation iiber die Einlage hinweg, allfillige Bedenken zerstreuend, die anlisslich
dieses doch nicht unbedenklichen Versprechens bei Einzelnen aufgekommen sein
mochten.

Die eigentliche Predigt sodann: eine Art Lebensbeichte des Pfarrers, in der die-
ser spannend darlegte, wie sehr er seinem jetzigen Beruf in jungen Lebensjahren
habe entgehen wollen. Aus kirchlichen Kreisen stammend, habe er sich damals fest
vorgenommen, niemals jenes Amt anzunchmen, das er nun doch seit iiber zwei
Jahrzehnten ausiibe. Er habe den Menschen nie gerne unangenchme Dinge gesagt,
deshalb bestehe seine pastorale Praxis je linger je mehr darin, Angenehmes zu pre-
digen. Das Evangelium enthalte beide Seiten, und er iiberlasse die Drohbotschaft
begabteren Kollegen.

Dann spielte die Orgel und die versammelte Gruppe wurde in den angebroche-
nen Sonntag entlassen.

Beim Nachsinnen wird mir bewusst, dass ich in dieser Feier wohl einfach die , Trans-
zendenz in jedwelcher Form vermisst habe. Offenbar ist dies aber hauptsichlich

29



1. ZUR AUSGANGSLAGE

mein persdnliches Problem, wie die zufriedenen Gesichter nach dem Gottesdienst
nahezulegen scheinen. Wo ist blof§ Gott geblieben? Und warum vermisst ihn kei-
ner?

Ob dies nun ,,die Postmoderne” ist?

1.1.2 Postmoderne — die Destabilisierung des modernen Kontexts

In den westlichen Gesellschaften verliert das konfessionell verfasste Christentum an
Boden. Die institutionalisierten Kirchen' stellen fest, dass Kirchenmitgliedschaft
fiir die Mehrheit der Menschen an Selbstverstindlichkeit und Bedeutung verloren
hat. Kirchliche Stellungnahmen zu konkreten Fragen des Tagesgeschehens tref-
fen zwar immer noch auf ein recht ansehnliches 6ffentliches Interesse, doch findet
die persénliche Auseinandersetzung mit religiosen Fragen kaum mehr im Kontext
der Kirche statt. Kritik an deren Form und Inhalt wird laut, und sie verrit oft,
dass jene, die sie duflern, den aktuellen Stand kirchlicher Entwicklungen schlecht
kennen. Thre Beurteilung scheint weniger einem unmittelbaren Erleben als einer
grundsitzlichen Kirchendistanz zu entspringen, die sich je und je an konkreten Fra-
gen aktualisiert.

Freikirchliche Bewegungen dagegen scheinen oft ein zahlenmifliges Wachstum auf-
zuweisen. Mit klarem Profil und innovativen Formen laden sie zur Auseinanderset-
zung mit dem vermeintlich Altbekannten ein. Doch beklagen gerade sie eine hohe
Fluktuationsrate unter ihren Mitgliedern, sinkende Bereitschaft zu langfristigen
und ehrenamtlichen Verpflichtungen sowie die Tendenz zur Erlebnisorientierung
und zum Glaubensrelativismus. Das Auftreten fundamentalistischer Stromungen
bildet dazu keineswegs einen Widerspruch. Es ist lediglich die (Be)Kehrseite der
oben beschriebenen Dynamik.?

1 Zuden institutionalisierten Kirchen zihlen wir die traditionellen Volkskirchen rémisch-katho-
lischer, christkatholischer und evangelisch-reformierter Konfession. Wir unterscheiden sie wohl
theologisch, behandeln sie in unserem Fragezusammenhang jedoch nicht gesondert, da es uns
weniger um theologische Ausrichtungen als um die allgemeinere Beurteilung von Kirchen als
dffentlichen Institutionen geht. Die Auswertung kirchensoziologischer Erhebungen zeigt (zu-
mindest fir die Schweiz und fiir Deutschland), dass sich eine solche Betrachtungsweise na-
helegt; vgl. dazu Dubach/Campiche, Jede/r ein Sonderfall? Religion in der Schweiz, S. 89: ,Nur
eine Minderheit nimmt eine differenzierte katholische oder protestantische Identitit wahr.
Was das Lehrgebiude betrifft, so erscheinen die beiden Konfessionen als auswechselbar.“ Im
Ubrigen verzichten wir bewusst auf die nihere Explikation des Kirchenbegriffs, um die hier
entwickelten Gedanken und Analysen nicht vorschnell an ein bestimmtes Kirchenverstindnis
zu binden.

2 Gerade der christliche Fundamentalismus unserer Zeit offenbart nicht nur eine Sehnsucht
nach ,Wahrheit“, sondern macht in seiner Praxis auch deutlich, wie stark der strukturelle und
dogmatische Druck sein muss, um Menschen nachhaltig auf eine solche ,Wahrheit® zu ver-
pflichten.

30



1.1 Die Lage der Kirchen im (post)modernen Kontext

Zwar entwickelte sich Moderne seit ihren Anfingen in der Aufklirung als eine 4ri-
tische, insbesondere auch als eine religions- und kirchenkritische Bewegung, doch re-
kurrierte der aufklirerische Humanismus noch ohne weiteres auf christliche Werte
und Normen. Dieses Wertesystem hat seine allgemeine Verbindlichkeit verloren,
und es scheint, als wire die neuere Moderne dem christlichen Glauben in betricht-
lichem MafS entwachsen.

Damit zerbrechen freilich auch Uberzeugungen, die ehedem konstitutiv zum
Programm der Aufklirung selbst gehért und also der klassischen Moderne ihre
charakteristische Ausprigung verlichen haben. In erster Linie ist hier wohl die
Forschrittsidee zu nennen, die von Anfang an einen Grundbestandteil der neuzeit-
lichen Weltanschauung ausmachte und sich unzweifelhaft auf verinnerlichte For-
men christlich-religioser Heilserwartungen zurtickfithren lisst. Im Weiteren konn-
te auch die Sdilisierung von ,Moderne” zum Programmbegriff fiir eine universale
Entwicklung der Menschheit ihre Anleihen bei der christlichen Missionsidee nie
verleugnen.?

Von Anfang an hat sich an einem solchen quasi-religiosen Selbstverstindnis der
Moderne eine Kritik, eine Form von Zynismus entziindet. Diese verweist beharr-
lich auf die Diskrepanz zwischen Anspruch und Wirklichkeit der Aufklirung und
wirft allen, die diese Diskrepanz nicht wahrhaben wollen, ideologische Blindheit
vor: ,Wer von Zynismus redet, erinnert an die Grenzen der Aufklirung®,* schreibt
Peter Sloterdijk und meint damit jene Desillusioniertheit, die der selbstkritischen
Aufklirung iiber die Aufklirung folgt. Dieser Zustand stellt den Ubergang in eine
sogenannte Postmoderne dar.’

,Post“-modernes Denken basiert im Wesentlichen auf einer kritischen Aus-
einandersetzung der Moderne mit ihren eigenen Uberzeugungen und Denkvor-
aussetzungen. Sie ist das Resultat einer fortgeschrittenen Moderne, deren Erkennt-

3 Vgl. dazu in ]. Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 10: ,Die Modernisie-
rungstheorie nimmt an Webers Begriff der Moderne eine folgenreiche Abstraktion vor. Sie
16st die Moderne von ihren neuzeitlich-europdischen Urspriingen ab und stilisiert sie zu einem
raumzeitlich neutralisierten Muster fiir soziale Entwicklungsprozesse iiberhaupt.”

4 Zynismus kann, wie P. Sloterdijk scharfsinnig aufzeigt, stets in zwei Formen auftreten: als
kritischer Widerspruch der Unterprivilegierten und von oben her als abgeklirter Herrenzynis-
mus: ,,Im groflen Raum des zynischen Wissens begegnen sich die Extreme; Eulenspiegel trifft
auf Richelieu; Macchiavelli auf den Neffen Rameaus; die lauten Condottieri auf die eleganten
Zyniker des Rokoko; skrupellose Unternehmer auf desillusionierte Aussteiger; abgebriihte Sy-
stemstrategen auf ideallose Verweigerer. (P. Sloterdijk, Kritik der zynischen Vernunft, S. 35).

5  Eine Dreiteilung, wie P. Zima sie vorschligt (1. klassische Moderne, 2. Spitmoderne [Moder-
nismus] und 3. Postmoderne), scheint uns nicht nétig zu sein. Die Tatsache, dass ,die Moder-
ne von zahlreichen Soziologen und Philosophen (...) recht pauschal mit Aufklirung und Ra-
tionalismus® identifiziert wird, bedeutet nicht automatisch, dass Moderne ,,zu lang und zu he-
terogen” sei, ,um mit der Postmoderne kontrastiv verglichen werden zu kénnen.” (P. V. Zima,
Moderne — Postmoderne, S. 23) Vielmehr handelt es sich bei der Transformation der Moderne
in die Postmoderne um einen Denk- und Entwicklungsprozess, der alle méglichen Formen
und Grade des Ubergangs enthilt und nicht durch eine allzu feine epochale Eingliederung
enggefiihrt werden sollte.

31



1. ZUR AUSGANGSLAGE

nisse zu ginzlich unerwarteten, im Grunde jedoch zwingenden (Ab)Schliissen ge-
fithrt haben: Der moderne Denkfortschritt entlarve Ideologien, auf denen er ba-
siert und denen er sich zu einem wesentlichen Teil selbst verdankt. Er entdeckt die
stillschweigenden Uberzeugungen, die sich hinter scheinbar neutralem, objektivem
und rationalem Denken verbergen — und er entdecke sie (erst) in ihrer Krise, in ih-
rem Versagen, im Moment ihres Scheiterns.

Es sind im Wesentlichen drei Gebiete, auf denen sich dieses Scheitern vollzogen

hat:

1) In den Naturwissenschaften haben neuere Erkenntnisse der Mathematik und der
Physik den Abschied von der aufklirerisch-modernen Uberzeugung erzwungen,
dass sich die Natur auf die Gesetze der klassischen Logik zuriickfiihren lasse.® Statt-
dessen zeigt sich, dass Stabilitit und Linearitidt — Voraussetzungen fiir das Erstel-
len von Kategorien und Grundlage jeglicher logischen Deduktion — nur fiir einen
kleinen Ausschnitt der physikalisch erforschbaren Phinomene gelten (und auch
dort immer nur approximativ). Es gibt keinen absoluten Bezugspunkt, an dem sich
beobachtete Phinomene ,objektiv messen lassen, keine Mathematik oder Physik,
mit der die Wirklichkeit wiedergegeben werden kann. Der jiingste Erkenntnisfort-
schritt der Naturwissenschaft besteht im Wesentlichen darin, dass er die vermeint-

liche Stabilitir der ,Wirklichkeit® als falsch erkannt hat.

2) Im ékonomischen Bereich hat sich die Uberzeugung als falsch erwiesen, dass das
kapitalistische System unweigerlich ,zum Wohlstand der Nationen® fithre.” Der
Wohlstand der Industrienationen geht unauflgslich einher mit der systematischen
Ausbeutung und Verschuldung anderer Linder. Statt allen V6lkern Wohlstand zu
bescheren, verweisen gesittigte Mirkte und das Erreichen von Wachstumsgren-
zen auf einen drohenden Kollaps. Nicht zuletzt ldsst sich auch die extensive Aus-
beutung natiirlicher Ressourcen in direkter Linie auf die kapitalistische Logik zu-
riickfiihren.

3) Weiter ist im Verlauf der beiden Weltkriege ein ganzes Set an {ibergeordneten
Werten und Uberzeugungen zerbrochen, das vorher einigermafien intakt war.® Der

6  Insbesondere sind hier die nichteuklidische Geometrie, die Relativitiitstheorie und die Quanten-
mechanik zu nennen, die grundlegenden Annahmen der aufklirerischen Vernunft widerspre-
chen und den Nachweis erbringen, dass sich Wirklichkeit nicht einfach objektiv erfassen und
systematisieren lisst.

7 So lautet bekanntlich der programmatische Titel des Werks von Adam Smith, in dem er die
moderne markewirtschaftliche Systematik entwickelt.

8  Anhand ausgewihlter Beispiele gelingt es Modris Eksteins, die Entwicklung dieses Zerbruchs
nachzuzeichnen und nachvollziehbar zu machen. So verweist er etwa auf den Waffenstillstand,
der wihrend der Weihnachtstage des ersten Kriegsjahres 1914 in beachtlichem Ausmaf an al-
len Fronten spontan zustande kam. In ihm zeigt sich noch das Vorhandensein von gemeinsam
geteilten Werten und Uberzeugungen. Dass ein solcher Waffenstillstand sich in den Folgejah-

32



1.1 Die Lage der Kirchen im (post)modernen Kontext

Krieg von 1914-18, der durch den massiven Einsatz von technischem Kriegsge-
rit seinem zweifelhaften Ruf als ,moderner Krieg“ durchaus gerecht wurde, rieb
die biirgerlichen Werte der traditionellen Moderne weitgehend auf. Da keine der
kriegfiihrenden Nationen sich als wirklicher Sieger fithlen konnte,” lief§ sich der
Versailler Vertrag auch nicht mehr ohne weiteres ins Gewinner/Verlierer-Schema
eines klassischen Geschichtsverstindnisses einordnen. Im zersetzenden Stellungs-
krieg hatten sich die Kriegsparteien gegenseitig derart ausgeblutet, dass nach dem
Ersten Weltkrieg nur noch ein allgemeines Gefiihl umfinglicher Verlorenheit tibrig
blieb: Aus den Ereignissen der Vergangenheit lie§ sich keine konstruktive Vision
mehr fir die Gegenwart ableiten: ,, (...) as the external world collapsed in ruins, the
only redoubt of integrity became the individual personality. (...) As the past went
down the drain, the 7 became all-important.“’ Zweifel und, in deren Folge, tiber-
hitzte Zukunftshoffnungen bildeten schliefflich den Boden fiir jene faschistische
»Flucht nach vorn“-Politik, mit der das Rad der Geschichte wieder in Schwung ge-
bracht werden sollte."! In den Verbrennungséfen von Auschwitz und Dachau [oste
sich dieser Rettungsversuch der Geschichte in Rauch auf. Nach jahrzehntelanger
Agonie zerbrach schliefllich — nurmehr als Karikatur seiner selbst — der Sozialismus
als letztes der historisch-politischen Groflsysteme in den 80-er Jahren des vergange-
nen 20. Jahrhunderts.

Die Zerbruchserfahrungen im naturwissenschaftlichen, wirtschaftlichen und ge-
schichtlich-politischen Bereich markieren den Ubergang der westlichen Kultur von
einem relativ stabilen in einen relativ instabilen Zustand. Die weltanschauliche Ge-
schlossenheit, die im Gefolge des Christentums und durch das aufklirerisch-moder-
ne Denken zustande gekommen war, bot eine ideelle Basis, auf der sich alles Den-
ken und Handeln in den festen Rahmen eines gesicherten (Offenbarungs)Wissens
einordnen lief. Gleichzeitig begriindete sie ein im Wesentlichen teleologisch struk-
turiertes Geschichtsverstindnis sowie den Aufbau politischer und dkonomischer
Hierarchien. Anders als erwartet wurde der auf solch umfinglichen Konsens ge-
griindete Kulturraum jedoch zu keiner Zeit zu einem Friedensreich. Offenbar ver-
mochte die grundsitzliche Einheit der europdischen Kultur die intern bestehenden

ren des Kriegs nie mehr wiederholt hat, ist bedeutsam. Es macht deutlich, dass in den Schiit-
zengriben Yperns und Flanderns weit mehr zerbrochen ist, als die Hoffnung auf ein , reinigen-
des Gewitter” iiber Europa: , The Christmas truce of 1914 reveals much about the social values
and priorities of the opposing armies and, by extension, of the nations they represented. That
such massive fraternization was never to recur during the war suggests, furthermore, that it
was not the ,guns of August’ but subsequent events that shattered an old world.“ Eksteins, Rites
of Spring, S. 97; die ,guns of August” stehen fiir den Kriegsbeginn Anfang August 1914.

9  Die Ausnahme dazu bilden die Vereinigten Staaten von Amerika.

10 Eksteins, a. a. O., S. 211.

11 Eksteins, a. a. O., S. 257: , The inevitable partner of that doubt was flight, a flight from reality.
If newness had been a strong German concern prior to 1914 and during the war, it became a
universal preoccupation in the west after the war, accepted by socialists, hedonists and realists.
The craving for newness was rooted in what was regarded by radicals as the bankruptcy of his-
tory and by moderates as at least the derailment of history.”

33



1. ZUR AUSGANGSLAGE

Unterschiede zwischen den Vélkern keineswegs aufzuheben oder wenigstens so weit
zu entschirfen, dass sich aus ihnen nicht andauernde Konflikte ergaben.

Dieser Bruch im modernen Denken nun distanziert den Scheiternden nicht al-
lein von seinen fritheren Uberzeugungen, sondern — viel grundsitzlicher — von sei-
ner vormaligen Uberzeugtheit. Das Mittel der methodischen Kritik, das der Wahr-
heitsfindung dienen sollte, wendet sich unversehens gegen jene ,naive“ Form von
Moderne, die auf die Richtigkeit und die Verlasslichkeit ihrer Erkenntnisse vertrau-
te und sich tiber Widerspriiche und Unsicherheiten des eigenen Wissens und der
eigenen Denkvoraussetzungen nicht ausreichend im Klaren war. ,Selbsterfahrung
geht Giber zwei Stufen®, schreibt Peter Sloterdijk, ,naive Wahrnehmung und Refle-
xion.“? Die Stufe der reflexiven Wahrnehmung, die den eigenen Denkprozess un-
abldssig mitdenkt und sich in ihrem Denken der Unausweichlichkeit von System-
blindheit und Zirkularitdt permanent bewusst ist, bestimme die wissenschaftlichen
Diskurse des 20. Jahrhunderts auf neue Weise und lisst sich nicht mehr riickgin-
gig machen. In ihrem Fortschreiten zerfallen Ganzheiten und Objektivititen, jene
Absoluta, von denen das moderne Denken tiberzeugt war, es handle sich um die
Bausteine einer geschlossenen Wirklichkeit. Die ,wirkliche® Wirklichkeit beginnt,
dem menschlichen Denken zunehmend zu entgleiten. Sie sprengt die Kategorien,
in die man sie eingeordnet hatte. Und wihrend ein solcher Zerfall und die damit
verbundene Unsicherheit aus traditioneller und moderner Perspektive ins schiere
Chaos und in anarchistische Willkiir hitten einmiinden miissen, leiten ausgerech-
net sie fiir den europdischen Kulturraum die lingste nichtkriegerische Phase seit
Jahrhunderten ein. Diese Erfahrung macht verstindlich, weshalb sich die Essenz
postmoderner Reflexion in einer (mittlerweile popularisierten) radikalen Skepsis ge-
geniiber (vor)modernen exklusiven Wahrheitsanspriichen duflert.'” Eine gewisse /-
stabilitit erweist sich paradoxerweise als sicherer, weil sie Umsichtigkeit und Vor-
sicht erzwingt in Prozessen, in denen feste Uberzeugungen leicht zu erbitterten und
harenickigen Kontroversen fithren.

Postmoderne ist also eine konsequente, eine ,ent-tiuschte Folge der Moderne.
Diese ist mittels ihres eigenen Denkansatzes auf Tduschungen gestoflen, welche
die ihr unterliegenden Denkvoraussetzungen offenlegen und widerlegen. Wir fin-
den uns auf einer fortgeschrittenen Stufe der modernen Reflexion wieder, die sich
nicht mehr von der Fortschrittsidee der Moderne getragen weil3, nicht mehr von der
Uberzeugung einer zielgerichteten Entwicklung, nichr mebhr von der Hoffnung auf
eine paradiesische Zukunft — und all dies, ohne dass die Menschheit dadurch er-
kennbaren Schaden erlitten hitte oder die davon Betroffenen ,der Barbarei ausge-

12 Sloterdijk, a. a. O., S. 131.

13 Vgl. F. Nietzsche, Jenseits von Gut und Bose, S. 24: ;Wer sich mit der Berufung auf eine Art In-
tuition der Erkenntniss getraut, jene metaphysischen Fragen sofort zu beantworten, wie es Der
thut, welcher sagt: ,Ich denke, und weifs, dass dies wenigstens wahr, wirklich, gewiss ist’ — der
wird bei einem Philosophen heute ein Licheln und zwei Fragezeichen bereit finden. ,Mein
Herr', wird der Philosoph vielleicht ihm zu verstehen geben, ,es ist unwahrscheinlich, dass sie
sich nicht irren: aber warum auch durchaus Wahrheit?*“.

34



1.1 Die Lage der Kirchen im (post)ymodernen Kontext

liefert” wiren." Im Gegenteil: Gerade das vermeintlich ,,oberflichliche” und hedo-
nistische Lebensgefiihl der Jugendkulturen aus den fiinfziger und sechziger Jahren
erweist sich in seiner Praxis als tragfihiger und — in der grundsitzlichen Akzep-
tanz von Unterschiedlichkeiten — als weniger vereinnahmend als die (vor)modernen
Einheitsmodelle und dadurch auch als einigermaflen tauglich fiir das schiedlich-
friedliche Miteinander in einem instabilen Kontext. ,Make love not war!® begriin-
det heute einen , postmodernen® (und notabene gut biblischen) Lebensstil, der tiber
massenmediale Netzwerke bis in die hintersten Winkel der Erde verbreitet wird
— eine ,kulturepochale Grundbefindlichkeit, die auf eigenartige Weise radikalen
Skeptizismus gegen jede Art von Hierarchie mit der Hoffnung auf einen neuen
Menschen® verbindet."

Die Frage stellt sich, wie sich diese conditio postmoderna auf die Kirchen aus-
wirke. Auf welche Kirchenformen trifft sie, welche Verinderungen erzwingt sie?

1.1.3 Institutionalisierte Kirchen und die postmoderne Kritik

Die beiden traditionellen abendlindischen christlichen Konfessionen haben es — in
durchaus unterschiedlicher Manier — verstanden, sich mit der Moderne zu arran-
gieren. Sowohl die katholische Kirche als auch die evangelischen Kirchen erlang-
ten im modernen Staat den Status von religiosen Institutionen. Ihre bevorzugte
Stellung wird ihnen nun, nach dem Zerbrechen der traditionellen Moderne, im-
plizit oder explizit vorgeworfen: Wenn schon nicht mehr als Hiiterin der gottli-
chen Offenbarung und Kiinderin der Wahrheit, hitte sich Staatskirche wenig-
stens als Gewissen der Politik, als kritisches Gegeniiber zum modernen Staat
verhalten sollen. Dass sie sich in Krisenzeiten mehrheitlich mit den Starken und
Michtigen verbtindet, resp. sich allein auf die Wahrung innerkirchlicher In-
teressen beschrinke hat, bleibt diffus im gesellschaftlichen Bewusstsein wach
und hat die Groflkirchen seit der Aufklirung viele Sympathien gekostet. Friith
hat sich beispielsweise die Arbeiterschaft aus den Kirchen verabschiedet, etwas
spater — nach den beiden Weltkriegen — auch das Biirgercum. Der Antiklerikalis-
mus der Nachkriegszeit scheint sich weniger an religiosen Fragen als am privilegier-
ten Status der Grof3kirchen als Institutionen des modernen Staates festzumachen.
Die bisherige Fraglosigkeit der Volkskirche ist geschwunden — nicht so sehr, dass
sich nicht immer noch das Gegenteil behaupten liefle, doch immerhin deutlich
genug, dass die Entwicklung in ihrer Tendenz nicht mehr abgestritten werden
kann.'

14 Lyotard, Das postmoderne Wissen, S. 122.

15 Ickstadt, Die unstabile Postmoderne, oder: Wie postmodern ist der zeitgendssische amerikanische
Roman?, S. 38, in: Wempfer, K. W. (Hg.), Poststrukturalismus — Dekonstruktion — Postmoderne.
Es darfin diesem Zusammenhang jedoch nicht iibersehen werden, dass das postmoderne Cre-
do auch seine ,Gegenmodelle® des religiosen oder politischen Fundamentalismus zeitigt.

16 Vgl. dazu R. Campiche, Die zwei Gesichter der Religion, wo einerseits klar behauptet wird:

35



1. ZUR AUSGANGSLAGE

Deutliches Zeichen der inneren Verbundenheit mit den institutionellen Kir-
chen bildete lange Zeit die selbstverstindliche Inanspruchnahme von Kasualhand-
lungen an entscheidenden Schnittstellen des Lebens. Neuere Untersuchungen zei-
gen nun eine deutliche Tendenz zum Verziche auf kirchliche Kasualien. Darin du-
Bert sich eine fortschreitende Kirchendistanz, die schwerlich aufzuhalten sein diirf-
te.” Eine angemessene Reaktion auf diese langfristige Entwicklung erweist sich
von kirchlicher Seite her als schwierig: Integrative Bemithungen, die dem Anspruch
auf ,Volkskirchlichkeit“ entsprechen wollen, geraten im verinderten gesellschaftli-
chen Klima leicht in den Geruch von Anpassertum und Profillosigkeit. Eine klare
Grenzzichung und deutlichere Profilierung dagegen bringt das Risiko mit sich, die
hochdifferenten Glaubensiiberzeugungen von Kirchenmitgliedern nicht mehr aus-
reichend miteinander zur Deckung zu bringen.'

Ob also einer der beiden Wege dem Relevanz- und Mitgliederverlust der tradi-
tionellen Grofikirchen Einhalt zu gebieten vermag, wird sich weisen.”” Zweifel sind
erlaubt, da sich die postmodernen Lebensauffassungen weniger am vorhandenen
oder fehlenden Profil der Volkskirche zu stofSen scheinen, als an ihrem institutionel-
len Status iberhaupt. Religiositit wird nicht mehr institutionell, sondern individuell
ausgelebt, wenn sich auch die Individualisierungshypothese, wonach sich Religiosi-
tdt iiberhaupt nicht mehr kollektiv erfassen lasse, so nicht bestdtigt hat.?® Es ist die

»Mit ihren Ritualen, Liturgien, Daseinsinterpretationen und sozialen Engagements erweisen
sich die Kirchen fiir die Mehrheit der Bevolkerung bis heute als attraktive und tragfihige Orte
gelebter Religiositit in unserem Land (...) Die Wirksamkeit der Individualisierung wird gerne
tibertrieben. (S. 172) Andererseits hilt Campiche fest: ,,Die Entscheidung, aus der Kirche aus-
zutreten, wird leichter und rascher getroffen (...) Der Gedanke an einen Kirchenaustritt taucht
unter den Mitgliedern immer hiufiger auf und wird von vielen auch in die Tat umgesetzt. Das
Bewusstsein, sich fiir oder gegen eine Kirchenmitgliedschaft entscheiden zu kénnen, wichst.”
(S. 168) Die steigende Austrittsneigung stelle Campiches vorhergehende Behauptung in Frage
oder relativiert diese zumindest.

17 Vgl. dazu ANNEX, Die Beilage zur Reformierten Presse, Nr. 44/2001: ,, Kasualien. Brickeln von
Taufe bis Bestattung” (Titel), wo ein deutlicher Riickgang der Nachfrage nach kirchlichen Ka-
sualien verzeichnet wird (Taufe: 45% weniger innerhalb von 30 Jahren, Konfirmationen 30%
weniger, Trauungen: 66% weniger, kirchliche Bestattungen , Tendenz zum Verzicht®), S. 6.

18 Hierbei ist freilich anzumerken, dass sich keine Kirche einfach auf eine der beiden genannten
Strategien reduzieren lisst. Wohl darf man die integrative Ausrichtung als ein charakeeristi-
sches Merkmal evangelischer Kirchen, die klarere dogmatische Profilierung dagegen eher als
Stil der katholischen Kirche bezeichnen. Doch lisst sich eine solche Zuweisung nicht pauscha-
lisieren: Zu bestimmten Sachfragen oder auf lokaler Ebene kénnen auch evangelische Kirchen
profiliert auftreten, demgegeniiber erweist sich die katholische Kirche in manchem als dialog-
fihig und volkskirchlich integrativ.

19 In diesem Zusammenhang sei auf den Versuch verwiesen, sich mittels eines pluralistischen
Selbstverstindnisses dezidiert zu profilieren, wie es etwa die Reformierte Kirche der Kanto-
ne Bern, Jura und Solothurn versucht (,Kirche als offene Weg- und Suchgemeinschaft®). Wie
grof§ hierbei die Diskrepanz ist zwischen einer ,institutionalisierten® Kirche einerseits und
dem Anspruch, ,offene Weg und Suchgemeinschaft® sein zu wollen, wird sich zeigen miissen.
(Kann es eine ,institutionalisierte Suche® glaubwiirdig geben?)

20 Campiche, a. a. O, S. 27.

36



1.1 Die Lage der Kirchen im (post)modernen Kontext

staatliche Privilegierung einer einzelnen Religion und/oder ganz bestimmter Formen
der Religiositit, welche die Volkskirchen in Begriindungsnotstand bringt.”!

Es scheint also, dass den traditionellen Grof3kirchen gerade ihr instirutioneller
Status den Zugang zu Menschen in der Postmoderne erschwert.??

1.1.4 Beteiligungskirchen und der Zeitgeist

Auflerhalb der institutionellen Kirchen besteht ein wachsender Markt an christli-
chen oder anderen religiosen Bewegungen, die teilweise enorme offentliche Resonanz
finden. Alfred Dubachs Bilanz in Campiches neuer Untersuchung, dass sich der An-
teil von ,exklusiven Christen® in der Schweizer Bevolkerung in den vergangenen
zehn Jahren halbiert habe, ldsst sich nur schwer glauben.”> Man miisste hier ent-
weder Dubachs Kategorisierung genauer unter die Lupe nehmen oder aber davon
ausgehen, dass die hohe mediale Prisenz neuer freikirchlicher Bewegungen tiber den
faktischen Riickgang ,exklusiver Christen® recht eindriicklich hinwegtiusche. Viel-
leicht wird hier aber auch nur deutlich, dass sich das Phinomen neuerer kirchlicher
Bewegungen mit einem rein statistischen Ansatz nicht ausreichend erfassen lisst.**

Neu entstehende Kirchenbewegungen sind — gemeinhin geschen — oft erfolg-
reich, und sie scheinen es in dem Mafle zu sein, als es ihnen gelingt, sich von al-
lem abzugrenzen, was landliufig mit ,traditioneller Kirche® assoziiert wird.” Zu
den typischen Merkmalen evangelikaler und charismatischer Freikirchen gehoren
daher z. B. die Betonung von Umbkehr, Bekenntnis, Wiedertaufe sowie eine indivi-
dualisierte, bediirfnisorientierte Frommigkeit. Formal richten sich die neuen Kir-
chen nach den Priferenzen des von ihnen angesprochenen Zielpublikums, meist
jingeren Familien. Entsprechend gehoren zu ihrem Angebot familienorientierte
Gottesdienste, Aktivitdten fiir Kinder sowie Kleingruppen, die auf persénliche Ge-
meinschaft ausgerichtet sind.

21 Dabei beschrinke sich diese Aussage auf den Bereich des Religidsen. Kirche als Diakonie-In-
stitut ist gesellschaftlich weithin unbestritten.

22 Dubach/Campiche, a. a. O., S. 240f: ,Das Bewusstsein der Wahlmoglichkeit zerstort den fiir
Institutionen typischen Anschein der Selbstverstindlichkeit und fraglosen Gegebenheit.”

23 Campiche, a.a. O, S. 117.

24 Campiche, a. a. O., S. 255: ,In Sachen Religiositit spielen die Medien anscheinend eine von
den religiésen Organisationen relativ unabhingige regulierende Rolle. Diese Rolle ist ambiva-
lent. Auf der einen Seite (...) setzen die Medien hauptsichlich religiose Leader in Szene und
privilegieren spektakulire Ereignisse im Bereich des Religiosen. Auf der anderen Seite (...) ten-
dieren sie mit der Art ihrer Prisentation zur Akzentuierung der Stereotypen. (...) Ihr Einfluss
auf kognitiver Ebene scheint hingegen begrenzt und kommt vorab dann zum Tragen, wenn
das Publikum mit ihm nicht vertrauten Aspekten konfrontiert wird: Sekten, neureligiose Be-
wegungen oder der lokalen Kultur fremde Religionen.”

25  Gewiss existiert immer noch eine latente ,, Sektenangst®, doch scheint sich die Ablehnung nicht
mehr so sehr um hiretische Lehrmeinungen oder ungewohnte Frommigkeitsstile zu gruppie-
ren, sondern vor allem um Angste vor Kontrollverlust, gewalttitigem Fanatismus etc.

37



1. ZUR AUSGANGSLAGE

Dennoch werden viele der neueren Bewegungen ihres Daseins oft nicht recht froh.
Zwar kommt ihnen zugute, dass sie sich theologisch weit weniger auf die Moderne
eingelassen haben als die Volkskirchen. Dies verleiht ihnen nun, da die modernen
Institutionen ins Kreuzfeuer der postmodernen Kritik geraten sind, einen unver-
brauchten, frischen Nimbus. Wihrend sich Grof$kirchen auf Grund ihres institu-
tionellen Status lange in relativer Sicherheit wiegen konnten, mussten Freikirchen
und religiose Sondergruppen lernen, durch zeitnahe Formen auf einem ,Marke der
religivsen Anbieter” zu bestehen. Dieser Vorsprung wirkt sich nun, da die religiose
Monopolstellung der Grofikirchen schwindet, in mancherlei Hinsicht giinstig aus.

Dennoch bringt die dezidierte Angebotsorientierung auch Nachteile mit sich.
Sie duflern sich vor allem in der geringen Heterogenitit unter den Teilnehmen-
den (,Gleichgesinnte®) und, damit verbunden, in einer gewissen theologischen Ein-
seitigkeit (z. B. als Bediirfnis nach Riickbindung und [Re-]Stabilisierung). Betei-
ligungskirchen stehen zudem in der Pflicht, ihre (zahlenden) Mitglieder bei Laune
zu halten und sich permanent nach deren Bediirfnissen zu richten. In Rundbriefen
verschiedener Freikirchen finden sich bezeichnenderweise immer wieder Appelle zu
Verbindlichkeit und Treue, was eine recht hohe Binnenbewegungsrate vermuten
lasst. Leider existieren dazu keine genaueren Untersuchungen.

Die Situation gegenwirtiger Beteiligungskirchen lsst es jedenfalls als nicht ge-
geben erscheinen, dass diese zum Modell fur die Erneuerung der Volkskirchen in der
Postmoderne tauglich oder hilfreich wiren. Zwar haben Vertreter der sogenannten
Gemeindeaufbaubewegung bereits vor Jahren entsprechende Encwiirfe vorgelegt, in
denen durch die gezielte Férderung und Entwicklung von freikirchlichen Parallel-
strukturen die Volkskirchen zu neuem Leben erwachen sollen.?* Doch sind die
entsprechenden Modelle vielerorts am hartnickigen Widerstand der traditionellen
Kirchenglieder gescheitert, die vor allem das ,, Zweiklassenchristentum® bemingelt
haben, zu dem missionarischer Gemeindeaufbau fiihre. In vielen Kirchengemein-
den wurden dadurch Gespriche und Begegnungen statt gefordert eher blockiert und
verhindert. Kritisch-distanzierte Kirchenglieder bekommen Vorbehalte gegen ihren
Glauben zu spiiren, geistlich Erweckte dagegen fiihlen sich oft durch die Institution
nicht genitigend wahrgenommen, werden durch die verfestigten Strukeuren ent-
mutigt und wandern schliefSlich in Freikirchen ab.

Doch selbst wenn missionarischer Gemeindeaufbau gelingt, handelt man sich
dabei das Grundproblem ein, mit dem die Beteiligungskirchen heute zu kimpfen
haben: die direkte, permanente und strukeurell schlecht abzufedernde Abhingigkeit
von einer Kerngruppe engagierter Mirglieder. Wird diese Gruppe sich ihrer Bedeutung
bewusst, kommt es aus ihrem Kreis leicht zu Anspriichen und Forderungen an das

26 Vgl. dazu etwa F. Schwarz, Chr. A. Schwarz, Theologie des Gemeindeaufbaus. Die Autoren ver-
suchen, bestehende Kirchen in Brutstitten fiir ,Ekklesia“, d. h. Bekenntnisgruppen umzu-
wandeln. ,Weil wir Ekklesia wollen und von ihrem Wirken Verinderung erwarten, konkreti-
sieren wir die Aufgabe der Ekklesia in der Kirche (...). Die Ekklesia sollte in ihrer Arbeit vor-
handene kirchliche Institutionen konsequent nutzen. Die Wahrnehmung ihrer Aufgabe zeigt
sich in kritischer Distanz zur Kirche und in einem engagierten Wirken in ihr.“ (S. 76).

38



