
29

Situationsbeschreibung

1	 Zur Ausgangslage 

1.1	 Die Lage der Kirchen im (post-)modernen Kontext

1.1.1	 Persönlicher Zugang

In Basel besuche ich einen Sonntagsgottesdienst mit Taufe. 
Dramaturgisch und rhetorisch gut gestaltet, gewürzt mit anekdotischen Ein

sprengseln und belebt durch die persönliche Beziehung des Pfarrers zu den Tauf
eltern, ist die Feier keineswegs langweilig. Sie weist streckenweise einen recht ho-
hen Unterhaltungswert auf. Die Echtheit des Dargebotenen ist spürbar, die klei-
ne Gottesdienstgemeinde verlebt eine launige, kurze Stunde. Nach dem Verlassen 
der Kirche ist es mir nur schwer möglich, theologische Inhalte wiederzugeben. Sie 
haben meines Erachtens weitgehend gefehlt – dies scheint indessen kaum jeman-
den gestört zu haben. Eher lässt sich aus aufgeschnappten Gesprächsfetzen schlie-
ßen, man sei froh, so glimpflich davongekommen zu sein. Die Taufeltern scheinen 
erleichtert, dass der familienfeierliche Anlass nicht durch allzu ernste Gedanken be-
schwert worden ist; die Taufpaten äußern sich wohlwollend darüber, dass sie aktiv 
in den Taufakt einbezogen wurden. In der Tat: Der Bruder der Mutter hatte dem 
Täufling vor der Taufe einen kleinen Hut geschenkt zum Zeichen, dass er ihn fort-
an als Pate behüten und beschützen wolle. Nichts an dieser Aussage gab Anlass zu 
einem Kommentar oder gar zu einer Korrektur. Leichthin floss die pastorale Kon-
versation über die Einlage hinweg, allfällige Bedenken zerstreuend, die anlässlich 
dieses doch nicht unbedenklichen Versprechens bei Einzelnen aufgekommen sein 
mochten. 

Die eigentliche Predigt sodann: eine Art Lebensbeichte des Pfarrers, in der die-
ser spannend darlegte, wie sehr er seinem jetzigen Beruf in jungen Lebensjahren 
habe entgehen wollen. Aus kirchlichen Kreisen stammend, habe er sich damals fest 
vorgenommen, niemals jenes Amt anzunehmen, das er nun doch seit über zwei 
Jahrzehnten ausübe. Er habe den Menschen nie gerne unangenehme Dinge gesagt, 
deshalb bestehe seine pastorale Praxis je länger je mehr darin, Angenehmes zu pre-
digen. Das Evangelium enthalte beide Seiten, und er überlasse die Drohbotschaft 
begabteren Kollegen. 

Dann spielte die Orgel und die versammelte Gruppe wurde in den angebroche-
nen Sonntag entlassen.

Beim Nachsinnen wird mir bewusst, dass ich in dieser Feier wohl einfach die „Trans
zendenz“ in jedwelcher Form vermisst habe. Offenbar ist dies aber hauptsächlich 



1.  Zur Ausga ngsl age

30

mein persönliches Problem, wie die zufriedenen Gesichter nach dem Gottesdienst 
nahezulegen scheinen. Wo ist bloß Gott geblieben? Und warum vermisst ihn kei
ner? 

Ob dies nun „die Postmoderne“ ist? 

1.1.2	 Postmoderne – die Destabilisierung des modernen Kontexts 

In den westlichen Gesellschaften verliert das konfessionell verfasste Christentum an 
Boden. Die institutionalisierten Kirchen� stellen fest, dass Kirchenmitgliedschaft 
für die Mehrheit der Menschen an Selbstverständlichkeit und Bedeutung verloren 
hat. Kirchliche Stellungnahmen zu konkreten Fragen des Tagesgeschehens tref-
fen zwar immer noch auf ein recht ansehnliches öffentliches Interesse, doch findet 
die persönliche Auseinandersetzung mit religiösen Fragen kaum mehr im Kontext 
der Kirche statt. Kritik an deren Form und Inhalt wird laut, und sie verrät oft, 
dass jene, die sie äußern, den aktuellen Stand kirchlicher Entwicklungen schlecht 
kennen. Ihre Beurteilung scheint weniger einem unmittelbaren Erleben als einer 
grundsätzlichen Kirchendistanz zu entspringen, die sich je und je an konkreten Fra-
gen aktualisiert. 

Freikirchliche Bewegungen dagegen scheinen oft ein zahlenmäßiges Wachstum auf
zuweisen. Mit klarem Profil und innovativen Formen laden sie zur Auseinanderset
zung mit dem vermeintlich Altbekannten ein. Doch beklagen gerade sie eine hohe 
Fluktuationsrate unter ihren Mitgliedern, sinkende Bereitschaft zu langfristigen 
und ehrenamtlichen Verpflichtungen sowie die Tendenz zur Erlebnisorientierung 
und zum Glaubensrelativismus. Das Auftreten fundamentalistischer Strömungen 
bildet dazu keineswegs einen Widerspruch. Es ist lediglich die (Be)Kehrseite der 
oben beschriebenen Dynamik.� 

�	 Zu den institutionalisierten Kirchen zählen wir die traditionellen Volkskirchen römisch-katho-
lischer, christkatholischer und evangelisch-reformierter Konfession. Wir unterscheiden sie wohl 
theologisch, behandeln sie in unserem Fragezusammenhang jedoch nicht gesondert, da es uns 
weniger um theologische Ausrichtungen als um die allgemeinere Beurteilung von Kirchen als 
öffentlichen Institutionen geht. Die Auswertung kirchensoziologischer Erhebungen zeigt (zu-
mindest für die Schweiz und für Deutschland), dass sich eine solche Betrachtungsweise na-
helegt; vgl. dazu Dubach/Campiche, Jede/r ein Sonderfall? Religion in der Schweiz, S. 89: „Nur 
eine Minderheit nimmt eine differenzierte katholische oder protestantische Identität wahr. 
Was das Lehrgebäude betrifft, so erscheinen die beiden Konfessionen als auswechselbar.“ Im 
Übrigen verzichten wir bewusst auf die nähere Explikation des Kirchenbegriffs, um die hier 
entwickelten Gedanken und Analysen nicht vorschnell an ein bestimmtes Kirchenverständnis 
zu binden. 

�	 Gerade der christliche Fundamentalismus unserer Zeit offenbart nicht nur eine Sehnsucht 
nach „Wahrheit“, sondern macht in seiner Praxis auch deutlich, wie stark der strukturelle und 
dogmatische Druck sein muss, um Menschen nachhaltig auf eine solche „Wahrheit“ zu ver-
pflichten. 



1.1  Die Lage der Kirchen im (post)modernen Kontext

31

Zwar entwickelte sich Moderne seit ihren Anfängen in der Aufklärung als eine kri-
tische, insbesondere auch als eine religions- und kirchenkritische Bewegung, doch re-
kurrierte der aufklärerische Humanismus noch ohne weiteres auf christliche Werte 
und Normen. Dieses Wertesystem hat seine allgemeine Verbindlichkeit verloren, 
und es scheint, als wäre die neuere Moderne dem christlichen Glauben in beträcht-
lichem Maß entwachsen. 

Damit zerbrechen freilich auch Überzeugungen, die ehedem konstitutiv zum 
Programm der Aufklärung selbst gehört und also der klassischen Moderne ihre 
charakteristische Ausprägung verliehen haben. In erster Linie ist hier wohl die 
Fortschrittsidee zu nennen, die von Anfang an einen Grundbestandteil der neuzeit
lichen Weltanschauung ausmachte und sich unzweifelhaft auf verinnerlichte For-
men christlich-religiöser Heilserwartungen zurückführen lässt. Im Weiteren konn-
te auch die Stilisierung von „Moderne“ zum Programmbegriff für eine universale 
Entwicklung der Menschheit ihre Anleihen bei der christlichen Missionsidee nie 
verleugnen.� 

Von Anfang an hat sich an einem solchen quasi-religiösen Selbstverständnis der 
Moderne eine Kritik, eine Form von Zynismus entzündet. Diese verweist beharr-
lich auf die Diskrepanz zwischen Anspruch und Wirklichkeit der Aufklärung und 
wirft allen, die diese Diskrepanz nicht wahrhaben wollen, ideologische Blindheit 
vor: „Wer von Zynismus redet, erinnert an die Grenzen der Aufklärung“,� schreibt 
Peter Sloterdijk und meint damit jene Desillusioniertheit, die der selbstkritischen 
Aufklärung über die Aufklärung folgt. Dieser Zustand stellt den Übergang in eine 
sogenannte Postmoderne dar.�

„Post“-modernes Denken basiert im Wesentlichen auf einer kritischen Aus
einandersetzung der Moderne mit ihren eigenen Überzeugungen und Denkvor
aussetzungen. Sie ist das Resultat einer fortgeschrittenen Moderne, deren Erkennt

�	 Vgl. dazu in J. Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 10: „Die Modernisie
rungstheorie nimmt an Webers Begriff der Moderne eine folgenreiche Abstraktion vor. Sie 
löst die Moderne von ihren neuzeitlich-europäischen Ursprüngen ab und stilisiert sie zu einem 
raumzeitlich neutralisierten Muster für soziale Entwicklungsprozesse überhaupt.“

�	 Zynismus kann, wie P. Sloterdijk scharfsinnig aufzeigt, stets in zwei Formen auftreten: als 
kritischer Widerspruch der Unterprivilegierten und von oben her als abgeklärter Herrenzynis-
mus: „Im großen Raum des zynischen Wissens begegnen sich die Extreme; Eulenspiegel trifft 
auf Richelieu; Macchiavelli auf den Neffen Rameaus; die lauten Condottieri auf die eleganten 
Zyniker des Rokoko; skrupellose Unternehmer auf desillusionierte Aussteiger; abgebrühte Sy-
stemstrategen auf ideallose Verweigerer.“ (P. Sloterdijk, Kritik der zynischen Vernunft, S. 35).

�	 Eine Dreiteilung, wie P. Zima sie vorschlägt (1. klassische Moderne, 2. Spätmoderne [Moder
nismus] und 3. Postmoderne), scheint uns nicht nötig zu sein. Die Tatsache, dass „die Moder-
ne von zahlreichen Soziologen und Philosophen (…) recht pauschal mit Aufklärung und Ra-
tionalismus“ identifiziert wird, bedeutet nicht automatisch, dass Moderne „zu lang und zu he-
terogen“ sei, „um mit der Postmoderne kontrastiv verglichen werden zu können.“ (P. V. Zima, 
Moderne – Postmoderne, S. 23) Vielmehr handelt es sich bei der Transformation der Moderne 
in die Postmoderne um einen Denk- und Entwicklungsprozess, der alle möglichen Formen 
und Grade des Übergangs enthält und nicht durch eine allzu feine epochale Eingliederung 
enggeführt werden sollte.



1.  Zur Ausga ngsl age

32

nisse zu gänzlich unerwarteten, im Grunde jedoch zwingenden (Ab)Schlüssen ge-
führt haben: Der moderne Denkfortschritt entlarvt Ideologien, auf denen er ba-
siert und denen er sich zu einem wesentlichen Teil selbst verdankt. Er entdeckt die 
stillschweigenden Überzeugungen, die sich hinter scheinbar neutralem, objektivem 
und rationalem Denken verbergen – und er entdeckt sie (erst) in ihrer Krise, in ih-
rem Versagen, im Moment ihres Scheiterns. 

Es sind im Wesentlichen drei Gebiete, auf denen sich dieses Scheitern vollzogen 
hat: 

1) In den Naturwissenschaften haben neuere Erkenntnisse der Mathematik und der 
Physik den Abschied von der aufklärerisch-modernen Überzeugung erzwungen, 
dass sich die Natur auf die Gesetze der klassischen Logik zurückführen lasse.� Statt-
dessen zeigt sich, dass Stabilität und Linearität – Voraussetzungen für das Erstel-
len von Kategorien und Grundlage jeglicher logischen Deduktion – nur für einen 
kleinen Ausschnitt der physikalisch erforschbaren Phänomene gelten (und auch 
dort immer nur approximativ). Es gibt keinen absoluten Bezugspunkt, an dem sich 
beobachtete Phänomene „objektiv“ messen lassen, keine Mathematik oder Physik, 
mit der die Wirklichkeit wiedergegeben werden kann. Der jüngste Erkenntnisfort
schritt der Naturwissenschaft besteht im Wesentlichen darin, dass er die vermeint-
liche Stabilität der „Wirklichkeit“ als falsch erkannt hat. 

2) Im ökonomischen Bereich hat sich die Überzeugung als falsch erwiesen, dass das 
kapitalistische System unweigerlich „zum Wohlstand der Nationen“ führe.� Der 
Wohlstand der Industrienationen geht unauflöslich einher mit der systematischen 
Ausbeutung und Verschuldung anderer Länder. Statt allen Völkern Wohlstand zu 
bescheren, verweisen gesättigte Märkte und das Erreichen von Wachstumsgren-
zen auf einen drohenden Kollaps. Nicht zuletzt lässt sich auch die extensive Aus
beutung natürlicher Ressourcen in direkter Linie auf die kapitalistische Logik zu
rückführen. 

3) Weiter ist im Verlauf der beiden Weltkriege ein ganzes Set an übergeordneten 
Werten und Überzeugungen zerbrochen, das vorher einigermaßen intakt war.� Der 

�	 Insbesondere sind hier die nichteuklidische Geometrie, die Relativitätstheorie und die Quanten
mechanik zu nennen, die grundlegenden Annahmen der aufklärerischen Vernunft widerspre-
chen und den Nachweis erbringen, dass sich Wirklichkeit nicht einfach objektiv erfassen und 
systematisieren lässt. 

�	 So lautet bekanntlich der programmatische Titel des Werks von Adam Smith, in dem er die 
moderne marktwirtschaftliche Systematik entwickelt.

�	 Anhand ausgewählter Beispiele gelingt es Modris Eksteins, die Entwicklung dieses Zerbruchs 
nachzuzeichnen und nachvollziehbar zu machen. So verweist er etwa auf den Waffenstillstand, 
der während der Weihnachtstage des ersten Kriegsjahres 1914 in beachtlichem Ausmaß an al-
len Fronten spontan zustande kam. In ihm zeigt sich noch das Vorhandensein von gemeinsam 
geteilten Werten und Überzeugungen. Dass ein solcher Waffenstillstand sich in den Folgejah-



1.1  Die Lage der Kirchen im (post)modernen Kontext

33

Krieg von 1914–18, der durch den massiven Einsatz von technischem Kriegsge-
rät seinem zweifelhaften Ruf als „moderner Krieg“ durchaus gerecht wurde, rieb 
die bürgerlichen Werte der traditionellen Moderne weitgehend auf. Da keine der 
kriegführenden Nationen sich als wirklicher Sieger fühlen konnte,� ließ sich der 
Versailler Vertrag auch nicht mehr ohne weiteres ins Gewinner/Verlierer-Schema 
eines klassischen Geschichtsverständnisses einordnen. Im zersetzenden Stellungs-
krieg hatten sich die Kriegsparteien gegenseitig derart ausgeblutet, dass nach dem 
Ersten Weltkrieg nur noch ein allgemeines Gefühl umfänglicher Verlorenheit übrig 
blieb: Aus den Ereignissen der Vergangenheit ließ sich keine konstruktive Vision 
mehr für die Gegenwart ableiten: „ (…) as the external world collapsed in ruins, the 
only redoubt of integrity became the individual personality. (…) As the past went 
down the drain, the I became all-important.“10 Zweifel und, in deren Folge, über-
hitzte Zukunftshoffnungen bildeten schließlich den Boden für jene faschistische 
„Flucht nach vorn“-Politik, mit der das Rad der Geschichte wieder in Schwung ge-
bracht werden sollte.11 In den Verbrennungsöfen von Auschwitz und Dachau löste 
sich dieser Rettungsversuch der Geschichte in Rauch auf. Nach jahrzehntelanger 
Agonie zerbrach schließlich – nurmehr als Karikatur seiner selbst – der Sozialismus 
als letztes der historisch-politischen Großsysteme in den 80-er Jahren des vergange-
nen 20. Jahrhunderts. 

Die Zerbruchserfahrungen im naturwissenschaftlichen, wirtschaftlichen und ge-
schichtlich-politischen Bereich markieren den Übergang der westlichen Kultur von 
einem relativ stabilen in einen relativ instabilen Zustand. Die weltanschauliche Ge-
schlossenheit, die im Gefolge des Christentums und durch das aufklärerisch-moder-
ne Denken zustande gekommen war, bot eine ideelle Basis, auf der sich alles Den-
ken und Handeln in den festen Rahmen eines gesicherten (Offenbarungs)Wissens 
einordnen ließ. Gleichzeitig begründete sie ein im Wesentlichen teleologisch struk-
turiertes Geschichtsverständnis sowie den Aufbau politischer und ökonomischer 
Hierarchien. Anders als erwartet wurde der auf solch umfänglichen Konsens ge-
gründete Kulturraum jedoch zu keiner Zeit zu einem Friedensreich. Offenbar ver-
mochte die grundsätzliche Einheit der europäischen Kultur die intern bestehenden 

ren des Kriegs nie mehr wiederholt hat, ist bedeutsam. Es macht deutlich, dass in den Schüt-
zengräben Yperns und Flanderns weit mehr zerbrochen ist, als die Hoffnung auf ein „reinigen-
des Gewitter“ über Europa: „The Christmas truce of 1914 reveals much about the social values 
and priorities of the opposing armies and, by extension, of the nations they represented. That 
such massive fraternization was never to recur during the war suggests, furthermore, that it 
was not the ‚guns of August‘ but subsequent events that shattered an old world.“ Eksteins, Rites 
of Spring, S. 97; die „guns of August“ stehen für den Kriegsbeginn Anfang August 1914.

�	 Die Ausnahme dazu bilden die Vereinigten Staaten von Amerika.
10	 Eksteins, a. a. O., S. 211.
11	 Eksteins, a. a. O., S. 257: „The inevitable partner of that doubt was flight, a flight from reality. 

If newness had been a strong German concern prior to 1914 and during the war, it became a 
universal preoccupation in the west after the war, accepted by socialists, hedonists and realists. 
The craving for newness was rooted in what was regarded by radicals as the bankruptcy of his-
tory and by moderates as at least the derailment of history.“



1.  Zur Ausga ngsl age

34

Unterschiede zwischen den Völkern keineswegs aufzuheben oder wenigstens so weit 
zu entschärfen, dass sich aus ihnen nicht andauernde Konflikte ergaben. 

Dieser Bruch im modernen Denken nun distanziert den Scheiternden nicht al-
lein von seinen früheren Überzeugungen, sondern – viel grundsätzlicher – von sei-
ner vormaligen Überzeugtheit. Das Mittel der methodischen Kritik, das der Wahr-
heitsfindung dienen sollte, wendet sich unversehens gegen jene „naive“ Form von 
Moderne, die auf die Richtigkeit und die Verlässlichkeit ihrer Erkenntnisse vertrau-
te und sich über Widersprüche und Unsicherheiten des eigenen Wissens und der 
eigenen Denkvoraussetzungen nicht ausreichend im Klaren war. „Selbsterfahrung 
geht über zwei Stufen“, schreibt Peter Sloterdijk, „naive Wahrnehmung und Refle-
xion.“12 Die Stufe der reflexiven Wahrnehmung, die den eigenen Denkprozess un-
ablässig mitdenkt und sich in ihrem Denken der Unausweichlichkeit von System-
blindheit und Zirkularität permanent bewusst ist, bestimmt die wissenschaftlichen 
Diskurse des 20. Jahrhunderts auf neue Weise und lässt sich nicht mehr rückgän-
gig machen. In ihrem Fortschreiten zerfallen Ganzheiten und Objektivitäten, jene 
Absoluta, von denen das moderne Denken überzeugt war, es handle sich um die 
Bausteine einer geschlossenen Wirklichkeit. Die „wirkliche“ Wirklichkeit beginnt, 
dem menschlichen Denken zunehmend zu entgleiten. Sie sprengt die Kategorien, 
in die man sie eingeordnet hatte. Und während ein solcher Zerfall und die damit 
verbundene Unsicherheit aus traditioneller und moderner Perspektive ins schiere 
Chaos und in anarchistische Willkür hätten einmünden müssen, leiten ausgerech-
net sie für den europäischen Kulturraum die längste nicht-kriegerische Phase seit 
Jahrhunderten ein. Diese Erfahrung macht verständlich, weshalb sich die Essenz 
postmoderner Reflexion in einer (mittlerweile popularisierten) radikalen Skepsis ge-
genüber (vor)modernen exklusiven Wahrheitsansprüchen äußert.13 Eine gewisse In-
stabilität erweist sich paradoxerweise als sicherer, weil sie Umsichtigkeit und Vor-
sicht erzwingt in Prozessen, in denen feste Überzeugungen leicht zu erbitterten und 
hartnäckigen Kontroversen führen.

Postmoderne ist also eine konsequente, eine „ent-täuschte“ Folge der Moderne. 
Diese ist mittels ihres eigenen Denkansatzes auf Täuschungen gestoßen, welche 
die ihr unterliegenden Denkvoraussetzungen offenlegen und widerlegen. Wir fin-
den uns auf einer fortgeschrittenen Stufe der modernen Reflexion wieder, die sich 
nicht mehr von der Fortschrittsidee der Moderne getragen weiß, nicht mehr von der 
Überzeugung einer zielgerichteten Entwicklung, nicht mehr von der Hoffnung auf 
eine paradiesische Zukunft – und all dies, ohne dass die Menschheit dadurch er-
kennbaren Schaden erlitten hätte oder die davon Betroffenen „der Barbarei ausge-

12	 Sloterdijk, a. a. O., S. 131.
13	 Vgl. F. Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse, S. 24: „Wer sich mit der Berufung auf eine Art In-

tuition der Erkenntniss getraut, jene metaphysischen Fragen sofort zu beantworten, wie es Der 
thut, welcher sagt: ‚Ich denke, und weiß, dass dies wenigstens wahr, wirklich, gewiss ist‘ – der 
wird bei einem Philosophen heute ein Lächeln und zwei Fragezeichen bereit finden. ‚Mein 
Herr‘, wird der Philosoph vielleicht ihm zu verstehen geben, ‚es ist unwahrscheinlich, dass sie 
sich nicht irren: aber warum auch durchaus Wahrheit?‘“. 



1.1  Die Lage der Kirchen im (post)modernen Kontext

35

liefert“ wären.14 Im Gegenteil: Gerade das vermeintlich „oberflächliche“ und hedo-
nistische Lebensgefühl der Jugendkulturen aus den fünfziger und sechziger Jahren 
erweist sich in seiner Praxis als tragfähiger und – in der grundsätzlichen Akzep-
tanz von Unterschiedlichkeiten – als weniger vereinnahmend als die (vor)modernen 
Einheitsmodelle und dadurch auch als einigermaßen tauglich für das schiedlich-
friedliche Miteinander in einem instabilen Kontext. „Make love not war!“ begrün-
det heute einen „postmodernen“ (und notabene gut biblischen) Lebensstil, der über 
massenmediale Netzwerke bis in die hintersten Winkel der Erde verbreitet wird 
– eine „kulturepochale Grundbefindlichkeit, die auf eigenartige Weise radikalen 
Skeptizismus gegen jede Art von Hierarchie mit der Hoffnung auf einen neuen 
Menschen“ verbindet.15 

Die Frage stellt sich, wie sich diese conditio postmoderna auf die Kirchen aus-
wirkt. Auf welche Kirchenformen trifft sie, welche Veränderungen erzwingt sie?

1.1.3	 Institutionalisierte Kirchen und die postmoderne Kritik

Die beiden traditionellen abendländischen christlichen Konfessionen haben es – in 
durchaus unterschiedlicher Manier – verstanden, sich mit der Moderne zu arran-
gieren. Sowohl die katholische Kirche als auch die evangelischen Kirchen erlang-
ten im modernen Staat den Status von religiösen Institutionen. Ihre bevorzugte 
Stellung wird ihnen nun, nach dem Zerbrechen der traditionellen Moderne, im-
plizit oder explizit vorgeworfen: Wenn schon nicht mehr als Hüterin der göttli-
chen Offenbarung und Künderin der Wahrheit, hätte sich Staatskirche wenig-
stens als Gewissen der Politik, als kritisches Gegenüber zum modernen Staat 
verhalten sollen. Dass sie sich in Krisenzeiten mehrheitlich mit den Starken und 
Mächtigen verbündet, resp. sich allein auf die Wahrung innerkirchlicher In-
teressen beschränkt hat, bleibt diffus im gesellschaftlichen Bewusstsein wach 
und hat die Großkirchen seit der Aufklärung viele Sympathien gekostet. Früh	
hat sich beispielsweise die Arbeiterschaft aus den Kirchen verabschiedet, etwas 
später – nach den beiden Weltkriegen – auch das Bürgertum. Der Antiklerikalis-	
mus der Nachkriegszeit scheint sich weniger an religiösen Fragen als am privilegier-
ten Status der Großkirchen als Institutionen des modernen Staates festzumachen. 
Die bisherige Fraglosigkeit der Volkskirche ist geschwunden – nicht so sehr, dass	
sich nicht immer noch das Gegenteil behaupten ließe, doch immerhin deutlich	
genug, dass die Entwicklung in ihrer Tendenz nicht mehr abgestritten werden 
kann.16 

14	 Lyotard, Das postmoderne Wissen, S. 122.
15	 Ickstadt, Die unstabile Postmoderne, oder: Wie postmodern ist der zeitgenössische amerikanische 

Roman?, S. 38, in: Wempfer, K. W. (Hg.), Poststrukturalismus – Dekonstruktion – Postmoderne. 
Es darf in diesem Zusammenhang jedoch nicht übersehen werden, dass das postmoderne Cre-
do auch seine „Gegenmodelle“ des religiösen oder politischen Fundamentalismus zeitigt. 

16	 Vgl. dazu R. Campiche, Die zwei Gesichter der Religion, wo einerseits klar behauptet wird: 



1.  Zur Ausga ngsl age

36

Deutliches Zeichen der inneren Verbundenheit mit den institutionellen Kir-
chen bildete lange Zeit die selbstverständliche Inanspruchnahme von Kasualhand-
lungen an entscheidenden Schnittstellen des Lebens. Neuere Untersuchungen zei-
gen nun eine deutliche Tendenz zum Verzicht auf kirchliche Kasualien. Darin äu-
ßert sich eine fortschreitende Kirchendistanz, die schwerlich aufzuhalten sein dürf-
te.17 Eine angemessene Reaktion auf diese langfristige Entwicklung erweist sich 
von kirchlicher Seite her als schwierig: Integrative Bemühungen, die dem Anspruch 
auf „Volkskirchlichkeit“ entsprechen wollen, geraten im veränderten gesellschaftli-
chen Klima leicht in den Geruch von Anpassertum und Profillosigkeit. Eine klare 
Grenzziehung und deutlichere Profilierung dagegen bringt das Risiko mit sich, die 
hochdifferenten Glaubensüberzeugungen von Kirchenmitgliedern nicht mehr aus-
reichend miteinander zur Deckung zu bringen.18 

Ob also einer der beiden Wege dem Relevanz- und Mitgliederverlust der tradi
tionellen Großkirchen Einhalt zu gebieten vermag, wird sich weisen.19 Zweifel sind 
erlaubt, da sich die postmodernen Lebensauffassungen weniger am vorhandenen 
oder fehlenden Profil der Volkskirche zu stoßen scheinen, als an ihrem institutionel-
len Status überhaupt. Religiosität wird nicht mehr institutionell, sondern individuell 
ausgelebt, wenn sich auch die Individualisierungshypothese, wonach sich Religiosi-
tät überhaupt nicht mehr kollektiv erfassen lasse, so nicht bestätigt hat.20 Es ist die	

„Mit ihren Ritualen, Liturgien, Daseinsinterpretationen und sozialen Engagements erweisen 
sich die Kirchen für die Mehrheit der Bevölkerung bis heute als attraktive und tragfähige Orte 
gelebter Religiosität in unserem Land (…) Die Wirksamkeit der Individualisierung wird gerne 
übertrieben.“ (S. 172) Andererseits hält Campiche fest: „Die Entscheidung, aus der Kirche aus-
zutreten, wird leichter und rascher getroffen (…) Der Gedanke an einen Kirchenaustritt taucht 
unter den Mitgliedern immer häufiger auf und wird von vielen auch in die Tat umgesetzt. Das 
Bewusstsein, sich für oder gegen eine Kirchenmitgliedschaft entscheiden zu können, wächst.“ 
(S. 168) Die steigende Austrittsneigung stellt Campiches vorhergehende Behauptung in Frage 
oder relativiert diese zumindest. 

17	 Vgl. dazu ANNEX, Die Beilage zur Reformierten Presse, Nr. 44/2001: „Kasualien. Bröckeln von 
Taufe bis Bestattung“ (Titel), wo ein deutlicher Rückgang der Nachfrage nach kirchlichen Ka-
sualien verzeichnet wird (Taufe: 45% weniger innerhalb von 30 Jahren, Konfirmationen 30% 
weniger, Trauungen: 66% weniger, kirchliche Bestattungen „Tendenz zum Verzicht“), S. 6. 

18	 Hierbei ist freilich anzumerken, dass sich keine Kirche einfach auf eine der beiden genannten 
Strategien reduzieren lässt. Wohl darf man die integrative Ausrichtung als ein charakteristi-
sches Merkmal evangelischer Kirchen, die klarere dogmatische Profilierung dagegen eher als 
Stil der katholischen Kirche bezeichnen. Doch lässt sich eine solche Zuweisung nicht pauscha-
lisieren: Zu bestimmten Sachfragen oder auf lokaler Ebene können auch evangelische Kirchen 
profiliert auftreten, demgegenüber erweist sich die katholische Kirche in manchem als dialog-
fähig und volkskirchlich integrativ. 

19	 In diesem Zusammenhang sei auf den Versuch verwiesen, sich mittels eines pluralistischen 
Selbstverständnisses dezidiert zu profilieren, wie es etwa die Reformierte Kirche der Kanto-
ne Bern, Jura und Solothurn versucht („Kirche als offene Weg- und Suchgemeinschaft“). Wie 
groß hierbei die Diskrepanz ist zwischen einer „institutionalisierten“ Kirche einerseits und 
dem Anspruch, „offene Weg und Suchgemeinschaft“ sein zu wollen, wird sich zeigen müssen. 
(Kann es eine „institutionalisierte Suche“ glaubwürdig geben?) 

20	 Campiche, a. a. O., S. 27.



1.1  Die Lage der Kirchen im (post)modernen Kontext

37

staatliche Privilegierung einer einzelnen Religion und/oder ganz bestimmter Formen 
der Religiosität, welche die Volkskirchen in Begründungsnotstand bringt.21 

Es scheint also, dass den traditionellen Großkirchen gerade ihr institutioneller 
Status den Zugang zu Menschen in der Postmoderne erschwert.22 

1.1.4	 Beteiligungskirchen und der Zeitgeist

Außerhalb der institutionellen Kirchen besteht ein wachsender Markt an christli-
chen oder anderen religiösen Bewegungen, die teilweise enorme öffentliche Resonanz 
finden. Alfred Dubachs Bilanz in Campiches neuer Untersuchung, dass sich der An-
teil von „exklusiven Christen“ in der Schweizer Bevölkerung in den vergangenen 
zehn Jahren halbiert habe, lässt sich nur schwer glauben.23 Man müsste hier ent-
weder Dubachs Kategorisierung genauer unter die Lupe nehmen oder aber davon 
ausgehen, dass die hohe mediale Präsenz neuer freikirchlicher Bewegungen über den 
faktischen Rückgang „exklusiver Christen“ recht eindrücklich hinwegtäuscht. Viel-
leicht wird hier aber auch nur deutlich, dass sich das Phänomen neuerer kirchlicher 
Bewegungen mit einem rein statistischen Ansatz nicht ausreichend erfassen lässt.24 

Neu entstehende Kirchenbewegungen sind – gemeinhin gesehen – oft erfolg
reich, und sie scheinen es in dem Maße zu sein, als es ihnen gelingt, sich von al-
lem abzugrenzen, was landläufig mit „traditioneller Kirche“ assoziiert wird.25 Zu 
den typischen Merkmalen evangelikaler und charismatischer Freikirchen gehören 
daher z. B. die Betonung von Umkehr, Bekenntnis, Wiedertaufe sowie eine indivi
dualisierte, bedürfnisorientierte Frömmigkeit. Formal richten sich die neuen Kir
chen nach den Präferenzen des von ihnen angesprochenen Zielpublikums, meist 
jüngeren Familien. Entsprechend gehören zu ihrem Angebot familienorientierte 
Gottesdienste, Aktivitäten für Kinder sowie Kleingruppen, die auf persönliche Ge-
meinschaft ausgerichtet sind. 

21	 Dabei beschränkt sich diese Aussage auf den Bereich des Religiösen. Kirche als Diakonie-In-
stitut ist gesellschaftlich weithin unbestritten.

22	 Dubach/Campiche, a. a. O., S. 240f: „Das Bewusstsein der Wahlmöglichkeit zerstört den für 
Institutionen typischen Anschein der Selbstverständlichkeit und fraglosen Gegebenheit.“ 

23	 Campiche, a. a. O., S. 117.
24	 Campiche, a. a. O., S. 255: „In Sachen Religiosität spielen die Medien anscheinend eine von 

den religiösen Organisationen relativ unabhängige regulierende Rolle. Diese Rolle ist ambiva-
lent. Auf der einen Seite (…) setzen die Medien hauptsächlich religiöse Leader in Szene und 
privilegieren spektakuläre Ereignisse im Bereich des Religiösen. Auf der anderen Seite (…) ten-
dieren sie mit der Art ihrer Präsentation zur Akzentuierung der Stereotypen. (…) Ihr Einfluss 
auf kognitiver Ebene scheint hingegen begrenzt und kommt vorab dann zum Tragen, wenn 
das Publikum mit ihm nicht vertrauten Aspekten konfrontiert wird: Sekten, neureligiöse Be-
wegungen oder der lokalen Kultur fremde Religionen.“ 

25	 Gewiss existiert immer noch eine latente „Sektenangst“, doch scheint sich die Ablehnung nicht 
mehr so sehr um häretische Lehrmeinungen oder ungewohnte Frömmigkeitsstile zu gruppie-
ren, sondern vor allem um Ängste vor Kontrollverlust, gewalttätigem Fanatismus etc. 



1.  Zur Ausga ngsl age

38

Dennoch werden viele der neueren Bewegungen ihres Daseins oft nicht recht froh. 
Zwar kommt ihnen zugute, dass sie sich theologisch weit weniger auf die Moderne 
eingelassen haben als die Volkskirchen. Dies verleiht ihnen nun, da die modernen 
Institutionen ins Kreuzfeuer der postmodernen Kritik geraten sind, einen unver-
brauchten, frischen Nimbus. Während sich Großkirchen auf Grund ihres institu-
tionellen Status lange in relativer Sicherheit wiegen konnten, mussten Freikirchen 
und religiöse Sondergruppen lernen, durch zeitnahe Formen auf einem „Markt der 
religiösen Anbieter“ zu bestehen. Dieser Vorsprung wirkt sich nun, da die religiöse 
Monopolstellung der Großkirchen schwindet, in mancherlei Hinsicht günstig aus. 

Dennoch bringt die dezidierte Angebotsorientierung auch Nachteile mit sich. 
Sie äußern sich vor allem in der geringen Heterogenität unter den Teilnehmen-
den („Gleichgesinnte“) und, damit verbunden, in einer gewissen theologischen Ein
seitigkeit (z. B. als Bedürfnis nach Rückbindung und [Re-]Stabilisierung). Betei
ligungskirchen stehen zudem in der Pflicht, ihre (zahlenden) Mitglieder bei Laune 
zu halten und sich permanent nach deren Bedürfnissen zu richten. In Rundbriefen 
verschiedener Freikirchen finden sich bezeichnenderweise immer wieder Appelle zu 
Verbindlichkeit und Treue, was eine recht hohe Binnenbewegungsrate vermuten 
lässt. Leider existieren dazu keine genaueren Untersuchungen. 

Die Situation gegenwärtiger Beteiligungskirchen lässt es jedenfalls als nicht ge-
geben erscheinen, dass diese zum Modell für die Erneuerung der Volkskirchen in der 
Postmoderne tauglich oder hilfreich wären. Zwar haben Vertreter der sogenannten 
Gemeindeaufbaubewegung bereits vor Jahren entsprechende Entwürfe vorgelegt, in 
denen durch die gezielte Förderung und Entwicklung von freikirchlichen Parallel
strukturen die Volkskirchen zu neuem Leben erwachen sollen.26 Doch sind die 
entsprechenden Modelle vielerorts am hartnäckigen Widerstand der traditionellen 
Kirchenglieder gescheitert, die vor allem das „Zweiklassenchristentum“ bemängelt 
haben, zu dem missionarischer Gemeindeaufbau führe. In vielen Kirchengemein-
den wurden dadurch Gespräche und Begegnungen statt gefördert eher blockiert und 
verhindert. Kritisch-distanzierte Kirchenglieder bekommen Vorbehalte gegen ihren 
Glauben zu spüren, geistlich Erweckte dagegen fühlen sich oft durch die Institution	
nicht genügend wahrgenommen, werden durch die verfestigten Strukturen ent
mutigt und wandern schließlich in Freikirchen ab. 

Doch selbst wenn missionarischer Gemeindeaufbau gelingt, handelt man sich 
dabei das Grundproblem ein, mit dem die Beteiligungskirchen heute zu kämpfen 
haben: die direkte, permanente und strukturell schlecht abzufedernde Abhängigkeit 
von einer Kerngruppe engagierter Mitglieder. Wird diese Gruppe sich ihrer Bedeutung 
bewusst, kommt es aus ihrem Kreis leicht zu Ansprüchen und Forderungen an das 

26	 Vgl. dazu etwa F. Schwarz, Chr. A. Schwarz, Theologie des Gemeindeaufbaus. Die Autoren ver-
suchen, bestehende Kirchen in Brutstätten für „Ekklesia“, d. h. Bekenntnisgruppen umzu-
wandeln. „Weil wir Ekklesia wollen und von ihrem Wirken Veränderung erwarten, konkreti-
sieren wir die Aufgabe der Ekklesia in der Kirche (…). Die Ekklesia sollte in ihrer Arbeit vor-
handene kirchliche Institutionen konsequent nutzen. Die Wahrnehmung ihrer Aufgabe zeigt 
sich in kritischer Distanz zur Kirche und in einem engagierten Wirken in ihr.“ (S. 76). 


