Vorwort

Der Anstof§ zur vorliegenden Arbeit kam aus verschiedenen Beobachtungen und
Erfahrungen wihrend eines mehrjihrigen Pfarramts im bernischen Kirchendienst.
In der groflen Agglomerationsgemeinde wurde in vielen Begegnungen und Ge-
sprichen ein lebhaftes Interesse an Religiositit oder Spiritualitit spiirbar, das jedoch
keineswegs mit einem dhnlich groflen Interesse an unseren kirchlichen Angeboten
einherging. Im Gegenteil: Es schien, als wiirde sich eigenes religioses Suchen gera-
dezu dadurch besonders qualifizieren, dass es sich nicht entlang der traditionellen
Uberzeugungen bewegte, sich nicht innerhalb kirchlicher Strukturen abspielte. Der
eigene Weg, die eigene Wahrheit und das eigene Leben wurden gegeniiber der kol-
lektiven, konfessionell verfassten Glaubensbewegung der Kirche betont und vertre-
ten.

Die umfinglichen integrativen Bemiihungen von Grofikirchen, Suchenden
einen Ort fiir ihre religiése Orientierung zu bieten, schienen und scheinen nur
wenig zu fruchten. Zwar genieflen die institutionalisierten Kirchen gesellschaft
lich gesehen einen recht guten Ruf;! aber kaum einer geht hin, kaum einer macht
mit.

Anders scheint die Lage bei freikirchlichen Bewegungen zu sein. Hier engagiert
sich eine Mehrheit der Mitglieder. Sie besucht die gottesdienstlichen Feiern und ge-
staltet sie mit, sie pflegt Beziehungen untereinander und teilt eine gemeinsame Spi-
ritualitdt. Nihere Kontakte zu entsprechenden Kreisen lassen jedoch erkennen, dass
dieser erste Eindruck oft tduscht. Gerade traditionelle Freikirchen haben durchweg
mit dhnlichen Schwierigkeiten zu kimpfen wie die Grokirchen. Manch viel ver-
sprechender Mitgliederzuwachs erweist sich bei niherem Hinsehen in betrichtli-
chem Maf als Binnenbewegung. Vermag eine Kirche dennoch eine gewisse Anzie-
hungskraft zu entfalten — etwa durch erlebnisorientierte Angebote —, dann will die
lingerfristige Einbindung der neuen Mitglieder nur selten gelingen.

Die Frage stellt sich also, wie sehr sich spirituell interessierte Zeitgenossen tiber-
haupt noch fiir verbindliche kirchliche Gemeinschaft interessieren, und wie sie sich
fiir die Mitgliedschaft in einer Kirche gewinnen resp. aktivieren lassen.

o Wie muss ,,Kirche® beschaffen sein, damit sie fiir die religiose (Neu-)Orien-
tierung zeitgendssischer entkirchlichter Personen in Frage kommt?

o Welche Selbstklirungen muss sie vornehmen und an welchen kulturellen
Kontexten muss sich ihre Theologie und Verkiindigung mitorientieren?

e Wo sind Offnungen resp. Abgrenzungen vorzunehmen, um den christlichen

1 A. Dubach in: R. J. Campiche, Die zwei Gesichter der Religion, S. 167: ,Die Mitgliedschaft in
einer Kirche gehért nach wie vor zu den unproblematischen Selbstverstindlichkeiten in un-
serem Lande. Bei allem Wandel in der Einstellung und im Verhalten den Kirchen gegeniiber
lasst sich heute eine hohe Akzeptanz der Kirchen ausmachen.



VORWORT

Glauben auch im dritten nachchristlichen Jahrtausend zu praktizieren und
ihm ein zeitgemifles Forum sowie ein eigenstindiges Profil zu verleihen?

Am Anfang der hier vorliegenden Untersuchung stand also ein Bediirfnis, den Puls
unserer Zeit, die ablaufenden Prozesse und Verinderungen, einigermaflen ange-
messen zu verstehen und fiir die theologisch-ekklesiologische Reflexion fruchtbar
zu machen.

In der Schlussphase meiner Arbeit erschien 2004 Roland J. Campiches religions-
soziologische Studie Die zwei Gesichter der Religion. Sie bestitigt einige der wesent-
lichen Schliisse meiner Situationsanalyse zur Lage der Kirchen in der Postmoderne.
Diese Bestitigung hat mich bestirkt und mich beziiglich der Relevanz meiner Fol-
gerungen ermutigt. Personlich sehe ich die Lage der Groflkirchen in der Schweiz
freilich weniger optimistisch als Campiche — die Zahlen sciner statistischen Erhe-
bung belegen jedenfalls einen ungebrochenen Riickgang kirchlich-christlicher Re-
ligiositit.

Der eigentliche Teil der vorliegenden Arbeit beginnt aber dort, wo Campiches
Bericht aufhére: Beim Aufzeigen méglicher Wege, wie sich die gegenwirtige Aus-
gangslage zur kirchlichen Erneuerung nutzen lisst.

Dass dabei eine recht eigenstindige Auseinandersetzung mit der Thematik ent-
standen ist, liegt zum einen daran, dass die gegenwirtige Zeit von kirchlich-theo-
logischer Seite her duf8erst kontrovers beurteilt wird. Es fehlt ginzlich eine auch
nur einigermaflen einheitliche Auffassung tiber das Phinomen Postmoderne. Allzu
rasch tendieren theologische Stellungnahmen zu vorschnellen Antworten oder be-
schrinken sich auf die innertheologische Auseinandersetzung. Begriffe wie Werte-
zerfall, Beliebigkeir und Narzissmus verraten eine Voreingenommenheit den akeuel-
len Entwicklungen gegeniiber, die kaum zu einer fundierten Auseinandersetzung
motiviert.

Kontroverse Einschitzungen, voreilige Schliisse und vor allem oft auch eine ge-
wisse Polemik lassen die Frage aufkommen, ob die Zeit bereits reif sei, auf die condi-
tio postmoderna christliche Anrworten geben zu wollen, ob nicht zunichst vertieft an
der Analyse der Problematik zu arbeiten wiire, etwa anhand zeitgendssischer Denk-
zuginge sowie soziologischer Befunde. Vielleicht liefSe sich durch eine unvoreinge-
nommene Betrachtung ganz neuen theologischen Ansitzen ein Weg bereiten.? Der
Versuch einer solchen Analyse sowie einige mégliche Folgen, die sich daraus fir
Kirchen, christliches Glaubensverstindnis und Theologie als Wissenschaft ergeben,
machen den Hauptteil der vorliegenden Arbeit aus.

Auf die Darstellung und Diskussion gingiger religionspadagogischer Konzepte
habe ich verzichtet. Die Entscheidung fiel bereits in der Einarbeitungsphase zu die-
ser Untersuchung, und zwar hauptsichlich aus vier Griinden:

2 Einen guten Uberblick iiber unterschiedliche theologische Zuginge zum Phinomen ,Post-
moderne® bietet D. Schneider-Stengel, Christentum und Postmoderne. Zu einer Neubewertung
von Theologie und Metaphysik, Miinster 2002.

10



® Zum einen findet sich bereits eine Fiille von Abhandlungen zu den Ansitzen
der modernen Religionspidagogik. Hier eine weitere Rezension beizusteu-
ern, schien mir nicht notwendig.?

® Zum zweiten liegt der Schwerpunkt neuerer religionspidagogischer Arbeiten
hauptsichlich auf dem Bereich des kirchlichen Unterrichts bzw. der kirch-
lichen Kinder- und Jugendarbeit.* Mein Interesse dagegen galt einer spezifi-
schen kirchlichen Erwachsenenbildung, die sich nicht einfach als Fortsetzung
oder Verlingerung des kirchlichen Unterrichts versteht.

o Drittens ist die kirchliche Einbindung neuerer erwachsenenpidagogischer
Konzepte weitgehend nicht gegliicke, was beispielsweise unsere Auseinan-
dersetzung mit den Ansitzen der Gemeindepidagogik zeigt’ Es ist meines
Erachtens notwendig, in dieser Hinsicht mit einer neuen Fragestellung an-
zusetzen.

Viertens steht hinter den heute gingigen religions- und gemeindepidagogi-
schen Entwiirfen immer noch ein weitgehend aufgeklirt-modernes Bildungs-
verstindnis, bei dem sich mir ganz grundsitzlich die Frage stellt, wie zeit-
gemif$ ein solches im postmodernen Kontext noch sein kann, resp. ob es
die gesellschaftlichen und kulturellen Folgen der Postmoderne adiquat zu
erfassen vermag. Das Programm von Karl Ernst Nipkows ,konvergenztheo-
retischem Orientierungsmodell“ und seinen diversen Adaptionen etwa verrit
konstant einen impliziten Anspruch, entkirchlichten Menschen Bescheid ge-
ben zu kénnen iiber ,,den Sinn® von Texten und deren ,,angemessene” Aktua-
lisierung , fiir die heutige Zeit“. Das Programm der ,,Elementarisierung” von
Bibeltexten fuflt auf der Grundiiberzeugung, im {iberlieferten Textbestand
der Bibel Wichtiges von Unwichtigem scheiden zu kénnen und zu miissen.
Man will ,die neuzeitliche Geschichte” reflektieren.® Dieser Anspruch je-
doch fithrt zu einem Unverstindnis neueren, ,postmodernen® Entwiirfen
gegeniiber, die eine prinzipielle Offenheit und Vieldeutigkeit von Texten so-
wie das Ende einer objektivierenden ,Geschichte® behaupten. Konsequen-

N

Stellvertretend fiir viele andere Werke verweise ich hier auf J. Kunstmann, Religion und Bil-
dung, 2002, der nebst einer umfinglichen Bestandsaufnahme der gegenwirtigen religions-
pidagogischen Diskussion auch eine sorgfiltige Analyse des Religions- und des Bildungsbe-
griffs vornimmt.

Vgl. etwa die Arbeit von H. G. Heimbrock, Religionsunterricht im Kontext Europa. Einfiihrung
in die kontextuelle Religionsdidaktik in Deutschland, Stuttgart, 2004.

Vgl. Kap. 2.4.4.

Vgl. dazu auch z. B. die Konzeption von F. Schweitzer et al. Entwurf einer pluralititsfihigen
Religionspidagogik, Giitersloh 2002, ders. (Hg.) et al. Religionspidagogik im 21. Jahrhundert,
Giitersloh 2004. Die Autoren bemiihen sich, ihr Anliegen einer pluralititsfihigen Religions-
pidagogik ,aus der christlich-konfessionellen Ecke” herauszuholen. Damit beanspruchen sie
freilich implizit eine Betrachtungsposition, die Religion gleichsam von auflen zu reflektieren
vermag und dadurch Zugang zu den Innenriumen unterschiedlicher religiéser Konstruktionen
findet. Diesem Anspruch jedoch widerspricht die postmoderne Ideologickritik zu Recht, wie
wir in der Auseinandersetzung mit dem konstruktivistischen Denkansatz in Kap. 5.2 zeigen
werden.

11



VORWORT

terweise gerdt postmodernes Denken denn auch rasch unter kirchlich-theolo-
gischen Beschuss — z. B. unter den Vorwurf der ,Beliebigkeit*, wobei noto-
risch iibersehen wird, dass Postmoderne nicht einfach ein bestimmtes Stadi-
um ,der Moderne® darstelle. Es handelt sich vielmehr um eine eigenwillige
Verselbstindigung von Moderne, welche diese ebenso weiterfithrt wie auf-
sprengt und dadurch auch einen neuen Zugang zur Gottesfrage impliziert.”

Ich bin daher der Uberzeugung, dass wir den hermeneutischen Briickenschlag
nicht mehr von innen her, d. h. von der christlichen Botschaft zur Gesellschaft ver-
suchen miissen, sondern von auffen her. Es geht gerade nicht nur um die Frage,
wie Christen mit der ,,Postmoderne umzugehen haben, sondern auch darum, was
»2Postmoderne” aus dem Christentum macht, welche Aspekte des christlichen Glau-
bens sich im neuen kulturellen Kontext als relevant erweisen resp. tiberhaupt erst
(wieder)entdeckt werden. Dass ein solches Vorgehen nicht zwingend zu religioser
Beliebigkeit und einer ,kirchlichen Nischenpolitik® fiihrt, sondern im Gegenteil
das Forum fiir eine christliche Replik und eine dezidiert christliche Gegenbewe-
gung zum Zeitgeist eroffnet, versuche ich aufzuzeigen. Zum Entwickeln und Erpro-
ben einer solchen Gegenkultur bietet kirchliche Erwachsenenbildung gute Moglich-
keiten.

Meine Uberlegungen méchte ich daher als im Wesentlichen prolegomenatisch
verstanden wissen, wobei ich den Begriff nicht im gingigen Sinne einer systema-
tisch-theologischen Begriffsklirung verwende. Vielmehr méchte ich anhand einer
sorgfiltigen Analyse des Ubergangs von einer modernen in eine postmoderne Kul-
tur einen neuen Zugang zum religionspadagogischen Denkansatz vorschlagen. Die-
ser ibernimmt die Fragestellung der Postmoderne und wendet sich damit christli-
cher Tradition, Spiritualitit und Botschaft zu:

o Welchem Zweck dient Kirche?
e Wozu ist Glaube hilfreich?
o Was ist der konkrete Nutzen theologischen Denkens?

Christentum mit einer solchen — funktionalen — Fragestellung zu konfrontieren, ist
unabdingbar in einem kulturellen Kontext, der weithin so denkt. Kirche als Selbst-
hilfegruppe, Glaube als Lebenshilfe, Theologie als Aufschliisselung der christlichen
Sinnpotentiale — mit diesem Anspruch nihern sich postmoderne Sinnsuchende den
christlichen Quellen, mit oder ohne kirchlichen Segen und gewiss nicht zwingend
unter geistlich-theologischem Geleit. Eine strukturelle ,,Aufschliisselung® christli-
cher Glaubensaussagen konnte daher mehr sein als eine theologische Konzession an
den Zeitgeist. Sie konnte christlicher Theologie Tiiren 6ffnen zu den Erzdhlungen,
zu den Gleichnissen und Bildern, zur Begegnung mit Christus und zur communio
sanctorum.

7 Vgl. dazu unsere Begriffsklirung in Kap. 2.2.

12



Diese Aufschliisselung des Christentums bildet einen ersten (selbst)reflexiven
Schritt. Ein zweiter muss ihm folgen. Er besteht in einer Wiedereinbindung von
Glaubenden in den Strom der Tradition und der Geschichte. Wie lisst sich eine sol-
che Einbindung bewerkstelligen? Was gewinnen Glaubende durch sie? Die Doppel-
aufgabe christlicher Theologie in der Postmoderne besteht meiner Auffassung nach
also darin, die Strukruren des christlichen Glaubens verstehbar zu machen und so-
dann wieder in ein Grofieres, in eine Geschichte einzubetten. Dieses Unterfangen
stelle ich — in Abgrenzung zum postmodernen Markt-Credo der totalen Verfiigbar-
keit — unter das Leitmotiv der Unverfiigharkeir Gottes, des Menschen und des Glau-
bens durch das Evangelium.

Meine Gedanken, Uberlegungen und Argumentationen wollenzur Auseinander-
setzung anregen, zu Rede und Gegenrede, zum Weiterdenken und Weiterent-
wickeln.

Die religionspidagogische Situierung dieser Arbeit entspringt daher nicht ein-
fach der Absicht, theologische Wahrheiten didaktisch fiir die heutige Zeit aufzu-
bereiten. Insofern ist sie von ihrem Ansatz her wohl atypisch. Sie geht aus der Uber-
zeugung hervor, dass Kirche von Anfang an eine lehrende, immer jedoch auch eine
lernende Bewegung war (und wieder werden muss), dass christlicher Glaube neue
sprachliche und gedankliche Ausdrucksformen braucht (und finden wird), dass
Theologie neu héren® und lesen lernen muss (statt vorwiegend zu reden und zu
schreiben). Dem Verzicht auf eine Auseinandersetzung mit gingigen religionspid-
agogischen Arbeiten liegt alles Besserwisserische fern. Vielmehr verstehe ich mei-
nen Beitrag als Versuch, Religionspidagogik von einer weitgehend aufs Individu-
elle ausgerichteten Fragehinsicht zu entkoppeln und wieder kirchlich zu situieren.
Denn Christentum der Postmoderne wird in kirchlichen Kontexten neu gefunden
und in einem tiefgreifenden diskursiven Lehr-Lernprozess tradiert werden, in wel-
chem Glaube verkiindigend sich selbst reflektiert und sich selbst reflektierend ver-
kiindigt.

Im 1. Kapitel geht es mir zunidchst um den Versuch, die gegenwirtige kulturelle
Ausgangslage westlicher Gesellschaften darstellend und erliuternd zu beschreiben.
Dabei gehe ich von der Hypothese eines umfinglichen Destabilisierungsprozesses
aus, den die moderne Welt durchliuft (Kap. 1.1.2). Ich habe mich fiir diesen Be-
grifl entschieden, weil er mir vergleichsweise neutral erscheint (im Gegensatz etwa
zu anderen oft angetroffenen Begriffen wie z. B. Aufldsungsprozess, Destruktion,
Zerflieflen etc.). Ein zweiter Grund fiir meine Begriffswahl liegt darin, dass sich
dadurch zahlreiche Phinomene der Postmoderne als Begleiterscheinung einer ein-
heitlichen Dynamik verstehen lassen. Ich bin mir wohl bewusst, dass wir mit ,,De-
stabilisierung” in der Regel instabilere gesellschaftliche und politische Kontexte
assoziieren, als wir sie in den westlichen Gesellschaften antreffen. Verglichen mit

8  Vgl.Rom 10,17,

13



VORWORT

Lindern, in denen die 6ffentliche Ordnung kaum mehr funkrtioniert resp. gar nie
richtig funktioniert hat, verliuft unser Alltagsleben verhiltnismifig geordnet.

Gleichzeitig gilt jedoch, dass ,Destabilisierung® ein relativer und ein relatio-
naler Begriff ist. Dieselbe Ausgangslage, die in anderen Lindern als stabil aufge-
fasst wiirde, kann im traditionell gefestigten abendlindischen Kontext simtliche
Folgeerscheinungen einer instabilen Situation zeitigen, wie z. B. Unsicherheit, Ab-
schottung, generelle Kurzfristigkeit — andererseits aber auch Individualitit und Fle-
xibilitdt (denn eine destabilisierte Situation braucht sich nicht per se negativ auf das
gesellschaftliche Leben auszuwirken). Anlass und Folgen dieser spezifischen ,,post-
modernen® Instabilitit aufzuspiiren und zu beschreiben, ist daher das Anliegen des
ersten Teils dieser Arbeit (Kap. 1.1 bis 1.3).

Meine Gedanken setzen bei offensichtlichen und kaum zu bestreitenden Be-
obachtungen ein, die ich dann auf eine Grundgegebenheit (Destabilisierung) zu-
riickzufiihren suche. Gelingt dies einigermaflen schliissig, darf die Destabilisie-
rungshypothese als verhandelbare Annahme gelten.

Die Entscheidung, die instabiler gewordene Moderne als Postmoderne zu be-
zeichnen, fiel nicht leicht. Zum einen wird der Begriff in einer ganzen Reihe von
Bedeutungen und zur Bezeichnung von sehr unterschiedlichen, sich z. T. wider-
sprechenden Ansichten verwendet. Das post enthilt eine polemische, antimo-
dernistische Spitze und ist gleichzeitig Ausdruck einer gewissen Verlegenheit: Das
Neue lisst sich lediglich durch eine Uberholung des Alten (und durch das iiber-
holte Alte) ausdriicken. Zudem nehmen programmatische wie pragmatische Post-
moderne-Verstindnisse immer wieder implizite oder explizite Wertungen vor, was
den Begriff zusitzlich belastet und ihn nicht gerade fiir die unvoreingenommene
Betrachtung eines gesellschaftlich-kulturellen Phinomens pridestiniert.”

Dennoch: Die weite Verbreitung des Begriffs macht ihn — versehen mit einigen
nétigen Klirungen (vgl. Kap. 2.2.1-2.2.4) — tauglich zur Beschreibung der Aus-
gangslage im westlich-kulturellen Kontext. Und im Gegensatz zur Moderne, die
sich durch ihre Fortschrittsideologie grundsitzlicheren Formen der Selbstkritik ge-
geniiber schon fast programmatisch verschlossen hat, kann gerade das Bewusssein
um die Unschirfe und die Schwierigkeiten, die der Postmoderne-Begriff mit sich
bringt, zum vorsichtigen Umgang mit ihm fiihren, was die Gefahr seiner Ideologi-
sierung tendenziell verringert (sie ist freilich nie génzlich gebann).

Die Suche nach einer Klirung und einer schirferen Konturierung des Postmoderne-
Begriffs fithrte mich zum Denken des sogenannten Strukturalismus resp. des Post-
strukturalismus (Kap. 2.1).

9  Der Postmoderne-Begriff hat in mehreren Bereichen grofiere Resonanz und charakeeristische
Ausformulierungen gefunden (Literaturwissenschaft, Philosophie, Soziologie). Eine umfing-
liche Darstellung muss in dieser Arbeit entfallen, fiir eine griindliche Darstellung der verschie-
denen Rezeptionen und Definitionen von ,,Postmoderne” vgl. P. V. Zima, Moderne — Postmo-
derne, Tiibingen und Basel 1997.

14



Strukturalismus bezeichnet einen sozial- und humanwissenschaftlichen Denk-
ansatz des 20. Jahrhunderts, der, ausgehend von Ferdinand de Saussure, grofiflichige
Systeme in kleinste, sie konstituierende Elemente zerlegt und danach deren Bezie-
hungen und Funktionen zueinander untersucht (z. B. Sprache, kulturelle Briuche,
Volkserzihlungen, literarische Texte). Dem Strukturalismus eigen ist dabei eine
streng synchrone Betrachtungsweise (Ebene des vorfindlichen Textes), mit deren
Hilfe er die metaphysischen Anteile in der traditionell diachronen Sicht (Ebene einer
»Geschichte®) zu iiberwinden sucht. Denn das historische Bewusstsein interpretiert
das Vorfindliche als geschlossene, rational determinierte Abfolge und bindet es in
den tibergeordneten Deuterahmen einer , Entwicklung® ein.

Der strukturalistische Denkansatz dagegen versucht, ganz auf der Ebene der blo-
Ben Strukturen zu bleiben und insbesondere das Verhiltnis von Sprache, Denken
und Wirklichkeit zu erforschen. Dadurch gewinnt er ein charakeeristisches Sprach-
und Wirklichkeitsverstindnis, das einen neuen Zugang zur klassisch-philosophi-
schen Fragestellung eroffnet.

Es geht dabei im Wesentlichen um die Erkenntnis, dass Wirklichkeit stets durch
Sprache codiert wird. Nicht nur zu den Dingen fehlt uns ein unmittelbarer Bezug
(was Kant bereits erkannte), sondern auch zum Denken. Ganzheiten wie ,Mensch®,
~Welt“ oder ,,Geschichte® sind gedankliche Konstrukte. Richtet man das Augenmerk
auf ihre ,Bausteine®, dann findet sich dort immer nur Sprache und nichts anderes.
Von der klassisch-philosophischen Beschiftigung mit der Frage nach dem Sein ver-
lagert der strukturalistische Denkansatz seine Fragestellung folglich auf den Auf-
bau und die Organisation des menschlichen Denkens in Sprache. Anfinglich exi-
stiert dabei die Hoffnung, es lief3e sich eines Tages durch eine moglichst umfingli-
che Analyse kultureller Briuche und gedanklicher Systeme eine Art Code ausfindig
machen, der die menschliche Denktitigkeit beim Aufbau von Sprachen und Klassi-
fikationssystemen in grundsitzlicher Weise offenbaren wiirde.

Es ist Michel Foucault, der diese Hoffnung als Erster zerstort, in ihr sogar das
ganze Erbe des metaphysischen Denkens wiederfindet: Die stillschweigende Uber-
zeugung, dass Vielfalt stets von einem Ursprung abgeleitet werden konne, der Glau-
be, dass sich Welt und Wissen, Erkennen und Sprechen auf eine letztlich eindeu-
tig erkennbare Wirklichkeit beziehen miissten — all dies ist Ausdruck jenes meta-
physischen Einheitsprinzips, das schon die Aufklirung (filschlicherweise) mit ih-
rer Religionskritik tiberwunden zu haben meinte. Der Strukturalismus, der sich als
Weiterentwicklung des modernen Wissenschaftsverstindnisses sah, vermochte der
Metaphysik also letztlich nicht zu entgehen.

Michel Foucaulr iberfihrt nun durch eine umfingliche Ent-teleologisierungs-
arbeit den strukturalistischen Denkansatz in einen poststrukturalistischen Zustand:
Es gibt keine Objektivitdten, keine Einheiten, keine Identitdten — der Anspruch auf
sie erweist sich in jedem Fall als ,ideologisch“!’. Hinter allen einbindenden Struk-

10 Dieser Begriff braucht nicht per se negativ konnotiert zu sein. Er bezeichnet in der vorliegenden
Arbeit lediglich einen weltanschaulich beeinflussten geschlossenen Sinnzusammenhang,.

15



VORWORT

turen und verbindlichen Aussagen verbirgt sich letztlich stets nur die Verwaltung,
Verteilung und Vermehrung von Machz.

Auf der Suche nach zeitgendssischen Deutungen der gegenwirtigen Situation
westlicher Gesellschaften bin ich auf die Schriften weiterer poststrukturalistischer
Denker gestoflen. Thr ideologiekritisches Hinterfragen christlich-westlich-rationa-
listischer Denkstrukturen sowie die unterschiedlichen Versuche zu deren planmi-
Biger Destruktion diirfen wohl als charakeeristisch gelten fiir die Postmoderne-Be-
wegung. Jean-Frangois Lyotard und Jacques Derrida, die Foucaults Ansatz aufneh-
men, entwickeln daraus je eigene gedankliche Systeme, in denen sie die Metaphysik
bis in ihre strukeurellen Bereiche hinein aus dem westlichen Denken zu tilgen be-
absichtigen. Eine ausfiihrliche Beschiftigung mit den Ansitzen der drei genannten
Autoren wiirde den Rahmen der vorliegenden Arbeit bei weitem sprengen. Neben
zahlreichen cigenen Publikationen reicht die Flut der Sekundirliteratur mictlerwei-
len ins Uferlose. Da das eigentliche Ziel meiner Untersuchung nicht in der Aus-
einandersetzung mit dem Poststrukturalismus oder dessen Kritik am christlich-
abendlindischen Denken besteht, habe ich mich darauf beschrinke, die fiir meine
Thematik relevanten Grundanliegen anhand einiger weniger Schriften exemplarisch
aufzuzeigen. Dies ist moglich, weil die Argumentation in den Verdffentlichungen
der genannten Autoren streckenweise redundant verlduft.

Als Einstieg in die Thematik habe ich jean-Frangois Lyotards Ansatz gewihlt, da
dieser mit seinem expliziten Bezug auf den Postmoderne-Begriff einen ersten Blick
auf den westlichen Zeitgeist eroffnet (Kap. 2.2). In seinem wohl bekanntesten
Buch Das postmoderne Wissen (frz. La condition postmoderne) ortet Lyotard den Aus-
gangspunkt von Postmoderne in einem ,Zerbruch der groffen Erzihlungen®. Da-
mit meint er jene unhinterfragten Uberzeugungen, mit denen jedes gesellschaftli-
che System die in seinem Kontext geltenden Auffassungen begriindet. Von einem
»Ende® solcher Meta-Narrativen, wie Lyotard es annimmt, wiren Kirchen insofern
direkt betroffen, als das Christentum seit dem frithen Mittelalter die westliche(n)
Grof8erzihlung(en) mitkonstituiert hat.

Doch Lyotards Hypothese lisst sich anzweifeln und damit auch seine Folge-
rungen. Ich werde aufzuzeigen versuchen, dass der neuere Kapitalismus wesentliche
Merkmale einer ,Groflerzihlung® aufweist, dass Lyotard dies im Grunde genom-
men auch weif3, es aber nicht wahrhaben will. Die markewirtschaftliche Systemarik
béte also (wenn dem so ist) die iibergeordnete Strukeur, durch die sich Werte, Hal-
tungen und Auffassungen heute allgemein verstindlich ausdriicken lassen. Wenn
diese meine Einschitzung stimmt, scheitern sowohl Lyotards Konzept einer ,Paralo-
gie der Sprachspiele™"! (in: Das postmoderne Wissen) als auch seine Theorie des ,Wi-
derstreits“'? (in: Der Widerstreit). Statt eines sich frei entfaltenden Wissenspluralis-

11 Vgl. S. 81, Fufinote 172.

12 ]. F. Lyotard, Der Widerstreit; Lyotard unterscheidet zwei Formen kontroverser Auseinander-
setzungen: Den Rechisstreir (litige), der durch einen Richter entschieden wird, und den Wi-
derstreit (différend), der nicht entschieden werden kann, ohne dass einer der beiden Parteien

16



mus wiirde eine reine Markigesetzlichkeir iber Wahrheit, Bedeutung und Aucoritit
von Auffassungen bestimmen: Angebot und Nachfrage wiirden einen funktionalen
Legitimationsmodus fiir Ansichten, Aussagen und Lehren schaffen. Dass es im post-
modernen Kontext dazu gekommen ist, werde ich zu belegen suchen.

Um eine Verbindung von Lyotards theoretischen Uberlegungen und der gesell-
schaftlichen Situation herzustellen, ziche ich soziologische Arbeiten von Ulrich Beck
heran, der im Grunde genommen Lyotards Ansatz auf die gesellschaftliche Analyse
tibertrigt, dabei jedoch in seiner Untersuchung Risikogesellschaft auch die Folgen
der kapitalistischen Logik auf die Menschen mitbedenkt und beschreibt (Kap. 2.3).
Becks Untersuchungen fiithren zu einem vertieften Einblick in die gesellschaftlichen
Folgen der Postmoderne. Er sicht mit der gegenwirtigen Situation ein Ende der sta-
bilen gesellschaftlichen Groflgruppen gekommen und sicht den Einzelnen als die
»lebensweltliche Reproduktionseinbeit des Sozialen™.

Doch sein Modell einer radikalen gesellschaftlichen Vereinzelung greift zu
kurz. Es lassen sich in den westlichen Gesellschaften durchweg noch soziale Kol-
lektive ausmachen. Sie entstehen sogar neu und nicht nur auf Grund von zielgerich-
teten Initiativen oder konkreten Anliegen, wie Beck annehmen mochte. Ein hoher,
strukturell verankerter Individualismus ist in westlichen Gesellschaften zwar eine
Tatsache, doch fithre er nicht zur Auflssung von Gruppen, sondern eher zu ihrer
Neubildung. Die neuen Bewegungen ertragen dabei oftmals erhebliche Unterschied-
lichkeiten unter ihren Mitgliedern und stabilisieren sich durch ein Grundgefiihl af-
fektiver Zugehorigkeit. Fur die Individualisierungshypothese dagegen, wie Beck sie
vertritt, finden sich — fast zwei Jahrzehnte nach der Publikation von Risikogesellschaft
— kaum Anhaltspunkte. Auch seine Prognose, dass es wohl zu einer ,Riickkehr zur
Industriegesellschaft kommen werde, hat sich so nicht bewahrheitet. Gerade das
postmoderne Denken macht deutlich, dass es ein ,Zuriick® nicht geben kann.
Stattdessen lésst sich feststellen, dass die westlichen Gesellschaften im Paradigma
der Dienstleistung durchaus neue Wege der Kapitalisierung gefunden haben. Diese
betreffen jedoch weniger die Industrien als das Wissen und die Regelung der Zu-
ginge dazu.

Kirchen sind dabei zu Teilnehmenden an einem religiosen Mark: geworden,
dessen Logik und Steuerung sie nicht mehr selbst bestimmen. Die Kunst, als ,,Kir-
che“ auf diesem Markt zu iiberleben, wird darin bestehen, sich seiner Strukturen zu
bedienen, ohne sich seine Logik aufzwingen zu lassen. Es geht darum, anhand von
Marktmechanismen und ihrer Wirkung auf die Menschen die Logik des Evangeli-
ums transparent werden zu lassen. Dies ist die Forderung einer ersten von insgesamt
drei Thesen der vorliegenden Arbeit. Sie lautet, dass Kirchen der Postmoderne lernen
miissen, den Markt als strukturelle Ausdrucksméglichkeit fiir ihr Proprium und ihr

Unrecht zugefiigt wird. Allein die Zulassung und sogar die entschiedene Férderung méglichst
vieler Aussagen und Ansichten sorgt nach Lyotard fiir eine Art Ausgleichseffekt und — in letz-
ter Konsequenz — zu einer Vermehrung von ,,Gerechtigkeit®.

13 U. Beck, Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, S. 119 (Hervorhebung des Au-
tors).

17



VORWORT

jeweiliges Profil zu instrumentalisieren (Kap. 2.4.7-2.4.8). Sie muissen sich dem Pa-
radoxon stellen, ihre Uberzeugungen zu verkaufen ohne sie zu veriufern. Sie miis-
sen neu buchstabieren lernen, was es bedeutet, ,in der Welt, aber nicht von dieser
Welt“ zu sein'®. Sie miissen ihre Wahrheit auf Bediirfnisse hin konkretisieren und
zugleich deutlich machen, weshalb ihr Wahrheitsverstindnis nicht auf einer funk-
tionalen Betrachtungsweise basiert und niemals in ihr aufgehen wird. Eine konkre-
te Vorstellung, wie das vor sich gehen kénnte, findet sich anhand einiger Beispiele
in Kap. 2.4.

Michel Foucaults Denken, dem ich als Zweites nihere Aufmerksamkeit widme,
beschiftigt sich nach anfinglichem Bemiihen um eine Art ,postmetaphysischer®
Geschichtsschreibung mit der Analyse gesellschaftlicher Machr (Kap. 3.1). Unter
dem Einfluss von Niezzsches Schriften bewegt er sich dabei zunehmend von der Fra-
ge nach der Legitimierung von Macht hin zu den konkreten Strategien ihrer Vertei-
lung, ihrer Aneignung und Vermehrung. Er entwirft dabei ein rein synchrones Ge-
sellschaftsbild.

Gerhard Schulzes kultursoziologische Untersuchung Die Erlebnisgesellschaft da-
gegen weist das Vorhandensein traditioneller und neuer gesellschaftlicher Grof3-
gruppen empirisch nach. Der Entwurf ldsst freilich auch etwas von der permanenten
Versuchung transparent werden, eigene Wertungen in strukturelle Gliederungen
einzubauen (Kap. 3.2). Selbst (oder gerade) in ,weichen®, scheinbar offenen Katego-
rien spiegeln sich Anschauungen, Priferenzen und Vorentscheide des Forschenden
wider und lassen sich, bei entsprechender Fragestellung, ohne weiteres aufspiiren.
Schulzes Interpretation des von ihm erhobenen Datenmaterials verrit auf der Streck-
bank einer poststrukturalistischen Ideologiekritik hintergriindige Uberzeugungen
und stillschweigende Vor-Urteile. Es sind vielleicht doch nicht so sehr die von den
einstigen Klassen und Schichten hergeleiteten, relativ stabilen Milieus, in welche
sich postmoderne Gesellschaften aufgliedern, sondern Bewegungen, die je und je
auf Grund gemeinsamer Interessen und konkreter Angebote zusammenfinden. Die
Einsicht, dass die Distinktion der verschiedenen Milieus nicht mehr nach dufleren
Gegebenheiten, sondern nach innenorientierten Motiven erfolgt, kann entweder so
interpretiert werden, dass Menschen gleicher gesellschaftlicher Gruppen dhnliche
Auffassungen und Priferenzen entwickeln, oder aber dahingehend, dass sie sich auf
Grund von bestimmten Ahnlichkeiten oder Ubereinstimmungen ihrer Lebenswei-
se gruppieren — mit entsprechenden damit einhergehenden Abgrenzungen.

Der franzésischer Soziologe Michel Maffesoli sucht nach Maglichkeiten, vor-
findliche gesellschaftliche Gruppierungen ins Zentrum seiner Betrachtung
zu riicken, obne sie den traditionellen Milieus zuzuordnen. In seinem Buch Le
temps des tribus legt er einen neotribalistischen Entwurf vor und eroffnet damit
die Méglichkeit, den Stamm als eine angemessene Kategorie in die Untersuchung
postmoderner Gesellschaften einzubeziehen und die Gesetzmifiigkeiten seiner

14 Joh 17,11-15.

18



Stabilisierung, seines Wachstums und seiner Ausbreitung gewissermaflen ,,am Ob-
jekt* zu studieren (vgl. Kap. 3.2.6).

Gerade das tribalistische Modell eréffnet in seiner Konkretheit eine spannende
Perspektive auf neuere kirchliche Bewegungen: Neu entstehende Kirchen entspre-
chen oft dem Modell des Stammes, dessen Mitglieder eine gemeinsame existentielle
Asthetik" verbindet (iibereinstimmende Gesinnungen, Uberzeugungen, Anschau-
ungen). Dass es dabei auch identische Erfahrungen und (mit Gewinn) viele Ver-
kniipfungsméoglichkeiten mit Traditionsstringen der abendlindischen Geschichte
gibt, versuche ich argumentativ aufzeigen (Kap. 3.3).

Foucaults Kritik an der untergriindigen metaphysischen Strukturierung des
modernen Geschichtsverstindnisses stellt im Zusammenhang mit unserer Frage-
stellung nicht nur die Einheitlichkeit und Bestindigkeit des christlichen Glaubens
in Frage (,Glaube“ als jene Summe von intersubjektiven Uberzeugungen, die den
Status verbindlicher Glaubensaussagen erhalten haben), sondern vor allem auch
dessen historische Legitimierung (die Auffassung des Glaubens als einer kohirenten,
sich historisch ,entwickelnden® Bewegung). Die tribalistische Sichtweise erdffnet
Maoglichkeiten der Kombination von synchronen (isthetischen oder funktionalen)
und diachronen (historischen) Aspekten bei der Bildung von sozialen Gruppen und
bei der Entwicklung ihres Selbstverstindnisses.

,Christlicher Glaube® lisst sich zunichst strukturell als ein bestimmtes Wi-
derfabrnis resp. als Ubernahme einer bestimmten Grundansicht aufschliisseln.
Die neutestamentlichen Reich-Gottes-Gleichnisse, die das Bild des Tauschs so-
wie des Suchens und Findens aufnehmen, erdffnen einen Weg, die Erlosungs-
struktur des Evangeliums in die Vorstellungswelt des Marktes zu {ibersetzen: Die
Entdeckung des Gottesreichs fiithrt zu jenem Zawusch, der Menschen der Totalitit
des Marktes enthebt (Kap. 3.3.1). Gott als der Unverfiigbare begriindet auch eine
letzte Unverfiigbarkeit der Menschen und sichert dadurch ihr Wesen als von Gott
Angesprochene und aus der Totalitdt des Marktes Herausgerufene.'® Unverfig-
barkeit bedeutet aber auch, dass Glaube vielschichtige Formen annehmen wird,
und dass er sich nicht mehr exklusiv aus Geschichte und Theologie heraus be-
gritndet (Kap. 3.3.2). Er duflert sich faktisch in einer selbstverwirklichenden, ei-
nem hoheren Zweck dienenden Titigkeit — einer Art ,,Gottverwirklichung® durch
den Menschen (Kap. 3.3.3). Die geschichtliche Verankerung scheint verzichtbar
geworden zu sein. Um den absehbaren Folgen eines ungeschichtlichen Glaubens-
verstindnisses (z. B. der abgehobenen Arroganz oder kirchlichen Systemblindheit)
entgegenzuwirken, wird es notig sein, Kirchengeschichte neu aufzurollen, und zwar

15 M. Maffesoli, Le temps des tribus, S. 201: ,Labri, le refuge comme réalité souterraine, mais non
moins souveraine, de toute vie en société. La puissance de la socialité répondant, sans forcément
sopposer, au pouvoir de la structure économico-sociale. (...) il existe une responsabilité bien
plus concréte qui est celle de I'espace vécu, du territoire commun. (...), celle-ci est le fait du
petit nombre puisqu’ elle est issue d’une expérience partagée. Ce que je propose d’appeler un
esthétique existentiel.” (Hervorhebungen des Autors).

16 Jes 43,1.

19



VORWORT

in ihrer Vielgeschichtlichkeit (Kap. 3.3.4-3.3.5). Das Bekenntnis zu Jesus Christus
hat von jeher auf eine Vielzahl von sehr unterschiedlichen Bewegungen identitits-
stiftend gewirke, und dies wird zweifellos auch weiterhin der Fall sein. Diese Viel-
stimmigkeit gilt es wahrzunehmen und transparent zu machen. Aus ganz unter-
schiedlichen Betrachtungsperspektiven heraus lassen sich sowohl Differenzen als
auch bleibende Inhalte des Christentums geschichtlich herausarbeiten, was zu ei-
nem neuen, reflexiven Glaubensverstindnis fithre. Stimme ertragen Unterschiede
und Verschiedenheiten und koénnen sich dennoch untereinander als zusammen-
gehorig erfahren. Hat sich das Grundgefiihl prinzipieller Familiaritdt einmal ein-
gestellt, tiberbriicke es eine Vielzahl von Differenzen. Es konnte cine Zeit anbre-
chen, in der Okumene nicht mehr auf Durchbriiche von oben oder auf den Segen
kirchlicher Leitinstanzen warten muss, sondern aus einem Bewusstsein grundsitz-
licher Zusammengehérigkeit an der Basis entsteht und sich von ihr her verwirk-
licht. Postmoderne Formen des christlichen Glaubens kénnten also gerade durch
ihre Ausdifferenzierung auch ein neues Bewusstsein um eine — alle Differenzen
tiberragende — Zusammengehorigkeit entwickeln, ohne zwingend neue Orthodoxien
zu schaffen (oder gegen Hiresien zu kimpfen). Es kiime zu einer Ubernahme von
theologischer und kirchlicher Verantwortung durch die Laien.

Die zweite These dieser Arbeit erhebt die Forderung, die strukturelle und bistori-
sche Vielstimmigkeit des christlichen Glaubens aufzuarbeiten (Kap. 3.3.6). Dies kann
zum einen durch eine synchrone Ubertragung von Glaubensprinzipien in Spra-
che, Bilder und Erfahrungen der Postmoderne geschehen (z. B. Glaube als Tausch;
»Reich Gottes* als Bereich, von dem aus eine spezifische Reflexion des MarktKon-
textes moglich wird). Es beinhaltet aber auch Prozesse der Riickfiihrung christlicher
Glaubensauffassungen auf Stringe der kirchengeschichdichen Tradition. Bei die-
sem Postulat gehe ich von der Auffassung aus, dass es im breiten Strom ,,des Chri-
stentums” nach zweitausend Jahren permanenter Ausdifferenzierung kaum noch
wirklich ,Neues unter der Sonne“ gibt, und dass ungezihlte Varianten des christ-
lichen Bekenntnisses sich mit Bewegungen innerhalb des Christentums in Verbin-
dung und ins Gesprich bringen lassen.

Die Auseinandersetzung mit Jacques Derrida (Kap. 4.1) konfrontiert mit einem
Wirklichkeitsverstindnis, das so neu nicht ist, wie es auf den ersten Blick den An-
schein haben kénnte. Neu daran ist lediglich der enge Bezug zur geschriebenen
Sprache (,Schrift) und die Radikalitit, mit der Derrida eine bleibende Differenz
zwischen sprachlichen Begriffen und den von ihnen bezeichneten Gegenstinden
behauptet. Vorldufer des derridaschen Differenzdenkens finden sich in der abend-
lindischen Geistesgeschichte seit der Antike. Sie begegnen uns in gnostischen, mys-
tischen oder esoterischen Bewegungen und treten dort mit alternativen Arten des
Wissens und des Glaubens aus dem Schatten des traditionellen rationalen Denkens
sowie des mit ihm einhergehenden realistischen Wirklichkeitsverstindnisses."” Die

17 Vgl. dazu die Rekapitulation der Thematik in: U. Eco, Die Grenzen der Interpretation, S St.

20



sogenannte Hermetik fasst ab dem 2. Jahrhundert Wahrbeir und Sinn als etwas auf,
das der Sprache stets entgleitet und sich der denkerischen Logik hartnickig entzieht.
Diesen Ansatz treibt Derrida auf die Spitze mit dem Ziel, die klassische abendlin-
dische Gestalt des Denkens radikal zu destruieren und einem neuen Wirklichkeits-
verstindnis den Weg zu bereiten.

Derridas Denken hat vor allem auch die neueren Sozialwissenschaften geprigt.
Unter seinem Einfluss haben viele Forschende begonnen, den Zextbegriffauf die so-
ziale Wirklichkeit zu tibertragen. Jeder kulturell gestaltete Kontext enthilt Codie-
rungen, die sich dechiffrieren lassen. John Fiske, ein australischer Kultursoziologe,
ortet im bewussten Spiel mit der Mehrdeutigkeit sozialer Codes lustvolle Erfah-
rungen (pleasure) emanzipativer Macht. In der bewussten Absetzung der eigenen
Interpretation von der vorherrschenden kulturellen Ideologie entdecke er eine Art
Dekonstruktion, die der Einzelne als Verweigerung und zugleich als Freiheit erfihre
(Kap. 4.2).

Marktanbieter im westlich-kapitalistischen Umfeld sind gezwungen, diesem
Bediirfnis nach missbriuchlicher Verwendung ihrer Angebote zu entsprechen. Sie
tun es durch moglichst mehrdeutig interpretierbare Produkte, die sich als ,offene”
Texte ganz unterschiedlich verstehen lassen. So entsteht in der Interdependenz von
Anbietern und Kunden die westliche Popularkultur, welche sich in TV-Serien, Kon-
sumartikeln, Einkaufszentren etc. einschreibt und von der Masse je und je individu-
ell gelesen wird.

Es erscheint auf den ersten Blick erstaunlich, dass Derridas Uberlegungen ge-
rade auch in der neueren theologischen Forschung auf reges Interesse gestoflen sind
und dort teilweise bereitwillige Aufnahme gefunden haben. Eine Erklirung dafiir
konnte in der prophetischen Tradition des judisch-christlichen Glaubens liegen, die
sich aus einem grundsitzlichen Misstrauen allen unhinterfragten Hierarchien ge-
geniiber speist. Derridas Angriff auf den expliziten Anspruch der Hermeneutik, hi-
storische Texte angemessen zu verstehen, lisst Dekonstruktivismus (als BloSlegung der
ideologischen Konstruktion hinter allen Auslegungen) als eine Art ,prophetischen
Einspruchs® erscheinen. Die nicht geringen Konzessionen, welche die moderne
Theologie an den Rationalismus zu leisten bereit war (z. B. durch eine ,, Entmytholo-
gisierung” biblischer Wirklichkeitsauffassungen), die Einsicht, wie leicht sich durch
eine ,wissenschaftliche” Exegese Andersdenkende als ,,unwissenschaftlich® disqua-
lifizieren lassen, sowie ein Grundgefiihl, wieder einmal ,iiber die Biicher gehen® zu
miissen, (ver)fithren Theologlnnen zur Dekonstruktion.

Gewiss eine der radikalsten und konsequentesten Adaptionen von Derridas
Denken auf die Theologie legt Mark C. Taylor mit seinem Buch Erring vor, das
im Grunde genommen das klassische theologische Denken abzuschlieflen bean-
sprucht und ein neues Zeitalter der A/theology einleiten will (Kap. 4.3.2). Taylors
Entwurf vermag jedoch nicht zu iiberzeugen. Theologie lasst sich nicht einfach
durch ihre Umwandlung in eine A/theology aus der Sackgasse herausfiihren, in die
der Dekonstruktivismus sie hineinmandgvriert. Schon gar nicht auf jene program-
matische Weise, wie Zaylor dies tun will. Bezeichnenderweise hat Erring zwar (und

21



VORWORT

gerade auch unter VertreterInnen nichttheologischer Geisteswissenschaften) einen
Achtungserfolg erzielt, jedoch seit seinem Erscheinen 1984 keinerlei Fortsetzung er-
fahren.

Derrida selbst geht es (mindestens vordergriindig) nicht um die Auseinander-
setzung mit theologischen Fragen. Wenn tiberhaupt, will er seinen Ansatz als Fort-
setzung einer striktesten Form von negativer Theologie verstanden wissen.

Dennoch eréffnet Dekonstruktion auch neue Moglichkeiten zu theologischen
Auﬁerungen: Es lassen sich ,offene” Texte nimlich in vielen Fillen auch dezidiert
wchristlich, d. h. aus einer christlich-interpretativen Warte heraus lesen. ,,Christ-
liche® Lesarten suchen z. B. nach Mustern von Erwihlung, Vergebung und Erlosung
in popularen Texten. Sie verwenden Vorfindliches zum Aufzeigen christlich-spiri-
tueller Wahrheiten, der Logik des Herzens und des Glaubens. ,,Christliche Interpre-
tation” erweist sich in vielem als eine besondere Art, Begebenheiten, Widerfahrnisse
und Situationen aufzufassen. Es entsteht ein interpretativer, narrativer Diskurs, der
in seinem Kern ,,theologische Auslegung® ist. Er erzihlt und deutet, schafft Zusam-
menhinge und Verbindungen zwischen unterschiedlichen Texten, die ohne diese
spezifische Art der Lektiire nicht bestiinden resp. nicht gesehen wiirden (Kap. 4.3.5).
Solche Auslegung darf auch (und bewusst) an den offensichtlichen oder vermuteten
Aussageintentionen des Autors vorbei- oder tiber diese hinausgehen. Sie will zeigen,
welche Aussagen und Inhalte sich unter einer christlichen Leseperspektive im Text
einfinden. Sie lidt ein, christliche Wahrheit entlang der Linien und Liicken offe-
ner Texte zu entdecken und nachzuzeichnen. Dass eine solche Auslegepraxis niche
mit programmatischem Ernst anzugehen ist, sondern ergiebiger und glaubwiirdi-
ger als kreativ-spielerisches Projekt betrieben wird, macht die Auseinandersetzung
mit einer Auslegung von Joh 4,1-42 durch den amerikanischen Theologen Stephen
D. Moore deutlich (Kap. 4.3.3). Die Starrheit und Voraussagbarkeit seiner Ausle-
gung fihrt uns zu einer prinzipiellen Unterscheidung von dekonstruktivistischer und
dekonstruktiver Lektire. Erstere fiihre die Dekonstruktion rigoros durch, so dass die
Texte fast monoton die philosophischen Uberzeugungen des Dekonstruktivismus
wiederholen. Letztere dagegen erdffnet mannigfaltige Méglichkeiten der kreativen
und spannenden Re-Lektiire biblischer Texte.

Diese Beobachtungen und Uberlegungen fiihren zur dritten These dieser Ar-
beit, welche die Aufgabe postmoderner Theologien in einem zweifachen Bemiithen
sieht: Statt, wie in der Moderne, biblische Texte durch eine vermeintlich neutrale
wissenschaftlich-atheistische Methodik ,recht” auslegen zu wollen, konnte gerade
durch Dekonstruktion méglichst viel von der Vielfalt und dem inneren Reichtum
der Bibel zutage treten (Kap. 4.3.7). Dabei lisst sich solche Lektiire durchaus vor
Beliebigkeit schiitzen, etwa durch die Ausarbeitung und Ausdifferenzierung von so-
genannten christlichen Codes. Mit diesen Codes, die durch systematische Reflexion
christlicher Glaubensauffassungen zustande kommen, lassen sich dann wiederum
profane Texte ,.christlich® lesen. Das christliche Zeugnis wiirde also wesentlich in
einer spezifischen Art bestehen, Vorkommnisse, Lebenslagen, Situationen von der
Botschaft des Evangeliums her auf Gott hin zu deuten.

22



Die bis dahin angestellten Gedanken, insbesondere aber die Auffassung von
Theologie als Wahrnehmungs- und Deute-Arbeit von Umstinden und Ereignissen,
fithren uns zur Wahrheitsfrage resp. zur grundsitzlichen Frage nach dem Wesen und
dem Wirklichkeitsbezug von Denk- und Glaubenssystemen.

e Kommt in christlich-theologischen Entwiirfen tatsichlich (gottliche) Wahr-
heit zum Ausdruck, oder handelt es sich dabei um reine Interpretamente,
um gedankliche Konstrukte, die eine bestimmte Art von Wirklichkeit viel-
leicht erst hervorbringen?

o Stellt sich am Ende gar heraus, dass man der Komplexitit des Problems
durch ein simples Entweder-oder-Denken gar nicht gerecht zu werden ver-
mag?

Weil diese Frage in ihren Grundziigen geklirt werden muss (jedenfalls so weit sie
ein theologisches Selbstverstindnis betrifft), schien es mir notwendig, in Kapitel 5
das Verhiltnis zwischen einem postmodernen, konstruktivistischen Wirklichkeits-
verstindnis und einem modernen, realistischen zu untersuchen und die wichtig-
sten Unterschiede darzulegen (Kap. 5.1). Der mittelalterliche christliche Wahrheits-
begriff basiert auf einem onzologischen Denk- und Sprachverstindnis (d. h. auf der
Auffassung, dass sich Wirklichkeit durch Denken genuin erfassen und durch Spra-
che adiquat ausdriicken lasse). Er vertrigt sich nur sehr beschrinkt mit einer kon-
struktivistischen Wirklichkeitsauffassung, insbesondere dann nicht, wenn diese
das Denken und die Sprache so sehr ins Zentrum stellt, dass der Mensch gewisser-
maflen zum alleinigen Schépfer seiner Welt, seines Glaubens und seines Gottes
wird. Wir werden zunichst den gedanklichen und historischen Anfahrtsweg zum
Konstruktivismus anhand einiger Stationen kurz nachzeichnen (Kap. 5.1.1-5.1.5)
und dann, anhand der Arbeiten von Paul Watzlawick, die Argumentation des Kon-
struktivismus exemplarisch aufzeigen (Kap. 5.2.1-5.2.2). Insbesondere wird es dar-
um gehen, den blinden Fleck im konstruktivistischen Denken offen zu legen und
die Ausschlieflichkeit der Alternative ,,Realismus oder Konstruktivismus“ aufzubre-
chen. Statt eines exklusiven Entweder-oder spricht viel dafiir, die Frage nach der
Wirklichkeit als im Letzten unbeantwortbar anzunehmen und realistische wie kon-
struktivistische Einsichten dort fruchtbar werden zu lassen, wo sie sich als dien-
lich erweisen, z. B. Konstruktivismus in der pidagogischen Arbeit. Es ist m. E. die
letzte Konsequenz aus dem konstruktivistischen Denkansatz, diesen selbst als ein
gedankliches Konstrukt aufzufassen und eben dadurch die Mdaglichkeir realistischer
Wirklichkeitserkenntnis offen zu halten.

Ein Lernen, das als Konstruktionsprozess aufgefasst wird, als Vorgang also,
der letztlich der ,Selbstkonstruktion eines autonomen Subjekts*® dient, eréffnet
ein weites Feld fir neue piadagogische Denkansitze. Sie iberwinden das moderne

18 Vgl. M. Baumann, Bibeldidaktik als Konstruktion eines autonomen Subjekss, in: G. Limmer-
mann, et al. (Hg.) Bibeldidaktik in der Postmoderne. Klaus Wegenast zum 70. Geburtstag, S. 37.

23



VORWORT

Lehrziel einer ,erfolgreichen Stoffvermittlung” und die nachaufklirerische ,Kind-
9 und konzentrieren sich darauf, ein Lernumfeld zu schaffen, das
anregt zum Auswihlen, Verarbeiten und Integrieren von neuem Wissen. In der Be-

Konigs-Ideologie®

grifflichkeit von Martin Bubers dialogischem Ansatz lisst sich dieses Ziel so aus-
driicken, dass es je zu einer dialogischen Beziehung zwischen dem Lernenden, der
Lehrperson und den Lerngegenstinden kommen muss. Dieser leh-Du-Zugang zum
Stoff, der durch eine leh-Du-Begegnung mit der Lehrperson moglich wird, erlaubt
es dem Lernenden, eigenstindige Objektivierungen (/ch-Es) vorzunehmen und sich
durch diese eigene Auswahl und Verarbeitung des Wissens selbst zu konstituieren
resp. zu konstruieren.

Buber hilt meiner Meinung nach eine passable Lésung fiir die Problematik von
Wahrnehmung und Wirklichkeit bereit, indem er realistische und konstruktivis-
tische Auffassungen als zwei verschiedene Zuginge zur Wirklichkeit beschreibt: Die
dialogische Begegnung hat es mit der ,wirklichen” Wirklichkeit zu tun, die an-
schlielende Reflexion dagegen mit gedanklichen Konstrukten (vgl. Kap. 5.3.3). Im
Bewusstsein dieser Doppelgestalt menschlicher Wahrnehmung ldsst sich — gera-
de auch im wissenschaftlichen Arbeiten oder bei der Beschiftigung mit theoreti-
schen Lehren — die Ich-Du-Relation fordern und wiedergewinnen, die im objekti-
vierenden Denken iiber weite Strecken verloren geht. Die Ebene des Unmittelbaren
kommt erneut ins Spiel und kann zu jenen tiberraschenden Einsichten fiihren, die
durch das Denken in gedanklichen Systemen tendenziell verhindert und verbaut
werden. Was neuere epistemologische und wissenschaftstheoretische Entwiirfe me-
thodisch oder ethisch einfordern, nimlich eine Aufensicht auf das eigene Denken
und Forschen zu entwickeln, lisst sich in Wirklichkeit spielerisch entdecken.

Dieses spielerische Element tut auch in der christlichen und kirchlichen Bil-
dungsarbeit Not. Ein unbefangener Zugang zu den theologisch-dogmatischen
Konstrukten, ihre Dekonstruktion und Rekonstruktion kann dazu fithren, dass Men-
schen sich unvermittelt im /nneren jener Denksysteme wiederfinden, die sie zuvor
zerlegt und wieder zusammengesetzt haben (Kap. 5.3.5). Im kritisch-analytischen
Durchleuchten und im anschlieenden Rekonstruktionsprozess nehmen Men-
schen teil an christlichen Glaubensiiberzeugungen und werden mitunter selbst Teil
davon. Die Unverfiigbarkeit dieses Vorgangs lisst sich mit dem Begriff der Offen-
barung meiner Meinung nach adiquat beschreiben und diirfte wesentlich mit dem
Offenbarungsverstindnis der dialektischen Theologie korrespondieren. ,Offen-
barung“ meint die Erfahrung eines Eingenommen-Werdens, einer ,Innerung” in
das vielgestaltige und plural ausgeformte Konstrukt ,des” christlichen Glaubens.
In der Unterscheidung von Innensicht und Auflensicht beziiglich religioser Aussa-
gen und Uberzeugungen sehe ich die gedankliche Grundlage fiir ein postmodernes
Glaubensverstindnis. Es evoziert fiir das Christentum den dialogischen Austausch

19 D. h. jenen Ansatz, der in Anlehnung an Rousseaus Emile von der Uberzeugung ausgeht, dass
das Kind die Lerngegenstinde selbst zu bestimmen und die Lehrperson sich nach dem Lernen-
den zu richten habe.

24



iiber den biblischen Gott und iiber christliche Uberzeugungen, es fordert die Aus-
einandersetzung mit dem Glauben und erméglicht den Einlass in seine Wirklich-
keit. Zu diesem Dialog werden Kirchen nicht dadurch finden, dass sie sich plura-
listisch 6ffnen, sondern dadurch, dass sie neue Zuginge ins fnnere des christlichen
Glaubens erschlieflen.

Dazu taugen idealerweise kleinere kirchliche Gruppen, in denen eine Art , Laborsi-
tuation” des Glaubens entstehen kann. Menschen miissen Maoglichkeiten bekom-
men, ,Kirche im Vollzug® zu erfahren, um sich mit Kirche auseinanderzusetzen
— gemeinschaftlich, prozesshaft und prakeisch. Solche , Kirchenlaboratorien® miis-
sten zum einen eigenstindig funktionieren, d. h. nicht einfach zum Mitgliederwer-
bungsprogramm einer kirchlichen Organisation gehéren; sie miissten zum anderen
zeitlich klar abgegrenzt sein, um der Prozesshaftigkeit ihres Anliegens einen entspre-
chenden Ausdruck zu verleihen. Schliefllich wiren Kontakte zu bestehenden Kir-
chen zu schaffen, falls in der ,Laborsituation® bei Einzelnen ein Bediirfnis nach
bestindiger und bleibender kirchlicher Gemeinschaft entsteht. Um angesiches sol-
cher Forderungen nicht im Unkonkreten zu verbleiben, habe ich im hier vorlie-
genden Entwurf die Idee einer Kirche als Projekt entwickelt (vgl. Kap. 6). Sie be-
ansprucht, postmoderne Lebensgefithle und Glaubensverstindnisse aufzunchmen
und sie kirchlich zu situieren.

Viele neue kirchliche Konzepte sind in den letzten Jahren entstanden: auf
Kasualien und religiése Bildung ausgerichtete , Kirche bei Gelegenheit® (Michael
Niichtern), Kirche als dsthetisch-kulturelle Darbietung (Albrecht Grizinger), Kir-
che als Hausgemeinde (Wolfgang Simson) etc. Mit meiner mehrheitlich kritischen
Analyse will ich sie nicht allesamt als unangemessen oder undurchfithrbar deklas-
sieren — ebenso wenig, wie ich meinen eigenen Vorschlag als den einzig gangbaren
Weg fiir die Kirchen erachte. Es ist wohl schon so, wie Hans Kiing schreibt, dass
sich im Bereich der Kirche unterschiedliche Paradigmara® nicht in jenem strikten
Sinne ausschlieflen, wie es in den Naturwissenschaften der Fall ist.? Doch lohnt
es sich, erkennbare oder absehbare Schwachstellen in bestehenden und neuen ek-
klesiologischen Entwiirfen klar zu benennen. Dariiber hinaus ist es gewiss erlaubt,
dem heutigen Bestand kirchlicher Modelle ein weiteres beizufiigen. So will der vor-
liegende Entwurf zur experimentellen Freiheit in der Suche nach gelebter christ-
licher Frommigkeit im postmodernen Kontext anregen. Dass diese Freiheit nicht
zur Abschottung von bestehenden Kirchen fiihrt, ist ein wesentliches Anliegen
von ,,Projektkirche® und kénnte eine ihrer entscheidenden Stirken werden. Sie er-
mogliche gleichzeitig Erneuerungsprozesse fiir traditionelle Kirchen wie auch ,Re-
Traditionalisierungsprozesse” fiir postmoderne Zeitgenossen.

20 Zum Paradigmen-Begriff vgl. die Darlegung von T. S. Kuhns Denkansatz in Kap. 5.1.3.

21 H. Kiing, Projekr Weltethos, S. 157: ,Denn anders als in der Naturwissenschaft, wo das alte Pa-
radigma (etwa das des Prolemius) durch das neue (das Kopernikanische) abgeldst wurde, kann
im Bereich der Religion das neue (das reformatorische oder das moderne) neben dem alten
(dem altkirchlichen oder dem mittelalterlichen) fortbestehen.”

25



VORWORT

Meine Konkretion der vorangehenden Einsichten und Hypothesen erfolgt nur
in groben Ziigen. ,,Projektkirche soll kein ausgereiftes Konzept, wohl aber eine Art
»Nagelprobe® fiir die vorliegende Arbeit und ihre gedanklichen Ergebnisse sein. Sie
nimmt wesentliche Punkte meiner Untersuchung auf und integriert sie in ein mogli-
ches Gesamt. In solcher Konkretion stellt ,,Projektkirche” ein ,, Angebot” dar, durch
welches christlicher Glaube ,,populartheologisch® ausdifferenziert und zugleich
zeugnishaft-diakonisch erprobt werden kann. Die Umsetzung und Durchfithrung
meines Entwurfs ldsst meine Beobachtungen und Folgerungen tiberpriifbar werden
und bietet ein Mittel zur Kritisierbarkeit meiner Analyse und der daraus gezogenen
Schliisse, wie sie Karl Popper fiir geisteswissenschaftliche Theorien gefordert hat.??

Es wird daneben gewiss weitere und auch ginzlich andere Formen von post-
modernen Kirchen geben, insofern erhebt der hier vorgelegte Entwurf keineswegs
Anspruch auf Exklusivitdt. In allen Méglichkeiten, wie Kirche in den westlichen
Gesellschaften kiinftig aussehen konnte, scheint mir ,Kirche als Projekt” allerdings
eine naheliegende und praktikable Variante zu sein: Sie stellt eine lokale Initiative
nach tbergeordnetem Grundmuster dar und schafft Gruppierungen, die mic Hilfe
methodischer Anleitungen eine eigenstindige Lektiire der alten Glaubenszeugnisse
praktizieren.

Dabei wird die wissenschaftliche Theologie nicht ausgegrenzt. Sie ist gefordert,
ihren Teil zu solchen Auseinandersetzungen beizutragen — einerseits in Form von
Anregungen, Anleitungen und Hintergrundinformationen, andererseits durch die
Sammlung und Auswertung neu entstehender Text- und Glaubensauslegungen. So
konnte ein prozessuales Miteinander entstehen, bei dem sich (z. B. via neue Kom-
munikationskanile wie das Internet) die theologische Reflexion und die kirchliche
Praxis neu miteinander zu verbinden beginnen. , Projektkirchen® werden Auslegege-
meinschaften sein, deren spezifische Re-Lektiiren biblischer und kirchlicher Texte
das Amen eines Kollektivs erfordern. In solchen postmodernen christlichen Klein-
gruppen konnte ganz unauffillig die Einsamkeit der modernen wissenschaftlichen
Auslegung, die Spezialisierung des theologischen Diskurses sowie die schleichende
Entgleitung der Theologie aus dem kirchlichen Leben tiberwunden werden.

Die vorliegende Arbeit enthilt keine ausformulierte Theologie und keine Ekkle-
siologie ,,der Postmoderne®. Es werden Fakten sortiert, eine Ausgangslage wird ana-
lysiert, ein Feld abgestecke fiir eine Neuformulierung von Kirche und Theologie
unter der Voraussetzung einer spezifischen ,postmodernen® Instabilitit. Mit mei-
nen Ausfithrungen will ich zu kirchlichen Lernprozessen anregen, in denen die Er-
kenntnisse der theologischen Forschung nicht passiv rezipiert, sondern engagiert
aufgenommen und eigenstindig verarbeitet resp. weiterentwickelt werden. Denn
ich bin tberzeugt, dass es kiinftig weniger die Universititen und Fakultdten sein
werden, in denen sich kirchliche Theologie ausformuliert und aktualisiert, als die
Kirchen, Stimme, Lese- und Lebensgemeinschaften, die der Fachtheologie ihre

22 Mehr dazu und zu Poppers Denken vgl. Kap. 5.1.2.

26



Aufgaben stellen. In der Mitte von Zeichenlesern und Zeichensetzern wird theolo-
gisches Wissen nachvollzogen, auf seine Tauglichkeit hin gepriift und angewandt.
Es wird der wissenschaftlichen Theologie wohl anstehen, solche Initiativen nicht
einfach als Trivialien zu behandeln oder sie allenfalls kritisch belehren zu wollen,
sondern sie horend, dienend und herausfordernd zu begleiten.

Die moderne Theologie hat in den vergangenen zweihundert Jahren die his-
torischen Dokumente des Glaubens nach wissenschaftlichen Standards analysiert
und unter einer modernen Fragestellung umfinglich aufgearbeitet. Diese Aufgabe
war wichtig und richtig; sie darf im Wesentlichem als abgeschlossen gelten. Heute
stehen wir vor einem neuen Kapitel des theologischen Fragens und Forschens, das
eben erst begonnen hat. Es fithrt von den klaren Erkenntnissen und Aussagen zur
Vielschichtigkeit der Bilder und der Texte zuriick. Es verlagert sich von der Beleh-
rung hin zu konstruktiven gegenseitigen Lern-/Lehr-Prozessen. Primires metho-
disches Instrument postmoderner christlicher Theologie wird eine zeitgemife und
kirchliche Religionspidagogik sein.

Das Ziel der vorliegenden Arbeit ist klar. Und es ist klar begrenzt: Es besteht im
Versuch, cine kulturelle Befindlichkeit zu beschreiben, diese auf die theologische
Fragestellung hin anzuwenden und einige Moglichkeiten der Verkniipfung mit Ge-
schichte und Tradition zu skizzieren. In der Praxis werden sich daraus neue Mog-
lichkeiten fiir christliche Kirchen, Glaubensverstindnisse und Theologien ergeben.
Ich hoffe, mit meinem Entwurf Anreize fiir ein vertieftes Weiterdenken der Proble-
matik und fiir die Weiterentwicklung méglicher Lésungen geschaffen zu haben.

Die Einbettung von ,,Kirche® in den Strom postmoderner Spiritualitit, die Mog-
lichkeit einer Re-Traditionalisierung des Glaubens sowie die Riickkehr des theolo-
gischen Denkens ins kirchliche Leben scheinen mir auf jeden Fall eine verheiffungs-
volle Perspektive dafiir zu sein.

Meinen herzlichen Dank méchte ich an dieser Stelle Prof. Dr. Maurice Baumann
fiir seine wohlwollende und férderliche Begleitung im Entstehungsprozess dieser
Arbeit aussprechen. Ebenfalls zu aufrichtiger Dankbarkeit verpflichtet bin ich mei-
nem Freund und Kollegen Pfr. Christian Zurschmiede, der mir zu vielen weiter-
fithrenden Gedanken und Impulsen verholfen hat. Meine Frau Doris sowie weitere
Freunde und Bekannte haben mich im Lauf der Jahre immer wieder in meinem
Anliegen bestirke, mich ermutigt und mein Schreiben mit Wohlwollen und kriti-
schem Interesse begleitet. Auch ihnen sei herzlich dafiir gedankt! Mein Dank gilt
im weiteren der UniBern Forschungsstiftung sowie der reformierten Kirche Bern,
Jura, Solothurn, die mit groffziigigen Druckkostenzuschiissen die Publikation der
vorliegenden Untersuchung erleichtert haben. Herrn Florian Specker danke ich
herzlich fiirs Lektorat.

Rohrbach, im Herbst 2005, Alex Kurz

27



