
�

Vorwort

Der Anstoß zur vorliegenden Arbeit kam aus verschiedenen Beobachtungen und 
Erfahrungen während eines mehrjährigen Pfarramts im bernischen Kirchendienst. 
In der großen Agglomerationsgemeinde wurde in vielen Begegnungen und Ge
sprächen ein lebhaftes Interesse an Religiosität oder Spiritualität spürbar, das jedoch 
keineswegs mit einem ähnlich großen Interesse an unseren kirchlichen Angeboten 
einherging. Im Gegenteil: Es schien, als würde sich eigenes religiöses Suchen gera-
dezu dadurch besonders qualifizieren, dass es sich nicht entlang der traditionellen 
Überzeugungen bewegte, sich nicht innerhalb kirchlicher Strukturen abspielte. Der 
eigene Weg, die eigene Wahrheit und das eigene Leben wurden gegenüber der kol-
lektiven, konfessionell verfassten Glaubensbewegung der Kirche betont und vertre-
ten. 

Die umfänglichen integrativen Bemühungen von Großkirchen, Suchenden	
einen Ort für ihre religiöse Orientierung zu bieten, schienen und scheinen nur	
wenig zu fruchten.  Zwar genießen die institutionalisierten Kirchen gesellschaft-	
lich gesehen einen recht guten Ruf,� aber kaum einer geht hin, kaum einer macht 
mit. 

Anders scheint die Lage bei freikirchlichen Bewegungen zu sein. Hier engagiert 
sich eine Mehrheit der Mitglieder. Sie besucht die gottesdienstlichen Feiern und ge-
staltet sie mit, sie pflegt Beziehungen untereinander und teilt eine gemeinsame Spi-
ritualität. Nähere Kontakte zu entsprechenden Kreisen lassen jedoch erkennen, dass 
dieser erste Eindruck oft täuscht. Gerade traditionelle Freikirchen haben durchweg 
mit ähnlichen Schwierigkeiten zu kämpfen wie die Großkirchen. Manch viel ver-
sprechender Mitgliederzuwachs erweist sich bei näherem Hinsehen in beträchtli-
chem Maß als Binnenbewegung. Vermag eine Kirche dennoch eine gewisse Anzie-
hungskraft zu entfalten – etwa durch erlebnisorientierte Angebote –, dann will die 
längerfristige Einbindung der neuen Mitglieder nur selten gelingen. 

Die Frage stellt sich also, wie sehr sich spirituell interessierte Zeitgenossen über-
haupt noch für verbindliche kirchliche Gemeinschaft interessieren, und wie sie sich 
für die Mitgliedschaft in einer Kirche gewinnen resp. aktivieren lassen. 

•	 Wie muss „Kirche“ beschaffen sein, damit sie für die religiöse (Neu-)Orien
tierung zeitgenössischer entkirchlichter Personen in Frage kommt? 

•	 Welche Selbstklärungen muss sie vornehmen und an welchen kulturellen 
Kontexten muss sich ihre Theologie und Verkündigung mitorientieren? 

•	 Wo sind Öffnungen resp. Abgrenzungen vorzunehmen, um den christlichen	

�	 A. Dubach in: R. J. Campiche, Die zwei Gesichter der Religion, S. 167: „Die Mitgliedschaft in 
einer Kirche gehört nach wie vor zu den unproblematischen Selbstverständlichkeiten in un-
serem Lande. Bei allem Wandel in der Einstellung und im Verhalten den Kirchen gegenüber 
lässt sich heute eine hohe Akzeptanz der Kirchen ausmachen.“ 



10

	 Glauben auch im dritten nachchristlichen Jahrtausend zu praktizieren und 
ihm ein zeitgemäßes Forum sowie ein eigenständiges Profil zu verleihen?

Am Anfang der hier vorliegenden Untersuchung stand also ein Bedürfnis, den Puls 
unserer Zeit, die ablaufenden Prozesse und Veränderungen, einigermaßen ange-
messen zu verstehen und für die theologisch-ekklesiologische Reflexion fruchtbar 
zu machen. 

In der Schlussphase meiner Arbeit erschien 2004 Roland J. Campiches religions
soziologische Studie Die zwei Gesichter der Religion. Sie bestätigt einige der wesent-
lichen Schlüsse meiner Situationsanalyse zur Lage der Kirchen in der Postmoderne. 
Diese Bestätigung hat mich bestärkt und mich bezüglich der Relevanz meiner Fol-
gerungen ermutigt. Persönlich sehe ich die Lage der Großkirchen in der Schweiz 
freilich weniger optimistisch als Campiche – die Zahlen seiner statistischen Erhe-
bung belegen jedenfalls einen ungebrochenen Rückgang kirchlich-christlicher Re-
ligiosität. 

Der eigentliche Teil der vorliegenden Arbeit beginnt aber dort, wo Campiches 
Bericht aufhört: Beim Aufzeigen möglicher Wege, wie sich die gegenwärtige Aus-
gangslage zur kirchlichen Erneuerung nutzen lässt. 

Dass dabei eine recht eigenständige Auseinandersetzung mit der Thematik ent
standen ist, liegt zum einen daran, dass die gegenwärtige Zeit von kirchlich-theo-
logischer Seite her äußerst kontrovers beurteilt wird. Es fehlt gänzlich eine auch 
nur einigermaßen einheitliche Auffassung über das Phänomen Postmoderne. Allzu 
rasch tendieren theologische Stellungnahmen zu vorschnellen Antworten oder be-
schränken sich auf die innertheologische Auseinandersetzung. Begriffe wie Werte-
zerfall, Beliebigkeit und Narzissmus verraten eine Voreingenommenheit den aktuel-
len Entwicklungen gegenüber, die kaum zu einer fundierten Auseinandersetzung 
motiviert. 

Kontroverse Einschätzungen, voreilige Schlüsse und vor allem oft auch eine ge-
wisse Polemik lassen die Frage aufkommen, ob die Zeit bereits reif sei, auf die condi-
tio postmoderna christliche Antworten geben zu wollen, ob nicht zunächst vertieft an 
der Analyse der Problematik zu arbeiten wäre, etwa anhand zeitgenössischer Denk-
zugänge sowie soziologischer Befunde. Vielleicht ließe sich durch eine unvoreinge-
nommene Betrachtung ganz neuen theologischen Ansätzen ein Weg bereiten.� Der 
Versuch einer solchen Analyse sowie einige mögliche Folgen, die sich daraus für 
Kirchen, christliches Glaubensverständnis und Theologie als Wissenschaft ergeben, 
machen den Hauptteil der vorliegenden Arbeit aus. 

Auf die Darstellung und Diskussion gängiger religionspädagogischer Konzepte 
habe ich verzichtet. Die Entscheidung fiel bereits in der Einarbeitungsphase zu die-
ser Untersuchung, und zwar hauptsächlich aus vier Gründen: 

�	 Einen guten Überblick über unterschiedliche theologische Zugänge zum Phänomen „Post
moderne“ bietet D. Schneider-Stengel, Christentum und Postmoderne. Zu einer Neubewertung 
von Theologie und Metaphysik, Münster 2002. 

Vorwort



11

•	 Zum einen findet sich bereits eine Fülle von Abhandlungen zu den Ansätzen 
der modernen Religionspädagogik. Hier eine weitere Rezension beizusteu-
ern, schien mir nicht notwendig.�

•	 Zum zweiten liegt der Schwerpunkt neuerer religionspädagogischer Arbeiten 
hauptsächlich auf dem Bereich des kirchlichen Unterrichts bzw. der kirch-
lichen Kinder- und Jugendarbeit.� Mein Interesse dagegen galt einer spezifi-
schen kirchlichen Erwachsenenbildung, die sich nicht einfach als Fortsetzung 
oder Verlängerung des kirchlichen Unterrichts versteht. 

•	 Drittens ist die kirchliche Einbindung neuerer erwachsenenpädagogischer 
Konzepte weitgehend nicht geglückt, was beispielsweise unsere Auseinan
dersetzung mit den Ansätzen der Gemeindepädagogik zeigt.� Es ist meines 
Erachtens notwendig, in dieser Hinsicht mit einer neuen Fragestellung an
zusetzen. 

•	 Viertens steht hinter den heute gängigen religions- und gemeindepädagogi-
schen Entwürfen immer noch ein weitgehend aufgeklärt-modernes Bildungs
verständnis, bei dem sich mir ganz grundsätzlich die Frage stellt, wie zeit-
gemäß ein solches im postmodernen Kontext noch sein kann, resp. ob es 
die gesellschaftlichen und kulturellen Folgen der Postmoderne adäquat zu 
erfassen vermag. Das Programm von Karl Ernst Nipkows „konvergenztheo
retischem Orientierungsmodell“ und seinen diversen Adaptionen etwa verrät 
konstant einen impliziten Anspruch, entkirchlichten Menschen Bescheid ge-
ben zu können über „den Sinn“ von Texten und deren „angemessene“ Aktua-
lisierung „für die heutige Zeit“. Das Programm der „Elementarisierung“ von 
Bibeltexten fußt auf der Grundüberzeugung, im überlieferten Textbestand 
der Bibel Wichtiges von Unwichtigem scheiden zu können und zu müssen. 
Man will „die neuzeitliche Geschichte“ reflektieren.� Dieser Anspruch je-
doch führt zu einem Unverständnis neueren, „postmodernen“ Entwürfen 
gegenüber, die eine prinzipielle Offenheit und Vieldeutigkeit von Texten so-
wie das Ende einer objektivierenden „Geschichte“ behaupten. Konsequen-

�	 Stellvertretend für viele andere Werke verweise ich hier auf J. Kunstmann, Religion und Bil-
dung, 2002, der nebst einer umfänglichen Bestandsaufnahme der gegenwärtigen religions-
pädagogischen Diskussion auch eine sorgfältige Analyse des Religions- und des Bildungsbe-
griffs vornimmt. 

�	 Vgl. etwa die Arbeit von H. G. Heimbrock, Religionsunterricht im Kontext Europa. Einführung 
in die kontextuelle Religionsdidaktik in Deutschland, Stuttgart, 2004. 

�	 Vgl. Kap. 2.4.4.
�	 Vgl. dazu auch z. B. die Konzeption von F. Schweitzer et al. Entwurf einer pluralitätsfähigen 

Religionspädagogik, Gütersloh 2002, ders. (Hg.) et al. Religionspädagogik im 21. Jahrhundert, 
Gütersloh 2004. Die Autoren bemühen sich, ihr Anliegen einer pluralitätsfähigen Religions-
pädagogik „aus der christlich-konfessionellen Ecke“ herauszuholen. Damit beanspruchen sie 
freilich implizit eine Betrachtungsposition, die Religion gleichsam von außen zu reflektieren 
vermag und dadurch Zugang zu den Innenräumen unterschiedlicher religiöser Konstruktionen 
findet. Diesem Anspruch jedoch widerspricht die postmoderne Ideologiekritik zu Recht, wie 
wir in der Auseinandersetzung mit dem konstruktivistischen Denkansatz in Kap. 5.2 zeigen 
werden. 



Vorwort

12

terweise gerät postmodernes Denken denn auch rasch unter kirchlich-theolo
gischen Beschuss – z. B. unter den Vorwurf der „Beliebigkeit“, wobei noto-
risch übersehen wird, dass Postmoderne nicht einfach ein bestimmtes Stadi-
um „der Moderne“ darstellt. Es handelt sich vielmehr um eine eigenwillige 
Verselbständigung von Moderne, welche diese ebenso weiterführt wie auf-
sprengt und dadurch auch einen neuen Zugang zur Gottesfrage impliziert.�

Ich bin daher der Überzeugung, dass wir den hermeneutischen Brückenschlag 
nicht mehr von innen her, d. h. von der christlichen Botschaft zur Gesellschaft ver-
suchen müssen, sondern von außen her. Es geht gerade nicht nur um die Frage, 
wie Christen mit der „Postmoderne umzugehen“ haben, sondern auch darum, was 
„Postmoderne“ aus dem Christentum macht, welche Aspekte des christlichen Glau-
bens sich im neuen kulturellen Kontext als relevant erweisen resp. überhaupt erst 
(wieder)entdeckt werden. Dass ein solches Vorgehen nicht zwingend zu religiöser 
Beliebigkeit und einer „kirchlichen Nischenpolitik“ führt, sondern im Gegenteil 
das Forum für eine christliche Replik und eine dezidiert christliche Gegenbewe-
gung zum Zeitgeist eröffnet, versuche ich aufzuzeigen. Zum Entwickeln und Erpro-
ben einer solchen Gegenkultur bietet kirchliche Erwachsenenbildung gute Möglich
keiten.

Meine Überlegungen möchte ich daher als im Wesentlichen prolegomenatisch 
verstanden wissen, wobei ich den Begriff nicht im gängigen Sinne einer systema-
tisch-theologischen Begriffsklärung verwende. Vielmehr möchte ich anhand einer 
sorgfältigen Analyse des Übergangs von einer modernen in eine postmoderne Kul-
tur einen neuen Zugang zum religionspädagogischen Denkansatz vorschlagen. Die-
ser übernimmt die Fragestellung der Postmoderne und wendet sich damit christli-
cher Tradition, Spiritualität und Botschaft zu: 

•	 Welchem Zweck dient Kirche? 
•	 Wozu ist Glaube hilfreich? 
•	 Was ist der konkrete Nutzen theologischen Denkens? 

Christentum mit einer solchen – funktionalen – Fragestellung zu konfrontieren, ist 
unabdingbar in einem kulturellen Kontext, der weithin so denkt. Kirche als Selbst-
hilfegruppe, Glaube als Lebenshilfe, Theologie als Aufschlüsselung der christlichen 
Sinnpotentiale – mit diesem Anspruch nähern sich postmoderne Sinnsuchende den 
christlichen Quellen, mit oder ohne kirchlichen Segen und gewiss nicht zwingend 
unter geistlich-theologischem Geleit. Eine strukturelle „Aufschlüsselung“ christli-
cher Glaubensaussagen könnte daher mehr sein als eine theologische Konzession an 
den Zeitgeist. Sie könnte christlicher Theologie Türen öffnen zu den Erzählungen, 
zu den Gleichnissen und Bildern, zur Begegnung mit Christus und zur communio 
sanctorum.

�	 Vgl. dazu unsere Begriffsklärung in Kap. 2.2.



13

Diese Aufschlüsselung des Christentums bildet einen ersten (selbst)reflexiven 
Schritt.  Ein zweiter muss ihm folgen.  Er besteht in einer Wiedereinbindung von 
Glaubenden in den Strom der Tradition und der Geschichte. Wie lässt sich eine sol-
che Einbindung bewerkstelligen? Was gewinnen Glaubende durch sie? Die Doppel-
aufgabe christlicher Theologie in der Postmoderne besteht meiner Auffassung nach 
also darin, die Strukturen des christlichen Glaubens verstehbar zu machen und so-
dann wieder in ein Größeres, in eine Geschichte einzubetten. Dieses Unterfangen 
stelle ich – in Abgrenzung zum postmodernen Markt-Credo der totalen Verfügbar-
keit – unter das Leitmotiv der Unverfügbarkeit Gottes, des Menschen und des Glau-
bens durch das Evangelium. 

Meine Gedanken, Überlegungen und Argumentationen wollen zur Auseinander
setzung anregen, zu Rede und Gegenrede, zum Weiterdenken und Weiterent
wickeln. 

Die religionspädagogische Situierung dieser Arbeit entspringt daher nicht ein-
fach der Absicht, theologische Wahrheiten didaktisch für die heutige Zeit aufzu
bereiten. Insofern ist sie von ihrem Ansatz her wohl atypisch. Sie geht aus der Über-
zeugung hervor, dass Kirche von Anfang an eine lehrende, immer jedoch auch eine 
lernende Bewegung war (und wieder werden muss), dass christlicher Glaube neue 
sprachliche und gedankliche Ausdrucksformen braucht (und finden wird), dass 
Theologie neu hören� und lesen lernen muss (statt vorwiegend zu reden und zu 
schreiben). Dem Verzicht auf eine Auseinandersetzung mit gängigen religionspäd-
agogischen Arbeiten liegt alles Besserwisserische fern. Vielmehr verstehe ich mei-
nen Beitrag als Versuch, Religionspädagogik von einer weitgehend aufs Individu-
elle ausgerichteten Fragehinsicht zu entkoppeln und wieder kirchlich zu situieren. 
Denn Christentum der Postmoderne wird in kirchlichen Kontexten neu gefunden 
und in einem tiefgreifenden diskursiven Lehr-Lernprozess tradiert werden, in wel-
chem Glaube verkündigend sich selbst reflektiert und sich selbst reflektierend ver-
kündigt. 

Im 1. Kapitel geht es mir zunächst um den Versuch, die gegenwärtige kulturelle 
Ausgangslage westlicher Gesellschaften darstellend und erläuternd zu beschreiben. 
Dabei gehe ich von der Hypothese eines umfänglichen Destabilisierungsprozesses 
aus, den die moderne Welt durchläuft (Kap. 1.1.2). Ich habe mich für diesen Be-
griff entschieden, weil er mir vergleichsweise neutral erscheint (im Gegensatz etwa 
zu anderen oft angetroffenen Begriffen wie z. B. Auflösungsprozess, Destruktion, 
Zerfließen etc.). Ein zweiter Grund für meine Begriffswahl liegt darin, dass sich 
dadurch zahlreiche Phänomene der Postmoderne als Begleiterscheinung einer ein
heitlichen Dynamik verstehen lassen. Ich bin mir wohl bewusst, dass wir mit „De
stabilisierung“ in der Regel instabilere gesellschaftliche und politische Kontexte 
assoziieren, als wir sie in den westlichen Gesellschaften antreffen. Verglichen mit	

�	 Vgl. Röm 10,17.



Vorwort

14

Ländern, in denen die öffentliche Ordnung kaum mehr funktioniert resp. gar nie 
richtig funktioniert hat, verläuft unser Alltagsleben verhältnismäßig geordnet. 

Gleichzeitig gilt jedoch, dass „Destabilisierung“ ein relativer und ein relatio
naler Begriff ist. Dieselbe Ausgangslage, die in anderen Ländern als stabil aufge-
fasst würde, kann im traditionell gefestigten abendländischen Kontext sämtliche 
Folgeerscheinungen einer instabilen Situation zeitigen, wie z. B. Unsicherheit, Ab-
schottung, generelle Kurzfristigkeit – andererseits aber auch Individualität und Fle-
xibilität (denn eine destabilisierte Situation braucht sich nicht per se negativ auf das 
gesellschaftliche Leben auszuwirken). Anlass und Folgen dieser spezifischen „post-
modernen“ Instabilität aufzuspüren und zu beschreiben, ist daher das Anliegen des 
ersten Teils dieser Arbeit (Kap. 1.1 bis 1.3). 

Meine Gedanken setzen bei offensichtlichen und kaum zu bestreitenden Be-
obachtungen ein, die ich dann auf eine Grundgegebenheit (Destabilisierung) zu-
rückzuführen suche.  Gelingt dies einigermaßen schlüssig, darf die Destabilisie
rungshypothese als verhandelbare Annahme gelten. 

Die Entscheidung, die instabiler gewordene Moderne als Postmoderne zu be-
zeichnen, fiel nicht leicht. Zum einen wird der Begriff in einer ganzen Reihe von 
Bedeutungen und zur Bezeichnung von sehr unterschiedlichen, sich z. T. wider
sprechenden Ansichten verwendet.  Das post enthält eine polemische, antimo
dernistische Spitze und ist gleichzeitig Ausdruck einer gewissen Verlegenheit: Das 
Neue lässt sich lediglich durch eine Überholung des Alten (und durch das über-
holte Alte) ausdrücken. Zudem nehmen programmatische wie pragmatische Post
moderne-Verständnisse immer wieder implizite oder explizite Wertungen vor, was 
den Begriff zusätzlich belastet und ihn nicht gerade für die unvoreingenommene 
Betrachtung eines gesellschaftlich-kulturellen Phänomens prädestiniert.� 

Dennoch: Die weite Verbreitung des Begriffs macht ihn – versehen mit einigen 
nötigen Klärungen (vgl. Kap. 2.2.1–2.2.4) – tauglich zur Beschreibung der Aus-
gangslage im westlich-kulturellen Kontext.  Und im Gegensatz zur Moderne, die 
sich durch ihre Fortschrittsideologie grundsätzlicheren Formen der Selbstkritik ge-
genüber schon fast programmatisch verschlossen hat, kann gerade das Bewusstsein 
um die Unschärfe und die Schwierigkeiten, die der Postmoderne-Begriff mit sich 
bringt, zum vorsichtigen Umgang mit ihm führen, was die Gefahr seiner Ideologi-
sierung tendenziell verringert (sie ist freilich nie gänzlich gebannt).

Die Suche nach einer Klärung und einer schärferen Konturierung des Postmoderne-
Begriffs führte mich zum Denken des sogenannten Strukturalismus resp. des Post-
strukturalismus (Kap. 2.1). 

�	 Der Postmoderne-Begriff hat in mehreren Bereichen größere Resonanz und charakteristische 
Ausformulierungen gefunden (Literaturwissenschaft, Philosophie, Soziologie). Eine umfäng-
liche Darstellung muss in dieser Arbeit entfallen, für eine gründliche Darstellung der verschie-
denen Rezeptionen und Definitionen von „Postmoderne“ vgl. P. V. Zima, Moderne – Postmo-
derne, Tübingen und Basel 1997. 



15

Strukturalismus bezeichnet einen sozial- und humanwissenschaftlichen Denk
ansatz des 20. Jahrhunderts, der, ausgehend von Ferdinand de Saussure, großflächige 
Systeme in kleinste, sie konstituierende Elemente zerlegt und danach deren Bezie-
hungen und Funktionen zueinander untersucht (z. B. Sprache, kulturelle Bräuche, 
Volkserzählungen, literarische Texte).  Dem Strukturalismus eigen ist dabei eine 
streng synchrone Betrachtungsweise (Ebene des vorfindlichen Textes), mit deren 
Hilfe er die metaphysischen Anteile in der traditionell diachronen Sicht (Ebene einer 
„Geschichte“) zu überwinden sucht. Denn das historische Bewusstsein interpretiert 
das Vorfindliche als geschlossene, rational determinierte Abfolge und bindet es in 
den übergeordneten Deuterahmen einer „Entwicklung“ ein. 

Der strukturalistische Denkansatz dagegen versucht, ganz auf der Ebene der blo-
ßen Strukturen zu bleiben und insbesondere das Verhältnis von Sprache, Denken 
und Wirklichkeit zu erforschen. Dadurch gewinnt er ein charakteristisches Sprach- 
und Wirklichkeitsverständnis, das einen neuen Zugang zur klassisch-philosophi-
schen Fragestellung eröffnet. 

Es geht dabei im Wesentlichen um die Erkenntnis, dass Wirklichkeit stets durch 
Sprache codiert wird. Nicht nur zu den Dingen fehlt uns ein unmittelbarer Bezug 
(was Kant bereits erkannte), sondern auch zum Denken. Ganzheiten wie „Mensch“, 
„Welt“ oder „Geschichte“ sind gedankliche Konstrukte. Richtet man das Augenmerk 
auf ihre „Bausteine“, dann findet sich dort immer nur Sprache und nichts anderes. 
Von der klassisch-philosophischen Beschäftigung mit der Frage nach dem Sein ver-
lagert der strukturalistische Denkansatz seine Fragestellung folglich auf den Auf-
bau und die Organisation des menschlichen Denkens in Sprache. Anfänglich exi-
stiert dabei die Hoffnung, es ließe sich eines Tages durch eine möglichst umfängli-
che Analyse kultureller Bräuche und gedanklicher Systeme eine Art Code ausfindig 
machen, der die menschliche Denktätigkeit beim Aufbau von Sprachen und Klassi
fikationssystemen in grundsätzlicher Weise offenbaren würde. 

Es ist Michel Foucault, der diese Hoffnung als Erster zerstört, in ihr sogar das 
ganze Erbe des metaphysischen Denkens wiederfindet: Die stillschweigende Über-
zeugung, dass Vielfalt stets von einem Ursprung abgeleitet werden könne, der Glau-
be, dass sich Welt und Wissen, Erkennen und Sprechen auf eine letztlich eindeu-
tig erkennbare Wirklichkeit beziehen müssten – all dies ist Ausdruck jenes meta
physischen Einheitsprinzips, das schon die Aufklärung (fälschlicherweise) mit ih-
rer Religionskritik überwunden zu haben meinte. Der Strukturalismus, der sich als 
Weiterentwicklung des modernen Wissenschaftsverständnisses sah, vermochte der 
Metaphysik also letztlich nicht zu entgehen.

Michel Foucault überführt nun durch eine umfängliche Ent-teleologisierungs-
arbeit den strukturalistischen Denkansatz in einen poststrukturalistischen Zustand: 
Es gibt keine Objektivitäten, keine Einheiten, keine Identitäten – der Anspruch auf 
sie erweist sich in jedem Fall als „ideologisch“10. Hinter allen einbindenden Struk-

10	 Dieser Begriff braucht nicht per se negativ konnotiert zu sein. Er bezeichnet in der vorliegenden 
Arbeit lediglich einen weltanschaulich beeinflussten geschlossenen Sinnzusammenhang. 



Vorwort

16

turen und verbindlichen Aussagen verbirgt sich letztlich stets nur die Verwaltung, 
Verteilung und Vermehrung von Macht.

Auf der Suche nach zeitgenössischen Deutungen der gegenwärtigen Situation 
westlicher Gesellschaften bin ich auf die Schriften weiterer poststrukturalistischer 
Denker gestoßen. Ihr ideologiekritisches Hinterfragen christlich-westlich-rationa
listischer Denkstrukturen sowie die unterschiedlichen Versuche zu deren planmä-
ßiger Destruktion dürfen wohl als charakteristisch gelten für die Postmoderne-Be-
wegung. Jean-François Lyotard und Jacques Derrida, die Foucaults Ansatz aufneh-
men, entwickeln daraus je eigene gedankliche Systeme, in denen sie die Metaphysik 
bis in ihre strukturellen Bereiche hinein aus dem westlichen Denken zu tilgen be-
absichtigen. Eine ausführliche Beschäftigung mit den Ansätzen der drei genannten 
Autoren würde den Rahmen der vorliegenden Arbeit bei weitem sprengen. Neben 
zahlreichen eigenen Publikationen reicht die Flut der Sekundärliteratur mittlerwei-
len ins Uferlose. Da das eigentliche Ziel meiner Untersuchung nicht in der Aus-
einandersetzung mit dem Poststrukturalismus oder dessen Kritik am christlich-
abendländischen Denken besteht, habe ich mich darauf beschränkt, die für meine 
Thematik relevanten Grundanliegen anhand einiger weniger Schriften exemplarisch 
aufzuzeigen. Dies ist möglich, weil die Argumentation in den Veröffentlichungen 
der genannten Autoren streckenweise redundant verläuft.

Als Einstieg in die Thematik habe ich Jean-François Lyotards Ansatz gewählt, da 
dieser mit seinem expliziten Bezug auf den Postmoderne-Begriff einen ersten Blick 
auf den westlichen Zeitgeist eröffnet (Kap. 2.2).  In seinem wohl bekanntesten 
Buch Das postmoderne Wissen ( frz. La condition postmoderne) ortet Lyotard den Aus
gangspunkt von Postmoderne in einem „Zerbruch der großen Erzählungen“. Da-
mit meint er jene unhinterfragten Überzeugungen, mit denen jedes gesellschaftli-
che System die in seinem Kontext geltenden Auffassungen begründet. Von einem 
„Ende“ solcher Meta-Narrativen, wie Lyotard es annimmt, wären Kirchen insofern 
direkt betroffen, als das Christentum seit dem frühen Mittelalter die westliche(n) 
Großerzählung(en) mitkonstituiert hat. 

Doch Lyotards Hypothese lässt sich anzweifeln und damit auch seine Folge-
rungen. Ich werde aufzuzeigen versuchen, dass der neuere Kapitalismus wesentliche 
Merkmale einer „Großerzählung“ aufweist, dass Lyotard dies im Grunde genom-
men auch weiß, es aber nicht wahrhaben will. Die marktwirtschaftliche Systematik 
böte also (wenn dem so ist) die übergeordnete Struktur, durch die sich Werte, Hal-
tungen und Auffassungen heute allgemein verständlich ausdrücken lassen. Wenn 
diese meine Einschätzung stimmt, scheitern sowohl Lyotards Konzept einer „Paralo-
gie der Sprachspiele“11 (in: Das postmoderne Wissen) als auch seine Theorie des „Wi-
derstreits“12 (in: Der Widerstreit). Statt eines sich frei entfaltenden Wissenspluralis-

11	 Vgl. S. 81, Fußnote 172. 
12	 J. F. Lyotard, Der Widerstreit; Lyotard unterscheidet zwei Formen kontroverser Auseinander

setzungen: Den Rechtsstreit (litige), der durch einen Richter entschieden wird, und den Wi-
derstreit (diffé­rend), der nicht entschieden werden kann, ohne dass einer der beiden Parteien 



17

mus würde eine reine Marktgesetzlichkeit über Wahrheit, Bedeutung und Autorität 
von Auffassungen bestimmen: Angebot und Nachfrage würden einen funktionalen 
Legitimationsmodus für Ansichten, Aussagen und Lehren schaffen. Dass es im post
modernen Kontext dazu gekommen ist, werde ich zu belegen suchen. 

Um eine Verbindung von Lyotards theoretischen Überlegungen und der gesell-
schaftlichen Situation herzustellen, ziehe ich soziologische Arbeiten von Ulrich Beck 
heran, der im Grunde genommen Lyotards Ansatz auf die gesellschaftliche Analyse 
überträgt, dabei jedoch in seiner Untersuchung Risikogesellschaft auch die Folgen 
der kapitalistischen Logik auf die Menschen mitbedenkt und beschreibt (Kap. 2.3). 
Becks Untersuchungen führen zu einem vertieften Einblick in die gesellschaftlichen 
Folgen der Postmoderne. Er sieht mit der gegenwärtigen Situation ein Ende der sta-
bilen gesellschaftlichen Großgruppen gekommen und sieht den Einzelnen als die 
„lebensweltliche Reproduktionseinheit des Sozialen“13. 

Doch sein Modell einer radikalen gesellschaftlichen Vereinzelung greift zu 
kurz. Es lassen sich in den westlichen Gesellschaften durchweg noch soziale Kol-
lektive ausmachen. Sie entstehen sogar neu und nicht nur auf Grund von zielgerich-
teten Initiativen oder konkreten Anliegen, wie Beck annehmen möchte. Ein hoher, 
strukturell verankerter Individualismus ist in westlichen Gesellschaften zwar eine 
Tatsache, doch führt er nicht zur Auflösung von Gruppen, sondern eher zu ihrer 
Neubildung. Die neuen Bewegungen ertragen dabei oftmals erhebliche Unterschied
lichkeiten unter ihren Mitgliedern und stabilisieren sich durch ein Grundgefühl af-
fektiver Zugehörigkeit. Für die Individualisierungshypothese dagegen, wie Beck sie 
vertritt, finden sich – fast zwei Jahrzehnte nach der Publikation von Risikogesellschaft 
– kaum Anhaltspunkte. Auch seine Prognose, dass es wohl zu einer „Rückkehr zur 
Industriegesellschaft“ kommen werde, hat sich so nicht bewahrheitet. Gerade das 
postmoderne Denken macht deutlich, dass es ein „Zurück“ nicht geben kann. 
Stattdessen lässt sich feststellen, dass die westlichen Gesellschaften im Paradigma 
der Dienstleistung durchaus neue Wege der Kapitalisierung gefunden haben. Diese 
betreffen jedoch weniger die Industrien als das Wissen und die Regelung der Zu-
gänge dazu.

Kirchen sind dabei zu Teilnehmenden an einem religiösen Markt geworden, 
dessen Logik und Steuerung sie nicht mehr selbst bestimmen. Die Kunst, als „Kir-
che“ auf diesem Markt zu überleben, wird darin bestehen, sich seiner Strukturen zu 
bedienen, ohne sich seine Logik aufzwingen zu lassen. Es geht darum, anhand von 
Marktmechanismen und ihrer Wirkung auf die Menschen die Logik des Evangeli-
ums transparent werden zu lassen. Dies ist die Forderung einer ersten von insgesamt 
drei Thesen der vorliegenden Arbeit. Sie lautet, dass Kirchen der Postmoderne lernen 
müssen, den Markt als strukturelle Ausdrucksmöglichkeit für ihr Proprium und ihr 

Unrecht zugefügt wird. Allein die Zulassung und sogar die entschiedene Förderung möglichst 
vieler Aussagen und Ansichten sorgt nach Lyotard für eine Art Ausgleichseffekt und – in letz-
ter Konsequenz – zu einer Vermehrung von „Gerechtigkeit“.

13	 U. Beck, Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, S. 119 (Hervorhebung des Au-
tors).



Vorwort

18

jeweiliges Profil zu instrumentalisieren (Kap. 2.4.7–2.4.8). Sie müssen sich dem Pa-
radoxon stellen, ihre Überzeugungen zu verkaufen ohne sie zu veräußern. Sie müs-
sen neu buchstabieren lernen, was es bedeutet, „in der Welt, aber nicht von dieser 
Welt“ zu sein14. Sie müssen ihre Wahrheit auf Bedürfnisse hin konkretisieren und 
zugleich deutlich machen, weshalb ihr Wahrheitsverständnis nicht auf einer funk-
tionalen Betrachtungsweise basiert und niemals in ihr aufgehen wird. Eine konkre-
te Vorstellung, wie das vor sich gehen könnte, findet sich anhand einiger Beispiele 
in Kap. 2.4. 

Michel Foucaults Denken, dem ich als Zweites nähere Aufmerksamkeit widme, 
beschäftigt sich nach anfänglichem Bemühen um eine Art „postmetaphysischer“ 
Geschichtsschreibung mit der Analyse gesellschaftlicher Macht (Kap. 3.1). Unter 
dem Einfluss von Nietzsches Schriften bewegt er sich dabei zunehmend von der Fra-
ge nach der Legitimierung von Macht hin zu den konkreten Strategien ihrer Vertei-
lung, ihrer Aneignung und Vermehrung. Er entwirft dabei ein rein synchrones Ge-
sellschaftsbild.

Gerhard Schulzes kultursoziologische Untersuchung Die Erlebnisgesellschaft da-
gegen weist das Vorhandensein traditioneller und neuer gesellschaftlicher Groß-
gruppen empirisch nach. Der Entwurf lässt freilich auch etwas von der permanenten 
Versuchung transparent werden, eigene Wertungen in strukturelle Gliederungen 
einzubauen (Kap. 3.2). Selbst (oder gerade) in „weichen“, scheinbar offenen Katego-
rien spiegeln sich Anschauungen, Präferenzen und Vorentscheide des Forschenden 
wider und lassen sich, bei entsprechender Fragestellung, ohne weiteres aufspüren. 
Schulzes Interpretation des von ihm erhobenen Datenmaterials verrät auf der Streck
bank einer poststrukturalistischen Ideologiekritik hintergründige Überzeugungen 
und stillschweigende Vor-Urteile. Es sind vielleicht doch nicht so sehr die von den 
einstigen Klassen und Schichten hergeleiteten, relativ stabilen Milieus, in welche 
sich postmoderne Gesellschaften aufgliedern, sondern Bewegungen, die je und je 
auf Grund gemeinsamer Interessen und konkreter Angebote zusammenfinden. Die 
Einsicht, dass die Distinktion der verschiedenen Milieus nicht mehr nach äußeren 
Gegebenheiten, sondern nach innenorientierten Motiven erfolgt, kann entweder so 
interpretiert werden, dass Menschen gleicher gesellschaftlicher Gruppen ähnliche 
Auffassungen und Präferenzen entwickeln, oder aber dahingehend, dass sie sich auf 
Grund von bestimmten Ähnlichkeiten oder Übereinstimmungen ihrer Lebenswei-
se gruppieren – mit entsprechenden damit einhergehenden Abgrenzungen. 

Der französischer Soziologe Michel Maffesoli sucht nach Möglichkeiten, vor-
findliche gesellschaftliche Gruppierungen ins Zentrum seiner Betrachtung 
zu rücken, ohne sie den traditionellen Milieus zuzuordnen.  In seinem Buch Le 
temps des tribus legt er einen neotribalistischen Entwurf vor und eröffnet damit	
die Möglichkeit, den Stamm als eine angemessene Kategorie in die Untersuchung 
postmoderner Gesellschaften einzubeziehen und die Gesetzmäßigkeiten seiner 

14	 Joh 17,11–15.



19

Stabilisierung, seines Wachstums und seiner Ausbreitung gewissermaßen „am Ob-
jekt“ zu studieren (vgl. Kap. 3.2.6). 

Gerade das tribalistische Modell eröffnet in seiner Konkretheit eine spannende 
Perspektive auf neuere kirchliche Bewegungen: Neu entstehende Kirchen entspre
chen oft dem Modell des Stammes, dessen Mitglieder eine gemeinsame existentielle 
Ästhetik15 verbindet (übereinstimmende Gesinnungen, Überzeugungen, Anschau-
ungen). Dass es dabei auch identische Erfahrungen und (mit Gewinn) viele Ver-
knüpfungsmöglichkeiten mit Traditionssträngen der abendländischen Geschichte 
gibt, versuche ich argumentativ aufzeigen (Kap. 3.3). 

Foucaults Kritik an der untergründigen metaphysischen Strukturierung des 
modernen Geschichtsverständnisses stellt im Zusammenhang mit unserer Frage
stellung nicht nur die Einheitlichkeit und Beständigkeit des christlichen Glaubens 
in Frage („Glaube“ als jene Summe von intersubjektiven Überzeugungen, die den 
Status verbindlicher Glaubensaussagen erhalten haben), sondern vor allem auch 
dessen historische Legitimierung (die Auffassung des Glaubens als einer kohärenten, 
sich historisch „entwickelnden“ Bewegung). Die tribalistische Sichtweise eröffnet 
Möglichkeiten der Kombination von synchronen (ästhetischen oder funktionalen) 
und diachronen (historischen) Aspekten bei der Bildung von sozialen Gruppen und 
bei der Entwicklung ihres Selbstverständnisses. 

„Christlicher Glaube“ lässt sich zunächst strukturell als ein bestimmtes Wi-
derfahrnis resp.  als Übernahme einer bestimmten Grundansicht aufschlüsseln. 
Die neutestamentlichen Reich-Gottes-Gleichnisse, die das Bild des Tauschs so-
wie des Suchens und Findens aufnehmen, eröffnen einen Weg, die Erlösungs-
struktur des Evangeliums in die Vorstellungswelt des Marktes zu übersetzen: Die 
Entdeckung des Gottesreichs führt zu jenem Tausch, der Menschen der Totalität 
des Marktes enthebt (Kap. 3.3.1). Gott als der Unverfügbare begründet auch eine 
letzte Unverfügbarkeit der Menschen und sichert dadurch ihr Wesen als von Gott 
Angesprochene und aus der Totalität des Marktes Herausgerufene.16 Unverfüg
barkeit bedeutet aber auch, dass Glaube vielschichtige Formen annehmen wird, 
und dass er sich nicht mehr exklusiv aus Geschichte und Theologie heraus be-
gründet (Kap. 3.3.2). Er äußert sich faktisch in einer selbstverwirklichenden, ei-
nem höheren Zweck dienenden Tätigkeit – einer Art „Gottverwirklichung“ durch 
den Menschen (Kap. 3.3.3).  Die geschichtliche Verankerung scheint verzichtbar	
geworden zu sein. Um den absehbaren Folgen eines ungeschichtlichen Glaubens
verständnisses (z. B. der abgehobenen Arroganz oder kirchlichen Systemblindheit) 
entgegenzuwirken, wird es nötig sein, Kirchengeschichte neu aufzurollen, und zwar 

15	 M. Maffesoli, Le temps des tribus, S. 201: „L’abri, le refuge comme réalité souterraine, mais non 
moins souveraine, de toute vie en société. La puissance de la socialité répondant, sans forcément 
s’opposer, au pouvoir de la structure économico-sociale. (…) il existe une responsabilité bien 
plus concrète qui est celle de l’espace vécu, du territoire commun. (…), celle-ci est le fait du 
petit nombre puisqu’ elle est issue d’une expérience partagée. Ce que je propose d’appeler un 
esthétique existentiel.“ (Hervorhebungen des Autors).

16	 Jes 43,1.



Vorwort

20

in ihrer Vielgeschichtlichkeit (Kap. 3.3.4–3.3.5). Das Bekenntnis zu Jesus Christus 
hat von jeher auf eine Vielzahl von sehr unterschiedlichen Bewegungen identitäts
stiftend gewirkt, und dies wird zweifellos auch weiterhin der Fall sein. Diese Viel-
stimmigkeit gilt es wahrzunehmen und transparent zu machen. Aus ganz unter
schiedlichen Betrachtungsperspektiven heraus lassen sich sowohl Differenzen als 
auch bleibende Inhalte des Christentums geschichtlich herausarbeiten, was zu ei-
nem neuen, reflexiven Glaubensverständnis führt. Stämme ertragen Unterschiede 
und Verschiedenheiten und können sich dennoch untereinander als zusammen-
gehörig erfahren. Hat sich das Grundgefühl prinzipieller Familiarität einmal ein-
gestellt, überbrückt es eine Vielzahl von Differenzen. Es könnte eine Zeit anbre-
chen, in der Ökumene nicht mehr auf Durchbrüche von oben oder auf den Segen 
kirchlicher Leitinstanzen warten muss, sondern aus einem Bewusstsein grundsätz-
licher Zusammengehörigkeit an der Basis entsteht und sich von ihr her verwirk-
licht. Postmoderne Formen des christlichen Glaubens könnten also gerade durch 
ihre Ausdifferenzierung auch ein neues Bewusstsein um eine – alle Differenzen 
überragende – Zusammengehörigkeit entwickeln, ohne zwingend neue Orthodoxien 
zu schaffen (oder gegen Häresien zu kämpfen). Es käme zu einer Übernahme von 
theologischer und kirchlicher Verantwortung durch die Laien.

Die zweite These dieser Arbeit erhebt die Forderung, die strukturelle und histori-
sche Vielstimmigkeit des christlichen Glaubens aufzuarbeiten (Kap. 3.3.6). Dies kann 
zum einen durch eine synchrone Übertragung von Glaubensprinzipien in Spra-
che, Bilder und Erfahrungen der Postmoderne geschehen (z. B. Glaube als Tausch; 
„Reich Gottes“ als Bereich, von dem aus eine spezifische Reflexion des Markt-Kon-
textes möglich wird). Es beinhaltet aber auch Prozesse der Rückführung christlicher 
Glaubensauffassungen auf Stränge der kirchengeschichtlichen Tradition. Bei die-
sem Postulat gehe ich von der Auffassung aus, dass es im breiten Strom „des Chri-
stentums“ nach zweitausend Jahren permanenter Ausdifferenzierung kaum noch 
wirklich „Neues unter der Sonne“ gibt, und dass ungezählte Varianten des christ-
lichen Bekenntnisses sich mit Bewegungen innerhalb des Christentums in Verbin-
dung und ins Gespräch bringen lassen.

Die Auseinandersetzung mit Jacques Derrida (Kap. 4.1) konfrontiert mit einem 
Wirklichkeitsverständnis, das so neu nicht ist, wie es auf den ersten Blick den An-
schein haben könnte. Neu daran ist lediglich der enge Bezug zur geschriebenen 
Sprache („Schrift“) und die Radikalität, mit der Derrida eine bleibende Differenz 
zwischen sprachlichen Begriffen und den von ihnen bezeichneten Gegenständen 
behauptet. Vorläufer des derridaschen Differenzdenkens finden sich in der abend
ländischen Geistesgeschichte seit der Antike. Sie begegnen uns in gnostischen, mys
tischen oder esoterischen Bewegungen und treten dort mit alternativen Arten des 
Wissens und des Glaubens aus dem Schatten des traditionellen rationalen Denkens 
sowie des mit ihm einhergehenden realistischen Wirklichkeitsverständnisses.17 Die 

17	 Vgl. dazu die Rekapitulation der Thematik in: U. Eco, Die Grenzen der Interpretation, S 59ff. 



21

sogenannte Hermetik fasst ab dem 2. Jahrhundert Wahrheit und Sinn als etwas auf, 
das der Sprache stets entgleitet und sich der denkerischen Logik hartnäckig entzieht. 
Diesen Ansatz treibt Derrida auf die Spitze mit dem Ziel, die klassische abendlän-
dische Gestalt des Denkens radikal zu destruieren und einem neuen Wirklichkeits
verständnis den Weg zu bereiten. 

Derridas Denken hat vor allem auch die neueren Sozialwissenschaften geprägt. 
Unter seinem Einfluss haben viele Forschende begonnen, den Textbegriff auf die so-
ziale Wirklichkeit zu übertragen. Jeder kulturell gestaltete Kontext enthält Codie-
rungen, die sich dechiffrieren lassen. John Fiske, ein australischer Kultursoziologe, 
ortet im bewussten Spiel mit der Mehrdeutigkeit sozialer Codes lustvolle Erfah-
rungen (pleasure) emanzipativer Macht. In der bewussten Absetzung der eigenen 
Interpretation von der vorherrschenden kulturellen Ideologie entdeckt er eine Art 
Dekonstruktion, die der Einzelne als Verweigerung und zugleich als Freiheit erfährt 
(Kap. 4.2). 

Marktanbieter im westlich-kapitalistischen Umfeld sind gezwungen, diesem 
Bedürfnis nach missbräuchlicher Verwendung ihrer Angebote zu entsprechen. Sie 
tun es durch möglichst mehrdeutig interpretierbare Produkte, die sich als „offene“ 
Texte ganz unterschiedlich verstehen lassen. So entsteht in der Interdependenz von 
Anbietern und Kunden die westliche Popularkultur, welche sich in TV-Serien, Kon-
sumartikeln, Einkaufszentren etc. einschreibt und von der Masse je und je individu-
ell gelesen wird. 

Es erscheint auf den ersten Blick erstaunlich, dass Derridas Überlegungen ge-
rade auch in der neueren theologischen Forschung auf reges Interesse gestoßen sind 
und dort teilweise bereitwillige Aufnahme gefunden haben. Eine Erklärung dafür 
könnte in der prophetischen Tradition des jüdisch-christlichen Glaubens liegen, die 
sich aus einem grundsätzlichen Misstrauen allen unhinterfragten Hierarchien ge-
genüber speist. Derridas Angriff auf den expliziten Anspruch der Hermeneutik, hi-
storische Texte angemessen zu verstehen, lässt Dekonstruktivismus (als Bloßlegung der 
ideologischen Konstruktion hinter allen Auslegungen) als eine Art „prophetischen 
Einspruchs“ erscheinen.  Die nicht geringen Konzessionen, welche die moderne 
Theologie an den Rationalismus zu leisten bereit war (z. B. durch eine „Entmytholo
gisierung“ biblischer Wirklichkeitsauffassungen), die Einsicht, wie leicht sich durch 
eine „wissenschaftliche“ Exegese Andersdenkende als „unwissenschaftlich“ disqua
lifizieren lassen, sowie ein Grundgefühl, wieder einmal „über die Bücher gehen“ zu 
müssen, (ver)führen TheologInnen zur Dekonstruktion. 

Gewiss eine der radikalsten und konsequentesten Adaptionen von Derridas 
Denken auf die Theologie legt Mark C. Taylor mit seinem Buch Erring vor, das 
im Grunde genommen das klassische theologische Denken abzuschließen bean-
sprucht und ein neues Zeitalter der A/theology einleiten will (Kap. 4.3.2). Taylors 
Entwurf vermag jedoch nicht zu überzeugen.  Theologie lässt sich nicht einfach 
durch ihre Umwandlung in eine A/theology aus der Sackgasse herausführen, in die 
der Dekonstruktivismus sie hineinmanövriert. Schon gar nicht auf jene program-
matische Weise, wie Taylor dies tun will. Bezeichnenderweise hat Erring zwar (und 



Vorwort

22

gerade auch unter VertreterInnen nichttheologischer Geisteswissenschaften) einen 
Achtungserfolg erzielt, jedoch seit seinem Erscheinen 1984 keinerlei Fortsetzung er
fahren. 

Derrida selbst geht es (mindestens vordergründig) nicht um die Auseinander
setzung mit theologischen Fragen. Wenn überhaupt, will er seinen Ansatz als Fort-
setzung einer striktesten Form von negativer Theologie verstanden wissen. 

Dennoch eröffnet Dekonstruktion auch neue Möglichkeiten zu theologischen 
Äußerungen: Es lassen sich „offene“ Texte nämlich in vielen Fällen auch dezidiert 
„christlich“, d. h. aus einer christlich-interpretativen Warte heraus lesen. „Christ
liche“ Lesarten suchen z. B. nach Mustern von Erwählung, Vergebung und Erlösung 
in popularen Texten. Sie verwenden Vorfindliches zum Aufzeigen christlich-spiri-
tueller Wahrheiten, der Logik des Herzens und des Glaubens. „Christliche Interpre-
tation“ erweist sich in vielem als eine besondere Art, Begebenheiten, Widerfahrnisse 
und Situationen aufzufassen. Es entsteht ein interpretativer, narrativer Diskurs, der 
in seinem Kern „theologische Auslegung“ ist. Er erzählt und deutet, schafft Zusam-
menhänge und Verbindungen zwischen unterschiedlichen Texten, die ohne diese 
spezifische Art der Lektüre nicht bestünden resp. nicht gesehen würden (Kap. 4.3.5). 
Solche Auslegung darf auch (und bewusst) an den offensichtlichen oder vermuteten 
Aussageintentionen des Autors vorbei- oder über diese hinausgehen. Sie will zeigen, 
welche Aussagen und Inhalte sich unter einer christlichen Leseperspektive im Text 
einfinden. Sie lädt ein, christliche Wahrheit entlang der Linien und Lücken offe-
ner Texte zu entdecken und nachzuzeichnen. Dass eine solche Auslegepraxis nicht 
mit programmatischem Ernst anzugehen ist, sondern ergiebiger und glaubwürdi-
ger als kreativ-spielerisches Projekt betrieben wird, macht die Auseinandersetzung 
mit einer Auslegung von Joh 4,1–42 durch den amerikanischen Theologen Stephen 
D. Moore deutlich (Kap. 4.3.3). Die Starrheit und Voraussagbarkeit seiner Ausle-
gung führt uns zu einer prinzipiellen Unterscheidung von dekonstruktivistischer und 
dekonstruktiver Lektüre. Erstere führt die Dekonstruktion rigoros durch, so dass die 
Texte fast monoton die philosophischen Überzeugungen des Dekonstruktivismus 
wiederholen. Letztere dagegen eröffnet mannigfaltige Möglichkeiten der kreativen 
und spannenden Re-Lektüre biblischer Texte.

Diese Beobachtungen und Überlegungen führen zur dritten These dieser Ar-
beit, welche die Aufgabe postmoderner Theologien in einem zweifachen Bemühen 
sieht: Statt, wie in der Moderne, biblische Texte durch eine vermeintlich neutrale 
wissenschaftlich-atheistische Methodik „recht“ auslegen zu wollen, könnte gerade 
durch Dekonstruktion möglichst viel von der Vielfalt und dem inneren Reichtum 
der Bibel zutage treten (Kap. 4.3.7). Dabei lässt sich solche Lektüre durchaus vor 
Beliebigkeit schützen, etwa durch die Ausarbeitung und Ausdifferenzierung von so-
genannten christlichen Codes. Mit diesen Codes, die durch systematische Reflexion 
christlicher Glaubensauffassungen zustande kommen, lassen sich dann wiederum 
profane Texte „christlich“ lesen. Das christliche Zeugnis würde also wesentlich in 
einer spezifischen Art bestehen, Vorkommnisse, Lebenslagen, Situationen von der 
Botschaft des Evangeliums her auf Gott hin zu deuten. 



23

Die bis dahin angestellten Gedanken, insbesondere aber die Auffassung von 
Theologie als Wahrnehmungs- und Deute-Arbeit von Umständen und Ereignissen, 
führen uns zur Wahrheitsfrage resp. zur grundsätzlichen Frage nach dem Wesen und 
dem Wirklichkeitsbezug von Denk- und Glaubenssystemen. 

•	 Kommt in christlich-theologischen Entwürfen tatsächlich (göttliche) Wahr
heit zum Ausdruck, oder handelt es sich dabei um reine Interpretamente, 
um gedankliche Konstrukte, die eine bestimmte Art von Wirklichkeit viel-
leicht erst hervorbringen? 

•	 Stellt sich am Ende gar heraus, dass man der Komplexität des Problems 
durch ein simples Entweder-oder-Denken gar nicht gerecht zu werden ver-
mag? 

Weil diese Frage in ihren Grundzügen geklärt werden muss (jedenfalls so weit sie 
ein theologisches Selbstverständnis betrifft), schien es mir notwendig, in Kapitel 5 
das Verhältnis zwischen einem postmodernen, konstruktivistischen Wirklichkeits
verständnis und einem modernen, realistischen zu untersuchen und die wichtig-
sten Unterschiede darzulegen (Kap. 5.1). Der mittelalterliche christliche Wahrheits
begriff basiert auf einem ontologischen Denk- und Sprachverständnis (d. h. auf der 
Auffassung, dass sich Wirklichkeit durch Denken genuin erfassen und durch Spra-
che adäquat ausdrücken lasse). Er verträgt sich nur sehr beschränkt mit einer kon-
struktivistischen Wirklichkeitsauffassung, insbesondere dann nicht, wenn diese 
das Denken und die Sprache so sehr ins Zentrum stellt, dass der Mensch gewisser
maßen zum alleinigen Schöpfer seiner Welt, seines Glaubens und seines Gottes 
wird. Wir werden zunächst den gedanklichen und historischen Anfahrtsweg zum 
Konstruktivismus anhand einiger Stationen kurz nachzeichnen (Kap. 5.1.1–5.1.5) 
und dann, anhand der Arbeiten von Paul Watzlawick, die Argumentation des Kon-
struktivismus exemplarisch aufzeigen (Kap. 5.2.1–5.2.2). Insbesondere wird es dar-
um gehen, den blinden Fleck im konstruktivistischen Denken offen zu legen und 
die Ausschließlichkeit der Alternative „Realismus oder Konstruktivismus“ aufzubre-
chen. Statt eines exklusiven Entweder-oder spricht viel dafür, die Frage nach der 
Wirklichkeit als im Letzten unbeantwortbar anzunehmen und realistische wie kon-
struktivistische Einsichten dort fruchtbar werden zu lassen, wo sie sich als dien-
lich erweisen, z. B. Konstruktivismus in der pädagogischen Arbeit. Es ist m. E. die 
letzte Konsequenz aus dem konstruktivistischen Denkansatz, diesen selbst als ein 
gedankliches Konstrukt aufzufassen und eben dadurch die Möglichkeit realistischer 
Wirklichkeitserkenntnis offen zu halten. 

Ein Lernen, das als Konstruktionsprozess aufgefasst wird, als Vorgang also, 
der letztlich der „Selbstkonstruktion eines autonomen Subjekts“18 dient, eröffnet 
ein weites Feld für neue pädagogische Denkansätze. Sie überwinden das moderne 

18	 Vgl. M. Baumann, Bibeldidaktik als Konstruktion eines autonomen Subjekts, in: G. Lämmer-
mann, et al. (Hg.) Bibeldidaktik in der Postmoderne. Klaus Wegenast zum 70. Geburtstag, S. 37.



Vorwort

24

Lehrziel einer „erfolgreichen Stoffvermittlung“ und die nachaufklärerische „Kind-
Königs-Ideologie“19 und konzentrieren sich darauf, ein Lernumfeld zu schaffen, das 
anregt zum Auswählen, Verarbeiten und Integrieren von neuem Wissen. In der Be-
grifflichkeit von Martin Bubers dialogischem Ansatz lässt sich dieses Ziel so aus-
drücken, dass es je zu einer dialogischen Beziehung zwischen dem Lernenden, der 
Lehrperson und den Lerngegenständen kommen muss. Dieser Ich-Du-Zugang zum 
Stoff, der durch eine Ich-Du-Begegnung mit der Lehrperson möglich wird, erlaubt 
es dem Lernenden, eigenständige Objektivierungen (Ich-Es) vorzunehmen und sich 
durch diese eigene Auswahl und Verarbeitung des Wissens selbst zu konstituieren 
resp. zu konstruieren. 

Buber hält meiner Meinung nach eine passable Lösung für die Problematik von 
Wahrnehmung und Wirklichkeit bereit, indem er realistische und konstruktivis
tische Auffassungen als zwei verschiedene Zugänge zur Wirklichkeit beschreibt: Die 
dialogische Begegnung hat es mit der „wirklichen“ Wirklichkeit zu tun, die an-
schließende Reflexion dagegen mit gedanklichen Konstrukten (vgl. Kap. 5.3.3). Im 
Bewusstsein dieser Doppelgestalt menschlicher Wahrnehmung lässt sich – gera-
de auch im wissenschaftlichen Arbeiten oder bei der Beschäftigung mit theoreti-
schen Lehren – die Ich-Du-Relation fördern und wiedergewinnen, die im objekti
vierenden Denken über weite Strecken verloren geht. Die Ebene des Unmittelbaren 
kommt erneut ins Spiel und kann zu jenen überraschenden Einsichten führen, die 
durch das Denken in gedanklichen Systemen tendenziell verhindert und verbaut 
werden. Was neuere epistemologische und wissenschaftstheoretische Entwürfe me-
thodisch oder ethisch einfordern, nämlich eine Außensicht auf das eigene Denken 
und Forschen zu entwickeln, lässt sich in Wirklichkeit spielerisch entdecken. 

Dieses spielerische Element tut auch in der christlichen und kirchlichen Bil-
dungsarbeit Not.  Ein unbefangener Zugang zu den theologisch-dogmatischen 
Konstrukten, ihre Dekonstruktion und Rekonstruktion kann dazu führen, dass Men-
schen sich unvermittelt im Inneren jener Denksysteme wiederfinden, die sie zuvor 
zerlegt und wieder zusammengesetzt haben (Kap. 5.3.5). Im kritisch-analytischen 
Durchleuchten und im anschließenden Rekonstruktionsprozess nehmen Men-
schen teil an christlichen Glaubensüberzeugungen und werden mitunter selbst Teil 
davon. Die Unverfügbarkeit dieses Vorgangs lässt sich mit dem Begriff der Offen-
barung meiner Meinung nach adäquat beschreiben und dürfte wesentlich mit dem 
Offenbarungsverständnis der dialektischen Theologie korrespondieren.  „Offen-
barung“ meint die Erfahrung eines Eingenommen-Werdens, einer „Innerung“ in 
das vielgestaltige und plural ausgeformte Konstrukt „des“ christlichen Glaubens. 
In der Unterscheidung von Innensicht und Außensicht bezüglich religiöser Aussa-	
gen und Überzeugungen sehe ich die gedankliche Grundlage für ein postmodernes 
Glaubensverständnis. Es evoziert für das Christentum den dialogischen Austausch 

19	 D. h. jenen Ansatz, der in Anlehnung an Rousseaus Emile von der Überzeugung ausgeht, dass 
das Kind die Lerngegenstände selbst zu bestimmen und die Lehrperson sich nach dem Lernen-
den zu richten habe. 



25

über den biblischen Gott und über christliche Überzeugungen, es fördert die Aus-
einandersetzung mit dem Glauben und ermöglicht den Einlass in seine Wirklich-
keit. Zu diesem Dialog werden Kirchen nicht dadurch finden, dass sie sich plura-
listisch öffnen, sondern dadurch, dass sie neue Zugänge ins Innere des christlichen 
Glaubens erschließen. 

Dazu taugen idealerweise kleinere kirchliche Gruppen, in denen eine Art „Laborsi-
tuation“ des Glaubens entstehen kann. Menschen müssen Möglichkeiten bekom-
men, „Kirche im Vollzug“ zu erfahren, um sich mit Kirche auseinanderzusetzen 
– gemeinschaftlich, prozesshaft und praktisch. Solche „Kirchenlaboratorien“ müs-
sten zum einen eigenständig funktionieren, d. h. nicht einfach zum Mitgliederwer-
bungsprogramm einer kirchlichen Organisation gehören; sie müssten zum anderen 
zeitlich klar abgegrenzt sein, um der Prozesshaftigkeit ihres Anliegens einen entspre-
chenden Ausdruck zu verleihen. Schließlich wären Kontakte zu bestehenden Kir-
chen zu schaffen, falls in der „Laborsituation“ bei Einzelnen ein Bedürfnis nach 
beständiger und bleibender kirchlicher Gemeinschaft entsteht. Um angesichts sol-
cher Forderungen nicht im Unkonkreten zu verbleiben, habe ich im hier vorlie-
genden Entwurf die Idee einer Kirche als Projekt entwickelt (vgl. Kap. 6). Sie be-
ansprucht, postmoderne Lebensgefühle und Glaubensverständnisse aufzunehmen 
und sie kirchlich zu situieren. 

Viele neue kirchliche Konzepte sind in den letzten Jahren entstanden: auf 
Kasualien und religiöse Bildung ausgerichtete „Kirche bei Gelegenheit“ (Michael 
Nüchtern), Kirche als ästhetisch-kulturelle Darbietung (Albrecht Grözinger), Kir-
che als Hausgemeinde (Wolfgang Simson) etc. Mit meiner mehrheitlich kritischen 
Analyse will ich sie nicht allesamt als unangemessen oder undurchführbar deklas-
sieren – ebenso wenig, wie ich meinen eigenen Vorschlag als den einzig gangbaren 
Weg für die Kirchen erachte. Es ist wohl schon so, wie Hans Küng schreibt, dass 
sich im Bereich der Kirche unterschiedliche Paradigmata20 nicht in jenem strikten 
Sinne ausschließen, wie es in den Naturwissenschaften der Fall ist.21 Doch lohnt 
es sich, erkennbare oder absehbare Schwachstellen in bestehenden und neuen ek-
klesiologischen Entwürfen klar zu benennen. Darüber hinaus ist es gewiss erlaubt, 
dem heutigen Bestand kirchlicher Modelle ein weiteres beizufügen. So will der vor-
liegende Entwurf zur experimentellen Freiheit in der Suche nach gelebter christ-
licher Frömmigkeit im postmodernen Kontext anregen. Dass diese Freiheit nicht 
zur Abschottung von bestehenden Kirchen führt, ist ein wesentliches Anliegen 
von „Projektkirche“ und könnte eine ihrer entscheidenden Stärken werden. Sie er-
möglicht gleichzeitig Erneuerungsprozesse für traditionelle Kirchen wie auch „Re-
Traditionalisierungsprozesse“ für postmoderne Zeitgenossen. 

20	 Zum Paradigmen-Begriff vgl. die Darlegung von T. S. Kuhns Denkansatz in Kap. 5.1.3.
21	 H. Küng, Projekt Weltethos, S. 157: „Denn anders als in der Naturwissenschaft, wo das alte Pa-

radigma (etwa das des Ptolemäus) durch das neue (das Kopernikanische) abgelöst wurde, kann 
im Bereich der Religion das neue (das reformatorische oder das moderne) neben dem alten 
(dem altkirchlichen oder dem mittelalterlichen) fortbestehen.“



Vorwort

26

Meine Konkretion der vorangehenden Einsichten und Hypothesen erfolgt nur 
in groben Zügen. „Projektkirche“ soll kein ausgereiftes Konzept, wohl aber eine Art 
„Nagelprobe“ für die vorliegende Arbeit und ihre gedanklichen Ergebnisse sein. Sie 
nimmt wesentliche Punkte meiner Untersuchung auf und integriert sie in ein mögli-
ches Gesamt. In solcher Konkretion stellt „Projektkirche“ ein „Angebot“ dar, durch 
welches christlicher Glaube „populartheologisch“ ausdifferenziert und zugleich 
zeugnishaft-diakonisch erprobt werden kann. Die Umsetzung und Durchführung 
meines Entwurfs lässt meine Beobachtungen und Folgerungen überprüfbar werden 
und bietet ein Mittel zur Kritisierbarkeit meiner Analyse und der daraus gezogenen 
Schlüsse, wie sie Karl Popper für geisteswissenschaftliche Theorien gefordert hat.22 

Es wird daneben gewiss weitere und auch gänzlich andere Formen von post
modernen Kirchen geben, insofern erhebt der hier vorgelegte Entwurf keineswegs 
Anspruch auf Exklusivität. In allen Möglichkeiten, wie Kirche in den westlichen 
Gesellschaften künftig aussehen könnte, scheint mir „Kirche als Projekt“ allerdings 
eine naheliegende und praktikable Variante zu sein: Sie stellt eine lokale Initiative 
nach übergeordnetem Grundmuster dar und schafft Gruppierungen, die mit Hilfe 
methodischer Anleitungen eine eigenständige Lektüre der alten Glaubenszeugnisse 
praktizieren. 

Dabei wird die wissenschaftliche Theologie nicht ausgegrenzt. Sie ist gefordert, 
ihren Teil zu solchen Auseinandersetzungen beizutragen – einerseits in Form von 
Anregungen, Anleitungen und Hintergrundinformationen, andererseits durch die 
Sammlung und Auswertung neu entstehender Text- und Glaubensauslegungen. So 
könnte ein prozessuales Miteinander entstehen, bei dem sich (z. B. via neue Kom-
munikationskanäle wie das Internet) die theologische Reflexion und die kirchliche 
Praxis neu miteinander zu verbinden beginnen. „Projektkirchen“ werden Auslegege-
meinschaften sein, deren spezifische Re-Lektüren biblischer und kirchlicher Texte 
das Amen eines Kollektivs erfordern. In solchen postmodernen christlichen Klein-
gruppen könnte ganz unauffällig die Einsamkeit der modernen wissenschaftlichen 
Auslegung, die Spezialisierung des theologischen Diskurses sowie die schleichende 
Entgleitung der Theologie aus dem kirchlichen Leben überwunden werden. 

Die vorliegende Arbeit enthält keine ausformulierte Theologie und keine Ekkle
siologie „der Postmoderne“. Es werden Fakten sortiert, eine Ausgangslage wird ana-
lysiert, ein Feld abgesteckt für eine Neuformulierung von Kirche und Theologie 
unter der Voraussetzung einer spezifischen „postmodernen“ Instabilität. Mit mei-
nen Ausführungen will ich zu kirchlichen Lernprozessen anregen, in denen die Er-
kenntnisse der theologischen Forschung nicht passiv rezipiert, sondern engagiert 
aufgenommen und eigenständig verarbeitet resp. weiterentwickelt werden. Denn 
ich bin überzeugt, dass es künftig weniger die Universitäten und Fakultäten sein 
werden, in denen sich kirchliche Theologie ausformuliert und aktualisiert, als die 
Kirchen, Stämme, Lese- und Lebensgemeinschaften, die der Fachtheologie ihre 

22	 Mehr dazu und zu Poppers Denken vgl. Kap. 5.1.2.



27

Aufgaben stellen. In der Mitte von Zeichenlesern und Zeichensetzern wird theolo-
gisches Wissen nachvollzogen, auf seine Tauglichkeit hin geprüft und angewandt. 
Es wird der wissenschaftlichen Theologie wohl anstehen, solche Initiativen nicht 
einfach als Trivialien zu behandeln oder sie allenfalls kritisch belehren zu wollen, 
sondern sie hörend, dienend und herausfordernd zu begleiten. 

Die moderne Theologie hat in den vergangenen zweihundert Jahren die his
torischen Dokumente des Glaubens nach wissenschaftlichen Standards analysiert 
und unter einer modernen Fragestellung umfänglich aufgearbeitet. Diese Aufgabe 
war wichtig und richtig; sie darf im Wesentlichem als abgeschlossen gelten. Heute 
stehen wir vor einem neuen Kapitel des theologischen Fragens und Forschens, das 
eben erst begonnen hat. Es führt von den klaren Erkenntnissen und Aussagen zur 
Vielschichtigkeit der Bilder und der Texte zurück. Es verlagert sich von der Beleh-
rung hin zu konstruktiven gegenseitigen Lern-/Lehr-Prozessen. Primäres metho-
disches Instrument postmoderner christlicher Theologie wird eine zeitgemäße und 
kirchliche Religionspädagogik sein. 

Das Ziel der vorliegenden Arbeit ist klar. Und es ist klar begrenzt: Es besteht im 
Versuch, eine kulturelle Befindlichkeit zu beschreiben, diese auf die theologische 
Fragestellung hin anzuwenden und einige Möglichkeiten der Verknüpfung mit Ge-
schichte und Tradition zu skizzieren. In der Praxis werden sich daraus neue Mög-
lichkeiten für christliche Kirchen, Glaubensverständnisse und Theologien ergeben. 
Ich hoffe, mit meinem Entwurf Anreize für ein vertieftes Weiterdenken der Proble-
matik und für die Weiterentwicklung möglicher Lösungen geschaffen zu haben. 

Die Einbettung von „Kirche“ in den Strom postmoderner Spiritualität, die Mög
lichkeit einer Re-Traditionalisierung des Glaubens sowie die Rückkehr des theolo-
gischen Denkens ins kirchliche Leben scheinen mir auf jeden Fall eine verheißungs-
volle Perspektive dafür zu sein.

Meinen herzlichen Dank möchte ich an dieser Stelle Prof. Dr. Maurice Baumann 
für seine wohlwollende und förderliche Begleitung im Entstehungsprozess dieser 
Arbeit aussprechen. Ebenfalls zu aufrichtiger Dankbarkeit verpflichtet bin ich mei-
nem Freund und Kollegen Pfr. Christian Zurschmiede, der mir zu vielen weiter-
führenden Gedanken und Impulsen verholfen hat. Meine Frau Doris sowie weitere 
Freunde und Bekannte haben mich im Lauf der Jahre immer wieder in meinem 
Anliegen bestärkt, mich ermutigt und mein Schreiben mit Wohlwollen und kriti-
schem Interesse begleitet. Auch ihnen sei herzlich dafür gedankt! Mein Dank gilt 
im weiteren der UniBern Forschungsstiftung sowie der reformierten Kirche Bern, 
Jura, Solothurn, die mit großzügigen Druckkostenzuschüssen die Publikation der 
vorliegenden Untersuchung erleichtert haben.  Herrn Florian Specker danke ich 
herzlich fürs Lektorat.

Rohrbach, im Herbst 2005, Alex Kurz 


