
1. 	Vorwort: 
	 Der Körper in der Soziologie

»Der Körper«, schreibt Marcel Mauss, »ist das erste und natürlichste Instrument 
des Menschen.«� Mit der Definition des Körpers als Instrument löst Mauss ihn 
aus der Sphäre der Natur und erklärt ihn zum Objekt der soziologischen For-
schung. Folgt man Mauss, sind die verschiedenen Weisen zu gehen, zu essen, 
zu schlafen, Sport zu treiben soziale Phänomene. Es gibt für den Menschen kei-
ne natürliche Weise, in der er diese Dinge tun könnte; noch die einfachsten 
körperlichen Handlungen und Verrichtungen – die, um einen Begriff aus der 
aktuellen körpersoziologischen Diskussion zu verwenden, Körperpraxen – sind 
als Körpertechniken zu denken, die von Gesellschaft zu Gesellschaft und auch 
innerhalb einer Gesellschaft variieren können. 

Die von Marcel Mauss in dem 1934 vor der Société de Psychologie ge-
haltenen Vortrag »Die Techniken des Körpers« entfalteten Überlegungen sind 
fragmentarisch geblieben. Mauss argumentiert nicht auf abstrakt-theoretischer 
Ebene, sondern geht von den Phänomenen aus, um dann anhand von plasti-
schen Beispielen den Begriff der Körpertechnik zu entfalten – »[man muß] vom 
Konkreten zum Abstrakten vorgehen und nicht umgekehrt«.� Die verschiedenen 
Weisen, den eigenen Körper zu gebrauchen, unterscheiden sich nach Mauss von 
Nation zu Nation. Die Franzosen bedienen sich beim Marschieren einer anderen 
Technik als die Engländer, es wird anders geschwommen, gegessen und gegra-
ben.� Die Körpertechniken unterliegen zudem dem Wandel der Zeit. »Stellen 
Sie sich vor«, erzählt Mauss, »mein Sportlehrer, der einer der besten um 1860 
in Joinville war, hat mir beigebracht, mit den Fäusten am Körper zu laufen: eine 

�	 Mauss 1975, S. 206.

�	 Mauss 1975, S. 199.

�	 »Die englischen Truppen, bei denen ich war, konnten sich nicht der französischen Spa-
ten bedienen. Das bedeutete, daß jeweils 8000 Spaten pro Division geändert werden 
mußten, sobald eine französische Division abgelöst wurde – und umgekehrt.« (Mauss 
1975, S. 201)



�	 die einverleibung der gesellschaft

Bewegung, die allen Laufbewegungen zuwider ist; ich mußte 1890 professionelle 
Läufer sehen, um zu begreifen, daß man anders laufen muß.«�

Die von Mauss behandelten Phänomene mögen banal erscheinen, und viel-
leicht ist diese Banalität ein Grund, warum der Körper in der Soziologie zur Zeit 
von Mauss kaum Erwähnung findet. Sein Aufsatz ist tatsächlich eine der wenigen 
soziologischen Untersuchungen, die den Körper nicht als eine unveränderliche 
Gegebenheit betrachten, sondern seine Variabilität in den Blick nehmen. Wenn 
man aber genauer hinschaut, kommt man von den alltäglichsten Dingen und 
Handlungen bald auf die Grundfragen der Wissenschaft vom Menschen als ge-
sellschaftlichem Wesen, der Soziologie: 

»Vor den Techniken mit Instrumenten steht die Gesamtheit der Techniken des 
Körpers. Ich übertreibe nicht die Wichtigkeit dieser Art von Leistung, Leistung 
psycho-soziologischer Taxinomie. […] [Die] ständige Anpassung an ein physi-
sches, mechanisches, chemisches Ziel (zum Beispiel wenn wir trinken) wird in 
einer Reihe festgelegter Handlungen verfolgt, und zwar beim Individuum nicht 
einfach von ihnen selbst festgelegt, sondern durch seine ganze Erziehung, durch 
die ganze Gesellschaft, […] an dem Platz in ihr, den es einnimmt.«� 

Die Soziologie Bourdieus, einem der wenigen Soziologen, die dem Körper einen 
zentralen Platz in ihrer Theorie eingeräumt haben, greift in vielen Punkten auf 
die Thesen Mauss’ zurück. Auch für Bourdieu ist der Körper nicht etwas Natürli-
ches (und damit von der Sozialwissenschaft zu vernachlässigendes), sondern un-
denkbar ohne einen Begriff von Erziehung, von sozialer Norm und von Prestige. 
Er ist das Produkt von Geschichte, Medium der Einverleibung der Gesellschaft.� 
Die Differenzen zwischen der Perspektive Bourdieus und Marcel Mauss’ liegen 

�	 Mauss 1975, S. 202. Außerdem ließen sich die Körpertechniken nach Alter und Ge-
schlecht differenzieren. Mauss gibt ein Beispiel: »Der Mann schließt normalerweise die 
Faust mit dem Daumen nach außen, die Frau schließt sie mit dem Daumen nach innen 
[…]. Der Faustschlag, das Zum-Schlag-Ausholen sind kraftlos. Und alle Welt weiß, daß 
das Ausholen und Werfen der Frau, der Steinwurf der Frau, nicht nur kraftlos sondern 
immer verschieden von dem des Mannes sind: vertikal und horizontal.« (Mauss 1975, 
S. 207) Der Grund seien sozialisationsbedingte Unterschiede – »[d]enn es gibt eine Ge-
sellschaft von Männern und eine Gesellschaft von Frauen« (Mauss 1975, S. 207) – und 
biologische und physiologische Faktoren. 

�	 Mauss 1975, S. 206.

�	 Auch der zentrale Begriff der Soziologie Bourdieus, der Habitus, wird von Mauss be-
reits in ähnlicher Weise verwendet: unter »Habitus« möchte Mauss die Gewohnheiten 
verstanden wissen, die sich nicht auf die Individualpsychologie zurückführen lassen, 
sondern das Produkt einer gesellschaftlichen Genese – einer Genese in Form von »Erzie-
hungsweisen, Schicklichkeiten und […] Moden« (Mauss 1975, S. 202) – sind: »Man hat 
darin Techniken und das Werk der individuellen Vernunft und kollektiven praktischen 
Vernunft zu sehen, da, wo man gemeinhin nur die Seele und ihre Fähigkeiten der Wie-
derholung vermutet.« (Mauss 1975, S. 203)



vorwort: der körper in der soziologie	 �

in dem Stellenwert, den sie jeweils der sozialen Hierarchie einräumen. Mauss 
unterscheidet zwischen Nationalität, Geschlecht und Alter. Bei Bourdieu treten 
zwei Begriffe, bzw. ein Begriff und eine Kategorie hinzu: der Begriff der Macht 
und die Kategorie der Klasse. Bourdieus Soziologie verknüpft die Körper mit 
sozialen Machtverhältnissen und Hierarchien. Diese Punkte werden von Mar-
cel Mauss nur peripher behandelt. Sie sind für die hier vorgeschlagene Lesart 
der Soziologie Bourdieus die entscheidenden. Ich möchte im Folgenden zeigen, 
wie ausgehend von etwas vorgeblich so Banalem wie dem Körper und seinen 
Gebrauchsweisen eine Soziologie der Macht, der Geschlechter und der sozialen 
Klassen entwickelt werden kann.

Mit der Verknüpfung von Körper und Klasse steht Bourdieu in der aktuellen 
soziologischen Diskussion relativ alleine da. Der Körper hat sich heute – nach-
dem er bis vor kurzem eher den Status einer absent presence einnahm – einen 
festen Platz in der Soziologie erobert.� Der jüngst von Markus Schroer für die 
Soziologie festgestellte somatic turn kann als Reaktion auf einen Trend in der öf-
fentlichen Diskussion verstanden werden: »Spätestens seit den 90er Jahren des 
20. Jahrhunderts berichten Zeitschriften und Magazine in regelmäßigen Abstän-
den vom ›Kult um den Körper‹, der an immer neuen Phänomenen und Prakti-
ken sich ablesen lasse.«� Desweiteren ist das neue Interesse der Soziologie am 
Körper eine Reaktion auf die soziologische Tradition selbst, die als eine wissen-
schaftliche Disziplin kritisiert wird, welche den Körper traditionell ignoriere. Ei-
ner der Gründe für das Desinteresse der Soziologie am Körper sei die Dominanz 
des cartesianischen Denkens in den Sozialwissenschaften: »Descartes’ motto was 
›I think, therefore I am‹ – not ›I eat, drink, sleep and have sex, therefore I am‹. 
The human subject was to be found not in the body, but in the mind«, schreibt 
der Soziologe Peter Corrigan.� 

Die aktuelle Diskussion um den Körper lässt sich grob in drei Stränge unter-
teilen:

1. 	 Der Körper wird aus zivilisationstheoretischer Perspektive betrachtet. Sei-
ne gesellschaftliche Zivilisierung (und die Disziplinierung des Körpers in 
den Institutionen) wird meist als eine Verlustgeschichte erzählt. Der Kör-

�	 Vgl. Schroer 2005, S. 11. Markus Schroer nennt einige wenige soziologische Klassiker, 
in deren Theorien der Körper – wenngleich auch unsystematisch – eine Rolle spielt: 
Robert Hertz’ Studie Die Vorherrschaft der rechten Hand (1909), Georg Simmels Soziologie 
der Sinne (1907), Norbert Elias’ Über den Prozeß der Zivilisation (1939) und natürlich Die 
Techniken des Körpers von Marcel Mauss.

�	 Schroer 2005, S. 10.

�	 Zit. nach Schroer 2003, S. 12. Eine umfassende Kritik des cartesianischen Paradigmas in 
der Soziologie hat Klaus Wahl verfasst (Wahl 2000).



10	 die einverleibung der gesellschaft

per ist hier primär ein Objekt, dem von den gesellschaftlichen Zwängen 
Gewalt angetan wird. Exemplarisch für diese Perspektive sind die Schrif-
ten von Norbert Elias, Theodor W. Adorno und Max Horkheimer und, 
mit Einschränkungen, Michel Foucault.10

2. 	 Ein weiterer Ansatz versteht den Körper als soziales Konstrukt und di-
stanziert sich von der Annahme, es gebe so etwas wie einen natürlichen 
Körper, der im Zuge des Zivilisationsprozesses verdrängt worden sei. Der 
Körper ist der Effekt von Diskursen und Zuschreibungen, seine Materia-
lität ist ein weiterer Effekt des Diskurses. Bestimmend für die Diskussion 
der letzten Jahre war hier der poststrukturalistische Ansatz Judith But-
lers.11

3. 	 Ein dritter Ansatz kann als Reaktion auf das Konstruktionsparadigma 
verstanden werden. Gegen die These, es könne prinzipiell keine Perspek-
tive auf den Körper geben, die etwas jenseits der sozialen Konstruktion 
erfassen könne, wird der sinnlich erfahrbare »Leib« – in Abgrenzung zum 
sozial konstruierten »Körper« – ins Feld geführt. Hier seien stellvertre-
tend für viele andere Autorinnen und Autoren die körperhistorische Stu-
die von Barbara Duden Geschichte unter der Haut genannt.12

Die aktuellen Tendenzen in der soziologischen Diskussion um den Körper de-
tailliert auszuführen wäre Aufgabe einer eigenen Arbeit, an dieser Stelle soll die-
se Skizze genügen. Auch ob die These von der zunehmenden Entkörperlichung 
der Lebenswelten in den modernen Gesellschaften stimmt, soll hier nicht weiter 
erörtert werden.13 Hinweisen möchte ich allerdings auf eine potenzielle Gefahr, 
die sowohl in der alltäglichen wie auch in der wissenschaftlichen Beschäftigung 
mit dem Körper droht. Der Körper kann in einer als verwirrend erlebten Welt 
zum »Garant des Konkreten« werden.14 In den Worten Zygmunt Baumans: 

»Nur der menschliche Körper stellt noch ein sichtbares Moment von Konti-
nuität dar und zeigt die kumulative Wirkung der Anstrengungen, sich selbst zu 
konstituieren – er erscheint als der einzige konstante Faktor unter dem prote-
ischen und unberechenbaren Identitäten: das materiell fassbare Substrat, das 
alle vergangenen, gegenwärtigen und zukünftigen Identitäten beinhaltet, trägt 
und ausführt.«15 

10	 Vor allem Elias 1997, Adorno/Horkheimer 1988, Foucault 1994.

11	 Vor allem Butler 1991 und Butler 1995.

12	 Duden 1987. 

13	 Vgl. hierzu Tischleder 2001, S. 81‑110.

14	 Schroer 2005, S. 22.

15	 Zit. nach Schroer 2005, S. 23.



vorwort: der körper in der soziologie	 11

Für die wissenschaftliche Beschäftigung gilt ähnliches – auch hier fungiert der 
Körper mitunter als Kontingenzbewältiger und Realitätsanker. Terry Eagleton 
schreibt in seinem Essay über die Illusionen der Postmoderne: 

»Der Diskurs über den Körper ist […] eine wichtige Erweiterung radikaler Po-
litik und tritt gleichzeitig auch vollständig an deren Stelle. Beim Gespräch über 
den Körper läßt sich eine brillante Spielart des Materialismus beobachten, was 
dafür entschädigt, daß sich die klassischen Varianten des Materialismus in gro-
ßen Schwierigkeiten befinden. Als ein beharrlich lokales Phänomen entspricht 
der Körper sowohl der postmodernen Skepsis gegenüber den großen Erzäh-
lungen als auch der Bevorzugung des Konkreten durch den Pragmatismus. Da 
ich weiß, wo sich mein linker Fuß befindet, ohne daß ich dazu einen Kompaß 
brauche, bietet der Körper eine Erkenntnisweise, die vertrauter und stärker am 
Inneren orientiert ist als die nun so geschmähte Rationalität der Aufklärung.«16

Die soziologische und philosophische Beschäftigung mit dem Körper verspricht 
also nach Eagleton einen Materialismus, der den Vorbehalten der postmodernen 
Skepsis gerecht wird und trotzdem einen Anker, eine »gewisse sinnliche Sicher-
heit« im Meer der pluralistischen Diskurse bietet.17 Zudem seien für die postmo-
derne Perspektive nur bestimmte Körper von Bedeutung: »Für die neue Somatik 
ist nicht jeder Körper zureichend. Während der libidinöse Körper ›in‹ ist, ist der 
arbeitende Körper ›out‹. Es gibt in ihr jede Menge zerstückelter Körper, aber 
wenige, die unterernährt sind.«18

Hier kommen wir zurück zu Bourdieu. Seine Soziologie des Körpers – de-
ren Grundlagen bereits in dem in Frankreich zuerst 1972 erschienenen Esquisse 
d’une Théorie de la Practique ausgearbeitet sind – umgeht die Projektionen vieler 
Theoretikerinnen und Theoretiker des von Markus Schroer beschriebenen so-
matic turn in der Soziologie. Gegenstand von Bourdieus Untersuchungen sind 
die Körper der sozialen Akteure: Körper, die an einem Punkt im sozialen Raum 
situiert sind und die als solche der konstituierenden und prägenden Kraft des 
Sozialen unterworfen sind. Bourdieus Perspektive auf das Verhältnis von Körper 
und Gesellschaft ist eine pragmatische: »Die Soziologie nimmt das Biologische 
und das Psychologische als Gegebenheiten. Und dann versucht sie zu ermitteln, 
wie die soziale Welt sie benutzt, sie verändert, sie verwandelt.«19

In der Analyse dieser gesellschaftlichen Arbeit am Körper bezieht er sich 
sowohl auf disziplinartheoretische als auch auf konstruktivistische Ansätze; die 
Leib/Körper-Unterscheidung ist für Bourdieu nicht relevant. Im Folgenden 

16	 Eagleton 1997, S. 93.

17	 Eagleton 1997, S. 93.

18	 Eagleton 1997, S. 95.

19	 Bourdieu 1993b, S. 29. 



12	 die einverleibung der gesellschaft

möchte ich darstellen, wie sich eine adäquate Theorie des Körpers formulieren 
lässt, die die Fallstricke der aktuellen Diskussion vermeidet. Vom Körper aus-
gehend soll Bourdieus Theorie der Sozialisation, der Einverleibung der Gesell-
schaft, entfaltet werden. 

In einem ersten Schritt wird der zentrale Begriff des Habitus erläutert (2.1). 
Der Habitus ist der Aufbewahrungsort von erlebter Geschichte und Erfahrung 
und als solcher Voraussetzung für ein soziologisches Verständnis des Körpers im 
Sinne Bourdieus. Daran anknüpfend soll die Rolle, die der Körper bei der Soziali-
sation, insbesondere bei der frühen Erziehung des Kindes spielt, erläutert werden 
(2.2). Dabei soll gezeigt werden, inwiefern das Erlernen und die Befolgung gesell-
schaftlicher Normen nicht rein kognitive Vorgänge sind, sondern Prozesse, bei 
denen der Körper eine maßgebliche Rolle spielt. In Kapitel 2.3 schließlich wird 
beschrieben, wie die Körper der sozialen Akteure auch nach der Konstitution 
des Primärhabitus weiterhin Entwicklungen und Transformationen unterliegen. 

Im dritten Kapitel wird der von Bourdieu entwickelte Begriff der Macht ent-
faltet und in Verbindung mit dem sozial konstituierten Körper gebracht. Zuerst 
soll der Begriff der symbolischen Gewalt erläutert werden (3.1), einer Gewalt, 
die als eine nicht-physische Gewalt ihre Wirkung über den Körper entfaltet (3.2). 
In Kapitel 3.3 werden Bourdieus Texte zur männlichen Herrschaft, die als pa-
radigmatisches Beispiel für die Ausübung symbolischer Gewalt gesehen werden 
kann, vorgestellt. Die Entfaltung der Machttheorie Bourdieus am Beispiel des 
Geschlechterverhältnisses hat außerdem den Vorteil, dass so an dieser Stelle 
noch nicht auf das Konzept des sozialen Raumes zurückgegriffen werden muss. 

Der von Bourdieu entwickelte Klassenbegriff ist Gegenstand des vierten Ka-
pitels. In einem ersten Schritt soll rekonstruiert werden, auf welche Weise Bour-
dieu – ausgehend von dem Klassenbegriff Marx’ – eine soziale Klasse definiert 
(4.1). Daran anknüpfend wird die Konstruktion des Raumes mit den Körpern 
der sozialen Akteure in Verbindung gebracht, die sich so als Klassenkörper be-
schreiben lassen (4.2). Außerdem soll gezeigt werden, inwiefern die Körper nicht 
nur Objekte der sozialen Welt sind, die ihnen ihre Normen und Idealbilder ein-
prägt, sondern selbst als Subjekte der Distinktion, der Setzung von Unterschie-
den, agieren (4.3). 

In einem Exkurs, in dem eine Interpretation des Dokumentarfilmes Rhythm Is 
It vorgestellt wird, kommen die zuvor entwickelten Begriffe zur Anwendung (5). 
Der Film propagiert die prinzipielle Möglichkeit der Veränderung der sozialen 
Lage durch die Arbeit am eigenen Körper. Das Kapitel stellt die Frage nach den 
Möglichkeiten der Veränderung, die die Theorie Bourdieus, die häufig als deter-
ministisch gelesen und kritisiert wird, vorschlägt. 


